N12<526385609 021





Amount in Unoumilleningt

Description of the second of t

Mr. Severy Remother to in Minney

Eller Jahryeng, 1939

Proposition Verrysbumpaudium, Monter i 18



# Zeitschrift für Missionswissenschaft.

In Verbindung mit Prof. dr. Aufhauser-München, Prof. dr. dölger-Münster, P. dr. freitag 5. V. d.: Steöl, P. dr. hoffmann P. 5. M.: Simburg, Prof. dr. karge: Münster, P. dr. kilger 0. 5. B.: St. Ottilien, P. krose 5. J.: Bonn, P. Otto Maas 0. f. M.: Münster, Prof. dr. Meinerh: Münster, Prof. dr. 5eppelt: Breslau, P. Robert Streit 0. M. J.: hünfeld, P. dr. Gonsalvus Walter 0. M. Cap.: Krefeld

herausgegeben von

Dr. Pieper, Privatdozent in Münfter.

Elfter Jahrgang. 1921.





GRI 85 Gd 872

# Inhaltsangabe des 11. Jahrgangs.

| Abhandlungen:                                                                                                                                   | Seite     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Friedrich, Carl, S. V. D., Holland, die Wiege der Missionshierarchie Grentrup, Dr. Th. S. V. D., Die Aufsicht über die Missionsschulen nach dem | 129       |
| Codex juris canonici                                                                                                                            | 33        |
| Huonder, A., S. J., Missionswissenschaftliche Bestrebungen in der Gesellschaft<br>Jesu                                                          | 150       |
| Jesu                                                                                                                                            | 65        |
| Küsters, Dr. Meinulf, O. S. B., Wilhelm Wundts Bedeutung für die katho-<br>lischen Missionare                                                   | 202       |
| Pieper, Dr. Karl, Bur religiösen Physiognomie des urchristlichen Missions=                                                                      | 1         |
| gebietes                                                                                                                                        | 193       |
| Schmidlin, Prof. Dr., Sandschriftliche Missionsbestände in der Bibliothek                                                                       |           |
| Bittorio-Emmanuele in Rom                                                                                                                       | 73        |
| — Das römische Propaganda-Archiv                                                                                                                | 142       |
|                                                                                                                                                 |           |
| Missionsrundschau:                                                                                                                              |           |
| Freitag S. V. D., Missionsrundschau. I. Aus dem heimatlichen Missionsleben.                                                                     |           |
| II. Die Missionsselber. A) Die deutschen Missionen. B) Außerdeutsche Missionen                                                                  | 38        |
| — I. Aus dem heimatlichen Missionsleben. II. Die Missionsfelder. 1. Die                                                                         | 00        |
| deutschen Missionen. 2. Die nichtdeutschen Missionen                                                                                            | 97        |
| — Die Indianermissionen Südamerikas                                                                                                             | 168       |
| — 1. Heimatliches Missionswesen. 2. Die Missionsfelder                                                                                          | 212       |
| fleinere Beiträge:                                                                                                                              |           |
| Bericht über die Sitzung der wissenschaftlichen Kommission des Internationalen                                                                  |           |
| Instituts für missionswissenschaftliche Forschungen zu Münster i. W. am                                                                         | 190       |
| 2. und 3. März 1921                                                                                                                             | 120<br>55 |
| Ein Protest des deutschen katholischen Missionsausschusses                                                                                      |           |
| Das Schriftspftem für den Missionar. Von P. Joh. Emonts S. C. J                                                                                 | 52        |
| Ethnologisch-linguistischer Kursus im Stepler Missionshaus St. Gabriel in                                                                       |           |
| Mödling (bei Wien). Bon P. Michael Heinlein O. S. B                                                                                             | 51        |
| hundert. Bon Dr. Laurenz Kilger O. S. B                                                                                                         | 235       |
| Eine Vorläuferin der Propaganda unter Klemens VIII. Bon Prof. Dr.                                                                               |           |
| Schmidlin                                                                                                                                       | 232       |
| Sholaster P. S. M                                                                                                                               |           |
| Die apostolischen Reisen des Paulus durch Kleinasien. Bon UnivProf. Dr.                                                                         |           |
| Bal. Weber                                                                                                                                      | 113       |
| Berichtigung zu Dr. P. Laurenz Kilgers Auffatz: Die ersten Jesuiten am Kongo<br>und in Angola (s. S. 15 ff.). Bon Eugen Weber P. S. M           | 123       |
| uno in angoin (1. 3. 13   .). Duit Engen Weber 1. S. M                                                                                          | 120       |

| Bel | prechungen:                                                                                                                                                   | Seite      |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|     | Anuario eclesiástico 1920. Edición española (Maas)                                                                                                            | 61         |
|     | Arens, Handbuch der katholischen Missionen (Maas)                                                                                                             | 123        |
|     | Bartmann, Paulus als Seelsorger (Pieper)                                                                                                                      | 240        |
|     | Die demann, Antiochien, ein Mittelpunkt urchriftlicher Missionstätigkeit (Pieper)                                                                             | 59         |
|     | Einführung in das Studium der katholischen Theologie (Meinertz)                                                                                               | 243        |
|     | Erzberger, Erlebnisse im Weltkrieg (Schmidlin)                                                                                                                | 127        |
|     | Fischer, Arnold Janssen, der Bründer des Steyler Missionswerkes (Spiecker)                                                                                    | 58         |
|     | Butjahr, Der zweite Brief an die Korinther (Pieper)                                                                                                           | 126        |
|     | Imle, Die Frau in der Politik (Flaskamp)                                                                                                                      | 128        |
|     | *Jahrbuch der Sächsischen Missionskonferenz 1920 (Schmidlin)                                                                                                  | 60         |
|     | Kauczor, Die Bergnubische Sprache, Dialekt von Gebel Delen (Diedrich                                                                                          |            |
|     | Westermann)                                                                                                                                                   | 192        |
|     | Klotz, Was ich unter Palmen fand (Karge)                                                                                                                      | 127        |
|     | Krose, Kirchliches Handbuch für das katholische Deutschland (1919/1920)                                                                                       | 404        |
|     | (Dieper)                                                                                                                                                      | 191        |
|     | *Merkel, G. W. von Leibniz und die China-Mission (Galm)                                                                                                       | 241        |
|     | Michel, Questions pratiques sur le baptême et la confirmation dans les                                                                                        | 000        |
|     | missions                                                                                                                                                      | 239<br>239 |
|     | Daftor, Geschichte der Päpste im Zeitalter der katholischen Resormation und                                                                                   | 200        |
|     | Restauration: Pius V. (Schmidsin)                                                                                                                             | 242        |
|     | Pieper, Die Missionspredigt des hl. Paulus (Bartmann)                                                                                                         | 125        |
|     | *Richter=Strumpfel, Jahrbuch der Bereinigten Deutschen Missionskonfe-                                                                                         | 120        |
|     | renzen 1920 (Schmidlin)                                                                                                                                       | 60         |
|     | Schlagmein, Knechtsteden in alter und neuer Zeit (Pieper)                                                                                                     | 127        |
|     | Schlund, St. Franziskus und seine Orden in der heidenmission (Freitag)                                                                                        | 241        |
|     | Schurhammer, Der heilige Franziskus Xaverius der Apostel des Oftens                                                                                           |            |
|     | (Bonsalvus Walter)                                                                                                                                            |            |
|     | Schwager, Emilie Huch, ein Frauenbildnis aus dem 19. Jahrh. (Rademacher)                                                                                      | 127        |
|     | — Der Düffeldorfer Missionskursus für Missionare und Ordenspriester 714.                                                                                      |            |
|     | Okt. 1919 (Rilger)                                                                                                                                            |            |
|     | *Solf, Kolonialpolitik. Mein politisches Bermächtnis (Flaskamp)                                                                                               | 63         |
|     | Bäth, Eine Entscheidungsstunde der katholischen Weltmission (Walter)                                                                                          | 125        |
|     | Weber, Des Paulus Reiserouten bei der zweimaligen Durchquerung Klein-                                                                                         | 100        |
|     | asiens (Brede)                                                                                                                                                | 189<br>189 |
|     |                                                                                                                                                               | 100        |
| Mi  | ssionsbibliographischer Bericht:                                                                                                                              |            |
|     | 1. Missionsbibliographie. 2. Brundlegende Missionslehre. 3. Praktische Missions-                                                                              |            |
|     | lehre Missionsrecht. 4. Missionshomiletik. 5. Missionsmethode. 6. Ausbil-                                                                                     |            |
|     | dung der Missionare. 7. Einheimischer Klerus. 8. heimatliches Missionsleben.                                                                                  |            |
|     | 9. Mission und Jugend. 10. Mission und Klerus. 11. Akademische Missions-                                                                                      |            |
|     | bewegung. 12. Missionswissenschaftliche Bewegung. 13. Missions- und Friedens-                                                                                 |            |
|     | frage. 14. Missionsgesellschaften. 15. Missionsvereine. 16. Arztliche Mission. 17. Missionsgeschichte des Altertums. 18. Missionsgeschichte des Mittelalters. |            |
|     | 19. Missionsgeschichte der Neuzeit. 20. Allgemeine Missionskunde. 21. Orient-                                                                                 |            |
|     | mission. 22. Mohammedanermission. 23. Vorderindien. 24. Hinterindien.                                                                                         |            |
|     | 25. China. 26. Mongolei. 27. Korea. 28. Japan. 29. Indonessen. 30. Philip-                                                                                    |            |
|     | pinen. 31. Ufrika. 32. Nordafrika. 33. Westafrika. 34. Kongo. 35. Süd-                                                                                        |            |
|     | afrika. 36. Ostafrika. 37. Madagaskar. 38. Südamerika. 39. Mittelamerika.                                                                                     |            |
|     | 40. Nordamerika. 41. Kanada. 42. Ozeanien. 43. Australien. 44. Neuseeland.                                                                                    |            |
|     | Bon Rob. Streit O. M. I                                                                                                                                       | 244        |
| m   | amen= und Sachregister                                                                                                                                        | 257        |
| 200 | miner and ampropries                                                                                                                                          |            |

## Zur religiösen Phösiognomie des urchristlichen Missionsgebietes '.

Bon Privatdozent Dr. Karl Pieper in Samm i. W.

nser erstes Evangelium entfaltet an seinem Ausgang das Banner der Weltmission. Wir vernehmen aus dem Munde des Auferstandenen vor seiner Heimkehr zum Bater den universellen Missionsbefehl2. Er dehnt und weitet die bisher räumlich und völklich beschränkte apostolische Wirksamkeit der Jünger Jesu<sup>3</sup> auf die ganze Menschheit aus. Ihr Feld ist fortan die Welt<sup>4</sup>. Dieser Begriff will freilich nicht mit dem Auge des modernen Menschen betrachtet sein. In der Hauptsache war für die damalige Menschheit die Welt das Riesengebilde des römischen Reiches. Sein herrscher galt als Gebieter der Welt. Im Banne dieser Vorstellung beginnt der Evangelist Lukas seinen Bericht über Christi Geburt mit den Worten: "Es geschah aber in jenen Tagen, da ging ein Befehl aus vom Kaiser Augustus, die ganze Welt aufgunehmen"5. Der gleiche Bedanke steht dem Kirchenschriftsteller Origenes vor der Seele, wenn er schreibt: "Gott hat die Völker auf seine Lehre porbereitet und den römischen Kaiser zum Herrscher über die gange Welt gemacht. Es sollte nicht mehrere Reiche geben, sonst wären die Bolker ein= ander fremd geblieben und der Bollzug des Auftrags Jeju: "Behet hin und lehret alle Bölker, den er den Aposteln gab, schwieriger gewesen." In dieser Welt hat sich vor allem die Missionstätigkeit der Jugendkirche abgewickelt.

<sup>1</sup> Antrittsvorlesung, gehalten bei meiner Habilitation als Privatdozent für Missionswissenschaft und neutestamentliche Exegese an der Universität Münster am 13. März 1920.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mt 28, 19. Über die Echtheit dieses Herrenwortes vgl. Meinertz, Jesus und die Heidenmission, Münster 1908, 166 ff.; serner Koch, Die Tause im NI, Münster 1910, 27 ff. Auch Warned, Evangelische Missionssehre I (Gotha 1892) 94 ff. u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. Mt 10, 5 f. <sup>4</sup> Bgl. auch Apg 1, 8; Mt 13, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lt 2, 1. Apg 2, 9 kennt und nennt er freisich auch Bölfer (Parther, Meder u. a.), die außerhalb des Reiches wohnten. Hier fällt ihm also die Welt nicht zusammen mit dem Gebiete, das durch die Grenzen des Imperium Romanum bezeichnet war.

<sup>6</sup> Contra Cels. II 30.

Auf den zwei Worten "vor allem" liegt der Ton. Denn aus der von Sachau im Jahre 1915 den Freunden der Geschichte des Christentums im Morgenlande zugänglich gemachten sprischen Chronit von Arbela (in: Abhandlungen der Königl. Preußischen Akademie der Wissenschaften, Jahrgang 1915, philosophisch-sistervische Klasse Kr. 6) ergibt sich, daß das Christentum auch schon sehr früh nach Osten sich verbreitet hat; sie lehrt nämlich, "daß das Christentum jenseits des Tigris viel älter ist, als man bisher wissen

auf dieser, dem Menschen der Gegenwart freilich eng und beschränkt erscheinenden Basis hat sie die Hauptenergie zu ihrer Verbreitung entfaltet.

Die älteste Missionsarbeit hat recht ansehnliche Ersolge gehabt, wenn auch die Ansicht, als sei mit der Ausbreitung des Christentums der Zerfall des Heidentums unmittelbar verknüpft gewesen, irrig ist. In erster Linie bei den Heiden, in minderem Maße bei den Juden. Das bezeugt z. B. Paulus, der Hauptträger der apostolischen Mission. Im Eingang des Kolosserbiefes, den er während der ersten römischen Gefangenschaft, etwa 62, diktiert hat, sagt er, daß das Evangelium "bei aller Kreatur unter dem Himmel gepredigt sei". Natürlich darf diese Ausdrucksweise nicht buchstäblich verstanden werden. Hier jubelt die dankbare Freude über das mit Gottes Gnade Geleistete in schwungvoll gehobener, die Wirklichkeit hinter sich sassense Prache, wie ja Paulus auch sonst gern in Hyperbeln redet3.

Aber auch das wirklich Erreichte würde uns in Staunen versetzen, wenn wir in der Lage wären, es in der nüchternen Sprache der Statistik auszudrücken. Die guten Erfolge bestätigt etwa 50 Jahre später für das Bebiet von Bithynien und Pontus der jungere Plinius in seinem Brief an Kaiser Trajan4. Darin schreibt er am Schluß: "Ideo dilata cognitione ad consulendum te decucurri. Visa est enim mihi res digna consultatione, maxime propter periclitantium numerum. Multi enim omnis aetatis, omnis ordinis, utriusque sexus etiam vocantur in periculum et vocabuntur. Neque civitates tantum, sed vicos etiam atque agros superstitionis istius contagio pervagata est; quae videtur sisti et corrigi posse. Certe satis constat prope iam desolata templa coepisse celebrari, et sacra solemnia diu intermissa repeti pastumque venire victimarum, cuius adhuc rarissimus emptor inveniebatur. Ex quo facile est opinari, quae turba hominum emendari possit, si sit poenitentiae locus"5. Ein weiteres Zeugnis für die Fruchtbarkeit der urchristlichen Mission

konnte und vermutete, und daß seine ersten Anfänge ungefähr bis zum Jahre 100 nach Christus hinaufreichen". Bgl. auch Allgeier, Reue Ausschliffe über die Anfänge des Christentums im Orient, in: Katholik 1916, 393 sf. und desselben Berfassers Artikel, Untersuchungen zur ältesten Kirchengeschichte von Persien, in: Katholik 1918, 224 sf. 289 sf. Ferner: Die dmann, Antiochien, ein Mittelpunkt urchristlicher Missionstätigkeit, Aachen 1920, 38 sf. Über die an die Person des Apostels Thomas geknüpsten ältesten geschichtlichen Beziehungen des Christentums zu Indien vgl. Hed, Hat der heilige Thomas in Indien das Evangelium gepredigt? Radolfzell 1911; Dahlmann, Die Thomaslegende u. die ältesten historischen Beziehungen des Christentums zum fernen Osten, Freiburg 1912; Vähh, Der heilige Thomas, der Apostel Indiens, Aachen 1918.

<sup>1</sup> Doch vgl. Apg 21, 20; Jak 1, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rol 1, 23. Bgl. 1, 6. Ferner Röm 1, 8; 10, 18; 1 Thess 1, 8. Auch Klem. Rom. 5, 7. <sup>3</sup> Bgl. etwa 1 Thess 2 u. 3, besonders 2, 17 st.

<sup>4</sup> Der Brief ist 112 geschrieben. Bermutlich aus bem östlichen Teile (Amisus?) abgesandt. Bgl. J. Weiß, Das Urchristentum, Göttingen 1917, 606.

<sup>5</sup> Harnack (Die Mission und Ausbreitung des Christentum in den ersten drei Jahrhunderten II<sup>2</sup> 18) bemerkt zu diesen Worten: "Man ist erstaunt über die Wirkung, wie

legt Justinus ab, der um 150 versichert<sup>1</sup>: "Es gibt gar keinen einzigen Bolksstamm — seien es Barbaren oder Briechen, oder heißen sie so oder so, möge man sie Wagenbewohner oder hüttenlose Wilde nennen, oder mögen sie als Hirten in Zelten wohnen —, wo nicht im Namen des gekreuzigten Jesus Bitten und Danksagungen dem Bater und Schöpfer des Weltalls dargebracht werden"<sup>2</sup>. Im dritten Jahrhundert konnte der Heide bei Makarius Magnes<sup>3</sup> (Porphyrius) in einer Polemik gegen das Christentum sogar die Behauptung ausstellen, daß die Weissagung Jesu bei Mt 24, 14 sich nicht erfüllt habe, obwohl "die ganze bewohnte Erde eine Probe des Evangeliums bekommen und alle Gebiete und Enden der Welt das Evangelium ganz besiehen".

Die Frage nach der Ursache dieser raschen Fortschritte beantworten die Blaubensboten mit dem demütig-dankbaren Hinweis auf Bott, deffen Segen wie ununterbrochener Sonnenschein auf ihrer Arbeit geruht habe. "Ich habe gepflanzt, Apollos hat begossen, Gott aber hat es wachsen lassen. Weder auf den, der pflangt, kommt es an, noch auf den, der begießt, sondern auf Bott, der es wachsen läßt" (1 Kor 3, 6; vgl. 10, 15). Doch gibt es auch natürliche Brunde, gleichsam gunftige Begleitmotive, die die schnelle Entwicklung der driftlichen Mission psychologisch begreiflich machen. Unter den äußeren gunstigen Ursachen hierfür ist die politische Ginigung und Zusammenfassung der Mittelmeerlander und der dahinter liegenden Gebiete im römischen Welt= staat und die hierdurch bewirkte Entnationalisierung seiner Bolker und Stämme oder positiv ausgedrückt deren Kosmopolitisierung schon in den oben angeführten Worten des Origenes erwähnt worden 4. Weiter ist hinzuweisen auf die Einheitlichkeit der Sprache und des Rechtes, die leichten Berkehrsverhältniffe, die Ruhe und Sicherheit, die Augustus einer durch langen Kampf und Krieg geschwächten Welt geschenkt hatte 5.

Zu diesen äußeren fördernden Umständen treten innere hinzu: die geistige Atmosphäre, welche die Menschen, an die sich die Predigt und Seelsorge der Glaubensverkündiger wandte, umgab, der seelische Zustand, in dem

Plinius sie schildert, und möchte ihr kaum Glauben schenken ... aber die Hauptpunkte müssen doch richtig sein." Bgl. auch Babut, Remarques sur les deux lettres de Pline et de Trajan, relatives aux chrétiens de Bithynie, in: Revue d'histoire et de littérature religieuses 1910, 300 f. Allard, Histoire des persécutions pendant les deux premiers siècles (Paris 1892) 159 sagt, daß Plinius beim Antritt seiner Statthalterschaft "arrivait en pays chrétien".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dial. c. Tryph. 117, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine weitere wichtige Stelle über die Ausbreitung des Christentums findet sich bei Tertullian, Apologetieum 37. Doch beachte man die Anmerkung Essers dazu in der Übersehung der Schrift in der Köselschen K. B. Ausgabe II 138.

<sup>3</sup> In Apoerit. IV, 3 bei Harnad, a. a. D. 12.

<sup>4</sup> Bgl. auch die Worte des Irenäus, adv. haer. IV 30, 3: Durch die Römer "hat auch die Welt Friede und surchtlos wandeln wir auf ihren Straßen und segeln, wohin wir wollen." Ferner Eusebius, demonstr. ev. III 6.

<sup>5</sup> Bgl. darübet etwa Harnack, a. a. D. 17 f.; Staerk, Neutestamentliche Zeitgeschichte I (Leipzig 1907) 71 f.; Bischer, Der Apostel Paulus und sein Werk (Leipzig 1910) 3 ff.; Felten, Neutestamentliche Zeitgeschichte II (Regensburg 1910) 234 ff.

sich die hellenistische Welt befand, das resigiöse Bewußtsein, das sie erfüllte, bedeutet zwar keineswegs eine gerade Linie auf Christus hin, enthiest aber doch in einigen seiner philosophischen Ideen und ethischen Stimmungen eine teils mehr negative teils positive praeparatio ad Evangelium  $^1$ , sodaß das gedankenschwere Apostelwort von dem  $\pi\lambda \dot{\eta} \phi \omega \mu a$   $\tau o \tilde{\tau} \chi \phi \dot{\sigma} v o v^2$  auch für die Heidenwelt seine Bedeutung besitzt, wenn auch die Behauptung, daß es sich im Christentum nur "um eine kontinuierliche Weiterentwicklung der edelsten Seiten des religiösen Gemütsledens der antiken Welt handelt"  $^3$ , verkehrt ist. Diese Seite der religiösen Folie der urchristlichen Mission soll hier kurz in ihren Grundzügen dargestellt werden.

In dem eben angezogenen Berje des Galaterbriefes kommt außer dem schon hervorgehobenen Bedanken noch der andere zum Ausdruck, daß das Christentum aus der Höhe stammt, aus dem persönlichen, abgrundtiefen Leben der Bottheit, daß es eine Offenbarungsreligion ist. Noch deutlicher spricht dieser Charakter aus Worten Jesu selbst. "Alles ist mir von meinem Bater übergeben. Niemand kennt den Sohn als der Bater, und niemand kennt den Bater als der Sohn und wem der Sohn es offenbaren will" 4. "Dies ist das ewige Leben, daß sie dich, den alleinigen wahren Bott, erkennen und den du gesandt hast - Jesum Christum. Ich habe dich auf Erden verherr: licht: ich habe das Werk vollbracht, das du mir zu vollbringen gegeben hast... Ich habe beinen Namen den Menschen geoffenbart, . . . die Worte, die du mir gegeben hast, habe ich ihnen mitgeteilt"5. Aufgabe der Apostel und ihrer Behilfen sollte es nun sein, das Werk Jesu fortzusehen, die von ihm gebrachte göttliche Offenbarung weiterzugeben. Doch wird bie Welt der Hellenen für eine Religion, die behauptet, auf gnädiger Herablaffung Bottes zu den Menschen zu beruhen, Berständnis besitzen? Man möchte es bezweifeln. Denn der Brieche ist intellektualistisch veranlagt. Durch bohrendes Forschen, auf verstandesmäßigem Wege, spekulativ will er die Wahrheit erkennen. "Mit der ihn auszeichnenden Klarheit begrifflichen Denkens ließ er seinen voog an die Pforten der Erkenntnis klopfen"6. Seine großen Denker suchten durch Dialektik ihre Jünger zum Wiffen über das höchste Wesen zu führen. Diese geistige Naturveranlagung bedeutet gewiß einen Berg des Hindernisses für die Predigt des Christentums. Aber er braucht nicht ju ernst eingeschäft zu werden. Denn der Bedanke einer Offenbarungs= religion war damals nichts Unerhörtes.

Schon durch die alexandrinische übersetzung des AI war er in die Bölker-

<sup>1</sup> Bgl. Weder, in: Religiös-wissenschaftliche Borträge von Koch und Weder II (Rottenburg 1910) 35: "In der sog. hellenistischen Zeit, d. h. in der Zeit nach Alexander dem Großen . . . treten uns Stimmungen und Ideen entgegen, die dem Christentum die Wege ebnen." 2 Gal 4, 4.

<sup>3</sup> So Soltau, Das Fortleben des Heidentums in der althristlichen Kirche, Berlin 1906, 21.

<sup>4</sup> Mt 11, 27. 5 30 17, 3 ff. und öfters.

<sup>6</sup> Norden, Agnostos Theos, Leipzig 1913, 97. Bgl. 83 ff.

welt hineingetragen worden 1. Und selbst heidnische Religionen erhoben im letten Jahrhundert der vordriftlichen Ura den Unspruch, Offenbarungsträger zu sein. Nach den Forschungen Reigensteins2 sind in den dem 2., 3. und 4. driftlichen Jahrhundert angehörenden hermetischen Schriften ältere, teilweise fogar bis über die Wende des zweiten vorchristlichen Jahrhunderts hinausreichende Vorlagen eingearbeitet, die Stücke heidnischer Offenbarungsliteratur darstellen. Ihr Grundgedanke ist, soweit aus den späteren Schriften Rückschlüsse möglich sind, dieser: "Die Bottheit, die die Schöpfung oder die dianoounois vollbringt, ist zugleich die Urquelle aller Offenbarung. Ein Sohn oder Schüler gibt in der Regel ihre Lehre weiter"3. Als Ergebnis der Forschungen Reihensteins darf nach Krebs 4 gelten, daß es neben den Büchern des AI auch eine heidnische Offenbarungsliteratur gab, "deren Trümmer uns in hellenistischen Schriften erhalten sind. Diese heidnische Offenbarungsliteratur hat mit und neben der judischen seit Poseidonios, Philo und den hermetischen Schriften die ursprünglich rein intellektualistisch veranlagten Griechen und Römer auch an eine Gotteserkenntnis auf Grund übernatürlicher Offenbarung . . . glauben gelehrt . . . Das Christentum, welches als Offenbarungsreligion eine bewußte Fortsetzung der jüdischen Offenbarungsgeschichte ist, fand nun in der hellenistischen Welt die Bemüter für seine Offenbarung vorbereitet, weil auch der Heide unter den erwähnten Ginfluffen offenbarungshungrig geworden war".

Aber wir bekommen bei der Lesung der urchristlichen Literatur doch den

<sup>1</sup> Delihsch (Biblischer Kommentar über die Psalmen<sup>5</sup>, Leipzig 1899, 32) schreibt von der Septuaginta: "Sie war die erste Bekanntmachung der Heidenwelt mit der alttestamentlichen Offenbarung und also die erste Einsührung Japhets in die Hütten Sems ... Die alexandrinische Übersehung war also ein das Christentum ... anbahnendes Ereignis."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Poimandres, Leipzig 1904. <sup>3</sup> A. a. D. 146.

<sup>4</sup> Das religionsgeschichtliche Problem des Urchriftentums, Münster 1913, 23.

<sup>30 17, 3. 6</sup> Apg 14, 15—17 und 17, 22—32.

<sup>7</sup> Bgl. darüber meine Ausführungen in meiner Schrift: Die Mijsionspredigt des heiligen Paulus, Paderborn 1921, 31 ff.

<sup>8 3.</sup> B. 1 Theff 1, 9; Gal 4, 8; 1 Ror 8, 4 f.; 12, 2.

spontanen Eindruck, daß die Konversion von der einen Überzeugung zur anderen gewöhnlich schnell vor sich gegangen ist. Worin hat diese Beobachtung ihren Brund? Sie erklärt sich daraus, daß längst, ehe das Christentum auf dem Plane erschien, schon starke Kräfte an der Entwurzelung des Götterglaubens arbeiteten. Zwar war der Polytheismus Staatsresigion und vor wie nach Erscheinen Jesu Christi hat die staatsiche Gewalt es an Maßnahmen zu seiner Erhaltung bzw. erfolgreicher Wiederbesebung nicht sehlen lassen. Das gilt insbesondere von Augustus², der selbst die Würde eines Pontisex Maximus annahm und unter großem Kostenauswand viele Tempel (vgl. die Inschrift von Anzyra) wiederherstellen und ausschmücken ließ, so daß Livius ihn als "templorum omnium conditor et restitutor" bezeichnet. Er nahm sich besonders der Reform der alten römischen Religion an. Die Götter bzw. Göttinnen des kaiserlichen Hauses, Benus Genitrig, Mars Ultor, Upollo Palatinus<sup>4</sup>, die lares compitales wurden in ihre alten Ehren wieder eingeseht.

Aber nicht nur höchster Leiter des Kultus wurde der Kaiser, sondern selbst Obsekt desselben, und zwar des Kultus, der als letzter Sprößling der römischen Religionsgeschichte der Spätantike recht eigentlich ihre Farbe und Tönung gab. Am ausgebildetsten begegnet uns der Kaiserkult im orientalischen Osten des Reiches. Dort wurde dem regierenden Herrscher schon zu seinen Lebzeiten kultische Berehrung erwiesen, während man in Rom und Italien zunächst nur den Genius des Kaisers und die durch Senatsbeschluß unter die Himmlischen erhobenen verstorbenen Kaiser vergötterte. "Nam deum honor principi non ante habetur, quam agere inter homines desierit". Uußer im Herrschult, der "das resigisse Bekenntnis der Zusammengehörigkeit aller im römischen Reiche verbundenen Völker" war, wirkte der resigisse Sinn der Zeit sich noch weiter aus im Besuche und in Spenden an alte und junge Orakelstätten und Kultorte. Doch trot dieses 3. T. von

<sup>1</sup> Bekannt ist das Wort Juvenals (Juv. II 149): "Daß es Manen gibt und ein unterirdisches Reich, einen Fährmann mit seiner Stange und schwarze Frösche im stygischen Schlunde, daß soviel tausend Menschen in einem einzigen Nachen über das Wasser sehnen, das glauben nicht einmal mehr die Kinder."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bei Cumont-Gehrich (Die orientalischen Religionen im römischen Heibentum, Leipzig und Berlin 1910, 46) liest man: Seit Augustus datiert "in Europa der Bund zwischen Thron und Altar". Boissier (La religion romaine I [Paris 1884] 74) schreibt: "Auguste travailla pendant tout son règne à restaurer la religion romaine et à lui rendre l'autorité qu'elle avait perdue." Bgl. auch Wendland, Die helsenistische Kultur in ihren Beziehungen zu Judentum und Christentum<sup>3</sup>, Tübingen 1912, 144 sp.

<sup>3</sup> Tit. Livius IV, 20, 7. Bgl. auch Ovid, Fast. 2, 61.

<sup>4</sup> Hgl. darüber Boiffier, a. a. D. 79 ff. Ferner Bricout, Ou en est l'histoire des religions? I (Paris 1911) 372 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. darüber Pfleiderer, Religionsphilosophie auf geschichtlicher Grundlages, Berlin 1896, 221 ff.

<sup>6</sup> Tacitus, Ann. 15, 74. Bgl. auch A. Pieper, Christentum. römisches Kaisertum und heidnischer Staat (Münster 1907) 3 ff.

<sup>7</sup> Pfleiderer, a. a. D. 223.

Staats wegen geförderten Götterglaubens und Götterdienstes überrascht uns die Wahrnehmung, daß die christliche Botschaft von dem einen, Iebendigen und wahrhaftigen Gott auf keine zu schweren Widerstände gestoßen ist. Auf weite Schichten der Bevölkerung des Reiches werden eben diese von oben gemachten Restaurationsversuche ohne Eindruck und Einstluß geblieben sein, wie ja auch kaum zu bezweifeln ist, daß sie wesentlich politischen Motiven entsprungen sind und selbst ihre äußere Erfüllung das eigentliche religiöse Leben nicht im mindesten zu beeinstlussen brauchte.

Eine erste Macht, die in der vorchristlichen Menscheit, vornehmlich in ihrer Oberschicht, in geringerem Maße in ihren Massen, der christlichen Mission wertvolle Pionierdienste geleistet hat, ist die Philosophie. Ihre Bedeutung hat Klemens von Alexandrien<sup>2</sup> auf den Leuchter gestellt in den Worten: "Durch ihre Philosophie hat Gott die Griechen auf Christus erzogen, wie die Hebräer durch das Gesetz. Einer zwar ist der Weg der Wahrheit, aber es ergießen sich in sie, wie in einem fortlausenden Strome, mancherlei Flüsse von allen Seiten her".

Schon im fünften vorchristlichen Jahrhundert setzte mit Xenophanes die Kritik gegen die mit allen menschlichen Leidenschaften ausgestattete homerische Bötterwelt und damit ihre Zersetzung ein 4. "Ein Bott ist der Bröfte unter den Böttern und Menschen, nicht an Bestalt den Sterblichen gleich noch an Bedanken." Auch Heraklit und Anagagoras von Klazomenae nahmen ein einheitliches Prinzip alles Weltgeschehens an. In Platons kühner Spekulation vermählt sich dieses Pringip mit der Idee des Buten. Sie ist die Ursache und der Zweck alles Seins, alles Wissens, aller Wahrheit, die Summe und der Inbegriff aller Vollkommenheit. So gewann Platon den Begriff des vollkommenen Schöpfers. Bleicherweise beherrscht das System des Ari= stoteles der monotheistische Zug. Von der Welt des Bewegten schließt er zurück auf das πρώτον κινούν οὐ κινόμενον als ihrer letten Ursache, die er geistig, persönlich sich denkt. Es liegt auf der hand, daß diese monotheistischen Bedanken der Transgendenz des chriftlichen Bottesbegriffs die Wege bahnen mußten. Im Zeitalter des Hellenismus ging der Prozes der Auflösung des Götterglaubens in schnellem Tempo weiter, besonders auch seit der Sizilianer Euhemerus um das Jahr 300 die alten Bötter als ehemalige Menschen, die erst später in die himmlische Sphäre emporgestiegen seien, erklärt hatte. Doch zur Zeit des Eintritts des Christentums in die Welt war die

<sup>1</sup> Wendland, a. a. D. 150: "Die augustische Keligionsform hat eine wirkliche Erwedung tieferen religiösen Lebens nicht bewirken können."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Stromata I 5, 28.

<sup>8</sup> Bal. auch Wendland, a. a. D. 95.

<sup>4</sup> S. dazu Heinisch, Griechentum u. Judentum im letten Jahrhundert vor Christus2, Münster 1908, 6 ff. Auch Weder, a. a. D. 36 ff. Xenophanes schalt folgendermaßen:

<sup>&</sup>quot;Was nur immer der Mensch als Schimpf und Tadel betrachtet, Hängen den Göttern an Hesiod und mit ihm Homeros, Stehlen und Chebrechen und einer den andern betrügen."

<sup>(</sup>Bei Seed, Geschichte des Untergangs der antiken Welt II [Berlin 1901] 456).

griechische Philosophie inzwischen in eine andere Phase eingetreten. Die frühere metaphysische Richtung war durch die ethische, vertreten einerseits durch Epikur, andererseits durch die Stoa, abgelöst worden. Un Stelle von theoretischer Welterklärung und Weltweisheit befafte man sich mit praktisch-populärer Lebensweisheit und Lebensnorm 1. Im Mittelpunkte ihrer Erörterungen stand die Frage, wie der Mensch zu Tugend und Blück und Seelenfrieden gelangen könne. Und die Antworten 3. B. über Menschenrechte und Menschenwürde, über Liebe und Vorsehung Gottes, über die Bedeutung der Erdengüter, wie wir sie bei den führenden Beistern der späteren Stoa vernehmen, bei Männern wie Seneka, dem Erzieher Neros, bei Epiktet, dem vormaligen phrygischen Sklaven aus Hierapolis, bei Mark Aurel, dem Philosophen auf dem Kaiserthron, klingen oft nahe an die ethischen Anschauungen des Christentums an2, wie denn auch diese Männer trotz der im tiefsten Wesen pantheistisch orientierten Grundlage der Stoa - also im Abweichen vom Erbe der Schule – wohl unbedenklich als Bertreter eines sittlichen Monotheismus angesprochen werden können. Nicht gang ju Unrecht hat Tertullian Seneka als saepe noster charakterisiert3, und der schon früh fingierte Briefwechsel zwischen Paulus und Seneka verdankt gewiß der Tatsache, daß driftliche und stoische Bedanken öfters einander ähnlich sind, sein Dasein4. Während nun die metaphysischen Ideen eines Xenophanes, Platon, Aristoteles u. a. mehr die gesellschaftliche Oberschicht berührten, erfaßte die philanthropische Moral der Stoa auch die unteren Klassen und hob und verstärkte in ihnen jenes individualistisch-kosmopolitische Befühl der Solidarität. der wesentlichen Bleichheit aller, was Menschenantlitz trägt, der allgemeinen Menschenliebe, das ichon nach dem Ginsturg der national-staatlichen Brengpfähle in der politischen Einheit und Zusammengehörigkeit einen keimfähigen Boden gefunden hatte. Solche Stimmungen des ausgehenden Altertums schufen einen Resonanzboden, der für die Botschaft des Christentums, für die Aufnahme der evangelischen Wahrheit nicht durchaus ungunstig war. Berfehlt wäre es natürlich, in ihnen eine erschöpfende Erklärung des Christianisierungsprozesses erblicken zu wollen.

Außer und neben der philosophischen Propaganda ist das Diasporajudentum in der griechisch-römischen Welt ein Wegbereiter des Christentums geworden. Auch dieses hat an der Schaffung einer monosheistischen Zeit-

<sup>1</sup> Bal. Rohr, Griechentum und Christentum, Münfter 1912, 7.

<sup>2</sup> Stralet (Über die Ursachen, die den Sieg des Christentums im römischen Reiche erllären, Breslau 1907) schreibt S. 14: "Ohne christliche Einstüsse, aus eigener Kraft haben Stotker und Ayniker sich zu einer Reinheit und Höhe der sittlichen Aufsassung von Menschenzechten und Menschenpflichten erhoben, daß Goethe sie die Christen unter den Heiben nannte." Über das Problem Christentum und Stoa vgl. außer etwa Clemen (Religionsgeschichtliche Ertlärung des NI, Gießen 1909), Bonhöffer (Epiktet und das NI, Gießen 1911) den sehr wertvollen Aussassung und Rom 1912) 21 ff.

<sup>3</sup> De anima 29.

<sup>4</sup> Er wird zuerft erwähnt bei Sieronnmus, de vir. illustr. 12.

strömung seinen Unteil. Es bedarf baber einer Erwähnung unter den Faktoren, die die rasche Ausbreitung des Christentums verstehen belfen. Das mag zwar parador klingen; denn in der ältesten Missionsgeschichte ber driftlichen Kirche. in dem lukanischen πράξεις (των) Άποστόλων, erscheint das Judentum immer wieder als Wegbestreiter der driftlichen Mission 1. Fast an allen Orten sind es die Juden, die dem Weltapostel Paulus das Leben sauer und die Arbeit schwer gemacht haben. Daber hat er ja auch in seiner berühmten Polemik im ersten Thessalonicherbriefe über sie die Worte geschrieben, daß sie den herrn Jesus und die Propheten getötet und uns verfolgt haben, daß sie Bott miffällig und allen Menschen verhaft sind?. Diese wegversperrende Arbeit hat die Synagoge in der nachpaulinischen Zeit noch weiter und intensiver fortgesett, so daß Tertullian3 sie mit gutem Rechte geradezu als die "fontes persecutionum" der alten Chriften bezeichnen konnte. Und doch hat in den religionsgeschichtlichen Hintergrund der urchriftlichen Mission bas jüdische Element, das rund 7 % der Gesamtbevölkerung des römischen Reiches bildete4, eine segensreiche Furche gezogen, es hat eine Atmosphäre mitgeschaffen, die auf das Christentum disponierte. Im Büchlein Tobias wird die providentielle Aufgabe des Diasporajudentums so bestimmt: "Darum hat euch Gott unter die Heiden gerstreut, die ihn nicht kennen, damit ihr seine Bunder preiset und ihnen zu wissen tut, daß kein anderer allmächtiger Bott ist, als er." Diese weltstrebige Aufgabe hat das mit einem hohen religiös= littlichen Selbitbewuntlein und verschiedenen Privilegien ausgerüftete Dialvorajudentum zu keiner Zeit aus dem Besichte verloren. In Treue gegen fie blieb der Jude in der Fremde beim angestammten Blauben und bei heimischer Sitte und betrachtete sich trot aller Anpassungsgeneigtheit und Weltoffenheit doch als Fremdling unter den & Ivn, als Gaft, der für die Aufnahme etwas schuldig sei. Darum entfalteten die Diasporajuden an allen Orten - und es gab nach dem Zeugnis des griechischen Geographen Strabo 6 kaum eine Stadt in der Welt, wo nicht Juden vorhanden waren - erfüllt und durchdrungen von der lebendigen Überzeugung ihrer religiösen Überlegenheit eine planmäßige Propaganda für ihre monotheistische Religion 7. Der unmittelbare Ertrag dieser Werbearbeit war die große Bahl der Proselnten und Bottes-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hgl. Apg 4, 1 ff. 18. 21; 5, 17 f. 27 ff. 40; 6, 12; 8, 2; 9, 23; 13, 45. 50; 14, 2, 5, 19; 17, 5 ff. 13; 18, 6 u. ö. <sup>2</sup> 1 Theij 2, 15.

<sup>3</sup> Scorpiace 10. Wgl. auch Irenaus, adv. haer. IV, 21, 3; 28, 3.

<sup>4</sup> Staerk, a. a. D. 129. Bgl. auch Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi III (Leipzig 1909) 2 ff. Harnack, a. a. D. I 1 ff. Felten, a. a. D. I 247 ff. 5 Tob 13, 4.

<sup>6</sup> Strabo bei Jos. Antiq. 14, 7. 2. Schon im 2. vorchriftl. Jahrh. sagt die Sibylle (Orac. Lib. III, 271): πᾶσα δὲ γαῖα σέθεν πλήσης καὶ πᾶσα θάλασσα.

<sup>7</sup> Bgl. das Zeugnis des Josephus (Bell. Jud. VII, 3, 3) für Antiochien. Böhmer (Mission und Mission, Stuttgart 1904, 52) glaubt aus den Worten des Josephus auf nur gelegentliche Propaganda der Juden schließen zu sollen, was aber zweisellos falsch ist. Bgl. Meinerh, Jesus und die Heidenmission, Münster 1908, 38. Auch Harnack, a. a. D. I 11.

fürchtigen, die an vielen Plächen zu finden waren. Aber ihr indirekter, mittelsbarer religiöser Einfluß auf die Reichsbewohner ging noch weit über die Kreise dieser Gewonnenen hinaus. Seneka¹ hat ihn in die bezeichnenden Worte gekleidet: victus victoribus legem dedit, wobei er zunächst die Sabbatseier im Auge hat. Tatsächlich hielten damals viele Heiden den Sabbat, wie jeht manche Juden den Sonntag begehen². Welche Bedeutung aber die eben genannten jüdischen Anhängsel für die Ausbreitung der Kirche in ihren Anfängen gehabt haben, darüber kann ein Blick in die Apostelgeschichte des Lukas die nötige Belehrung geben.

Noch ein anderes Phänomen in der vielgestaltigen religiösen Kultur des urchristlichen Missionsfeldes durfte für die christlichen Missionserfolge von einiger Bedeutung gewesen sein. Das ist der praktisch-religiöse Synkretismus, worunter man das Ineinanderübergeben an sich fremder religiöser Bedanken und Gebräuche zu einem neuen Kultus versteht3. Nach frühantiker überzeugung hat jedes Bolk, jeder Stamm seine besonderen Bötter - Bolksgötter, Stammesgötter. Wer ihre Verehrung unterließ oder gegen sie frevelte, beging zugleich einen Frevel gegen das Staatswohl. Aber die seit den Kriegen und Siegen Alexanders d. Gr. über die Militärmonarchien in Borderasien und Nappten einsekende staatlich-politische Entselbständigung blieb auch für die Religionen, die bisher hinter den Staatsgittern oder anderen Barrieren ihr völkisches Eigendasein geführt hatten, nicht ohne wichtige Folgen. Der staat= liche Kosmopolitismus zog nach sich den religiösen, die Briechen- und Barbaren-, die Sieger- und Besiegtenvermischung, die Truppenverschiebungen, die kommerziellen Beziehungen, die Abgabe des asiatischen Menschenüberschusses an die westlichen Länder, die eine geringere Bevölkerungsdichtigkeit hatten, u. a. bewirkten auch eine Annäherung und Vermengung der Religionen, ein Geben und Nehmen religiöser und kultischer Gebräuche, Anschauungen und Einrich= tungen, einen Austausch, eine Berschmelzung und Bleichsetung solcher Böttergestalten, die verwandte oder gleiche Züge trugen. Aus sich und von selbst mußte dieser Prozeß zu einem Verblassen der Religionsunterschiede führen, zu einer Berminderung und schliehlich zu einer Sprengung des polytheistischen Pantheons. Man erkannte eben unter den verschiedenen Götterpersönlichkeiten immer mehr ein und dieselbe Bottheit4.

Einen besonders kräftigen Ausdruck hat dieser Nivellierungsprozeß in den Kulten Agyptens und Asiens gefunden, deren Gottheiten Isis und Serapis, Kybele und Attis, die sprischen Baale, Bacchos-Sabazios und Mithras teils unter Duldung teils auch troß Einspruchs und Einschreitens der staat-

<sup>1</sup> Bei August., de civ. Dei VI, 11.

<sup>2</sup> Bgl. Schürer, Die siebentägige Woche im Gebrauch der christlichen Kirche der ersten Jahrhunderte, in: Issache, sie neutest. Wiss. u. die Kunde des Urchristentums VI (1905) 40 f.

<sup>3</sup> Bgl. darüber vor allem das oben schon genannte Werk von Cumont. Gehrich.
4 Bgl. Dölger, Dem gemeinsamen Gott, in: Missionsblätter für Studierende und Gebildete VI (1918) 8 f.

lichen Obrigkeit in allen Provinzen des römischen Reiches ein Heer von gläubigen Unbetern gewonnen haben. Gigentumlich ift biefen Rulten, daß fie samt und sonders von der Tendenz beherrscht waren, ihre Gottheit allen andern überzuordnen und diese als die allein wahre hinzustellen. So spricht 3. B. die ägnptische Isis bei Apuleius!: "Hier bin ich, die Mutter aller Natur, die Herrin der Elemente, der Uranfang der Welt, die Summe der Bottheit, die Königin der Manen, die Erste der Himmlischen, das Urbild aller Bötter und Böttinnen. Ich herrsche über des Himmels lichte Soben, des Meeres heilsame Wasser und der Unterwelt tränenvolle Ruhe. Mich, die Eine, verehrt die gange Welt unter vielerlei Bestalt, mit verschiedenem Kult und mit vielfachem Namen: der Phrygier Urvolk als die Göttermutter von Pessinus, die alten Bewohner von Attika als kekropische Minerva, der meerfahrenden Zyprier als Benus von Paphos, die pfeilkundigen Kreter als Diana Diktynna, die dreisprachigen Sizilier als stygische Proserpina, die Bewohner von Eleusis als die alte Böttin Ceres. Hier heiße ich Juno, dort Bellona, dort wieder Hekate oder Rhamnusia. Nur die Athiopier, die von den Strahlen des erscheinenden Sonnengottes zuerst beschienen werden, und die Agnptier, die Meister uralter Beheimlehre, die meine richtige Berehrung kennen, nennen mich auch mit meinem wahren Namen, die Königin Isis." In der Tat, von ihr gilt una, quae est omnia2. Wie Isis, so zeigen auch die anderen Kultgottheiten eine außerordentliche Unpassungsfähigkeit. Serapis vereinigt in sich die wesentlichen Züge des Zeus, Dionnsos, Osiris usw.3

Man hat die Frage aufgeworfen, worin die begierige Aufnahme dieser orientalischen Kulte seitens der Bewohner des Abendlandes begründet gewesen sei, da doch das innerste Wesen dieser Importware zur nationalen Religion der Briechen und Römer nichts Kongruentes aufgewiesen habe. Man hat zur Verständlichmachung dieser Erscheinung die moralische Dekadence der ausgehenden Antike4 verantwortlich machen wollen. Die Volksmasse sei vergleichbar einem Organismus gewesen, der nicht mehr die Fähigkeit habe auf= bringen können, das Bift der Ansteckung von sich abzuhalten. Zweifellos ist dieser Hinweis von einiger Berechtigung. Denn gewiß liegt es in ihm mitbegründet, daß 3. B. der Kult der alten phrygischen Göttermutter Anbele und des mit ihr verbundenen Attis, der schon zur Zeit des zweiten punischen Krieges in Rom einzog<sup>5</sup>, erst unter Augustus' drittem Nachfolger, unter Klaudius, zur rechten Blüte gekommen ist. In der älteren Zeit hatte wohl der gefunde Sinn der Römer einen natürlichen Widerwillen gegen den wilden phrygischen Orgiasmus mit seinen Schamlosigkeiten, wie er bei den Festen dieses Kultus sich austobte.

Aber die tieferen Bründe für den Erfolg des Orients auf dem religiösen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Metam. 11, 5. <sup>2</sup> Corp. Inser. Lat. X 3800.

<sup>3</sup> Bgl. Wendland, a. a. D. 131.

<sup>4</sup> Bgl. Stewart Chamberlain, Die Grundlagen des 19. Jahrhunderts3, München 1901) 296 ff. Auch Seeck, a. a. D. 344 f.

<sup>5</sup> Bgl. Pfleiberer, a. a. D. 224.

Bebiete liegen boch anderswo, sie sind moralischen Charakters. Die orientalischen Kulte übten eine wirkliche Macht über die Seelen aus. Sie versprachen ihren Gläubigen Befriedigung der Sehnsucht ihrer Seelen nach Entsühnung, Licht, Gnosis, Leben. Sie stellten ihren Genossen Gemeinschaft und Berbindung mit der Gottheit in Aussicht!. "Die orientalischen Priester brachten namentlich zwei neue Dinge nach Italien: geheimnisvolle Sühnemittel, mit deren Silfe sie die Flecken der Seele zu tilgen versprachen, und die Busicherung, daß selige Unsterblichkeit der Lohn der Frommen sein werde"2. In dieser Rücksichtnahme auf individuell-seelische Bedürfnisse, benen weder der neue Herrscherkult noch die alten nationalen Kulte Rechnung trugen3, auf ihrem "Erlösungscharakter" beruhte das Geheimnis ihrer Anziehungskraft. Um dieser hohen Güter willen unterwarfen sich die Novigen der Mysterien einer Anzahl von Reinigungen und symbolischen Handlungen, bis sie schlieklich wiedergeboren waren und jenen seligen Zustand erreicht hatten, der ihre Seelen zur Anschauung der Gottheit befähigte.

Außer durch die zum Monotheismus hinneigende Denkweise, die ihnen trot des polytheistischen "Apparates" <sup>4</sup> zugrunde liegt, haben die Mysterienzeligionen auch dadurch dem Christentum vorbereitende Dienste getan, daß sie in den Gemütern ihrer Anhänger ein religiöses Verlangen nach Erlösung und Teilnahme am göttlichen Leben erzeugten, Bedürfnisse, deren wirkliche Bestriedigung nur vom Christentum geboten werden konnte, und somit "letztlich der Rezeption desselben zugute kommen mußte" <sup>5</sup>.

Neben dem einen wahren Gott bildete der Soter Jesus Christus einen Wesensbestandteil der urchristlichen Frohbotschaft. Ja, so sehr war er der Mittel- und Brennpunkt derselben, daß Paulus sein Kerngma oftmals kurz- weg als εδαγγέλιον τοῦ Χριστοῦ  $^6$  bezeichnet. Auch für diese Verkündigung

<sup>1</sup> Dölger (Mysterienwesen und Urchristentum, in: Theol. Revue XV [1916] 886) schreibt: "Diese bramatische Liturgie war es ganz besonders, die mit dem Scheier des Geheimnisses umwoben so mächtig anzog. Dazu kam die Gewährleistung einer Entsühnung und damit verdunden die sichere Hoffnung einer jenseitigen Glückseligkeit. Die Menschen sener Zeit waren mehr eschatologisch interessert, als der Spott der Steptiker über die Ammenmärchen des Jenseits vermuten läßt." Bgl. auch Krebs, a. a. D. 45.

<sup>2</sup> So Cumont-Gehrich, a. a. D. 48.

<sup>3</sup> Cumont-Gehrich, a. a. D. 35: "Es hat vielleicht niemals eine Religion gegeben, die ebenso kalt und prosaisch gewesen wäre als die römische."

<sup>4</sup> So Harnad, a. a. D. I 29.

<sup>5</sup> Ebd. 20. Die Frage, ob und inwieweit das Mysterienwesen von bestimmendem Einsluß auf das Urchristentum gewesen ist, kann hier nicht angeschnitten werden. Bgl. darüber die obengenannte Studie von Krebs; serner desselben Bersassenst. Der Logos als Heiland im 1. Jahrhundert, ein religions- und dogmengeschichtlicher Beitrag zur Erlösungslehre, Freiburg 1910. Sodann den obengenannten Artikel von Dölger; s. auch den Bortrag von Koch, in: Religiös-wissensschliche Borträge 44 ss. u. a.

<sup>6 1</sup> Theis 3, 2; 1 Kor 9, 12; 2 Kor 2, 12; 9, 13; 10, 14; Gal 1, 7; Röm 15, 19; Phil 1, 27. Bgl. auch 2 Theis 1, 8; 2 Kor 1, 19. Der Genitiv τοῦ Χριστοῦ ist sicher objektiv zu verstehen, sodaß zu übersehen ist: Evangelium von Christus. Bgl. darüber meine obengenannte Schrift 82 ff.

war in der griechisch-römischen Welt ein Resonanzboden vorhanden 1, was schon aus der Erlösersehnsucht, die in der vierten Ekloge Bergils zutage tritt, erkennbar wird. Aber auch die Heilandsbezeichnung selbst war im ganzen Reiche gang und gabe; freilich gab ihr die christliche Predigt einen ganz neuen und tieferen Inhalt. Das Soterprädikat führten zunächst schon seit alters eine Angahl griechischer Bötter, so Zeus, Apollo, Hermes; mehr als alle aber wurde Asklepios als Heiland angerufen. Großer Berühmtheit erfreute sich das Heisigtum des 'Ασκληπιός σωτής in der ehemaligen Königstadt des Attalidenreiches, in Pergamon2. Auch nichtgriechische Mysteriengötter tragen den Heilandsnamen. Ferner ließen sich orientalische Herrscher, so die Seleuziden in Sprien und die Ptolemäer in Agypten, Soteres nennen. Bon ihnen geht die anspruchsvolle Bezeichnung dann über auf die Erben ihrer Macht, die römischen Feldherrn und Imperatoren. Im Jahre 48 v. Chr. faßte man in Ephesus einen Bolksbeschluß, durch den Gajus Julius Cafar gum "Bott auf Erden und allgemeinen Seiland für das Menschenleben" erklärt wurde. 40 Jahre später, im Jahre 9, wurde sein Adoptivsohn in der Ehreninschrift von Priene so gepriesen: "Die Borsehung, die über allem im Leben waltet, hat diesen Mann zum Seile der Menschen mit solchen Gaben erfüllt, daß sie ihn uns und den kommenden Beschlechtern als Heiland gesandt hat." In ähnlich überschwenglichen Worten spricht die etwas jüngere Inschrift von Halikarnaß3. In der Folgezeit gehörte dann der Titel "Heiland der Welt", oder "Heiland des Menschengeschlechts" zu den Ehrentiteln der römischen Kaiser, "bis das Kaisertum selbst sich dem mahren Seiland beugte" 4.

Die soeben erwähnte Ehreninschrift von Priene aus dem Jahre 9 vor Christus läßt ihr Hoheslied auf Augustus ausjubeln in dem Preise: "Er hat nicht nur die früheren Wohltaten der Menscheit sämtlich übertroffen, sondern es ist auch unmöglich, daß je ein größerer käme." Die Geschichte hat dies Urteil nicht bestätigt. Kaum zwei Lustren gingen dahin, da ist in einem vergessenen Winkel des römischen Reiches der größere Welterneuerer geboren worden. Der Kulturphilosoph Chamberlain, der ohne jedes Glaubensinteresse rein geschichtlich Person und Werk Jesu betrachtet hat, spricht von seiner "unvergleichlichen, weltgeschichtlichen Bedeutung". Das ist eine Wertung, die fast heranreicht an das Jesuswort: "Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben", oder an das des Fürstapostels: "Es ist in keinem anderen Heil; denn es ist kein anderer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, durch den wir selig werden können". Christus hat in der Tat einen neuen Welttag eröffnet, er hat die Menschheit zu neuen Höhen sittlicher Tatkraft emporgeführt. Aber auch bei ihm trifft das Wort von

<sup>1</sup> Bgl. hierzu Liehmann, Der Weltheiland, Bonn 1909. Ebenso die Ausführungen bei Krebs, a. a. D. 54 ff.

<sup>2</sup> J. Weiß, a. a. D. 604.

<sup>3 3</sup>hr Text f. bei Wendland, a. a. D. 410.

<sup>4</sup> Krebs, a. a. D. 56.

<sup>5 30 14, 6. 6</sup> Apg 4, 12.

A. Sabatier 3u: Tout phénomène arrive à sa place et à son heure. Die Fülle der Zeit war da. Die Religion Jesu kam, als sie im raschen Laufe noch während des ersten Jahrhunderts dis an die Peripherie des Römerreiches und noch darüber hinaus sich ausbreitete, mitten hinein "in die Gärung eines allgemeinen religiösen Synkretismus und Vergeistigungsprozesses", sie trat in eine vorbereitete Welt, in eine Welt, in deren Seele auf verschiedenen Wegen, "vielgestaltig und vielartig", das Verlangen nach Licht, nach Kraft, nach Leben geweckt war, die einen Halt und Heiland begehrte, sie fand eine Menschheit vor, die der Frohbotschaft Jesu Christi harrte.

Man hat unter einseitig starker Betonung dieser günstigen Umstände wiederholt den Bersuch gemacht, das Christentum als die reife Frucht, als die Synthese der auf seinen Eintritt vorbereitenden Strömungen und Stimmungen zu begreifen 4. Doch das war ein vergebliches Unterfangen. Denn wäre das Christentum nichts mehr und nichts anderes als die Resultante der aufgewiesenen Ideen, also ein natürliches Zeitprodukt, dann hätte es in der damaligen Welt eine bessere Aufnahme finden mussen, als ihm tatsächlich geworden ist. Aber trot dieser Wegbereitungen standen ihm weite Kreise, Bebildete wie Ungebildete, ablehnend und feindselig gegenüber, wurde es sogar von Juden und heiden aufs grausamste verfolgt. Eindrucksvoll ist, was der Verfasser des Briefes an Diognet's schreibt: Die Christen "sind im Fleische, leben aber nicht nach dem Fleische. Sie weilen auf Erden, aber ihr Wandel ist im himmel. Sie gehorchen den bestehenden Besetzen und überbieten in ihrem Lebenswandel die Besetze. Sie lieben alle und werden von allen verfolgt. Man kennt sie nicht und verurteilt sie doch; man tötet sie und bringt sie dadurch zum Leben . . . Sie werden misachtet und in der Mißachtung verherrlicht; sie werden geschmäht und doch als gerecht befunden. Sie werden gehränkt und segnen, werden verspottet und erweisen Ehre. Sie tun Butes und werden wie übeltäter gestraft; mit dem Tode bestraft, freuen sie sich, als wurden sie zum Leben erweckt. Bon den Juden werden sie angefeindet wie Fremde, und von den Briechen werden sie verfolgt; aber einen Brund für ihre Feindschaft vermögen die Sasser nicht anzugeben". Diese Stellungnahme der antiken Welt zeigt deutlich, daß fie im Chriften = tum ein neues, originales, einzigartiges, nicht aus natürlichen Prämissen ableitbares Phänomen erblickt hat. Das Auftreten des Christentums in der Welt erklärt sich befriedigend vielmehr nur aus einem besonderen Eingriff Bottes in die Beschichte der Menichheit.

<sup>1</sup> Esquisse d'une philosophie de la religion<sup>8</sup>, Paris (ohne Jahreszahl), 139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. Schell, Kleinere Schriften, herausgegeben von Hennemann, Paderborn 1908, 335. Bgl. 660. <sup>3</sup> Hebr 1, 1.

<sup>4</sup> Bgl. darüber Kiefl, Der geschichtliche Christus und die moderne Philosophie, Mainz 1911, 218 ff. u. a.

<sup>5</sup> Seinisch, a. a. D. 35 ff. Roch in: Religios-wissenschaftliche Bortrage 67 f.

<sup>6</sup> Epist. ad Diogn. 5, 8 ff.

### Die ersten Jesuiten am Kongo und in Angola (1547-1575).

Bon Dr. P. Laureng Kilger O. S. B., St. Ottilien (Oberbagern).

### I. Am Rongo.

liche Mission sekte dort bereits im Frühjahr 1491 ein mit der Taufe zweier Fürsten 1, und 1532 galt das Königreich Kongo bereits offiziell als christlich 2. Unter der etwa 40 jährigen Regierung Alfons' I., der zweifellos ein aufrichtiger und ernsthafter Christ, ja eine Art schwarzer Konstantin für seich war<sup>3</sup>, haben Augustiner, wohl auch Franziskaner und Dominikaner neben einer Anzahl Weltpriester am Kongo gewirkt, und das Christentum hatte es zu einer gewissen äußeren Höhe und Ausdehnung gebracht. Ein schwarzer Titularbischof, König Alfons' Sohn Heinrich, hatte zu Banza Ambasse oder San Salvador, wie der christliche Name der Königsstadt heißt, residiert

<sup>1</sup> Den Bericht über die Taufe des Sonho vom 3. 4. 1591 und des Kongokönigs am 3. 5. 1591 siehe bei Garcia de Resende, Chronica . . . del Rey Dom João II., Lisboa 1622, c. 154 f. 102b und c. 159 f. 105a. Die Angabe Pigafettas, daß schon bei der zweiten Landung der Portugiesen am Kongo (1486) ein Priester am Hof des Sonho zurückgeblieben sei, scheint mir bei dem zweiselhaften Quellenwert dieses Zeugen fraglich (Pigafetta-Lopez, Relatione del Reame di Congo, Roma 1591, 43).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In einem Schreiben vom 28. 5. 1532 an Papit Klemens VII. versteigt sich König Johann III. von Portugal zu der Behauptung: Rex de Manicongo cum ingentibus populis ipsi subditis... sacro baptismate suscepto, Christianus effectus est" (bei

Baiva Manjo, Historia do Congo, Documentos, Lisboa 1877, 62).

<sup>3</sup> Ich hatte ursprünglich die Absicht, an dieser Stelle den ersten Zeitabschnitt der Kongomission darzustellen und dabei den Stoff um die merkwürdige und disher so vielsach verkannte und verzeichnete Gestalt dieses "schwarzen Konstantin" zu gruppieren. Da teilte mir P. Gugen Weber P. S. M. mit, er habe bereits eine sertige Arbeit über diesen Zeitabschnitt im Pulte liegen und nur die derzeitigen Druckschwierigkeiten verhinderten deren Beröfsentlichung in den "Missionswissenschaftlichen Abhandlungen und Texten". Daraushin wählte ich den zweiten Abschnitt der Kongomissionsgeschichte. Eine Darstellung der Persönlichkeit Alsons' I. hätte sich vor allem an die bei Paiva Manso S. 5—81 gebotenen Urtunden zu halten.

<sup>4</sup> Welchem Orden die ersten Kongomissionare von 1491 angehörten, läßt sich wohl aus den bisher zugänglichen Quellen nicht sicher entschieden. Für die Franzistaner spricht start der sonst so wertvolle Bericht von Resende (l. c. fol. 101 b; vgl. Marcellino da Civezza, Storia universale delle Missioni Francescane, vol. VI [Prato 1881] 180 sc.); sür die Dominikaner berust sich L. de Cacegas-Susa (Historia de S. Domingos II [Lisboa 1767] 400) auf die "lembranças da Provincia"; dem Titel nach vermute ich auch in dem von Alsons am 17. 12. 40 erwähnten padre frey alvaro (Paiva Manso 77) einen Dominikaner. Augustiner aus der Kongregation des hl. Johannes des Evangelisten (Konvent S. Clon zu Lisson) sinden sich sicher seit 1508 am Kongo (Brief Alsons' vom 5. 10. 14 bei Paiva Manso 16), doch deuten Bemerkungen Alsons' darauf hin, daß außer diesen weltpriestern auch andere Ordensleute am Kongo waren (z. B. Paiva Manso (O Ceo aberto na terra, Lisboa 1697, 259. 265—270. 885 ss.), wobei er sich wieder besonders aus Cardoso stützt (Agiologio Lusitano III [Lisboa 1666] 149. 159), der Urstunden zu S. Elon und im Torre do Tombo benügte.

und von dort aus jahrelang die Christianisierung seiner Heimat geleitet. Mit dem Tode Alfons', der durch seine starke, grundchristliche Persönlichkeit die neue Religion im Reiche geschützt und gefördert hatte, folgte eine Zeit der Berwirrung in weltlichen und geschlichen Dingen, die sich erst wieder im Jahre 1547 beim Regierungsantritt Diogos einigermaßen klärte<sup>2</sup>. Und damals war es, daß die Gesellschaft Jesu nach Westafrika berusen wurde.

Der Hergang dieser Berufung, soweit er am Kongo selbst spielte, ist nicht ganz klar. Wenn wir einer sonst unsicheren Quelle in diesem Punkte glauben dürsen, so hatte der neue Bischof von São Thomé, Dom Joao Bautista O. Pr., bedenkliche Zustände unter der Geistlichkeit von S. Salvador gefunden, als er bei seinem Umtsantritt dorthin kam. Als er Ordnung schaffen wollte, verweigerte ihm der Klerus den Gehorsam und König Diogo, der zum Bischof hielt, sah sich gezwungen, einen Teil der Geistlichkeit nach Portugal zurückzuschichen, einen andern nach S. Thomé. Darausshin werden Diogo und der Bischof den König von Portugal um neue, tüchtige Missionskräfte gebeten haben, wohl durch einen Brief, den des Kongokönigs Gesandter Diogo Gomez nach Portugal brachte<sup>4</sup>. Dieser Gomez war als Kind portugiesischer Eltern

<sup>1</sup> Paina Manso 46.47, bes. 50—52 (Brief Alsons' vom 18.3.1526). Sein Tod wird erst in einem Briefe Alsons' vom 25.3.1539 erwähnt. Bgl. E. G. Ravenstein im Appendix II (History of Congo) seiner Ausgabe von The strange adventures of Andrew Battell, London 1901, 114.

<sup>2</sup> Wir werben den Tod Alfons' im Gegensatz zur gesamten ältesten wie neuesten Millionsliteratur, die ihn unter Nichtbeachtung der bei Baiva Manjo wiedergegebenen Urfunden auf 1525 baw. 1532 festlegt, auf die Jahre zwischen 1541 und 1547 datieren muffen und werden ihn wohl recht nah an 1547 heranrucken durfen. Dazu veranlaßt mich por allem bas Briefchen Diogos vom 25. 3. 47 (Paiva Manjo 83), in bem er ben Rönig von Bortugal auf einen (leider uns verloren gegangenen) Brief verweist, ber über die Ereignisse berichtet hatte, "die sich nach dem Tode des Königs meines Herrn und Grofvaters" zugetragen haben. Diefer ift zweifellos Alfons und Diogo betrachtete alfo bie bazwischen liegenden Regierungen des Pedro und Francisco, von denen die Literatur leit Pigafetta (55 f.) weiß, als illegitim. Jener Pedro, den übrigens eine von Ravenitein (l. c. 136) herausgegebene Rönigsliste als Nkanga a mbomba nennt, durfte derfelbe Bedro Canquano Bemba fein, gegen ben Diogo im April 1550 einen Sochverratsprozek führte (Paiva Manso 101-110). Bezeichnend für die Unsicherheit der Thronfolge am Rongo, die übrigens infolge der alten Erbgefete eine chronische war (vgl. Cavaggi de Montecuculo, Istorica Descrizione de'tre Regni Congo, Matamba et Angola, Bologna 1687, II n. 77, S. 251; A. Baftian, Gin Besuch in San Salvador, Bremen 1859, 173) ist auch, daß man 1555 am portugiesischen Hofe ernstlich zweifelte, ob Diogo der rechtmäßige König sei (3. A. de Polanco, Vita Ignatii de Loyola sive Chronicon Societatis Jesu, ed. Matriti 1894-98, v. 616 n. 1689).

³ Pigafetta 57. Dort ist der Bischof nicht genannt, sondern nur gesagt, es sei der dritte Bischof von S. Thomé und ein Portugiese gewesen. Obwohl die Bischossliste von S. Thomé troh der Arbeit von D. A. C. de Sousa, Catalogo dos Bispos das Igrejas de Cado Verde, S. Thomé, e Angola in Collecçam dos documentos e memorias da Academia Real da Historia Portugueza, Lisdoa 1722, noch recht unsicher ist, scheint nur der Dominikaner João Bautista in Betracht zu kommen, den Tellez Balth, gelegentlich der Berusung der Jesuiten zum Kongo erwähnt (Chronica da Companhia de Jesus I (Lisdoa 1767) 696.

<sup>4</sup> Bgl. den Brief Diogos vom 25. 3.47 bei Paiva Manso 83; Tellez I 354 n. 9. Daß der König und der Bische meie Missionare wünschten, schließe ich aus dem Empfehlungs-

am Kongo geboren und genoß das volle Bertrauen König Diogos, war sein Beichtvater und Sofkaplan. Er trat später als P. Cornelio in die Befellschaft Jesu ein und wurde Kongomissionar. Schon damals soll er die Absicht gehabt haben, sich diesem Orden anzuschließen1, und so mag er es gewesen sein, der König Johann III. bewog, die Kongomission der Besellschaft Jesu anzubieten, die sich bereits im Jahre ihrer Bründung (1540) auch in Portugal festgesett hatte<sup>2</sup>. Jedenfalls kam am 26. Juli 1547 ein Brief an den Rektor des Kollegs von Koimbra, in dem ihm sein Provinzial P. Simon Rodriguez mitteilte, es seien vier Mitglieder der Besellschaft für die Kongomission bestimmt. "Denn obgleich seinerzeit der König jener Begend und viele Edelleute den Glauben Christi angenommen haben, sollen sie aus Mangel an der nötigen Unterweisung allmählich wieder in die alten Beidensitten zurückkehren; viele waren auch noch nicht getauft. Der König von Portugal meint, man dürfe dieses Erntefeld nicht im Stiche lassen . . . " Zu Koimbra wurde diese Nachricht mit heller Begeisterung aufgenommen, und als die vier Blücklichen P. Jorge Bag, P. Christovam Ribeiro, P. Jacome Dias und Fr. Diogo do Soveral nach Lissabon abreiften, verabschiedeten sich die Zurückgebliebenen mit Tranen und Seufzen, nicht weil jene gingen, sondern weil sie selbst dabeimbleiben mußten3. Mit einem schmeichelhaften Empfehlungsschreiben des Königs von Portugal an den Kongokönig 4 ausgerüstet, fuhren sie im Dezember von Lissabon ab, kamen im Februar auf S. Thomé an und setzten noch im selben Monat ihre Reise fort 5.

brief König Johanns III. für die Zejulten vom 9. 10. 47 (Tellez I 357, Paiva Manjo 84), obwohl Tellez (I 354 n. 9) behauptet, Diogo hätte gerade wegen seiner Schwierigkeiten mit dem Bischof um neue Missionare gebeten. Aber dann hätte doch nicht Johann III. die Zesulten dem König schien lönnen mit dem ausdrücklichen Zweck "ajudarem ao Bispo Dom Joam Bautista". Wenn die chronologische Angabe bei Gams (Series Episcoporum, Ratisdonae 1873, 472), João Bautista sei seinem Borgänger am 25. 2. 47 im Umte nachgesolgt, auf Richtigkeit beruht, so dürste das Datum wohl von der Antunst des Bischofs am Kongo gelten und nicht von seiner Weihe in Europa. Andernfalls wäre die Bitte um Wissionare später zu datieren.

¹ Franco Anfonio, Synopsis annalium Societatis Jesu in Lusitania, Augustae Vindelicorum 1726, 22 n. 18 und 19 und Tellez II 273 n. 4. Diogo Gomez wird im Brief Rönig Diogos vom 25. 4. 47 (Paiva Manjo 83) als Gejandter erwähnt, im Brief des Francisco de Barros vom 18. 2. 49 bereits als Jejuit am Rongo (Paiva Manjo 95). B. Baejten S. J. (Les Jésuites au Congo, in: Précis Historiques, Bruxelles 1893, 243) betont die Identität des Diogo Gomez mit P. Cornelio Gomez.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Polanco, Chronicon S. J. I 86-88 n. 20-23.

<sup>3</sup> Polanco I 258 n. 219 und 253 n. 214.

<sup>\*</sup> Bei Paiva Manso 83 f., datiert vom 9. 10. 47.

<sup>5</sup> Baesten in Précis Historiques 1893, 58. Die Quellen für die solgenden Ereignisse bilden vier Briese der Missionare aus S. Salvador (P. Jacome Dias 1. 8. 48, P. Jorge Baz 1. 8. 48, P. Christovam Ribeiro: ein undatierter und einer vom 31. 7. 48), die im Auszug in italienischer Übersetzung 1552 in Rom erschienen (Avisi particolari delle Indie di Portogallo . . . pag. 245—261), dann 1565 zu Benedig mit einigen orthographischen und stillstischen Berbesserungen nachgedruckt wurden (Diversi Avisi particolari dall' Indie di Portogallo . . . sol. 92—98). Eine französische Übersetzung der wichtigsten Stellen dieser Briese hat Baesten (l. c. 61—74) nach der Benediger Ausgabe

Um 17. März 1548 landeten unsere Missionare im Hafen Pinda an der linken Seite der Kongomundung, recht erschöpft und fieberkrank. Zu der Land= reise nach der Königsstadt, die noch 50 Wegstunden weiter östlich im Innern lag, sandte ihnen König Diogo zwei der Broken seines Reiches, den Manikoa ("Herr von Koa") und den Manikondongo, von denen man sagte, es könne jeder seine 10000 bis 15000 Krieger ins Feld stellen. Jedenfalls brachten diese Herren eine Art Tragstühle mit, "hölzerne Pferde", wie sie P. Dias launig nennt, auf deren Ledersitzen die Jesuiten ins Kongoland hineingetragen wurden 1. Es war mitten in der Regenzeit, wo es auf der Höhe von S. Salvador recht windig und frisch ist2, als sie am Pfingstfest, den 20. Mai 1548 in der Königsstadt ankamen3. Der König empfing sie am Tore der Stadt bei einem schönen Kreuze, auf das er mit bedeutsamer Beste die eine Hand legte, und begrüßte sie mit ausgesuchter Höflichkeit. Das machte einen sehr guten Eindruck, so daß P. Dias noch am 1. August schreibt: "Er ist ein so guter Christ, daß ich wollte, es wären alle andern so wie er . . . Er ist ein so großer Herr, daß er auf ein Zeichen 40 - 50 000 Mann um sich sammeln kann" 4.

Im übrigen fiel den Missionaren die Armut im Lande auf; diese rühre einerseits daher, daß die Goldgruben eben im Besitze des Feindes, des Changala, seien, andrerseits von der Sorglosigkeit der Schwarzen, die nicht an ein Morgen denken. So komme es, daß zuweilen selbst der König einen seiner weißen Freunde ersuchen müsse, er möge ihm etwas zum Essen schwarzen. Noch viel mehr lebt das gemeine Bolk in der größten Armseligkeit: ein dürftiger Baumrindenschurz wird nicht einmal von allen getragen, die Nahrung besteht aus Hirsebrei und einigen Früchtens. So meint P. Ribeiro, mit äußerer Aszelumpt, dersemütigung könne man bei diesen Leuten wenig ausrichten: wenn einer zerlumpt, barsuß, ja nacht daherkäme, niemand würde darauf achten, denn die Eingebornen tun dasselbe; würden diese nur ihre Armut um Gottes willen auf sich nehmen, es wären Heilige!

geliesert. Auch Polanco benuft diese Quellen in seinem Chronicon aussührlich (I 331—338 n. 291—298). Ihm scheinen die Originale vorgelegen zu sein, wie sich aus verschiedenen Ergänzungen und Abweichungen ergibt. Ich werde nach der Benediger Ausgabe zitieren (DA — Diversi Avisi) und bedeutsame Abweichungen vermerken.

- 1 P. Dias in DA 92. Polanco nennt den 17. 3. als Ankunftsdatum.
- 2 P. Ribeiro in DA 98. Die Regenzeit heißt chisimo (Polanco I 334 n. 291). Bgl. Cavazzi I n. 44 S. 22. Ebd. II 263 n. 87 findet sich eine hübsche Schilderung der Lage von S. Salvador, eine neuere bei A. Bastian, Ein Besuch in S. Salvador 115 und 122.
  - 3 P. Baz in DA 94: giorno di S. spirito.
- 4 DA 92 b—93. Der Herausgeber von Polancos Chronicon benütt die Schilderung der Begrüßungszeremonie, wie sie bei DA, Polanco, Orlandini (Historia S. J., Antwerpiae 1620, II. 8 p. 183 n. 95) und Baesten vorliegt, zu einer kritischen Bergleichung (I 336 Anm. 2), wobei sich herausstellt, daß Orlandini und Baesten oberstächlich mit dem Text umgehen, während DA und Polanco übereinstimmen.
- <sup>5</sup> Polanco I 334 n. 293. Fehlt in DA. Zur Schreibweise Chalanga siehe unten S. 21 Anm. 5.
- 6 P. Dias in DA 93. Dort finden sich auch die einheimischen Namen für das Lendentuch (moleles) und die Lebensmittel (Hirsebrei: enfunde, lucu; Palmwein: melafie; Bananen: menconde; inglames = Wurzeln).
- <sup>7</sup> Brief vom 31. 7: DA 97b, Polanco-I 334 n. 293. Baeften (73) hat die Stelle wohl migverstanden, wenigstens liefert er eine unrichtige und lüdenhafte Übersetzung.

Aber leider war die Armut in religiösen Dingen noch viel ärger als die in zeitlichen. Die Jesuiten hatten sich gleich nach ihrer Unkunft auch beim Bischof vorgestellt und dann ihre Arbeit begonnen: die drei Patres widmeten sich der Seelforge, Fr. Soveral nahm sich der Schule an. Da fanden sie nun gar viel zu tun, fanden das Bolk wie Schafe, die keinen Hirten haben, fanden die Fahne des Teufels hoch und siegreich in den Lüften flattern, die Fahne Chrifti gang niedrig und elend2. Ein paar Sate aus den Briefen der Missionare weisen auf den Ursprung des übels: der frühere Klerus taugte nicht viel. P. Ribeiro übt scharfe Kritik an der Methode seiner Borganger: "Omnes quaerunt, quae sua sunt", sagt er einmal bezeichnend, und später: "Die wenigen Priefter, die da waren, hatten untereinander immer Bank und Streit: daraus erwuchsen viele übel . . . Sie pflegten zu taufen, indem sie mit einem Afpergil viele Erwachsene und Kinder besprengten ohne irgendwelchen anderen Unterricht im Blauben, und so kehrten sie zu ihren alten Sünden zurück, und wenn man sie (nach ihrer Religion) fragt, wissen sie nur zu antworten, sie hätten bei der Taufe Salz gegessen"3. Banglich fehlte der Unterricht bei den Frauen, ja diese durften nicht einmal der heiligen Messe beiwohnen4. So war der religiöse Wissensstand des Bolkes ein sehr geringer: die meisten wußten nicht viel mehr, als daß sie vom herrgott erschaffen seien. Daber hatten sie zum Teil neben einem gewissen außeren Christentum noch ihre alten Böken, aus reiner Unwissenheit, so daß es mitten in S. Salvador noch Bögenbilder gab, die verehrt wurden, und daß da und dort noch Menschenfleisch gegessen wurde<sup>5</sup>. Der Aberglaube blühte noch ungebrochen: die Kongoneger glaubten nicht, daß jemand eines natürlichen Todes sterbe; entweder fällt einer im Krieg oder der König hat ihn getötet. Übrigens ist es ein sehr einfältiges, gutmutiges Bolk; nur mit dem Denken ist es nicht weit ber, sondern jeder tut, was ihm eben in den Sinn kommt. Daber fehlte es auch in dem schwierigsten Punkte der Negermoral: nur der König und einige Edelleute lebten in geordneter Ehe; die andern hatten je 16-20 Weiber, je nach dem Bermögen des einzelnen 6.

"Der Arzt dieser Länder ist Bott allein", schließt einer der Missionare

<sup>1</sup> Tellez 358 n. 6. Die Briefe der Missionare erwähnen in den mir vorliegenden Ausgaben den Bischof überhaupt nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Ribeiro in DA 96-97.

<sup>3</sup> DA 97—98. Polanco I 334 n. 293 bietet ebenfalls eine Stelle über den unerbaulichen Wandel der früheren Geistlichkeit, der aus dem Briefe P. Ribeiros vom 31. 7. 3u stammen scheint und in DA sehlt. Eine indirekte Andeutung dieser Art enthält auch der Brief des P. Dias (DA 94). — Salz ist bekanntlich für den Reger das begehrteste Genufmittel.

<sup>4</sup> P. Ribeiro in DA 96.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> P. Ribeiro in DA 96 b. Den Kannibalismus der benachbarten heidnischen Embundos (in Angola) und Anzingos (im Norden) erwähnt P. Dias (DA 93).

<sup>6</sup> P. Dias in DA 93b, P. Ribeiro in DA 97. Rach der Stelle bei P. Dias haben einige die Ansicht, sie brauchten überhaupt nicht zu jterben. — Daß der König in geordneter Ehe lebe, scheint sich später als Täuschung herausgestellt zu haben.

die Schilderung dieser traurigen Zustände. Mit Gottes Hilfe suchten nun die Jesuiten Heilung zu schaffen. Den Hauptfehler der bisherigen Methode erkannten sie in der Bernachlässigung der religiösen Unterweisung: so legten sie darauf besonderes Gewicht. Es wurde für gründliche Vorbereitung der Erwachsenen auf die Taufe gesorgt, man lehrte sie das Kreuzzeichen, das Pater noster und das Ave Maria, die Kirchengebote. Für die Neugetauften wurde in zwei Kirchen der Stadt täglich eine bis zwei Stunden Katechese gehalten, wobei die Erkenntnis Bottes aus den Geschöpfen stark betont wurde und viel Unklang fand2. In einer dritten Kirche3 wurden die Frauen gesammelt zu Bottesdienst und Unterricht; von beiden waren sie bisher seltsamer= weise vollständig ferngehalten worden. Jett gestattete es der König auf die Bitte der Missionare durch ein kurzes "cilicha" = "Ihr habt recht"; freilich war damit der alte Migbrauch noch lange nicht beseitigt. Im königlichen Palast und für die Portugiesen gab es eigene Predigten4. Allerdings brauchten die Patres zum Unterricht des Volkes sowohl wie sogar zum Beichthören vorläufig die Hilfe von Dolmetschern<sup>5</sup>. Ihr Eifer in Lehre und Sakramenten= spendung erregte Aufsehen, zumal da sie nichts dafür verlangten. So kam es, daß sich ganze Massen des Bolkes zum Christentum wandten und sich taufen ließen: P. Bag, der Obere, hatte bis Ende Juli etwa 3000 getauft, davon 2700 auf einer mehrwöchigen, sehr beschwerlichen Rundreise durch die Dörfer in der Umgebung der Stadt, wobei ihn ein Dolmetsch und sechs Katechisten begleiteten. Er wurde dabei schwer krank, erholte sich aber wieder, denn, wie er schreibt, "eine Unze Hoffnung auf den Herrn ist die allerbeste

<sup>1</sup> P. Dias in DA 93b.

<sup>2</sup> P. Ribeiro in DA 96b, P. Daz in DA 95b.

<sup>3</sup> P. Ribeiro nennt diese Kirche, die sonst hauptsächlich von Adeligen besucht wurde, Ambiro (DA 96). Die römische (254) wie die Benediger Ausgabe enthalten (DA 95) im Brief P. Baz' eine kürzende Bemerkung des Herausgebers, in der es auch heißt, P. Baz habe in turzer Zeit drei Kirchen gebaut: S. Salvador, Mariahiss und S. Johann Baptist. Wenigstens sür die beiden ersten dürste dies auf Irrtum beruhen, da sie nach Pigasetta (54) bereits von König Alfons erdaut waren, wie überhaupt unter diesem König die Zeit der Kirchendauten war, wie alte Überlieserungen bezeugen (Bastian 1. c. 173). Seltsam ist, daß diese Interpolation unerkannt von Polanco (I 335 n. 293; hier noch der Leseschler: sub invocatione Servatoris statt Salvatoris) und Baesten (68) übernommen wurde. Die Quellen erwähnen sonst nichts von Kirchendauten der Jesuiten von 1548, und wie sollte ihr vielbeschäftigter Oberer auch dazu gekommen sein, in etwa zwei Monaten drei Kirchen zu bauen, wo die Stadt schon genügend Steinkirchen hatte!

<sup>4</sup> P. Ribeiro in DA 96.

<sup>5</sup> P. Baz in DA 95b.

<sup>6</sup> P. Dias in DA 94. Eine Notiz bei Polanco (I 333 n. 291), die aus dem undatierten Brief P. Ribeiros zu stammen scheint, berichtet, P. Dias habe dieser Tage auf einem eigens errichteten Feldaltar sein erstes heiliges Mehopser (Missae sacrificium primum) geseiert und bei dieser Gesegenheit habe man mit vieler Mühe all die Ehrungen und Geschenke zurückgewiesen, die den Jesuiten zugedacht waren. Merkwürdig ist dabei nur, daß P. Dias, der doch schon bei seiner Aussendung in Portugal als Priester bezeichnet wird, etwa ein volles Jahr die Feier seines ersten heiligen Opsers hinausgeschoben hätte.

Medizin" 1. P. Ribeiro, der ständig fieberkrank war, hatte trogdem 1700 Leute unterrichtet und getauft, P. Dias 400. So waren im ersten Bierteljahr der Anwesenheit der Jesuiten am Kongo bereits über 5000 getauft und, wie P. Dias selbst betont, nicht nur zu Christen gemacht, sondern auch im Christentum bestärkt und erbaut worden2. Fr. Soveral hatte eine Schule um sich gesammelt mit 600 Kindern, denen er Katechismusunterricht gab, während Lesen und Schreiben von einheimischen Hilfslehrern gegeben wurde. Über diese Hilfslehrer führte er auch die Oberaufsicht und mußte por allem dafür sorgen, daß sie vom König ihren Unterhalt erhielten: denn umsonst hätte keiner unterrichten wollen. Bei alledem hatte er reichlich Belegen= heit Beduld zu üben. Auf die Schule setten die Jesuiten ihre größte Soffnung für die Zukunft der Kongomission3. Für die Armen der Stadt sorgte das Jesuitenkolleg durch Almosen, für die Kranken durch geistlichen Beistand. Es herrschte damals eine Seuche, bei der die Leute "wie die Spaten" schnell wegstarben. In dieser Zeit der Not gogen die Missionare bei Einbruch der Dunkelheit mit einem Blöcklein durch die Strafen der Stadt, um die Urmen Seelen im Fegfeuer dem Bebete zu empfehlen. Dieses Urmenseelenglöcklein sollte wohl die Angehörigen der Kranken auf die Nähe der Missionare aufmerksam machen, denn P. Bag führt als Erfolg dieser übung an: "Ohne sie wären sicherlich schon viele Leute in der Stadt gestorben, ohne geheichtet zu haben" 4.

Am 1. August 1548, da die Jesuiten ihre Berichte über diese Anfangsserfolge nach Portugal absandten, tönten durch S. Salvador die schaurigen Klänge der Kriegshörner: König Diogo rüstete sich zum Kriegszug gegen seinen Feind, den Changasa, und einige Jesuiten zogen mit<sup>5</sup>. Während dieses Krieges blieb P. Ribeiro in der Stadt zurück, und da ereignete sich ein Zwischensfall, der das Verhältnis zwischen dem König und den Jesuiten zu trüben begann 6.

<sup>1</sup> P. Baz in DA 94-95, P. Dias in DA 93b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Dias in DA 92.94. Über die Krantheit P. Ribeiros s. auch P. Baz in DA 95 b. Polanco (1 336 n. 295) schreibt die 400 Getausten Fr. Jacobus (Goveral) zu; diese Berwechslung ist wohl dadurch entstanden, daß P. Dias und Fr. Soveral den gleichen Vornamen (Jacobus-Diogo oder Jacome) hatten. — Die hohen Tauszahlen zeigen übrigens, daß es in S. Salvador und seiner Umgebung troß mehr als 50 jähriger Missionsarbeit noch sehr viele Heiden gab.

<sup>3</sup> P. Baz in DA 95. Baesten (68) scheint die Stelle über den Unterhalt seitens des Königs so zu verstehen, als käme ohne diesen auch kein Schüler zum Unterricht. Ich kann dies im Text nicht sinden. — Die Bedeutung der Schule betont besonders P. Ribeiro in DA 96. — Schwarze Hilselehrer einzustellen war möglich, weil schon 1491 eine Schule eröffnet wurde (Resende 1. c. 107a) und König Alsons immer wieder um die Hebung des Schulwesens bemüht war (Paiva Manso 17. 21. 30. 33).

<sup>4</sup> DA 95 b und P. Dias 93 b, dazu die in DA fehlenden Stellen bei Polanco I 337-338 n. 297 und 335 n. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> P. Dias in DA 94 und Polanco I 335—336 n. 295. Polanco nennt hier den Feind Changala, weiter oben (334 n. 293) Chianchala. Es handelt sich offenbar nur um eine Inkonsequenz in der Wiedergabe desselben Workes. In dem Brief König Diogos vom 10. 3. 1550 heißt er Chamguala (bei Paiva Manso 99).

<sup>6</sup> Als Quellen für das folgende haben wir einen Brief des Francisco de Barros de Paiva aus S. Thomé vom 18, 2, 49 an König Johann III. von Portugal (Paiva

Eine Königstochter ging mit ihren Sklavinnen auf der Strafe spagieren. Da stand vor der hausture eines Portugiesen dessen Sklave und hatte die Reckheit, der Pringession oder deren Befolge ein paar Schimpfworte nachgurufen. Die schwarzen hofdamen gusamt der Pringessin fielen über ihn ber. Die Szene spielte fich vor einer Kirche ab, und so kam gerade der Pater zu der Balgerei und wollte den armen Sklaven retten. Da fturgten sich die erboften Weiber auf den Jesuiten und haben ihn bos gerkratt. "Sie waren eben ungeduldig, wie nun Weiber einmal find" - fo entschuldigt König Diogo später sein Töchterlein1. Bald darauf kam ber König siegreich aus dem Feldzuge heim, wollte aber von einer Bestrafung der Prinzessin nichts wissen. Ein paar Tage später predigte einer der Patres vor dem Konig und foll ihn einen hund, einen Wicht, einen Dummkopf geheißen haben. Und als er von der Kanzel herabstieg, blieb er mit dem Barett auf dem Kopfe auf der letzten Stufe stehen, wies mit dem Finger auf den König und sagte: "Ja, ich sprach insonderheit mit Eurer Majestät, ich spreche und habe noch zu sprechen" - und unten an der Kanzel ging sein Oberer, P. Jorge Bag, auf den Prediger zu, und drückte ihm die Hand, weil er so mutig gesprochen hatte. Das berichtet König Diogo selbst eineinhalb Jahre später an den König von Portugal und fordert ihn auf, P. Bag einen Eid abgunehmen: er werde es nicht leugnen2. Schon ein Jahr vorher war der Fall mit der Prinzessin von einem Portugiesen, wohl dem Kapitan von S. Thomé, nach Portugal gemeldet worden mit der Bemerkung, Diogo habe die Jesuiten von den Kangeln und aus den Kirchen vertrieben3. Der König rechtfertigt fich nun und meint, man verleumde ibn ficher in Portugal; er sei aber doch ein gläubiger Chrift und halte sich an die Bebote der Kirche; der König von Portugal moge alte und weise Patres ichicken, die etwas ertragen könnten und nicht gleich so aufbrausend seien - denn auch er selbst sei noch nicht alt genug, um allzuviel ertragen zu können4.

Mögen die kleinen Borkommnisse, die uns so von zwei verschiedenen Seiten berichtet werden, liegen wie immer: die Jesuiten hatten jedenfalls Brund, es mit Diogo zu verderben. Der König liebte die Portugiesen sehr, lebte und kleidete sich nach ihrer Art, war prachtliebend und verschwenderisch. Im Bauen wie in der Tracht scheute er keinen Auswand; Goldbrokat und Seide, das Allerschösste und Allerbeste solle ein König haben und nur er; so war seine Meinung und so handelte er. Seine Kleider trug er nur zweimal oder dreimal, dann verschenkte er sie an seine Umgebung. So brauchte

Manso 93—96) und einen König Diogos an dieselbe Abresse vom 10. 3. 50 (Paiva Manso 99—100). Barros tritt für die Jesuiten ein, Diogo ist gegen sie; beibe Berichte sind wohl parteissch gesen aber ein ziemlich einheitliches Bild der Tatsachen. Eine allgemeine Beschwerde Diogos über die Missionare in seinem Neich ging diesen Briefen voraus (vom 28. 1. 49 bei Paiva Manso 91 f.).

<sup>1</sup> Paiva Manjo 99, Barros' Darftellung ebb. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Paiva Manso 100. Baesten 112, der die wichtigten Stellen der beiden Briese in französischer Übersetzung bringt, schreibt die Worte: "manda vossa Alteza dar Juramento ao dito lorge Vaz etc." dem Prediger zu. Daß die an den König von Portugal gerichtet sind, ergibt sich schon daraus, daß P. Baz damals eben auf dem Wegnach Portugal war, wo er im Sommer 1550 eintraf (Paiva Mansa 100 und Polanco II 136 n. 325).

<sup>3</sup> Barros bei Paiva Manjo 94.

<sup>4</sup> Raiva Manso 100. — Tellez (I 359—362) berichtet über die Schwierigkeiten mit dem König nur in allgemeinen Ausdrücken.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pigafetta (56—57) gibt diese Schilderung von Diogo, ohne seine anderen schimmen Seiten zu erwähnen. Er spricht auch mit keinem Worte von der Jesuitenmission, was ihm Baesten sehr übel nimmt (251 Anm. 2).

er stets Beld und deshalb förderte er den Sklavenhandel in seinem Lande, wo er nur konnte, und überwachte ihn eifersüchtig1, gang im Begensatz zu seinem Brofvater Alfons2. Die Prozefiakten von 1550 gegen den "Hochverräter" Pedro Canguano Bemba bezeugen auch, daß Diogo mit dem hoch= adel seines Reiches nicht immer im friedlichen Verhältnis stand und seine Begner rücksichtslos vernichtete; Pedro hatte Brund zur Befürchtung, der "Berräter" - so nennt auch er seinerseits Diogo - wolle seine ganze Sippe hinmorden lassen3. Selbst mit den Portugiesen seines Reiches ist Diogo trot seiner erwähnten Vorliebe für sie nicht immer gut ausgekommen. Der Brief des Francisco de Barros vom 18. Februar 1549 spricht von einer unwürdigen Behandlung des Bischofs und von einer Anzahl Räubereien und Bedrückungen des Königs gegen Weiße, sodaß Diogo in seinem Entschuldigungsschreiben Brund genug hat, einige dieser Falle dem König von Portugal gegenüber in seinem Sinne aufzuklären. Einen guten Teil der Schuld an dem tyrannischen Bebaren Diogos schreibt Barros der Geistlichkeit von S. Salvador zu offensichtlich mit Ausschluß der Jesuiten: "Sie absolvieren in allen Fällen, wo es ihnen beliebt, als ob sie Päpste wären, und sagen dem König tausend Dinge, durch die sie ihn noch viel eitler machen und ungehorsamer in der kirchlichen Zucht und Lehre" 4.

Bei alledem wußte Diogo einen offenen Bruch mit der portugiesischen Krone und mit der Kirche zu vermeiden. Das war wohl großenteils ein

<sup>1</sup> Am 7. 5. 48 ließ Diogo eine Untersuchung anstellen über die Schädigung des Sklavenhandels am Kongo durch den Handel mit Angola, den die Portugiesen von S. Thomé aus trieben. Die Akten (Paiva Manso 84—90) beklagen vor allem, daß Hunderte von Sklaven wegen mangelnder Schiffsgelegenheit von Pinda aus nicht verladen werden konnten und viele dabei zugrundegingen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Für die Bekämpfung des Sklavenhandels durch Alsons I. ist besonders sein Brief vom 6. 7. 1526 wichtig, wo er ausdrücklich an den König von Portugal schreibt: "Unser Wille ist es, daß es in diesen Reichen keinen Sklavenhandel gebe und keine Sklavenaussuhr" (Paiva Manso 54). Allerdings sah er sich später wieder mit Rücksicht auf den Borteil der portugiesischen Krone zu Konzessionen gezwungen, doch sollte der Sklavenhandel einer scharfen einschränkenden Kontrolle unterliegen (Brief vom 18. 10. 26 bei Paiva Manso 57).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Paiva Manso 101—110. Über die Bermutung, Pedro sei Diogos Borgänger in der Königswürde gewesen, s. oben. Dafür spricht auch, daß Pedro den Papst um eine Bulle bat, die ihn in seine versorenen Königsrechte wieder einsehen sollte (105. 109). Es waren viele von den Großen des Landes in diesen Prozeh verwickelt.

<sup>4</sup> Paiva Manso 94—95. Die Entschuldigungen Diogos ebb. 99—100. Was Baesten (1893, 101—105) über die Zustände am Kongo schreibt, die den Misersolg der Zesuiten erklären sollen, ist nicht durchweg zutressend. Er verallgemeinert zu sehr, wenn er das Scheinchristentum der Kongokönige schildert und es eine reine Komödie nennt. Die Kongokönigsbriese haben wohl einige Äußerlichkeiten der kgl. port. Kanzleien, aber sie sind inhaltlich derart lebendig, anschaulich und ursprünglich, daß man sie nicht als leeres Machwerk von Sekretären hinstellen darf. Persönlichkeiten wie Alfons I und Diogo dürsen nicht auf die gleiche Stufe gestellt und mit dem Titel "afrikanische Häuptlinge" leichthin abgetan werden. Man studiere die Quellen, besonders die allerdings schwierig lesdare Königskorrespondenz nur recht genau, dann wird man von solchen Berallgemeinerungen abkommen.

Berdienst seines Beraters und Besandten Diogo Gomez, der als Eingeborener die Berhältnisse am Kongo gründlich kannte und immer wieder zu vermitteln wußte 1. Doch scheint auch er, seit er sich der Gesellschaft Jesu angeschlossen hatte, die Bunst des Königs verloren zu haben2. Im Februar 1549 treffen wir ihn als "Pater" am Kongo<sup>3</sup>, bald darauf, wohl gleichzeitig mit seinem Superior P. Baz, ist er mit Fr. Soveral nach Portugal gefahren. Es wird berichtet, man habe den jungen Scholastiker nicht länger den Gefahren des Lebens am Kongo aussehen wollen, zudem der Unterricht untersagt war, und Bomez habe die Absicht gehabt, den portugiesischen Sof und seine Obern einmal gründlich über Diogo und die ganze Lage aufzuklären 4. P. Baz war seit seiner Rückkehr im Sommer 1550 ständig krank – vielleicht war Krankheit auch der Grund seiner Abreise aus der Mission gewesen - und ist im nächsten Jahre gestorben<sup>5</sup>. Fr. Soveral studierte nunmehr zu Koimbra Theologie und wurde nach seiner Priesterweihe in die indische Mission gesandt 6. P. Gomez aber sollte im Jahre 1552 wieder zum Kongo gehen. Der König von Portugal hatte sich - wohl auf die Nachrichten hin, die ihm P. Gomez gebracht hatte - entschlossen, den Kongokönig abzusehen und einen neuen auf den Thron zu erheben, der dem Fortschritt des Missionswerkes gunstiger sei. Die geistlichen Ungelegenheiten des Kongoreiches sollten gang in die Hand der Gesellschaft Jesu gelegt werden, und daher trat man wieder an die portugiesischen Jesuiten heran mit der Forderung neuer Missionare. Sie wollten zuerst ablehnen, aber des Königs Bruder, der Kardinal und Großinguisitor Henrique drängte darauf, und wünschte ausdrücklich, daß P. Gomez einer der Missionare sei 7.

So wurde denn im Sommer 1552 P. Gomez bestimmt, mit P. Fructuoso Nogheira und drei als Katechisten vorgebildeten Waisenknaben neuerdings an den Kongo zu ziehen<sup>8</sup>. Dort harrte seiner zunächst eine recht heikle Aufgabe.

<sup>1</sup> Uber Comez f. oben. 2 Bgl. Baeften 117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In dem schon öfters erwähnten Briefe von Barros vom 18. 2. 49 heißt es: ... vosa alteza mais largamente pode ser emformado do padre diogo gomez que de su a ordem e abito não se espera senão verdade e dos outros padres da companhia de Jeshum . . . (Paiva 95). Die von mir gesperrten Worte bezeichnen Gomez doch beutlich als Jesuiten.

<sup>4</sup> Tellez I 362 ohne Angabe des Jahres. Dah alle drei Missionare gleichzeitig nach Portugal gekommen seien, schließe ich aus Polanco II 137 n. 325. Die Datierung dei Baesten 122, Gomez und Soveral hätten Pinda im November 1552 verlassen und seien anfangs 1553 in Lissabon angekommen, ist sicherlich salsch, weil nach dem Zeugnisse Polancos (II 690 n. 599), der als Sekretär des hl. Ignatius die eingelausenen Briefe seiner Chronik zugrundelegte, bereits im Frühjahr 1552 Gomez für die neue Kongomission gesordert wird, "weil er schon früher in diesem Land gewesen war".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Polanco II 137 n, 325 und 376 n. 426. Baesten (242) gibt als Todesdatum den 25. 1. 53 und als Ort S. Salvador. Ich halte mich an Polanco.

<sup>6</sup> Baesten 122, Polanco IV 659 n. 1416. 7 Polanco II 689—690 n. 599.
8 Polanco II 698 n. 619. Die drei Waisenknaben aus einem Waisenhaus des P. Domenech S. J. werden zuerst erwähnt in dem Brief P. Gomez' vom 29. 10. 1553 (in Cartas de S. Ignacio de Loyola III [Matriti 1877] 528. Ebd. II 146 Ann. 1 über diese Waisenhäuser als Katechistenschulen für die Missionen).

Rach der Abreise ihres Superiors P. Bag waren P. Dias und P. Ribeiro allein in S. Salvador zurückgeblieben 1552 hehrte P. Dias krank nach Portugal zurück und als er zur Erholung in seiner heimat weilte, hörte man, er habe zwei seiner Schwestern zu ihrer Morgengabe viel Geld gegeben, das er heimlich vom Kongo mitgebracht habe. Er habe auch mehrere Sklaven von dort mitgenommen, angeblich für die Dienste des Jesuitenkollegs - einer trug das Zeichen IHS eingebrannt. Er habe fie, fo fagte fpater P. Ribeiro aus, aus den Mitteln des Kollegs, besonders aus dem Erlös von Kirchengegenständen gekauft und teils auf 5. Ihomé, teils in Portugal wieder verhauft. Run sollte der Fall vom Provinzial untersucht und an Ignatius selbst berichtet werden. P. Ribeiro war noch am Kongo, aber auch über ihn hörte man in Portugal Schlimmes; er habe seinen armen Bruder bei fich am Kongo reich gemacht, auf S. Thome handel getrieben und in S. Salvador felbst vom Konig und allenthalben Beld gesammelt; auch in betreff des Keuschheitsgesübdes sei nicht alles in Ordnung. Diesen Fall sollte nun P. Gomes an Ort und Stelle untersuchen und das Beld, das er etwa bei dem Schuldigen finde, dem Hospital der Wohltätigkeitsbruderschaft "da misericordia" zu S. Thomé geben. Tatsächlich stellte sich auch P. Ribeiro bei P. Bomeg auf der Infel; er wurde gefangen genommen, zeigte aber große Reue und Bereitwilligkeit zur Buge; nur möge man ihn im Orden fterben laffen. P. Gomes empfahl daraufbin ben Befangenen seinen Obern in Portugal: er habe aus Unwiffenheit und unangebrachter Liebe zu seinem Bruder gefehlt. So wurde denn P. Ribeiro, als er krank nach Portugal kam, zunächst von seinen Mitbrüdern freundlich aufgenommen und gesundgepflegt; dann schickte man ihn in seine Heimat; er solle dort nicht sagen, daß er zur Gesellschaft Jesu gehöre, bis ein Entscheid von Ignatius eingetroffen fei2.

P. Cornelio Bomez war im Frühjahr<sup>3</sup> 1553 mit seinen Gefährten nach S. Thomé gekommen und hatte dann nach der Erledigung der peinlichen Angelegenheit mit P. Ribeiro über Pinda die Reise nach S. Salvador angetreten. Die Missionare wollten die Erfahrungen der Mission von 1548 benühen und kamen mit klugen und weitschauenden Plänen. Bor allem sollte die Taufpraxis geregelt werden: es sollte kein Erwachsener getauft werden, der nicht vorher guten katechetischen Unterricht erhalten hätte. Bei den Kindern sollte man sich erst erkundigen, ob die Eltern heidnisch oder christlich wären. Die Kinder heidnischer Eltern wollten unsere Missionare offenbar im allgemeinen von der Taufe ausschließen; aber auch Kinder christlicher Eltern wollten sie nur dann taufen, wenn die Gewähr geboten war, daß sie von ihren Eltern

<sup>1</sup> Bolanco (III 447—448 n. 981) enthält die klarste Darstellung dieser Borkommnisse. Doch sind sie auch von der alten Literatur nicht verschwiegen worden: Orlandini, Historia S. J. I (Romae 1620) l. 13 p. 320 n. 58; Franco 38 n. 9.

<sup>2</sup> Polanco III 448—449 n. 982. Wir wissen nichts über das weitere Schickal der beiden Missionare, die trog der idealsten Ansänge in den alten Fehler ihrer Borgänger gefallen waren. Und gerade Ribeiro hatte im Sommer 1548 so scharfe Kritik an den früheren Missionaren gesibt!

<sup>3</sup> Dies schließe ich aus dem Briese von P. Gomez vom 29. 10. 53, der die Bemerkung enthält, daß sie "während dieser ganzen Zeit von sechs Monaten nur ein Kind getaust" hätten (Cartas 530). Dieser Bries, der für das solgende die wichtigste Quelle bildet, sindet sich spanisch (wohl aus dem port. Original übersetz) im Appendix II von Cartas de S. Ignacio de Loyola III (Matriti 1877) 528—539. Er ist Baesten (244—251) ossensichtlich unbesannt geblieben (246 Ann. 1), ebenso seltsamerweise den Herausgebern von Polanco (III 455 Ann. 1). Polanco selbst (III 449 n. 933 ff.) hat ihn benützt neben anderen uns nicht vorliegenden Schriststäden.

oder in einer Schule christlich erzogen werden könnten. So kam es, daß die beiden Jesuiten während des ersten halben Jahres ihrer Anwesenheit in Afrika nur in vier Fällen die Taufe spendeten: an ein Kind, dessen adeliger Bater in seinem Land eine Schule unterhielt, und an drei Sklaven in Todesgefahr. Ein zweiter Plan P. Gomez' galt einem großen Kolleg zu S. Salvador, wo 500-600 Knaben aus dem höchsten Adel des Landes erzogen werden sollten. Die besser Begabten sollten dann Latein sernen und zu den höheren Studien kommen. Bor allem sollten Theologen und Juristen aus dem Kolleg hervorgehen, denn beides tat dem Lande besonders not. Mit dem Kolleg sollte ein Katechumenatshaus verbunden werden, in dem die Taufkandidaten ihren täglichen Katechismusunterricht empfangen sollten.

Leider haben das afrikanische Klima und der afrikanische König das ihre getan, um solche Pläne nicht zur völligen Reife kommen zu lassen.

Der portugiesische Gesandte, der die Missionare begleitete, starb auf der Reise; P. Nogheira wurde schwer krank auf dem Landweg von Pinda aus, der sich, wohl wegen der Regenzeit, sehr mühevoll gestaltete, so daß sie endlich trot anfänglicher Bedenken die Silfe von elf Trägern für sich und die Waisenknaben in Anspruch nehmen mußten 2. In S. Salvador, wo sie Ende September ankamen, erwartete sie ein ungnädiger Empfang von seiten des Königs: man hatte diesem gesagt, P. Bomez habe am portugiefischen Sofe berichtet, er sei mit seinem ganzen Reiche ins Heidentum zurückgefallen. So etwas wollte Diogo doch nicht von sich sagen lassen; wenn er auch nicht gar dristlich lebte, so wollte er doch die Ehre und das Ansehen eines christlichen Königs haben. Indes dauerte dieser Unmut nicht lange; bald ließ er den Pater rufen und gab ihm freundliche Worte3. Inzwischen wurde P. Nogheiras Krankheit immer schlimmer, er litt an ständigem Fieber. Auch zwei von den drei Waisen= knaben erkrankten, P. Gomez selbst bekam Onsenterie, so daß das Haus der Missionare ein rechtes Schmerzensbild bot; nur der eine Junge blieb gesund und konnte die vier Kranken bedienen. In der Frühe des 21. Oktober 1553 starb P. Nogheira; sein Gefährte tröstete sich damit, daß der Berstorbene immer so geduldig und gehorsam gewesen sei4. König Diogo hatte indes seinen Sinn wieder geändert und allerhand übles getan; "denn er ist halt", wie unser Missionar meint, "ein schlimmer Mann, der sich nie gut raten läßt und wenig halt von dem, was er verspricht". Er verbot seinen Hofleuten den Besuch der Missionare gerade zur Zeit der Krankheit, wo sie freundliche Hilfe am nötigsten gehabt hätten; er verschloß den weißen Handelsleuten die Safen und Berkehrswege; er wollte den Beiftlichen ihr Behalt nicht mehr auszahlen. Der Stellvertreter (Provisor, Bikar) des Bischofs von S. Thomé, Manuel Higuera, fiel in Ungnade: er durfte den Palast nicht betreten, auch

4 Cbb. 533-534.

<sup>1</sup> P. Comez in Cartas 530. 538. Die Errichtung solcher Katechumenatshäuser hatte Ignatius 1550 für die indische Mission empschlen: Polanco II 145 n. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Comes in Cartas 530-531.

<sup>3</sup> Ebd. 531-533. Zum Ankunftsdatum vgl. Polanco III 449 n. 983.

nicht vor dem König die heilige Messe lesen, was ihn in dieser Woche traf. Auch in der nächsten Woche wollte Diogo die Messe nicht von dem Pater gelesen haben, den es der Reihe nach traf, sondern von einem andern, der gerade bei ihm in Gunst stand. Das letztere wollte nun der Provisor nicht zulassen und so verschärfte sich der Streit.

Da schleppte sich P. Bomez, der immer noch krank war, zwei Tage nach dem Tode seines Mitbruders zum König und bat ihn um drei Dinge: erstens, er möge aus der Nachbarschaft der Jesuitenresidenz die schlechten Weiber wegichaffen, die dort wohnten; man könne nicht aus dem hause geben, ohne durch diese übelberüchtigte Strafe zu muffen. Zweitens solle er den Weißen die Handelsmöglichkeiten wieder öffnen, wozu er durch frühere Berträge verpflichtet sei, die P. Gomes als Gesandter selbst vermittelt habe. Endlich solle er sich mit der Beistlichkeit wieder aussöhnen und ihr Behalt auszahlen. Diogo versprach alle drei Punkte in Ordnung zu bringen; aber es waren Worte, die Taten folgten nicht. Bomes kufte Seiner Majestät die Sand und war voller Freude, ebenso die Weißen und Beistlichen, denen er seinen Erfolg mitteilte. Aber als am nächsten Morgen ber Provisor mit seinem Klerus zum König wollte, ließ dieser die Türen vor ihm verschließen. Es half nichts, daß sein Beichtvater ihn mahnte: er schob die Schuld auf Gomez, der taktlos vorgegangen sei<sup>2</sup>. Ahnlich ging es mit den Angelegenheiten, die die Jesuiten selbst betrafen. Den Plan einer Kollegsgründung schien der König au begrüßen und er tat, als wolle er den Plat dafür herrichten lassen: es war alles Lüge. Auch die unsaubere Weibergesellschaft in der Nähe der Jesuiten wurde nicht weggeschafft. "Unser Herrgott möge diesen König bei der Hand fassen, Amen" - so betet der gute Pater, nachdem er des Königs Launenhaftigkeit und Troh erzählt hat3. Er empfiehlt ihn auch dem Mitbruder, dem er all dies schreibt, ins Gebet: Diogo lebe ganz offen in wilder Ehe mit einer seiner Berwandten und habe außerdem seinen Palast voller Konkubinen, wodurch er seinen Hofleuten ein schlechtes Beispiel gebe. Dann kommt P. Bomeg wieder auf seinen Kollegsplan zu sprechen, zu beffen Ausführung er einiger Fratres bedürfte, sobald die Sache sicherer sei. Es wäre so schön, wenn der ganze Adel und die ganze Beamtenschaft des Reiches durch die Hand der Jesuiten ausgebildet und erzogen wäre; viele davon könnten auch als Beistliche und Juristen Gutes wirken und viele Ungerechtigkeiten des Königs verhindern. Begenwärtig sei Diogo immer noch grausam gegen ben Provisor und den Alerus und wolle sie nicht in seinem Palaste sehen; auch gegen die Handelsleute gehe er mit großer Härte vor. Es gebe vorläufig kein anderes Mittel gegen seinen unbändigen Charakter, als für ihn zu beten.

Den langen Brief, in dem P. Gomez zwischen dem 2. und 29. Oktober 1553 diese Borgänge niederschrieb, hat er unter kolikartigen Schmerzen abgeschlossen. "Ich kann nicht mehr," schreibt er zum Schluß, "weil der Schmerz mich qualt,

<sup>1</sup> Cbb. 534-535.

ich habe diesen Brief nicht jetzt verfaßt, sondern wie die Dinge gekommen sind, so habe ich sie niedergeschrieben. Unser Herr führe uns alle an seiner heiligen Hand..."

Geraume Zeit später, als P. Gomez wieder gesund war, schrieb er nochsmals nach Portugal um Lehrer für sein geplantes Kolleg. Auch bat er, seine brei Waisenknaben in die Gesellschaft Jesu zuzulassen, da sie sich sehr gut bewährten; er wolle jedem von ihnen 50 Schüler zuteilen. Damals erhielt er alle Lebensmittel für sich und die Seinen vom König, jedoch kein Geld; das lehtere wollte er ausdrücklich nicht, schon mit Rücksicht auf den missichen Fall mit P. Ribeiro. Auch wollte er sich die Mühe des Geldzählens sparen: das Kongogeld war nämlich so unhandlich, daß ein Wert von 50 Dukaten bereits eine richtige Last zu tragen war. So sorgte denn ein Nichtseluit, des Königs Sekretär und Beichtvater Basco Rodriguez, für die Geldgeschäfte<sup>2</sup>.

Bon König Diogo hören wir noch im Winter 1553, daß er einen Jacome da Fonseca nach Rom gesandt hatte, um dem Papste seine Obedienz zu bezeugen<sup>3</sup>. Im Januar darauf ging ein Gesandter an den König von Portugal, Diogo Rodriguez, ein Priester, dem P. Gomez nach dem Tode seines Mitbruders zu beichten pslegte. Das war P. Gomez seid: denn unter den andern Geistlichen am Kongo fand sich kaum einer, bei dem er sich in diesem Sakramente hätte Trost und Rat holen können<sup>4</sup>. Immerhin ging es anfangs 1554 sonst gut. Der König war wohlgeneigt und hatte die Sorge für den Bau einer Steinkirche zum Gebrauch der Gesellschaft einem seiner Vertrautesten, dem Portugiesen Simon de sa Mota übertragen. Ein portugiesischer Steinmetz, der damals heimfahren wollte, wurde vom König eigens wegen dieses Baues zurückgehalten, und P. Gomez bat seinen Provinzial dringend, ihm außer einen Beichtvater auch einen tüchtigen Bruder Architekten zu schieden<sup>5</sup>.

Bald trübte sich wieder das Berhältnis zwischen König und Jesuit. Diogo wollte endlich einmal eine seiner Konkubinen richtig heiraten, aber die Erwählte war eine nahe Blutsverwandte von ihm, so daß er päpstliche Dispens brauchte. Diese Dispens hatte er sich zwar durch den König von Portugal in Rom erbitten lassen, wollte aber mit der Heirat nicht auf ihr Eintressen warten. Um dies zu verhindern, ging P. Gomez zum König und wies ihm aus dem neuesten Handbuch für Beichtväter und Pönitenten scharf nach, daß

<sup>1</sup> Ebd. 537—539. Dieser Brief ist gerade in seiner Unmittelbarkeit ein ganz kostsbares Zeugnis für die Verhältnisse in der älteren westafrikanischen Mission.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Polanco III 454—455 n. 989 und 990. Über Basco Rodriguez vgl. Gomez' Brief in Cartas 537. — Das Rongogeld war ein Muſchelgeld; von den Muſcheln, die auf Loanda gesammelt wurden, galten 10 = 1 Real = etwa ½ Pfennig: nach dem Brief P. Garcia Simões' S. J. aus Loanda vom 20. 10. 1575 (in Boletim da Sociedade de Geographia de Lisboa 1883, 340) und Pigafetta 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aus dem Brief des portugiesischen Verfreters am päpstlichen Hofe D. Affonso vom 18. 11. 53 bei Paiva Manso 111.

<sup>4</sup> Polanco IV 601 n. 1270.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Polanco IV 601—602 n. 1280. Über Simon de la Moia vgl. P. Gomez in Cartas 535. Er hat auch am 7. 5. 48 die Untersuchung über den Angolahandel geleitet: . Paiva Manso 84—90.

er das nicht tun dürse; auch sprach er von dem schlechten Beispiel, das er seinem Bolke gebe, das gerade im Konkubinat mit Verwandten und Berschwägerten eine seiner schwächsten Seiten hatte. Nichtsdestoweniger war am folgenden Sonntag seierlichste Hochzeit und am Portal der Kathedrale wurde der Königin gehuldigt; alle Weißen, auch die Geistlichen, küßten ihr die Hand, selbst der Beichtwater des Königs.

Noch andere Dinge tat Diogo, die P. Gomez nicht unberedet lassen konnte: er pslegte dem Bikar des Bischofs öfters den Auftrag zu geben, irgendein falsches Zeugnis auszustellen; aus Angst wurden dann diese Zeugnisse vom Notar und den Zeugen beschworen. Auch ließ der König viele Leute um eines bloßen Gerüchtes willen hinrichten, ohne ihnen Gelegenheit zur Verteidigung zu geben, so einmal einen als guten Christen bekannten Mann, von dem er nur gehört hatte, er habe eine königliche Sklavin angeschaut. Einen Bischof hatte Diogo aus seinem Reiche vertrieben und begründete dies aus einem misverstandenen portugiesischen Buche und aus der Heiligen Schrift. Des Jesuiten Mahnungen nahm er übel auf, "ut veritas odium parit", wie unser Chronist bemerkt<sup>2</sup>.

Die Misstimmung des Königs zog sich durch die ganze Fastenzeit des Jahres 1554 hin. Er kam nicht in die Kirche, ließ sich aber in seiner Sofkapelle mitten unter seinen Konkubinen Melje lesen. P. Gomes hatte ihm gesagt, er habe am Kongo nichts mehr zu suchen, wenn Diogo sein Leben nicht bessere. Des Königs Antwort war: "Was hat er mit mir zu schaffen? Er soll, wenn er will, sein Kolleg bauen und mich in Rube laffen." Wirklich gab er daraufbin endlich den Befehl, die früher erwähnten schlechten Weiber aus der Rahe des Jesuitenkollegs zu entfernen, und einige Adelige beauftragte er, den Bau des Kollegsgebäudes zu betreiben. So war Diogo: er wollte andern nichts verderben, ließ sie nach ihrer Fasson selig werden - wollte aber selbst auch, daß man ihn nach seiner Fasson selig werden laffes. P. Bomes konnte ein solches Berhalten nicht ertragen und hatte icon vor, die Stadt gu verlaffen; aber er gab den Plan auf, sobald er merkte, daß alle Weißen, auch die Beiftlichen, dadurch in ben Berdacht kämen, als hätten sie sich mit dem Jesuiten gegen den König verschworen. Run entichlog er fich gur Beruhigung feines Gewissens in öffentlicher Predigt barzulegen, daß das Halten von Nebenfrauen verboten sei und daß man einen Konkubinarier nicht zu den Sahramenten zulaffen durfe, auch folche nicht, die in wilder Ehe lebende Sklaven in ihrem Hause duldeten. Er nannte keine Namen und so nahm der König die Predigt nicht übel auf, obwohl er den Pater, der ihn vorher privatim mahnen wollte, nicht vorgelaffen hatte und auch felbst nicht gur Predigt erschienen war. Im Begenteil: Diogo ließ seine Sklaven, bei denen es in Diesem Punkte fehlte, rechtmäßig verheiraten, andernfalls durften sie nicht mehr Dienst tun. Er selbst aber änderte sein Leben nicht und die andern Priefter am Kongo hatten so wenig Pflicht= bewußtsein, daß sie ihn trotidem ebenso wie andere Konkubinarier zu den Sakramenten zuließen; selbst der bischöfliche Provisor, der damals Beichtvater des Königs war, huldigte dieser lagen Auffassung und der Jesuit konnte ihn nicht davon abwendig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Polanco IV 602—603 n. 1281. Das Handbuch war Martin de Azpiicueta Navarro, Manual de confessores e penitentes, das 1552 zu Coimbra erschienen war (Polanco IV 602 Anm. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Polanco IV 603—604 n. 1282—1284. Der Bischof kann nur João Bautista gewesen sein; vgl. Paiva Manso 93 f.

<sup>3</sup> Polanco IV 604 n. 1284.

machen trotz aller Doktoren, die er aufführte. "Es gibt wohl auch andere Ansichten", meinte der Herr Bikar. P. Gomez' Wirken war durch diese Verhältnisse fast lahmegelegt: zu seinen Katechesen und zu seinem Beichtstuhl kamen nur ein paar arme Leute; die Vornehmen hielten sich sern aus Schen vor dem König, der selbst in der Karwoche dem Pater zweimal öffentlich ausweichend den Rücken gekehrt hatte. Nun wollte der Jesuit auch keine Unterstützung mehr von ihm annehmen: er wolle keine körperliche Speise von dem, der von ihm keine geistliche Nahrung annehme.

An allen Mißständen war, so schien es P. Gomez, hauptsächlich die Haltung der Geistlichen und der anderen Weißen schuld, die ein schlechtes Leben führten; dabei war der bischöfsliche Vikar nicht besser; er traute sich nie dem König etwas Unangenehmes zu sagen und die gröbsten Sünden nicht zu rügen, trieb auch selbst Handelsgeschäfte und war eifrig auf die Vermehrung seines "peculium" bedacht, obwohl er früher Mönch gewesen war. So schien es dem Jesuiten die sicherste Rettung für die kirchlichen Verhältnisse am Kongo, den gesamten Weltklerus und alle Handelsleute aus dem Reiche zu verjagen und dafür vier oder fünf Jesuiten dorthin zu schieken. Praktische Erwägungen standen allerdings gegen ein allzu scharfes Vorgehen und so schreder, der König von Portugal möge einen neuen Gesandten an den Kongohof senden oder vielleicht Simon de la Mota zu seinem Geschäftsträger ernennen, der allein noch den Mut hatte mit dem Jesuiten zu verkehren, und sicherlich auch gewagt hätte, im Namen der portugiesischen Krone mit Zurückziehung des Handels zu drohen, wenn Diogo sein Leben nicht bessere.

Während dieser traurigen Fastenzeit hatten P. Gomes nur die Waisenknaben getröstet, die sich sehr gut machten und in der Besellschaft Jesu leben und sterben wollten. Nach Oftern schickte ber König eine Ruh, aber der Jesuit mochte sie nicht annehmen mit der gleichen Begründung: er nehme keine körperliche Speise von ihm, solange er die Seelennahrung guruckweise; auch wollte er ausdrücklich dem Brundsatz zuwiderhandeln, der am Kongohof bei Schwarzen und Weißen, Laien und Geistlichen galt: "man könne schließlich doch alles mit Beld erreichen"3. Um die gleiche Zeit hatte Diogo wieder einmal einen Anfall von Berfolgungswahn, der ihn manchmal zu ergreifen schien: er ließ viele vom Adel und von seinen Berwandten in den Kerker werfen und ohne gerichtliches Berfahren hinrichten. Es waren auch Frauen darunter, selbst einige seiner Nebenfrauen. Manche von den Opfern waren regelmäßige Besucher ber Jesuitenkirche, beichteten auch gleich nach ihrer Befangennahme und machten ihr Testament. Die sich häufenden Einkerkerungen und hinrichtungen erregten am hofe viel Angst und Furcht, gudem man nicht genau wußte, was eigentlich schuld daran sei: man munkelte nur, es sei irgend ein Weiberhandel im Spiel4.

P. Gomez dachte wieder ernstlich an die Heinkehr nach Portugal; aber der König ließ ihn nicht ziehen, sondern drohte alle Weißen gefangen zu setzen

<sup>1</sup> Cbb. 604-605 n. 1285-1287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebb. 605-607 n. 1288-1289.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cbb. 607 n. 1290—1291. Jum proverbium "omnia tandem pecunia superari" vgl. 606 n. 1288.
<sup>4</sup> Cbb. 607 n. 1292.

und von jeglichem Handel abzusperren, falls der Pater fortgehe. So war er gewissermaßen gefangen. Auch seine Kollegspläne erschienen aussichtslos; zwar trachtete Diogo das Kolleg zu fördern, aber er gab seinen schlechten Wandel nicht auf. So werden es dann die anderen auch machen, folgerte der Jesuit: sie lassen uns ihre Kinder zur Erziehung, wollen aber selbst nach eigenen Rezepten leben; das merken die Kinder und unser Erziehungswerk ist umsonst 1.

Da kamen papstliche Ablagbriefe2 an den Kongo, und nun wollte König Diogo doch auch diesen Ablaß gewinnen und sich mit dem Jesuiten versöhnen. Anfangs Mai ließ er ihn also rufen. Der Pater brachte wieder seinen Navarro mit und die Enticheidung anderer Doktoren von Koimbra über den fpeziellen Chefall des Kongokönigs. Er erklärte ihm wiederum, was er tun muffe, um wurdig die Sakramente empfangen zu können. Der König sagte daraufhin, P. Gomes habe gang recht gehandelt, daß er ber Meinung dieser Belehrten gefolgt sei und auch seinerzeit so gepredigt habe. Nachdem der Jesuit gegangen war, ließ er ihm sagen, er wolle sich nunmehr der Sakramente enthalten, bis die Chedispens eintreffe. Da kam wieder des Bischofs Bikar dazwischen und wollte, daß der König trotdem kommuniziere. Diogo liek P. Comes fragen und erhielt die Untwort, er solle warten, solange er in öffentlichem Argernis lebe. Doch als dieser Bescheid eintraf, war der König ichon in der Kirche, der Priester wollte ihm eben das heilige Sakrament spenden. Da schickte Diogo an ben Altar: er durfe jett nicht kommunizieren. Da lief der Bikar herbei und sagte dem König, er solle es dennoch tun, und als dieser sich immer noch weigerte, flufterte jener: "ich nehme es auf mich" - da kommunizierte Diogo gegen sein besseres Wissen und Wollen. Dann kam der Jesuit wieder zu ihm und fagte, der Bikar habe unrecht getan. Diogo wollte Buge tun, fich geißeln, wenn nötig; der Pater verficherte, er brauche nur seine Konkubine zu entlassen, dann sei alles recht; aber davon wollte der König nichts wissen, das sei gegen seine Ehre. Endlich fand er sich auch dazu bereit, ja er wollte sogar das Dispensgesuch zurückziehen; dies sei nicht nötig, sagte der Jesuit, er musse sich nur von seiner Bermandten fernhalten, bis die Dispens da sei. So war alles recht und gut, - bis P. Gomez fort war und die andern Priester zum König kamen und ihn gegen den Pater aufhetzten. Da waren bald wieder alle guten Vorsätze verflogen und Diogo kam sogar zu der Ansicht, der Jesuit sei nur deshalb an den Kongo gekommen, um einen Krieg zwischen Portugal und dem Kongokönig angugetteln; baber ließ er ihm jeglichen Safen gur Abreife verschließen. Daraufbin ichrieb P. Bomeg nach Portugal: das einzige Mittel fei, alle diefe gefährlichen Priefter vom Kongo zu verjagen; wenn Diogo gang in der hut der Jesuiten sei, so werde er gang gut werden, und wie der König, so werde auch das Bolk fein3.

P. Cornelios Briefe blieben nicht ohne Erfolg am portugiesischen Hofe. Zunächst schrieb ihm der König, er solle doch vorsichtig sein, nachts zuhause bleiben und seine Tür gut verschließen, damit ihm seine Widersacher kein übel antun könnten. Im Februar 1555 war man dann so weit, daß man an die Auswahl neuer Missionare dachte. Kardinal Henrique wollte zur Seelssorge gute Weltpriester senden mit einem eigenen Bischof und einem königslichen Gesandten. Außerdem sollten zwei Jesuiten zum Kongo gehen: P. Pedro

<sup>1</sup> Ebb. 608 n. 1293.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Um welchen Ablaß es sich handelt, konnte ich nicht aussindig machen; doch war er wohl in besonderer Weise in die Hände der Jesuitenmissionare gelegt wie der Jubiläumssablaß von 1550 (Cartas de S. Ignacio II 429, Brief vom 7. 7. 1550).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Polanco IV 608-610 n. 1294-1296.

Diaz, der als besonders tüchtiger Kasuist galt, und Fr. Chalaza. Dieser sollte mit Hilfe der Waisen, die noch am Kongo waren und in die Sozietät aufgenommen werden sollten, die Leitung eines großen Kollegs übernehmen, wie denn überhaupt das ganze Schulwesen am Kongo in die Hand der Jesuiten gelegt werden sollte. Fr. Chalaza sollte sich dann besonders des höheren Unterrichts annehmen.

Aber es kam ganz anders: völlig unerwartet traf P. Gomez am 15. August 1555 in Lissabon ein mit zwei seiner Waisenknaben. Der dritte war inzwischen gestorben. Die plötsliche Abreise war aber so gekommen: König Diogo hatte erklärt, er gebe nicht zu, daß in seiner Stadt ein Kolleg eröffnet werde. Und da er auch seinen ärgerlichen Lebenswandel nicht ändern wollte, war P. Bomez nach Pinda gereist, um abzufahren. Dort war ein Brief des Königs pon Portugal an ihn gekommen, der ihm besagte, er solle am Kongohofe ausharren, bis ein neuer Gesandter ankäme. So reiste ber Pater zurück, brachte Diogo auch einen Brief Johanns III. mit und wartete dann zwei Monate lang auf den Gesandten. Der kam aber nicht und man sagte, er käme überhaupt nicht. Der Jesuit durfte nichts tun in Schule und Seelsorge, der König führte sich immer schlimmer auf; so ging P. Cornelio ein zweites Mal nach Pinda, wo er ein portugiesisches Schiff traf, das auf der Heimreise aus Indien dorthin verschlagen worden war. Nun hörte er die Beichten der Passagiere und seine Waisen hielten Christenlehre. Da kam plöglich ein Ebikt des Kongokönigs, das allen Weißen, die sich in Pinda aufhielten, die sofortige Albreise nach Portugal befahl. Fünf- bis sechstausend Krieger rückten an, um dem Befehl Nachdruck zu verleihen. So fuhr man denn ab, auch der Jesuit mit seinen Begleitern. Auf der Insel S. Thomé blieb er 24 Tage und sein Wirken war so gesegnet, daß die Einwohner den König von Portugal um die Errichtung eines Jesuitenkollegs baten. So sehr war der üble Eindruck wettgemacht, den P. Ribeiro hinterlassen hatte2.

In Portugal wurden die zwei braven Waisen in die Gesellschaft Jesu aufgenommen. Hingegen wurde von seiten der Sozietät beschlossen, die Kongomission endgültig aufzugeben. Denn bei Lebzeiten Diogos schien fruchtbares Wirken dort ausgeschlossen, da ja P. Gomez schließlich nicht einmal mehr mit den Portugiesen und den christlichen Eingeborenen hätte verkehren dürfen, ja in ständiger Lebensgesahr gewesen war. Der König von Portugal aber, dem

<sup>1</sup> Polanco V 613—614 n. 1682—1683. Der Bischofssit von S. Thomé (errichtet 1534), zu bem Rongo gehörte, war 1553 erledigt und der neue Bischof Gaspar Caō, der 1554 erwählt wurde, ging erst 1556 in seine Diözese (A. C. de Sousa, Catalogo dos Bispos des Igrejas de Cado Verde, S. Thomé e Angola in Collecçam dos Documentos e memorias da Academia Real da Historia Portugueza, Lisdoa 1722, Cardoso, Agiologio Lusitano I [Lisdoa 1652] 452e). Der Plan einer Trennung zwischen S. Thomé und Rongo wurde nicht ausgesührt; jedoch war S. Salvador schon damals eine Art zweite Residenz des Bischos von S. Thomé und hatte eine Rathedrale und ein Domfapitel mit 28 Ranonitern, das reich dotiert gewesen sein soll (Pigasetta 56, Baesten in: Précis Historiques 1892, 543).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Polanco V 614-615 n. 1686-1688.

unser Missionar genau über die Lage berichten konnte, war fest entschlossen, König Diogo abzusezen, der nicht nur ein schlechter Regent, sondern nicht einmal der legitime Thronerbe sei. "Und so wurde dieses Kongoreich gänzlich von den Unsern verlassen" schließt der Jesuitenchronist.

# Die Aussicht über die Missionsschulen nach dem Codex juris canonici.

Bon Dr. Th. Brentrup S. V. D. in Stenl.

ekanntlich hat der Codex juris canonici auch für die Missionsländer verpflichtende Kraft. Die Rücksichtnahme auf die besonderen Berhältnisse der Missionen ist allerdings in den verschiedenen Partien ungleich. In einigen Titeln sindet auch der Missionar vollkommen alles, was er über den betreffenden Begenstand braucht, andere Titel befriedigen ihn weniger. Ein Beispiel für das Letztere ist der Titulus XXII De scholis. Can. 1372—1383.

Beim Durchlesen dieses Titels gewinnt der Missiologe sofort den Eindruck, daß der Verfasser desselben nur die Verhältnisse moderner Kulturstaaten vor Augen hatte. An die Missionen wird er nicht einmal gedacht haben. Nur so konnte es geschehen, daß eine der wichtigsten juristischen Fragen des ganzen Schulwesens in den Missionen, nämlich die Frage, wie weit dem Ordinarius loci jene Schulen unterstehen, die von den in seinem Gebiete missionierenden Ordensgesellschaften gegründet werden, vollständig übergangen ist. Man wird vielleicht antworten, daß in diesem Punkte die allegemeinen Regeln, im besonderen die Regeln der Can. 1381 und 1382 anzuwenden seien, wonach die Schulen hinsichtlich der religiösen und sittlichen Unterweisung dem Ordinarius loci unterstellt, in den übrigen Dingen aber frei seien. Dem ist aber nicht so, wie die solgenden Aussührungen dartun werden.

Der Koder berücksichtigt die Eigenart der Missionsschulen nicht in dem Titel über die Schulen, sondern in dem Kapitel über die Upostolischen Bikare und Präsekten (Lib. II. Tit. VII. Cap. VIII). Schon die Unterbringung unserer Materie im Personenrecht läßt uns von vornherein vermuten, daß sie nur gelegentlich gestreist, aber durchaus nicht aussührlich behandelt wurde. Tatsächlich sinden wir auch hier keine irgendwie von der übrigen Materie gesonderte Behandlung der Missionsschule, sie ist vielmehr gleichsam in einem Knäuel andersgearteter Bestimmungen eingewickelt. Es ist dies im Can. 296 § 1<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Polanco V 615—616 n. 1689. König Diogo ist nicht abgesett worden, sondern als König gestorben, wohl im Jahr 1561 (nach dem Brief des Chr. Dorta de Sousa vom 4.11, 61 bei Paiva Manso 113). Unter Johann III. († 1557) kamen noch Franziskaner an den Kongo (Manvel de Monforte, Chronica da Provincia de Piedade, Lisboa 1751, 394), vermutlich nach dem Weggang der Jesuiten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Can. 296 § 1. Etiam missionarii regulares subiciuntur Vicarii et Praefecti Apostolici jurisdictioni, visitationi et correctioni in iis, quae pertinent ad missio-

Dieser Kanon besagt, daß die Ordensmissionare dem Apostolischen Bikar bzw. Präfekten untergeben seien in denjenigen Dingen, welche die Regierung der Mission, die Seelsorge, die Berwaltung der Sakramente, die Leitung der Schulen und die Missionsgaben betreffen. Das ist alles, was uns der Koder über die Missionsschulen bietet. Wahrhaftig wenig genug! Aber je karger der Text ist, um so mehr müssen wir durch genaue Ersassung jeder Einzelheit des Textes und Kontextes, sowie durch Vergleichung mit früheren Verordnungen den Sinn des Gesehes klar zu legen bestrebt sein.

Begenstand des Can. 296 § 1 sind direkt gunachst jene Schulanftalten, an denen Missionare wirken, gleichgültig ob es Mitglieder der neueren Kongregationen oder Regulare im strengen Sinne sind. Ferner sind auf Brund des Can. 4902 direkt dieser Berfügung die von Ordensschwestern geleiteten Schulen unterworfen. Indirekt fallen alle jene Schulen darunter, die sonst noch im Rahmen der kirchlichen Organisation zur Förderung der Missions= ziele gegründet werden, 3. B. von Weltpriestern, von einheimischen katholischen Lehrern oder Katechisten. Denn der Brund, warum der Can. 296 § 1 die Seelsorge, die Sakramentenspendung, die Schulleitung usw. dem Missionsobern zuspricht, liegt nicht in den Personen, die dafür tätig sind, sondern in der Sache selbst. Die Regularen sind nur eigens genannt, weil man bei ihnen wegen ihrer Eremptionsrechte sonst im Zweifel sein könnte. Dagegen gehören gewiß nicht hierher die Staatsschulen und sonstige Profanschulen, die ohne jede unmittelbare Beziehung auf die Missionsinteressen gegründet und organisiert werden. Handelt es sich dabei um einen driftlichen Staat oder um eine driftliche Korporation oder auch Privatperson, so kann der Missionsobere die in Titel XXII ihm zugesprochenen Rechte geltend machen.

Welches Recht wird nun dem Ordinarius loci bezüglich der Missionsschulen übertragen? Inhaltlich wird jene Gewalt, die der Ordinarius auszuüben hat, als Jurisdiktionss, Bisitationss und Zuchtgewalt bezeichnet, es ist also die volle bischöfliche Amtsgewalt. Er kann für die Schulen seine Gesehe und Berordnungen erlassen, die Besolgung derselben überwachen und nachprüfen und endlich durch Anwendung von Strasmitteln die Ausführung seines Willens erzwingen. Gegenständlich richtet sich diese Gewalt auf die Leitung der Schulen. Unter "Schulleitung" kann man ein engeres und ein weiteres Gebiet fassen. Im weiteren Sinne bedeutet die Leitung einer Anstalt die Gesamtheit der Geschäfte, die zur Führung derselben notwendig sind, sowohl nach der geistigen als auch der materiellen Seite hin. In größeren Anstalten werden diese Obliegenheiten gewöhnlich so geteilt, daß einer die

num regimen, curam animarum, Sacramentorum administrationem, scholarum directionem, oblationes intuitu missionis factas, implementum piarum voluntatum in favorem ejusdem missionis.

Die Bijitationspflicht quoad juventutis institutionem im Can. 301 ijt nur das Rorrelat zum Can. 296 § 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Can. 490. Quae de religiosis statuuntur, etsi masculino vocabulo expressa, valent etiam pari jure de mulieribus, nisi ex contextu sermonis vel ex rei natura aliud constet.

oberste geistige Führung, der andere dagegen die Sorge für das Materielle übernimmt. Das Amt des Ersteren ist die Leitung (Direktion) der Anstalt im engeren Sinne, während das Amt des Letteren als Berwaltung bezeichnet, und der Inhaber desselben Berwalter (administrator, procurator, oeconomus) genannt wird. Bei den Missionsschulen ist natürlich mindestens die Leitung im engeren Sinne, mit andern Worten die geistige Führung dem Ordinarius loci unterstellt. Dazu gehört vor allem der Auftrag zum Lehren, der Lehrplan, sowie die religiöse und padagogische Arbeit der Anstalt. Ordinarius ist in all diesen Dingen nicht nur der Wächter, dem im wesentlichen bloß ein Betorecht zusteht, er ist vielmehr im eminenten Sinne der Direktor der Schulen, der positiv anordnet. Und dieses ist er nicht blok. wie gerade erwähnt wurde, hinsichtlich der religiösen und sittlichen Seite, sondern hinsichtlich des gangen Schulbetriebes. Die ausdrückliche Konstatierung dieser Tatsache ist durchaus notwendig, denn darin liegt der wesentliche Unterschied zwischen dem, was der Titel XXII und dem, was der Can. 296 dem Ordinarius loci an Rechten über die Schulen zuerkennt. Während der Titel XXII zwischen den profanen Lehrgegenständen und der religiösen Erziehung unterscheidet und dem Ordinarius nur den Religionsunterricht sowie die sittliche Führung zuteilt, übergibt der Can. 296 die Leitung der Schule selbst dem Missionsobern.

Blicken wir zurück auf den Begriff der "Leitung". Die Schulleitung im engeren Sinne unterliegt zweifelsohne dem Missionsobern. Auch die Leitung im weitern Sinne? So daß in den Missionen die finanzielle oder wirtschaftliche Seite der Schulen ebenso der vollen Amtsgewalt des Ordinarius anheimfällt, wie die geistige Angelegenheit? Der Can. 296 allein würde uns in diesem Punkte kaum volle Gewikheit gewähren. Sicher ist nur wieder. daß der gitierte Can. das Eigentumsrecht der Schulen gang unberücksichtigt läßt. Er spricht dem Ordinarius nur ein Jurisdiktionsrecht, nicht aber ein Eigentumsrecht zu. Schon daraus läßt sich mit einer gewissen Wahrscheinlichheit ableiten, daß sich der Can. mit der materiellen Seite der Schulen überhaupt nicht befassen wollte. Eine sichere Lösung der Frage ergibt sich aber nur aus der Heranziehung anderweitiger Rechtsbestimmungen. Der Can. 618 § 2 n. 1 sagt, daß die materiellen Guter der papftlich genehmigten religiösen Benossenschaften der Kontrolle des Ordinarius nicht unterliegen. Wenn also die Schulen von den Beldern einer religiösen Genossenschaft gegründet und unterhalten werden, so hat der Ordinarius keinerlei rechtlichen Einfluß auf die wirtschaftliche oder finanzielle Angelegenheit der Schulen. Anders liegt natürlich der Fall, wenn die Schulen, wie es häufig geschieht, von jenen Beldern erbaut und unterhalten werden, die von Wohltätern für die Miffion gegeben worden sind. Der Can. 296 § 1 enthält unter anderm auch die Vorschrift, daß die Missionsspenden unter die Jurisdiktion des Ordinarius

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oblationes intuitu missionis factas, implementum piarum voluntatum in favorem ejusdem missionis.

gehören, weshalb folgerichtig auch alles dasjenige, was durch die Missionsspenden errichtet worden ist, seiner Leitung und Kontrolle anheimgegeben sein muß.

Wenn wir unsern Blick auf die Gesetzgebung vor dem Codex j. c. wenden, so sinden wir, daß der Kodex an die Konstitution Leos XIII. Romanos Pontisices vom Jahre 1881 anknüpft. Dort heißt es: Declaramus, Episcopos jus habere quoad omnia visitandi hujusmodi scholas pauperum in missionibus et paroeciis regularibus aeque ac saecularibus. Bon besonderer Bedeutung ist in dem vorstehenden Text die Ausedehnung des Visitationsrechtes. Der Ordinarius kann alles in den Schulen visitieren. Also nicht bloß den Resigionsunterricht, sondern den gesamten Unterricht und alle sonstigen Einrichtungen, die der Schule dienen. Die Konstitution Leos XIII. und der Can. 296 § 1 stehen sich also in diesem Punkte volkommen gleich.

Worin ist nun diese ausgedehnte Vollmacht der Missionsobern über die Schulen begründet? Um dies richtig einzuschätzen, muffen wir uns vergegenwärtigen, daß die Schulen in den Missionsländern viel enger mit den religiösen Interessen verknüpft sind, als bei uns in der Heimat. Die Missions= ichulen sind ein wesentlicher Teil der Missionsarbeit überhaupt. Dhne sie läßt sich eine moderne Missionsarbeit kaum noch denken. Sie werden gegründet und geleitet von den Missionaren bzw. von den Missionsschwestern, und ihr Ziel ist in erster Linie die Ausbreitung und Befestigung des Glaubens. Daß sie auch in rein weltlich-kulturellem Sinne tatsächlich eine hohe Bedeutung haben, wird als glückliche Nebenwirkung freudig begrüßt, ist aber durchaus nicht das Maßgebende. Die Schule ist in den Missionen gegenwärtig noch dasjenige, was sie in weiter Bergangenheit bei uns einstens gewesen ist: ein Unner der Kirche. Ist die moderne Schule, besonders die moderne Staatsschule in ihrem Aufbau und in ihrer Leitung vorzüglich weltlicher Unterricht, der im gunstigsten Falle mit der Religion organisch verbunden ist, so ist die Missionsschule ihrem Wesen nach religiöser Unterricht und religiöse Erziehung, die von weltlichen Fächern begleitet wird. Wenigstens gilt dies von den niedern oder Elementarichulen.

Damit kommen wir auf eine weitere Frage, nämlich darauf, ob der Can. 296 § 1 alle Schulen ohne Ausnahme, die niederen, mittleren und höheren in gleicher Weise dem Missionsobern unterstellen wolle, oder nur an eine bestimmte Art von Schulen denke.

Der Can. 296 macht mit ausdrücklichen Worten keine Einschränkung, und somit könnte man meinen, hier sei der Grundsatz am Platze: Ubi lex non distinguit, nec nos distinguere debemus. Wenn wir aber genauer zuschauen, sinden wir die Einschränkung in dem Zweck, den der Can. verfolgt,

Dieses quoad omnia sollte auch damals schon die finanzielle Selbständigkeit der religiösen Genossenschaften in keiner Weise antasten, wie dies in der späteren Konstitution Leos XIII. Conditae vom 8. 12. 1900 (n. 9) ausgesprochen wurde. Collectanea d. P. F. II n. 2097.

oder anders aufgefaßt, in der Boraussetzung, von der er ausgeht. Der zitierte Kanon berücksichtigt offenbar bloß die religiösen Angelegenheiten (res religiosae) der Mission, die er einteilt in solche, die dem Apostolischen Bikar bzw. Präfekten, und solche, die dem Ordensobern zustehen. Die Schulen, die hier gemeint sind, sind also jene, die wesentlich Religionsschulen sind. Und das trifft bloß bei den niedern oder Bolks= oder Elementarschulen (scholae elementares, scholae pauperum) zu.

In den andern (höheren, gehobenen) Schulen, z. B. den Handwerker-, Handels- oder gar Hochschulen ist die Religion weder das Tonangebende und noch viel weniger das Ausschließliche. Die Neger, die in den katholischen Handwerkerschulen unterrichtet werden und die Japaner, die an der Jesuiten-Hochschule zu Tokio ihre Studien machen, erhalten in erster Linie nicht Religionsbegriffe, sondern Fachkenntnisse übermittelt. Auch diese Schulen sollen dem Missionsinteresse dienen, aber mehr auf indirektem Wege. Keinesfalls sind sie ihrer Organisation nach religiöse Institute. Darum fallen sie auch nicht unter die Schulen, die der Can. 296 § 1 im Auge hat. Vielmehr gesten für sie die im Titel XXII aufgestellten Regeln, wonach der Ordinarius loci nur hinsichtlich des religiösen und moralischen Unterrichtes zuständig ist.

Wir werden damit von selbst wieder zurückverwiesen auf die Gesetzebung von Leo XIII. in der schon erwähnten Konstitution "Romanos Pontisices". Der Papst beweist dort, daß es sowohl der Bernunst als auch der historischen Entwicklung entsprechend sei, daß dem Ordinarius loci die "scholae pauperum, quae elementares etiam, primariae, puerorum nuncupantur" unterstellt seien. Unders aber, so fährt der Papst fort, müßten die übrigen Schulen und Kollegien, in denen Ordensleute gemäß ihrer Regel tätig sind, beurteilt werden. Diese behalten eine gewisse selbständigkeit dem Ordinarius gegenüber.

Nach den vorstehenden Grundsätzen wurde in der Folgezeit versahren. Die zwei Entscheidungen, die in den Kollektaneen der Propagandakongregation über diesen Punkt enthalten sind, zeigen die Scheidung der Schulen nach dem angegebenen Gesichtspunkt mit erneuter Deutlichkeit. Die Instruktion der Propaganda für Tonking vom 1. September 1881 besagt, daß der Apostolische Vikar das Recht besitze, die Elementarschulen in allen Dingen zu visitieren. Jus quoque habet quoad omnia visitandi scholas primarias seu elementares in missionibus<sup>3</sup>. Man beachte zunächst den Ausdruck "quoad omnia" und ferner den Ausdruck "scholae primariae seu elementares". Der zweite in Betracht kommende Entscheid der Propaganda vom 18. Jan. 1886 wurde für die Jesuitenmissionen erteilt und beinhaltet, daß die Leitung sowie Anstellung der Personen in den Kollegien und Konvikten mit ihren Schulen

<sup>1</sup> Collectanea II 150, Abjonitt Superioribus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alia profecto causa est ceterarum scholarum et collegiorum, in quibus religiosi viri secundum Ordinis sui praescripta juventuti catholicae instituenda operam dare solent. Collectanea II 151.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Collectanea II n. 1558, 50.

den Ordensoberen zukommt. Der Text lautet: Quoad collegia et collegiorum scholas atque convictus, in quibus religiosi viri secundum Ordinis sui praescripta juventutis instituendae operam dare solent... regimen eorum Institutorum tum personarum in iis destinatio ad Superiores regulares spectat<sup>1</sup>. Wenn man diese Entscheidung mit der ersteren zusammenhält, ergibt sich, daß die erstere sinngemäß wie folgt zu ergänzen ist: Vicarius Apostolicus jus habet visitandi omnes et solas scholas primarias seu elementares.

Es stellt sich also heraus, daß der Codex juris canonici das frühere Recht bezüglich der Missionsschulen vollinhaltlich aufrechterhalten hat. Nur ist es nicht so gar einfach, dies aus dem knappen Texte des Can. 296 § 1 herauszusesen. Manchen Missionaren würde es wahrscheinlich lieber sein, wenn der Kodex in der vorliegenden Materie etwas weitläusiger gewesen wäre.

## Missionsrundschau.

<del>0000000000000000000</del>

Von Dr. Anton Freitag S. V. D. in Stenl.

### I. Aus dem heimatlichen Miffionsleben.

📵 ie allgemeine Signatur des heimatlichen Missionslebens ist ein mächtiges Aufblühen und kraftvolles Sichentfalten des Missionsgedankens im katholischen Bolke fast aller Länder. Bu einem sehr großen Teil geht diese tatkräftige Missionsaktion namentlich bezüglich ihrer modernen Propagandamittel 3. B. Missionsfeste, Herangiehung ber Gebildetenkreise besonders des Klerus usw. auf unsere von frohestem Optimismus geleitete deutsche Missionsbewegung por dem Kriege gurud; zum Teil wird sie gerade jett in den Ländern englischer und romanischer Zunge zielbewußt gefördert, um den Ausfall der "repatriierten" deutschen Glaubensboten wieder wett zu machen. Wie nie zupor in kritischen Augenblicken der katholischen Weltmission steht auch Rom, die Kongregation der Propaganda und der Heilige Bater selbst, fest und sicher am Steuer des Missionsschiffes der Kirche. Allenthalben daheim und auf den Missionsfeldern hat die Missionsengnklika Maximum illud tiefe und breite Wellen geschlagen. Der darin gezeigte einzig richtige Weg, aus ben Wirrniffen ber Begenwart zu einer gemeinfamen segensvollen Friedensarbeit der Glaubensboten aller Länder für Christi Reich zu gelangen, nämlich die von jeder irdischen Politik losgelofte reine Miffionsarbeit, hat ingwischen durch die klaren und sehr klug gezogenen Richtlinien einer Instruktion der Propaganda über politische Aktionen von Missionaren eine helle Beseuchtung erhalten.

In dieser Instruktion<sup>2</sup> wird namentlich hervorgehoben: 1. Berbot der Pflege der Heimatsprache des Missionars außer, wo es den Eingeborenen selbst nüglich ist. Predigten, christlicher Unterricht und außerliturgische Gebete und Gesänge sollen in der Eingeborenensprache stattsinden; besonders verboten ist, die Eingeborenen zur Beicht in einer fremden Sprache anzuhalten. 2. Berbot, die heimatlichen Landesbräuche und Borschriften im Missionslande einzusühren, sondern nur die allgemeinen kirchlichen Bräuche sind zu pflegen. 3. Berbot, sich irgendwie in die Förderung der Staatsinteressen des eignen Mutterlandes in den Kolonien einzumischen. 4. Unleitung, die Eingeborenen zur treuen Pflichterfüllung gegen ihre eigenen Landesgesetze und die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Collectanea II n. 1651 ad 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. die Instruction in Sacerdos in Sinis 1920, 245 ss. Bgl. hierzu die ähnlich gefärbten Borichriften des Apostolischen Bisitators Mfgr. Guébriant in 3M 1920, 118 f.

legitime Autorität anzuhalten. 5. Berbot, sich in das Handelswesen zwischen Seimat und Kolonie einzulassen. 6. Canon 1386 de licentia praevia scriptorum wird bezonders hinsichtlich der politischen Betätigung eingeschärft. 7. In Missionsschriften ist der Anschein su vermeiden, als diene die Mission besonders dem Staate.

Die diese weisen missionspolitischen Unweisungen dem ersprieflichen Fortwirken der hatholischen Weltmission seitens der ausländischen Missionare freie Bahn porbereiten sollen, so fördert Rom auch die Bildung eines einheimischen Klerus in den Missionsländern mit größtem Nachdruck und sucht hierfür auch in der Keimat durch die angelegentlichste Empfehlung des Opus s. Petri apostoli Mittel und Kräfte gu gewinnen, um eine bodenständige Missionskirche herbeiguführen, die auch bei politischen Weltrevolutionen das Missionswerk sicherstellt1. Die allgemeine Zunahme des Missions= intereffes zeigt fich auch deutlich in dem Emporichnellen der Ginnahmen des Bereins der Glaubensverbreitung und der heiligen Kindheit. Ersterer verzeichnet für 1919: 15253752 Fr. gegenüber 8 005704 Fr. im Jahre 1918, lehterer buchte 1917: 2468272, 1918: 4139663, 1919: 6984329 Fr. Gesamteinnahmen2. Der Kindheits= verein, in dem Deutschland mit 2308 108,23 Mark Jahresbeiträgen verhältnismäßig an erster Stelle steht, konnte i. J. 1919: 1121 Waisenhäuser, 11693 Schulen und 3601 Werkstätten unterhalten, 398540 Rindern die Taufe vermitteln und 391 904 Kindern Erziehung ermöglichen3. Für den dentschen Zweig des allgemeinen Vereins der Glaubens= verbreitung unter dem Namen Frangiskus-Naverius-Berein ist im Einverständnis mit dem Apostolischen Stuhl die Lostrennung von der frangösischen Zentrale in Lyon und die unmittelbare Unterstellung unter die Kongregation der Propaganda erfolgt4. Die gleichen Unabhängigkeitsbestrebungen für die Bereinsaktion sind auch in mehreren andern Ländern im Bange und für die Bereinigten Staaten ebenfalls von Rom genehmigt trot der Begenbestrebungen Frankreichs. Bon den übrigen Bereinen hat insbesondere die sog. Epiphaniekollekte, welche 1920 897000 Lire für den Unti-Sklavereiverein eintrug, eine neue Empfehlung des Beiligen Baters erhaltens.

Die deutsche Missionsfrage gewinnt langsam auch in den Ländern der Alliierten wegen des darin sich geltend machenden gefährlichen nationalen Prinzips an Beachtung. Rom beharrt vor wie nach auf dem status quo ante bellum. Die freimütigen Artikel zur deutschen Missionsfrage im Osservatore Romanos haben selbst den brüsken Ton der französischen Nouvelles Religieuses gewaltig gedämpst, aber nur wegen der Sorge für die eigenen französischen Missionen in den englischen Gebieten, keineswegs aus katholischer Solidarität für die deutschen Missionare. Ein bedauerns-

<sup>1</sup> S. das Schreiben des Kardinal-Staatssekretärs Gasparri vom 10. Juni 1920 in Acta ap. Sedis 1920, 247 s. und M. Catt. 1920, 217 s., bes. die Spezialschrift Oeuvre Pontificale de saint Pierre apôtre pour la formation du Clergé indigène, Rome 1920.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Annales de la Pr. F. 1920, 160 und Ann. de la s. Enfance 1920, 68 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Ann. de la s. Enf. 1920, 104 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die scharfe Polemik gegen das deutsche Borgehen in der wenig kirchlichen französ. Zeitung Italie Nr 261 vom 17. Sept. 1920 hat durch den Generalsekretär des Fr.-Xaverius-Bereins in der RB Nr. 846 uom 29. Okt. 1920 die rechte Würdigung erhalten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sichere Privatnachricht aus Rom und N.-Amerika. Die Berquickung von innerer und äußerer Mission und vielleicht doch die allzu starke Zentralisation auf Kosten der individuellen Propaganda dürsten noch ihre weiten und tiefen Schatten auf das nordamerikanische Missionswesen werfen. Bgl. auch The Missionary 1920, 99 s. u. 3M 1920, 44 ff.

<sup>6</sup> G. Acta ap. S. 1920, 740.

<sup>7</sup> So erklärte der Heilige Bater dem Ap. Präsekten Dr. Beder von Assam in einer Privataudienz am 18. Aug. 1920, daß noch alles versucht werde, die vertriedenen deutschen Missionare in ihre alten Gebiete zurüczuschichren. S. Licht und Liede 1920, 46. Edenso weigerte sich die Propaganda, über Kamerun eine desinitive Bestimmung zu tressen und forderte von den Bätern vom Heiligen Geist die weitere administrative Verwaltung. KM 1920/21, 30 f.

<sup>8</sup> Osservatore Romano 1920 n. 96. 98. 100. 102, dazu 3M 1920, 194 ff.

<sup>9</sup> S. Nouv. Rel. 1920, 345 ss. (15. August).

wertes Kapitel in dieser Sache wird das erneute Auftreten des Kardinals Bourne von Westminfter gegen die Bestrebungen der deutschen Missionskreise um Wiedergulaffung in den britischen Gebieten bleiben, um so mehr als seine diesbezügliche programmatische Rede auf dem Katholikentag von Liverpool (30. Juli bis 3. Aug. 1920) berjenigen seines Borredners, des Erzbischofs von Simla (Bengalen), und vor allem ben Direktiven Roms schnurstracks widerspricht1. Man muß fast staunen, mit welcher Beharrlichkeit durchweg die gesamte englische, belgische und frangolische Presse die deutsche Missionsfrage totschweigt. In Deutschland hat selbstverständlich die genannte Rede ihre verdiente Untwort gefunden, namentlich durch die in Wurgburg am 13. September versammelte Missionsausschuftkonfereng2. Bon andern kraftvollen Proteften gegen den alliierten Missionsbonkott aus der letten Zeit verdient insbesondere derjenige der Generalversammlung des Frangiskus-Xaverius-Bereins in Bonn vom 8. August 1920 weiteste Beachtung3. Wenn endlich doch einmal einiges Licht auf die dunklen Paragraphen 122 und 438 fallen wird, dann wird es Deutschland an erster Stelle der unermüdlichen Tätigkeit des P. Friedr. Schwager zu danken haben4. Unerschrocken und freimutig haben sich auch von Anfang an die Zeitschrift für Millions= wiffenschaft, die Illustrierten Miffionsblätter für Studierende und Gebildete, die Katholischen Missionen und die Weltmission in den Dienst der Borkampfer für unsere Missions= freiheit gestellts. In Holland sind trop der Furcht vor britischen Repressalien an niederländischen Miffionaren, außer icharfen Proteften bei Belegenheit der "Repatriierung" der Benediktiner aus Oftafrika im Maasbode, besonders ein solcher von der Missionswoche in Den Bosch Ende Juni 1920 und ein flammender Aufruf von den holländischen katholischen Studenten an ihre englischen Brüder gum Eintreten für die deutschen Missionare gerichtet worden. Geradezu bewundernswert ist auch die fortgesetzte Offensive der katholischen Schweiz gegen das Attentat auf die deutschen Missionen. Auf dem Schweizer Katholikentag zu Ginsiedeln am 27. Juni 1920 fand Pralat Gisler wahrhaft apostolische Worte für die Freiheit des katholischen Missionswerkes allgemein und erntete für eine schneidige Resolution zur Aufhebung des Paragraphen 438 ben Beifall aller 7. Die Neuen Buricher Nachrichten geben ben Beichluß der Dürener Generalversammlung gegen den deutschen Missionsbonkott wieders, wandten lich in einem Aufruf: "Auf jum Kreugzug"9 an alle katholischen Schweiger gum Gintreten für uns und begleiteten ben amerikanischen Protest ber Zeitschrift America vom 15. Mai ihrerseits mit ebenso kräftigen Randglossen 10, was ihrerseits "Die Arbeiterin" 11 mit einem andern ähnlichen Protest derselben Zeitschrift vom 3. April 1920 tut. Auch der Wiler Bote trifft das richtige Wort, wenn er gur Deportation der Benediktiner aus Oftafrika ichreibt: "Wann endlich fteht die Welt auf, um gegen folche himmelschreiende Bergewaltigung teuerster und heiligster Rechte Stellung zu nehmen?" 12 Die

<sup>1</sup> S. die Rede in The Tablet 1920, 169 ss. (7. August). Kardinal B. wendet sich besonders gegen den "Aufruf zur Rettung der deutschen Missionen" und stärft ihm gegenüber den Masnahmen seiner Regierung den Rücken. Bgl. St. Jos. Adv. 1920, 60.

<sup>2</sup> S. die Resolution weiter unten S. 58.

<sup>3</sup> S. KB 9. August 1920.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So urteilt auch P. Bäth S. J. in seiner bis etwa Ostern 1920 das Material zur beutschen Wissionsfrage zusammentragenden Abhandlung in Kroses S. J. Kirchlichem Handbuch, Freib. 1920, 126.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. RM 1920/21, 44; 1920, 188; Die Weltmission 1920/21, 26 ff.

<sup>6</sup> S. RM 1920/21, 46 nach Maasbode vom 31. Juli 1920.

<sup>7</sup> S. Baterland Nr. 153 vom 30. Juni 1920 und Der Freie Schweizer Nr. 57 vom 20. Juli 1920, wo sich auch die Resolution findet.

<sup>8</sup> S. Neue Zür. Nachr. Nr. 135 vom 18. Mai 1920.

<sup>9</sup> Ebendort 5. Januar 1920; auch Baterland 5. 1. 1920.

Neue Zür. Nachr. Nr. 175 vom 29. Juni 1920.
 Die Arbeiterin Nr. 28 vom 16. Juli 1920.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Wiler Bote Nr. 54 vom 8. Mai 1920; Schweizerisches fath. Bolfsblatt Nr. 20 vom 15. Mai 1920.

Offschweiz referiert hurz über die einschneidenden Artikel des Osservatore Romano1. Die beste und tatkräftigste Unterftugung ift dem todlich getroffenen deutschen Miffionswerke durch die Katholiken der Bereinigten Staaten zuteil geworden. Den früheren Protesten ? reihen sich würdig die neuen aus der Zeitschrift America vom 31. Jan., 3. April und 15. Mai an, sowie diejenigen im Nordamerikanischen Familienblatt3. Biel mehr aber als burch geschriebene Worte haben direkte Rettungsaktionen im Frühjahr 1919 die deutsche Mission in China vor dem Ruin bewahrt und versprechen jetzt eine weitere Rettung sämtlicher deutschen Missionen in den britischen Kolonien. Führende Perfonlichkeit dieser Aktion zwischen Rom und ber britischen Regierung ist Mfgr. Kellen, der Beneraldirektor der C. Extension Society. Sinter ihm stehen nicht bloß Episkopat, Klerus und 20 Millionen Katholiken der Bereinigten Staaten, sondern neuestens hat auch der gesamte Episkopat von Kanada sich identisch mit Kellens Forderungen erklärt und in einer Kollektiveingabe bei der britischen Regierung die Wiederherstellung des Friedenszustandes von 1914 für die deutschen Missionen gefordert. Auf Kellens Aktion geht es zweifellos zurück, was Catholic New Service am 27. Oktober 1920 mitteilte, daß England Befehl gegeben habe, einstweilen bis Ende des Jahres die Repatriierung aller deutschen Missionspersonen einzustellen und daß bis dahin eine definitive Regelung der deutschen Missionsfrage für die britischen Kolonien erfolgen solle. Es spricht in der Tat sehr vieles für eine etwas gunstigere Stellungnahme Englands zu den deutschen Missionaren, doch wird man guttun, seine Erwartungen für die allernächste Zukunft nicht zu hoch zu spannen. Rach wohl informierten Quellen ift 3. B. eine der Brundlagen, auf denen Kellen verhandelt, diese, daß der Missionsobere der deutschen Mission in einer englischen Siedelung jedenfalls ein Brite ober Amerikaner sein soll4. Wie man in englischen katholischen Missionskreisen über die bisher von der Regierung betriebene deutschfeindliche Miffionspolitik denkt, läßt sich noch schwer feststellen. Der extremen Stellungnahme von Kardinal Bourne steht 3. B. ein Urteil aus Indien gegenüber, wonach weder für die deutschen noch für die andern nichtenglischen Missionare etwas zu erwarten ist. Man werde spstematisch an die prinzipielle Missionspolitik gewöhnt und nach 50 Jahren werde überhaupt kein einziger europäischer Missionar mehr in Indien sein5.

Das speziell deutsche heimatliche Missionswesen nimmt nach der ansänglichen Depression über seine dunkle Zukunft wieder einen mächtigen Ausschwung, der durch die Eröffnung neuer Missionsfelder und neue Hoffnungen selbst für die verslassenen Gebiete sichtlich gesteigert wird. Den glänzenden Missionsversammlungen des Münsterschen Akademischen Missionsversins im Winters und Sommersemester 1919/20 und der ebenso intensiven Tätigkeit der Akademischen Missionsvereine zu Freiburg i. Br. und München sowie der Theologischen Missionsvereine z. B. in Mainzsind die österreichischen Theologens-Missionsvereine mit ihrer herrlichen und programms reichen Festversammlung zu Linz 13. und 14. Sept. 1919 und einer sehr regen Zirkels und Bereinsaktion im solgenden Studienjahr würdig an die Seite getretens. Nachsdem die deutschen akademischen Missionsvereine im Winter 1920 ihren Zusammensschluß zu einem gemeinsamen Missionsbund erklärt hatten, ist unter Verständigung

<sup>1</sup> Die Ostschweiz Nr. 136 vom 14. Juni 1920.

 <sup>2</sup> Ogl. IN 1920, 173 und 197 ff.; Krose S. J., Kirchl. Handbuch 1920, 137 f.
 3 Nordam. Familienblatt 1920, 238 f. u. 254 f.; dieselben englisch in The Christian Family 1920.

<sup>4</sup> Bgl. The Missionary November 1920, 101; KB Nr. 883 vom 12. Nov. 1920 nach

dem Cath. New Service vom 27. Oft. 1920.

<sup>5</sup> So Cath. Herald of India 12. Mai 1920; bazu vgl. The Pilgrim of our Lady of Martyrs 1920, 51 ss.

<sup>6</sup> Bgl. die Berichte in den Illustr. Missionsbl. f. Studierende . . . 1920, 45 ff.; KM 1920/21, 22 über Mainz und Stern d. Neger 1920, 18 ff. 127 ff. 145 ff. 168 ff., wo über Linz, St. Pölten, Brixen, Graz, Heiligenkreuz, Leifmerig usw. berichtet wird. Weidenau und St. Florian sehlen noch im Bericht.

mit der Zentrale des Frangiskus-Xaverius-Vereins Prof. Dr. Pieper als Generalsekretär derselben aufgestellt worden. Eine internationale Organisierung ist auf dem Bege. Allerdings icheint Freiburg (Schweig) troth seiner gunftigen Situation mit einer solchen Proklamation ohne Verständigung anderer Vororte und Länder wenig Erfolg gu haben. Die wissenschaftliche Missionssache der Universität Münfter wird gurgeit wegen des Aufenhalts Prof. Schmidlins zwecks missionswissenschaftlicher Forschungen an der römischen Propaganda von Prof. Dr. Pieper geleitet. Gine bedeutungsvolle Neuordnung traf bei Gelegenheit der Würzburger Delegiertenversammlung des Katholikentags der Missionsausschuß des Zentralkomitees der deutschen Katholiken, insofern dieser in Bukunft feine Busammensetzung aus Mitgliedern der Superiorenkonferenz, der allgemeinen Missionsvereine, der Vertreter der Missionswissenschaft und aus dem Zentralkomitee der Katholikentage erhält. Letteres stellt auch den Borsitzenden 1. Langsam aber mit größeren Zielen und in vertieften Formen geben die Missionsfeste einer neuen Blüte entgegen, wobei das früher hier und da gu sehr betonte außere Geprange dem kernhaften, echt hirchlichen Geifte ben erften Plat räumen muß. über erfolgreiche Missionsfeiern kann u. a. besonders die Frauenund Jungfrauenmiffionsvereinigung berichten, die auch im Ausland an Boden gewinnt, namentlich in ber Schweig und in Ungarn sich gut entwickelt und für die losgelösten polnischen Landesteile einen selbständigen Landesverein bilden wird. Die Zahl der ihr angeschlossenen höheren Schulen beträgt bereits 782. Hoffnungsfrohes Leben und Schaffen beseelt auch die Jünglingsvereine. 30-35 000 Mitglieder in 350 Bereinen sind unter die Jahne der Missionen getreten und haben 1919 abgesehen von einem weit größeren Ertrag, der unmittelbar den Missionaren gufloß, auf gahlreichen Missionsfesten 11947,40 Mk. an die Zentrale abgeführt, welche 10000 Mk. an den Frangiskus-Xaverius-Verein und 1029,06 Mk. an die Missionsgesellschaften ablieferte 3. Das von Wien ausgegangene K. Missionswerk für Indien nimmt trot ber ungunstigen Zeitlage sowohl an Mitgliedern (8000), wie an Abonnenten ber Zeitschrift Licht und Liebe (6000) ständig zu und strebt die Schöpfung eines Seminars zur Beranbildung von hindumissionaren und Missionarinnen an4. Seine Ginnahmen 1919 beliefen sich auf 104571,71 Kr. Die diesjährige Generalversammlung des Franziskus-Xaverius-Bereins am 8. u. 9. August in Bonn gestaltete sich durch das damit verbundene allgemeine Miffionsfest und die Sonderversammlung des Religionslehrerausschusses, der bereits 55 000 Schüler für die Mission organisiert hat, zu einer imposanten Kundgebung. Die Gabenverteilung bezog sich auf rund 2 Millionen Mark an die deutschen Missionen. An dem Aufschwung des Bereins nimmt auch der banrische Zweig des Ludwigs-Missionsvereins Unteil, dessen Ginnahmen von 402511 Mk. 1917 auf 873118 Mk. 1918 und auf 1016124 Mk. 1919 stiegen5. Gegen die verhängnisvolle Anschauung, daß die deutschen Missionen einstweilen so gut wie ausgeschaltet und darum der Silfe nicht bedürftig seien, wendet fich der Berein durch Berbreitung eines Aufrufs der deutschen Missionsobern und neuestens durch eine besondere fehr zu empfehlende Subskription für die notleidenden und gefährdeten deutschen Missionen6. Eine überaus erfreuliche Hoffnung für die Bukunft lassen die gahlreichen Neugründungen von Miffionsanstalten seitens der missionierenden Orden und

<sup>1</sup> Privatmitteilung. Auf der Delegiertenversammlung zur Würzburg sprach Erzabt Norbert Weber über die gegenwärtige Lage und die Bedürfnisse der deuischen Missionen, erschienen unter dem Titel: "Bergesset sie nicht!" Missionsverlag St. Ottilien 1920. 2 Privatmitteilungen von Pfassendorf. Bgl. Stimmen a. d. Miss. 1920, 105 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Privatmitteilungen von Pfassendorf. Bgl. Stimmen a. d. Miss. 1920, 105 f. <sup>3</sup> Mitteilung des Missenserretariats d. kath. Jünglingsv. Deutschlands. S. auch Die Wacht 1920/21, 63 f.

Privatmitteilung vom Berlag Licht und Liebe; s. bort 1920, 23.
 Bgl. Die Weltmission 1920/21, 2 ff. 7. 19 ff.; KM 1920/21, 26 ff.

<sup>6</sup> S. Die Weltmission 1920, 138. 153; 1920/21 Rr. 3; Protektor bzw. Präsident des Fr.-Xaverius-Vereins ist nach dem Abgang des Präsaten Fels Erzbischof Dr. K. J. Schulte. S. ebendort S. 20 und RM 1920/21, 26 ff.

Besellschaften erwarten, seitdem Krieg und Revolution die alte engherzige Politik der Regierung gegen religiöse Niederlassungen beseitigt haben und die papftliche Engyklika Maximum illud auch den bischöflichen Ordinariaten die Pflege und Bermehrung der Missionsberufe so dringend ans Herz gelegt hat. Um nur die seit etwa gut einem Jahre neu in Angriff genommenen eigentlichen Missionsstudienhäuser zu nennen, so gründeten die Missionare vom hl. herzen (hiltruper) ein Noviziat zu herten i. 28., die Salvatorianer ein Juvenat im Sennelager i. W., die Sittarder Priefter vom hl. Bergen ein Missionshaus in Neuftadt in der Pfalz und zu handrup (hannover), die Pikpufianer eine Missionsschule in Arnstein a. d. Lahn, die Kongregation ber Beiligen Familie Missionsanstalten zu Oberhundem i. W. und zu Lebenhan in Bagern, Die Mariannhiller ein Studienhaus zu Reimlingen in Bayern, die Kapuziner ein Gymnasium zu Bensheim in Sessen, die Pallottiner Missionshäuser in Frankenstein i. Schl. und zu Freising in Banern, die Benediktiner von St. Ottilien eine Riederlaffung in der Schweig, während die Oblaten ihr Klerikernoviziat in Treis an der Mosel einrichteten und die Bäter vom Heiligen Beift ihr Erholungsheim Heimbach dazu umgestalteten. Noch viel kräftiger wurde der entschlossene Wille der deutschen Katholiken zur Mitarbeit am Missionswerke zum Ausdruck kommen, wenn auch der fehr starke Zuwachs an Missionsberufen in fast allen Gesellschaften und die geplanten oder im Werden begriffenen Miffionshäuser gahlenmäßig dargeftellt wurden.

kongreß in dem alten Missionsaktionszentrum Liverpool vom 30. Juli dis 3. August 1920 gestaltete sich zu einer großartigen Missionskundgebung für ganz England<sup>2</sup>. An Zugskraft gewinnt namentlich die Frauenmissionsbewegung der sog. Catholic Womans League, welche 1919/20 über 400000 Pfund St. ausbrachte<sup>3</sup>. Mill hill konnte 1920 im ganzen 32 Missionare, meist Nichtengländer, in seine Missionen aussenden und verzeichnet für seine Anstalten zu Mill hill 36, zu Freshsield 76 Studenten<sup>4</sup>. Eine weit schnellere Entwicklung verspricht die erst 1917 im Seminar von Maynooth gegründete Irische Missionsgesellschaft, welche bereits 1918 ein Haus in Omaha (Nebraska) und 1920 ein solches zu Melbourne (Austr.) und eine Prokur in Buenos Aires gründete und nach dem im Dezember 1919 übernommenen Arbeitsseld in Hupeh (China) schon im Mai 1920 die erste Expedition entsandte<sup>5</sup>. Immer neue Blüten treibt auch das Missionswesen unter den zwei Millionen Katholiken Hollands; die Zeitschriften (22) mehren sich, die Missionshäuser wachsen an Zahl und Mitgliedern, und die Aktion namentlich die Missionsseses, allen voran die großen Missionswochen nehmen zu und ziehen selbst die höchsten Kreise z. B. im Haag Minister und Mitglieder des diplos

matischen Korps von Frankreich, Belgien und Ungarn herbei. Der reine Gewinn ist meist ziemlich ansehnlich z. B. in Neimegen 27000 Fl., im Haag 35000 Fl., in Benlo 27000 Fl. und in Amsterdam 43000 Fl.. Bon großartigem Aufblühen des Missionsgedankens in der akademischen Welt zeugt der Ende August 1920 in Steyl statzgesundene erste allgemeine niederländische Studenten-Missionskursus, der von rund 300 Theologiestudierenden sämtlicher holländischer Seminarien, von Universitätsstudenten aller Fahultäten und 2 Medizinerinnen unter Führung von einigen Prosessoren und des holländischen katholischen Studentenvaters Gerard Brom besucht war. Die Hauptreferate hatten P. Anton Freitag über die allgemeine Missionslage, Pros. Schmidlin über Missionswissenschaft und Dr. Ahaus (Mill Hill) über protestantische Einheitsbestrebungen. Außerdem wurde referiert über ärztliche Mission und von P. Tarcisius O. F. M.

In England wird der Missionssinn methodisch durch Kardinal Bourne gefördert, leider in nicht freundlicher Stellung zu den deutschen Missionaren. Der Katholiken-

<sup>1</sup> Nach privaten Mitfeilungen der Mijsionshäuser und nach den Ordensorganen. 2 The Tablet Nr. 4187 vom 7. August. Dazu St. Josephs Advocate 1920, 60.

<sup>3</sup> CM (engl.) 1920, 18.

S. Jos. Adv. 1920; Autumn Quarter 1920, 57 ss.; The Field afar 1920, 196.
 El Siglo 1920, 380.

<sup>6</sup> Bgl. K. Missië 1920, 175 s.; Antoniusbote 1920, 190; De Vriend v. d. hl. Haarten 1920, 111; Offiz. Feestgids der Venl. Missieweek.

und P. Frencken S J. über Schulmission ufm.1 Nach einigen Anfängen im Borjahre scheint die von Deutschland ausgegangene Missionsfestbewegung langfam nach Belgien überzugreifen, wo zu Tirlemont im Oktober ein klassisches Missonsfest in dem üblichen Stil der kirchlichen und Saalfeier mit Lichtbildern, Reden usw. gehalten wurde. Auch in dieser Hinsicht gehen die wackeren Scheutvelder Missionare voran2. Zahlreiche Missionsfeste erlebte ferner die Schweig, darunter die imposanten Tagungen gu Chur und Zürich (Nov. 1919), die Missionswoche zu Basel und die von Migr. Steinmetz (Dahomen) gehaltenen Feste in der Mittelschweiz während des Monats August3. Eine vollständige Neuorientierung für das gesamte Schweizer Missionswesen, Pflege der Unio Cleri und der großen Bereine, Gründung eines missionswissenschaftlichen Instituts, Errichtung von Lehrstühlen für Missionswissenschaft, Ausbau des Missionshauses Bethlehem zu einem Weltpriestermissionsseminar bildeten den Gegenstand der Beratungen auf der Luzerner Missionskonferenz, zu der bedeutende Kenner und Führer der Missionsaktion auch aus Deutschland berufen waren4. Aus Frankreich wird zwar ähnlich, wenn auch nicht in dem impulsiven Tempo wie bei uns, ein Anwachsen der Missionsberufe gemeldet, aber der Personalmangel in den frangösischen Missionen wird durch die neuen Missionskarawanen nicht entfernt behoben, und schon redet man davon, daß Bischöfe ängstlich besorgt sind, sich querft ben Priefternachwuchs gu sichern und nicht mehr so sehr für die Missionen sich erwärmens. Unter dem Titel Oeuvre apostolique macht ein bereits 1838 gegründetes Unternehmen der französischen Frauenwelt zur herstellung von beiligen Gewändern und Geräten für Missionare von sich reden, das über 90 Städte Frankreichs verbreitet ist und in Paris allein 12 Arbeitsstätten gählte. Neue Missionshäuser in Italien gründen zu Genua die Mailander Missionare, die aus ihrem außerordentlichen Unterstützungsfonds 1920 an jedes ihrer sechs Bikariate 14000 Lire verteilen konnten, und die Priester vom hl. Herzen gu Rom an der zu erbauenden Berg-Jesu-Kirche, wofür der Papst selbst 200 000 Lire spendete?. Zu rühriger Missionswerbetat holen auch die Kapuziner der umbrischen Provinz aus. Jeder Konvent hat sein eigenes Missionskomitee 8. Die Unio Cleri hat es nach dem Bericht ihres Beneralsekretärs P. Manna auf der ersten Generals versammlung zu Rom am 5. und 6. Oktober 1920 auf eine Mitgliederzahl von 124 Bischöfen und 8400 Prieftern von rund 300 Bischöfen und 70 000 Prieftern gebracht; 100 Diogefen sind mehr oder weniger gut, 54 gut organisiert; etwa 60 Diogesen haben überhaupt noch keine Mitglieder in der Unio9. Rom gahlte bei seiner erften Bersammlung am 27. und 28. Mai 1920 an Kardinälen, Bischöfen und Prieftern 250 Unionsmitglieder 10. Mit wahrem Hochdruck arbeiten, durch die Kriegsschicksale der deutschen Missionen aus dem Schlafe aufgerüttelt, die nordamerikanischen Missionskreise daran, den ihnen gebührenden bedeutenden Plat im Miffionswesen auszufüllen. Der vom Plenarkonzil der Bischöfe der Bereinigten Staaten zu Walhington 1919 beschlossene C. Board of Missions tritt mit dem 1. Januar 1921 in Kraft, nachdem trot frangösischer Machinationen die römische Butheifung gur Berselbständigung der nordamerikanischen Zentrale des Bereins der Blaubensverbreitung erfolgt ift 11. Wie in Holland hielt auch in Nord-Amerika The Mission Crusade der Studenten einen allgemeinen Berbandstag in der katholischen Universität zu Bashington, dem

<sup>1</sup> Het Missiewerk 1920 (II) 114 ss. Ein Bericht mit den Referaten erscheint demnächst in Stenl.

<sup>2</sup> Missions de Scheut 1920, 263. Die Scheutvelder Kongregation gahlt jest 649 Priefter, 82 Bruder und 141 Studenten. Am. C. M. 1920, 215.

<sup>3</sup> Bgl. Zeitschrift Bethlehem 1920, 2. 7 ff. 163 ff. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. Mijionsbl. v. St. Ottillen 1921, 16 f.
<sup>5</sup> Ann. apost. 1920, Nov. 6 M. Catt. 1920, 206.

 <sup>7</sup> Bgl. M. Cath. 1920, 169 s. 185. 201 s.; RM 1920, 22.
 8 S. Il Massaja 1920, 79.
 9 S. M. Cath. 1920, 265 s. 10 S. AM 1920, 22. 11 Nouv. Rel. 1920, 222 berichtet noch die Nichtbestätigung des Board of Miss. The Missionary 1920, 99 s. S. oben Anm. 5 S. 39.

300 Vertreter von 155 Verbanden mit 10076 Mitgliedern beiwohnten. Bis jetzt find nur Kollegien, Lyzeen und einige Pfarrichulen angeschloffen. 5000 Pfarrichulen follen bis zur nächsten Tagung eingegliedert werden1. Die Bahl der von den Bereinigten Staaten gestellten katholischen Missionare beträgt nach neuen Berechnungen: 63 Jesuiten in Zentralamerika und Ufien, 12 Bater vom Beiligen Beift, 10 Bater vom Sl. Kreug, 6 aus Marnknoll, 3 vom Göttlichen Wort und 350 in der Indianer- und Negermission Angestellte, also im ganzen 444 Missionare2. Bu den Missionshäusern der Steyler, Marnknoller, der irifchen Miffionsgesellschaft, der Bater vom Beiligen Beift und der Josefiten, wird u. a. demnächst ein solches der Bater vom Beiligen Kreug treten. Maryknoll gahlt nach neunjährigem Bestehen 26 Priefter, 136 Studenten, 17 Brüder und 56 Schwestern, welche sich auch in der japanischen Mission zu San Franzisko, Los Angeles und Seattle an der Seite der Priefter betätigen4. Schwestern von der Providenz aus St. Mary of the woods sind bereits mit Bischof Tacconi nach Kaifong in Honan (China) gereift, um dort mit der höheren Tochtererziehung zu beginnen, während eine männliche Liga in den Bereinigten Staaten am Werden ist, um das höbere Anabenichulwesen Chinas gu fordern. 3 Priefter find ebenfalls gu dem Zwecke nach China gereist. Den Jesuiten der Provinzen Margland und Missouri, welche nunmehr die Philippinen und Karolinenmission übernahmen, um die fpanischen Jesuiten der Philippinen für Indien frei zu machen, folgen jest auch die Dominikaner von New Orleans in der Missionstätigkeit und zwar in Ostchinas. In China hat auch das neue Missionsseminar Almonte in Kanada von der Propaganda ein Arbeitsfeld angewiesen bekommen und bereits mit 2 Prieftern in Rweitschow begonnen, mahrend P. Caralt von Almonte in seine spanische Heimat gereist ist, um auch dort ein Missionsseminar ins Leben zu rufen. Neben dem von Burgos?7

### II. Die Missionsfelder.

Das Arenssche Handbuch der katholischen Missionen weist für das Jahr 1918 an Hauptdaten des Gesamtbildes der katholischen Weltmission auf: 17548854 Katholiken, mit Einschluß der 550 000 Katholiken der Türkei und Persiens also über 18 Missionen, 8500 europäische und 7250 eingeborene Priester, 5000 Laienbrüder, davon 750 eingeborene, und 22 000 Missionsschwestern, davon 9000 eingeborene, d. i. ein Gesamtpersonal von 42 000 Missionsarbeitern einschließlich der 17 000 Eingeborenen. Seit Kriegsausbruch war die Zahl der europäischen Priester um wenigstens 600 vermindert, dagegen die der eingeborenen Priester um rund 700 vermehrts. Eine etwas andere Statistik weist das Annuario ecclesiastico für 1920 auf, wobei aber zu bedenken ist, daß einige alse Gebiete wie die Philippinen wohl unberücksichtigt gestassen sind?

| Gebiet    | Christen | Europ.<br>Priester | Eingeb.<br>Priester | Brüder | Schwestern | Shüler  | Rirchen |
|-----------|----------|--------------------|---------------------|--------|------------|---------|---------|
| Allien    | 7000000  | 4055               | 5685                | 3080   | 12550      | 578500  | 21 000  |
| Afrika    | 1000000  | 2152               | 134                 | 1410   | 3886       | 249 000 | 4 630   |
| Amerita   | 1000000  | 1000               | _                   | 255    | 1089       | 72 357  | 928     |
| Dzeanien  | 140 000  | 400                | 10                  | 234    | 537        | 24 000  | 800     |
| insgesamt | 9140000  | 7607               | 5829                | 5069   | 18062      | 923857  | 27 558  |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Missionary 1920, 48 ss. <sup>2</sup> The Pilgrim 1920, 31 (Offober 1920).

<sup>3</sup> The Bengalese 1920, 19 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Field afar 1920, 90 ss. 200; St. Jos. Advocate 1920, 59.

The Missionary 1920, 86; am. CM 1920, 262.
 L. M. Dom. 1920, 236; The Pilgrim 1920, 11.

<sup>7</sup> Bgl. China 1920, 76. 91. 98.

<sup>8</sup> Arens S. J., Handbuch d. k. Missionen, Freib. 1920; dazu KM 1920/21, 25 f.

<sup>9</sup> Annuario ecclesiastico 1920. Dazu L. M. Dom. 1920, 287.

Nahezu die Hälfte des Missionspersonals stellte vor dem Kriege Frankreich, dann kam Deutschland mit 4000 Missionsarbeitern, dann Belgien und Italien mit etwa 3000. Neuere Nachforschungen ergaben für Spanien 650 Missionspriester, 250 Brüder und 190 Missionsschwestern d. i. 1090 Missionare, wobei aber die ca. 300 in den Missionen tätigen spanischen Franziskanermissionarinnen Mariens und die zahlereichen Binzenzschwestern gar nicht mitgerechnet wurden und auch viele Spanier in andere Missionen übergangen sind. Bon dem herrlichen Aufblühen der Missionen zeugt deutlich die Errichtung von 6 Erzbistümern, 21 Bistümern, 14 Bikariaten, 5 Prässekturen, 1 Delegation und 1 Präsatur während der ersten fünf Jahre des Pontisikats Benedikts XV<sup>2</sup>.

#### A) Die deutschen Missionen.

Die deutschen Missionen standen zunächst noch unter dem Zeichen fortgeseiter Deportation der noch in den britischen überseichsen Gebieten weilenden deutschen und österreichischen Missionskräfte. In Ostafrika wurde Bischof Munsch von Kilimandschard wegen undewußter Übertretung der neuen Paßvorschriften in Bagamogo gesangen gesetzt und dort dis jetz zurückgehalten. Die deutschen Patres und Brüder der Missionen der Bäter vom Heiligen Geist mußten ihr Gebiet verlassen und heimkehren. Auch die in denselben wirkenden Schwestern vom kostbaren Blut teilten das Los der Berbannung und begaben sich nach Südafrika<sup>3</sup>. Dagegen durften 6 deutsche Patres und 10 Brüder der Weißen Bäter im früheren Deutschzschen Gebietsen, ebenso 2 Patres und 5 Brüder in der Ugandamission. Um 17. August war auch das Verbleiben der Weißen Schwestern endgültig entschen. Im Belgischen Gebiet sand überhaupt eine Belästigung des deutschen Missionspersonals nicht statt<sup>4</sup>. In Indien war die Heime Belästigung der letzten Missionsveteranen deutscher Herkunft und die Repatriserung der deutschen Missionsschwestern im vollen Gange, als durch die Bemühungen der Kellenschen Wiktion Ende Oktober, die wann alle deutschen Glaubensboten aus den britischen Gebieten eigentlich vertrieben sein sollten, zuerst vom Indian Office und dann sofort auch vom Colonial Office zu London der Besehl gegeben wurde, die Bertreichsten Südseemission, der der Hiltuper Missionare in Reupommern, von der Steyler Mission in Reuguinea und von der Pallottinermission in Reuguinea und von der Pallottinermission in Reupommern, von der Steyler Mission in Reuguinea und von der Pallottinermission in Beagle Bay, Australien, abgewendet sein, über welche bereits der Beschluß gesaßt war, daß binnen zwei Jahren sämtliches deutsches Missionspersonal durch alliertes zu ersetzen sei.

Die Bersorgung der verlassenen deutschen Missionsgebiete läßt sehr viel zu wünschen übrig und widerlegt am schlagendsten die prahlerische Unmaßung der Nouvelles Religieuses vom 1. Juni 1919, daß die Alliierten mit größter Leichtigkeit die Zahl und Qualität der deutschen Missionare ersetzen würden. Bei den verschiedensten Gesellschaften gehen herzereißende Briefe von Eingeborenen ein, welche ihre Rückkehr dringendst ersehnen und die trauxige Berwaisung und ihre bösen Folgen schlibern. In Togo sind nur ein paar Stationen mit höchstens 5 Missionaren und einigen Schwestern besetzt. In Kamerun ist Adamaua an die französischen Priester vom hl. Herzen übergegangen, die Pallottinermission aber zum weitaus größten Teil noch ganz verwaist. Nur 4 Stationen sind auf englischem, alle anderen auf französischem Gebiete, im ganzen aber noch 7 Stationen verwaist. 13 Bäter vom Heiligen Geist, Bruder und 429 Katecheten versehen 45 000 Christen auf den Zentren Duala, Jaunde, Ngowayang, Eden und Minloba. Die Aussichten sind sehr gut, wie die 6300 Missionsschüler und 15 672 Tausbewerber bekunden, aber um so mehr ist die Berwaisung zu beklagen, da der Protestantismus mit Hochdruck arbeitet. Bon der neu eingeführten Kirchensteuer erwarten die Patres gegen 3000 Frankens. Die ostafrikanischen Missionen erhielten notdürftigen Ersat namentlich von den Elsäsern sowhl der Bäter vom Heiligen Geist wie der Bäter, während die Benediktinermission

<sup>2</sup> M. Catt. 1920, 206 nach The Voice.

Bgl. El Siglo 1920, 344. Obige Daten stellte dem Reserenten P. Elizondo S. J., Redakteur von El Siglo, zur Berfügung. Dazu L. M. Dom. 1920, 287.

<sup>3</sup> De Bode v. d. Hl. Geest 1920, 223 s. 288; AB Nr. 715 vom 16. Sept. 1920.

<sup>4</sup> Privatmitteilungen.

<sup>5</sup> Stern v. A. 1920, 3f. 24; RM 1920/21, 30 f.; M. Catt. 1920, 206.

von Oftafrika an die Schweizer Kapuziner übergegangen ist mit Ausnahme eines kleinen Gebietes Ungoni, welches ben Schweizer Mitgliedern der Benediktusmiffionsgesellschaft reserviert worden ist, wozu aber noch die Genehmigung Englands erwartet wird. Die Steyler Miffionare von Mogambique hatten auf Berwendung des Upostolischen Nuntius von Lissabon anfangs 1920 große Aussicht, als Regierungsmissionare wieder zugelassen zu werden und dann nach negativem Entscheid im Februar Hossenung, nach der Ratisskation des Friedens Juni 1920 auf Berwendung des Aposto-lischen Nuntius, des Prokurators der Bäter vom H. Geist und eines Dr. Quirino als portugiesische Missionare guruckzukehren. Alles scheiterte an der Weigerung des Generalgouverneurs von Mozambique, die unter dem Eindruck der englischen Miffionspolitik erfolgte. Die Stationen Miruru, Boroma, Angonia, Chupanga sind sozusagen gar nicht, Coalane zeitweise von Quelimane versorgt, die Christen gum Teil zerftreut1. Eine der wenigen nicht gang vernichteten deutsch-österreichischen Miffionen im Bereich der britischen Berrichaft ift die öfterreichische Sudanmiffion, wohin mehrere öfterreichische Missionare auf Betreiben des Apostolischen Bikars Fr. X. Geger von Khartum aus dem Gefangenenlager Sedi Bishr zurückkehren durften, doch zählt sie statt 22 Patres und 16 Brüdern auf 6 Stationen jest nur noch 9 Patres und 7 Brüder auf 4 Stationen. Nachschub darf bisher aber nur von tschechoslowakischen, jugoslavischen, polnischen und italienischen Missionaren erfolgen?. Auf die größten Schwierigkeiten stieß die indische Mission bei der Ersagfrage der deutschen Jesuiten in Bomban-Poona, der Salvatorianer in Affam, der Oblaten auf Cenlon, der Kapuziner in Bettiah und Nepal und der gahlreichen Schwestern in den Schulen und hofpitälern. In Affam find 3. B. die 4 Hauptstationen Lamin, Cherrapoonje, Laitkynsew und Dibrugarh noch immer unbesetzt, die übrige Mission von nur 6 belgischen Kapuzinern der ohnehin überlasteten Kalkuttamission versorgt. Manche Stationen, selbst das blühende Raliang, leiden durch die Berwaisung großen Schaden, wie die Missionare selbst schreiben. Anderswo gehen die herrlichsten Gelegenheiten unwiederbringlich versoren<sup>3</sup>. Da die Pasverweiges rung für die nordamerikanischen Jesusten über anderthalb Jahre fortdauerte, haben endlich ihre Ordensbrüder von den Philippinen Auftrag für Indien erhalten, während jene zu den Philippinen ziehen<sup>4</sup>. Selbst Tritschinopoly mußte zwei Jesusten und 16 Töchter vom hl. Kreuz in die Verbannung ziehen lassen, ohne daß seit Kriegsbeginn auch nur ein einziger Ersatzmann kommen konntes.

Erfreulicher steht es zunächst um die deutschen Missionen in Südafrika und Südwestafrika. Das Mariannhiller Missionswerk nimmt seinen Fortgang wie vor dem Kriege, nur sehlt es sehr an Personal. Es wirken zurzeit dort 56 Priester, die unterstügt werden von 161 Brüdern und 304 Schwestern, 4 schwarzen Priestern, 169 Lehrern und 70 Katechisten. Getauft wurden 1919: 4468 Heiden, davon 2468 Kinder, sodas die Christenheit jetz 34401 Seelen zählt und 6×87 Schulkinder. Große Aussichten hat die Mission im Pondilande, wohin sie der Paramont-Chief eingeladen hat. Auch soll der Plan eines Priesterseminars für die Eingeborenen jetzt sest in Angriff genommen werden. In Südwestafrika sind die Oblaten sowohl des hl. Franz von Sales wie der Unbestekten Jungsrau wieder rührig an der Arbeit und erzielen lang-

sam aber sichere Erfolge7.

Tief zu betrauern wäre es, wenn die gottgesegnete Mission der Hiltruper Missionare auf Neupommern nun doch noch einem tyrannischen Nationalhaß zum Opfer fallen würde; denn, obwohl erst kaum 20 Jahre recht in Angriss genommen, ist sie mit mehr als 20000 getausten Kanaken — und das heißt schon etwas!— an die Seite der Aufleten Südsemissionen getreten, was Erfolge betrisst; eine wahre Mustermission! Auf 34 Haupt- und 119 Nebenstationen waren 1918: 44 Patres, 43 Brüder und 30 Schwestern mit 21 eingeborenen Schwestern, 113 Katechisten und 47 Lehrerinnen tätig. Sehr gerühmt und in dieser Zeit der Verkehrserschwerung dreisach wertvoll sind die Pslanzungen und andere kulturelse Anlagen der Mission. Auch im Kriege

<sup>1</sup> Mitteilung des Missionsobern P. Limbrock. KB Nr. 927 v. 27. Nov. 1920 meldet die Heinkehr von Msgr. Spreiter und der letzten deutschen Missionare aus Daressalam.

RM 1920/21, 43; RB Nr. 824 vom 22. Oft. 1920.
 Aus e. Zuschrift des Ap. Präfekten Dr. Beder.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The Pilgrim 1920, 51 ss. <sup>5</sup> RM 1920/21, 42.

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bgl. Mariannhill, Statistik u. Chronik 1920, 1. Privatmitteilung.
 <sup>7</sup> Monatsbl. O. M. I. 1920, 143 f.; St. Fr. v. Sales-Stimmen 1920, 17 f.

schritt die Missionsarbeit günstig voran; so berichtet P. Bender von seiner Station auf Tavui-Liu von 1000 Getausten. Auf der Insel Lamusmus waren Ende 1918: 150 Männer und ebenso viese Frauen im Unterricht. Selbst auf den lange unfruchtbaren Admiralitätsinseln wurden die ersten Katechumenen getauft; das Waisenhaus ist überfüllt, aber die materielle Rot hier wie fast allenthalben sehr groß. Zahlreiche Patres, Bruder und Schwestern sind infolge der Unmöglichkeit, Genesung in der Beimat gu suchen, sehr abgespannt. Dennoch würde eine gewaltsame Entfernung aus der geliebten Mission ihnen schlimmer sein als selbst ein opfervoller Tod in der Mission 1. Nach den Marshallinseln wird wahrscheinlich anfangs 1921 ein elsässischer Pater nach Nauru, das von den Gilbertinseln aus pastoriert wird, reisen können?. Rüstigen Fortfchritt unter großen Entbehrungen kennzeichnet auch die Stepler Reuguineamiffion. Sie besteht jetzt (1919) aus 23 Haupt- und ebenso vielen Nebenstationen mit 5880 Betauften, 1297 Tausbewerbern, 2243 Schulkindern, die von 22 Priestern, 20 Brüdern und 36 Schwestern nebst 10 Katechisten versehen werden. Auch ihnen hat das Klima sehr zugesetzt und trotz der sie über Wasser haltenden Pflanzungen und Viehherden haben sie bitterste Not gelitten3. Bejammernswert ist das Los der Mission auf den jeht japanischen Karolinen und Marianen, wo die 1919 verbannten deutschen Kapuziner noch in den Prüfungsjahren auf 2 neuen Hauptstationen allein 2000 Taufen erzielten. Jest ist schon 11/2 Jahr lang kein einziger Priester mehr in der Mission. Wenn auch die Christen eifrig ihrem Privatgottesdienst obliegen, werden doch die neuen nordamerikanischen Jesuitenmissionare von den Philippinen viele Trümmer und beklagenswerte Zustande vorfinden4. Gine große Gefahr bilden für den Augenblick japanische Lehrer und Prediger verschiedener protestantischer Sekten, welche die Gelegenheit ausnützens. Wenig unter den Kriegseinwirkungen zu leiden hatten im Bergleich zu andern deutschen Missionen die der Maristenpatres auf Samoa und den nördlich en Salomonen. Beide Gebiete verloren aber ihre Oberhirten 1918. Freund wie Feind widmeten dem verstorbenen Bikar Broger von Samoa ehrenvolle Nachrufe, rühmten seine Lonalität und die großen Berdienste der Mission um die Bebung der Eingeborenen und Erziehung zur Arbeit. Samoa zählte 1919 mit den 94 Konver-sionen von Protestanten und 26 Kindertaufen 7388 Christen und 106 Taufbewerber, die nördlichen Salomonen 2695 Katholiken mit 296 Taufen Erwachsener und 54 von Kindern in Todesgefahr i. J. 19196. Reues Leben der Missionsgesellschaften zeigen vor allem die seit Herbst 1919

wieder stattfindenden Entsendungen von Missionaren gum Teil auf alte, aber wegen des Krieges abgesperrte Missionsländer, zum Teil in völlig neu übernommene Missionen. Stepl entsandte bisher wieder etwa 60 Priester und mindestens ebenso viele Schwestern. Ihre Mission auf den Philippinen ist von der Regierung in Washington wieder vollständig freigegeben , und die Missionare sind dorthin guruckgekehrt. But steht es um die deutschen Missionen in Japan, besonders nachdem im

8 Nordam. Familienbl. 1920, 278 und Privatmitteilung.

<sup>1</sup> Jur Statistif f. RB 1920 Nr. 82; dazu Monatsh. U. L. F. 1920, 10 ff. 30 ff. CM (am.) 1920, 181 gibt 21 500 lebende Getaufte an.

<sup>2</sup> Privatmitteilung.

<sup>3</sup> Stepler Missionsb. 1919/20, 68-72; Am. Familienbl. 1920, 222. 312 f.

<sup>4</sup> Nachr. a. d. Missions I. d. Rapuziner (neu) 1920, 3 f.; El Siglo 1920, 254 s. 331 s. 5 The Missionary 1920, 43.

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ar. u. Ch. 1920, 71; vgl. ebb. 57 f. 76. 89 f.; 1919, 4.
 <sup>7</sup> Bgl. Abreise von 6 Patres in die Güdsee von Meppen Ar. u. Ch. 1920, 76; 2 Dominitaner nach Fotien i. Marienpfalter 1920, 376; 1921, 12 ff.; die ersten Sittarder nach dem Kriege i. Reich d. H. J. 1920, 57. 62. 119; 3 neue Oblaten vom hl. Fr. v. Sales f. D. Licht 1920, 12; 2 neue Mill Hiller Patres aus Brixen i. St. Jos. Missionsbote 1920, 51; 2 große Expeditionen ber Frangistaner nach Brafilien i. 14. Jahresbericht bes Frangist. Miffionsver. 1920, 4 ff. Auch die Oblaten von Sunfeld rufteten fich im Berbit gur Genbung neuer beuticher Miffionare nach G.-Afrika. 40 Dominikanerinnen aus Boogen erhielten von der südafrik. Union die Einreiseerlaubnis nach AM 1920/21, 41. Die Pallottinerinnen fonnten Ende September neue Rrafte nach Mittelamerita fenden f. Stern v. A. 1920, 8 ff.; 19 ff. Stepl entsandte zum Teil große Rarawanen nach Brajilien, Paraguan-Indianermission, Argentinien, Nordamerika-Negermission, China, Japan und Hollandisch-Indien; neue Gendungen auch für die Philippinen stehen bereit.

Frühjahr die hemmenden Bestimmungen über den Religionsunterricht in den Schulen auf unbestimmte Zeit hinausgeschoben sind1. Die pessimistische Beurteilung der religiösen Bukunft des Mikadoreiches weicht jest bei febr vielen katholischen Missionaren einer froben und sicheren Soffnung 2. In Tokio fand auf Unregung des katholischen Studentenzirkels in der Jesuitenhochschule zu Pfingsten ein glanzvoller Katholikentag statt. Rektor der Hochschule ist zurzeit P. Hossmann S. J., während P. Dahlmann S. J. gleichzeitig auch als Prosessor an die kalserliche Universität berusen wurdes. In Korea haben die Benediktiner von St. Ottilien gegen Eintausch ihrer früheren Abtei Seoul das neu errichtete Apostolische Vikariat Wön San oder Nord-Korea und die vorläusige Berwaltung der nördlichen Mandschurei übernommen. Am besten steht es wohl um die deutschen Missionen in China, nur daß sie ungemein in ihrer Wirksamkeit eingeschränkt find durch die drückendste finanzielle Not und den Mangel an Personal. Die Franziskanermission von Nordschantung erhielt nach mehr als einjähriger Verwaisung einen neuen Vikar in Migr. Schmucker; die Stepler Mission in Subschantung erwartet sehnlichst die bereits entsandte Hilfe an Personal und nimmt einen verheißungsvollen Fortschritt. Aus der deutschen Dominikanermission in China meldet P. Jordanus Himioben von Wuping, daß die dortige Missionsschule staatliche Anerkennung und selbst teilweise Unterstützung erhalt4. In Sud-hunan haben kurglich die Tiroler Franziskaner eine neue Mission begonnens. Bom katholtschen Standpunkt aus betrachtet, müßten auch noch andere deutsche Missionsgesellschaften gerade in China ein Arbeitsseld erhalten und zwar nicht bloß an der weniger bevölkerten ungeheuren Peripherie, sondern im eigentlichen volkreichen China, wo, wie es scheint, die Umerikaner mit Leichtigkeit, die Deutschen nur unter den größten Schwierigkeiten die Gelegenheit, einige Millionen (?) zu bekehren, erhalten können. Sollte auch hier engherzige nationale Stellungnahme ichuld fein?

Biele deutsche verbannte oder von der Missionstätigkeit noch zurückgehaltene Missionare haben in der ausländischen Kolonistenmission oder in der inneren Heimat-mission, Seetsorge, Fürsorgeanstalten usw. eine sohnende Wirksamkeit gefunden oder sind in den zahlreichen Missionshäusern mit der Erziehung des Nachwuchses beschäftigt. Einige der von Daressalam vertriebenen Missionsschwestern von Tuging folgten dem Kufe der Oblaten und schufen sich eine neue Tätigkeit in Transvaals, einige Patres von St. Ottissen dagegen suchten den Weg nach Peru, wo sie in die Leitung eines Knabenseminars zu Haanuco eintreten, um dasselbe langsam in ein Klerikalseminar

überzuführen.

#### B) Außerdeutsche Missionen.

Hilfeschreie um mehr Missionare und Klagen über Mangel an Mitteln bei gewaltigen Rüstungen der Protestanten und machtvollem Borwärtsdringen der Mohammedaner füllen die Spalten der meisten ausländischen Missionsberichte aus aller Welt. In Ufrika werden von vielen Seiten Anstrengungen zur Bildung eines schwarzen Klerus gemacht?. Eine Ehrung der gesamten afrikanischen Missionen speziell dersenigen der Weißen Bäter in Uganda war die Seligsprechung der afrikanischen Marthrer, worüber fast alle in- und ausländischen Missionszeitschristen längere Abhandlungen bringens. Zwei fruchtbare Missionsgediete Westafrikas, Französischenkaund Süd-Rigeria, eins der hossungsweichsten Arbeitssselder Ufrikas überhaupt, sind zu Bikariaten erhoben worden, beide unter Leitung der Bäter vom Heiligen Geist. Im portugiesischen Kongo und Angola genießen die Ordensmissionen laut Dekret vom 2. Jan. 1920 art. 6322 zwar dieselben materiellen Borteile wie die Laienmissionen: Besoldung des

<sup>1</sup> M. Catt. 1920, 165. Über die Franziskanermission auf Sachalin s. Germania vom 21. Juli 1920.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So die deutsche und nichtdeutsche Missionsliteratur. MC 1920, 437 s.

<sup>3</sup> Dgl. RM 1921, 31 ff.; M. Catt. 1920, 287.

G. über R.-Schantung CM 1920, 472; über die Dominikaner RM 1921, 20.
 Jahresbericht XIV O. F. M. 1920, 22; Antoniusbote 1920, 189 f.; RM 1921, 41.

<sup>6</sup> RM 1920/21, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> MC 1920, 362; 436; Afrikabote 1920, 82 ff.; Echo C. Sp. S. 1920, 111 ff. ujw. In Togo wird von den Lyonern der erste Theologe ausgebildet.

Die beste Abhandlung s. im Afrikabote 1920/21, Ott./Nov.
 Bgl. Acta ap. S. 1920, 429 ss.; Ann. de la pr. 1920, 234 ss.

Personals, freie Reisen, Penfion für ausgediente Missionare usw., muffen dafür aber schwere Begenleistungen machen. 1. Der Missionsobere soll von den Untergebenen gewählt werden und seine Bestätigung von der Regierung abhangen. 2. Das Eigen= tum gehört der Regierung. 3. Werden eingehende Rechenschaftsberichte gefordert, für die allein eine Person angestellt werden mußte. Es ist fraglich, ob man darauf eingehen kann<sup>1</sup>. Die protestantische Gefahr scheint zurzeit besonders im belgischen Kongo groß zu sein. Der Apostolische Präfekt Leon Derickr spricht von dem Herannahen von 400 Predigern für den Kongo auf einmal<sup>2</sup>. In Shire, wo die Jesuitenmission bereits 7 haupt-, 7 Neben- und 3 Schwesternstationen gahlt mit 252 Schulen und 12290 Schulkindern, versuchten es die Protestanten, durch die Regierung auf eine icharfere Beobachtung der erklusiven Wirkungskreise dringen zu laffen3. Ginen ichweren Stand gegenüber der protestantischen Mission hat die katholische Mission in gang Südafrika, obwohl sich dort herrliche Erfolge zeigen, 3. B. in Basutoland, wo 1 Bischof und 24 Oblatenmissionare 19000 Betaufte erzielten, mahrend ihnen gange 23 prote-

stantische Gesellschaften gegenüberstehen4. Die hinesische Mission steht im Zeichen der Gebietsteilungen. Aus Canton find nachgerade 8, mit Makao 9 Missionsgebiete geformt worden: 1. Bikariat Hongkong der Mailander mit 22741 Betauften. 2. Bikariat Swatow der Parifer mit 34402 Betauften. 3. Bikariat Canton der Parifer. 4. Bikariat Shiuchow der Salefianer. 5. Mission Shiashin der portugiesischen Jesuiten mit 17539 Christen. 6. Mission Seoung kong der Maryknoller mit 1300. 7. Bikariat Pakhoi der Pariser mit 9613. 8. Mission Hainai der Pariser mit 524 und 9. die Diözese Makao mit 10 298 Christen 5. Auch Kiangsi löst sich langsam auf, indem aus Teilen der beiden Bikariate Rordund Sud-Riangsi das neue Bikariat Rihanfu gebildet wird. Bikariat Kiangsi-Oft bleibts. Für das neue Bikariat der andern mittelchinesischen Lazaristenmission Tichekiangs Kan chow ki sollen nordamerikanische Ordensmitglieder herangezogen werden?. Die Irische Missionsgesellschaft für China (Mainooth-Mission) hat ihre ersten 16 Priester in das für sie neu errichtete Vikariat Han Yang in der Provinz Hupe an der Hauptverkehrsbahn zwischen Peking und Canton erhalten 8. Die Zuwachszisser der chine-sischen Katholiken ist 1919 ganz erheblich gegen früher zurückgeblieben und beträgt nur gegen 30000. Der Hauptausfall kommt auf Kosten der ersten Region besonders des Bikariats Peking, wo sonft selbst 50 000 Jahrestaufen gebucht wurden und jetzt 6662 Christen weniger als 1918 verzeichnet werden. Abwanderung, Sterblichkeit, weniger Taufen sind die bekannten Ursachen. Calendrier annuaire verzeichnet für China 1954693 Katholiken9. Während in Mitteldina besonders das Bikariat der italienischen Frangiskaner hunan fehr viel unter den Burgerkriegen der Nordiften und Südiften gelitten und 10 Residenzen der Plünderung preisgeben mußte 10, berricht im nördlichen China eine grauenhafte Hungersnot, unter der auch die Missionstättgekeit namentlich durch zahlreiche Abwanderung der Christen leidet<sup>11</sup>. Japan hat gegenwärtig 80000 katholische Getaufte unter 50000000 Einwohnern und zählt 310 Priester in 4 Diogesen und 4 Prafekturen. Es ift die Rede von einer vollständigen Auflösung der 1891 zu früh geschaffenen Hierarchie; und bereits hat Marnknoll Auftrag erhalten, sich auf eine japanische Mission vorzubereiten. Die Stimmung der Missionare ist besser als por dem Kriege12. Sibirien, das 121/2 Millionen km2 groß ift und 8220000 Einwohner gahlt, hat nur eine kleine katholische Christenheit von rund 40 Pfarreien, polnische oder litauische, welche den vier Dekanaten Wladiwostock (7 Kirchen mit 20 000 Katholiken), Irkutsk (7 Kirchen mit 30000 Katholiken), Tomsk (10 Kirchen mit

<sup>1</sup> De Bode v. d. Hl. Geest 1920, 288.

<sup>2</sup> Annals of the Prop. 1920, 151 ss.; De Bode v. d. Hl. G. 1920, 31.

<sup>3</sup> Le M. della Co. di G. 1920, 226 s.

<sup>4</sup> Maria 3m. 1916, 210 f.; Die Weltmission 1920/21, 16; MC 1920, 437.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. M. Catt. 1920, 222; Annales de la Prop. 1920, 232.

<sup>7</sup> Cath. M. 1920, 263. 6 MC 1I20, 472.

<sup>8</sup> The Far East 1920, 1 ff. 92 ff. 105.

M. Catt. 1920, 22. 238 s.; Cal. ann. de Zikawei 1920, 164 ss.; RM 1919, 130.

<sup>10</sup> M. Catt. 1920, 249 s.

<sup>11</sup> MC 1920, 433 s. 457 s. Auf Bitten Migr. Fabregues von Peting gestattete der Hl. Bater eine Substription f. d. hungernden und spendete selbst 50 000 Lire.

<sup>12</sup> MC 1920, 437 s.; The Field afar 1920, 100.

35000 Katholiken), Omsk (9 Kirchen mit 40000 Katholiken) zugeteilt find und abgesehen von der letten Bruppe am Uralubergang an der transsibirischen Bahn liegen. Früher stand die kirchliche Organisation unter bem in Petersburg residierenden Ergbifchof von Mohilew und unter ftarker überwachung des heiligen Synod. Seit der nigot don Richtem und unter satter tweetwachung des heitigen Syndo. Seit der Revolution genießt die Kirche größere Freiheit. Ein vom Heiligen Bater zweimal gutgeheißenes und von vielen Bischöfen Indiens und Englands warm empfohlenes und in der Tat äußerst segensreiches Unternehmen ist die ärztliche Mission, speziell die Catholie Medical Association for India, welche die seit 10 Jahren als Konvertitin und schon vorher in der ärztlichen Mission sich betätigende Dr. Margaret Lamont zunächst für Indien betreibt. Die genannte Bereinigung soll aus Laien bestehen, von einen Zentrals und Provinzialrat geleitet werden und aus: 1. Arzten und Arztinnen, 2. aus Schwestern, 3. aus Pflegerinnen, 4. aus Apothekern bestehen, die sämtlich von den Diözesanverwaltungen zu honorieren sind und auch nebenher Privatprazis ausüben dürfen. Etwa in Hongkong soll eine Schule für ärztliche Mission errichtet werden, wo eingeborene weibliche Aspiranten mit Empfehlung ihrer Bischofe unter europäischer und amerikanischer Anleitung Medizin studieren können?. Bezüglich der in done sisch en Mission der hollandischen Kapuziner in Borneo und Sumatra, welche in der letzten Rundschau als die am wenigsten entwickelten des Archipels hingestellt wurden, ist zu bemerken, daß erstere nicht 1894, sondern 4101 und Sumatra nicht 1284, sondern 4619 Getaufte zählt. Die früher erwähnten Schwierigkeiten treffen zwar zu; um so größer ist der herrliche Erfolg einzuschätzen und die aufreibende apostolische Tätigkeit, die auf eine noch größere Ernte in Zukunft schließen läßt<sup>3</sup>.

# Kleinere Beiträge.

## Ethnologisch-linguistischer Kurfus im Stepler Missionshaus St. Gabriel in Mödling (bei Wien).

Bon P. Michael Heinlein O. S. B. in St. Ottilien.

🎵 ach Übersteigung von allerlei Fährnissen waren wir 24 Teilnehmer zum ethnologisch= linguistischen Kurs in St. Gabriel eingetroffen. Wir waren fast lauter verbannte Missionare, die in nahezu allen Weltteilen gewirkt hatten und die nun der gleiche 3weck vom 17. Mai bis 26. Juni zusammengeführt hatte.

Das Programm umfaßte zwei Hauptteile: a) Ethnologie, b) Linguistik; dazu

kamen e) einige willkommene Erganzungen aus Hilfsgebieten.

ad a) Den eigentlichen Kernpunkt des Kursus bildeten die ethnologischen Bor=

lesungen der Herren Dr. P. Schmidt S. V. D. und Dr. P. Koppers S. V. D.

P. Schmidt führte uns in die moderne Ethnologie ein mit ihrem Ursprung, ihrer Beschichte, Natur und ihrem Ziel. Wir wurden bekannt und vertraut gemacht mit der hoffnungsfreudigen, jungen kulturhiftorischen Methode, die besonders von Brabner, Unkermann und P. Schmidt vertreten wird. Die Erklärung der einzelnen Kulturkreise beanspruchte viele Stunden. Außerst lehrreiche Besuche im ethnologischen Museum in Wien unter Führung unserer beiden verehrten Lehrer P. Schmidt und P. Koppers gingen den theoretischen Darlegungen als praktische Erklärungen zur Seite.

In den genufreichen Borlesungen über Soziologie wies P. Schmidt, wie schon in seinem bekannten "Pogmäenbuch", auch jett wieder nach, wie Ethik und Religion

<sup>2</sup> Igl. Nouv. Rel. 1920, 508; De Tijd nom 5. August 1920.

<sup>1</sup> Sübners Geogr.-statist. Tabellen; M. Catt. 1920, 287 s.

<sup>3</sup> S. Analecta Ord. Min. Cap. 1920, 136. Der Irrtum stammte von einer fehlerhaften Statistik auf einem mir zugestellten Probedruckbogen. Über Ozeanien, die amerifanischen Neger- und Indianermissionen sollen die nächsten Nummern zusammenfassend berichten.

in den Kindheitstagen der Menschheit viel höher stand und erst allmählich von seiner Höhe herabglitt im Gegensatz zur evolutionistischen Theorie der Bäter der Sozialbemokratie. Die geistige und materielle Kultur zeigt eine Entwicklungsneigung vom Einsachen zum Zusammengesetzten. — Aus Mangel an Zeit konnte leider über Mythologie und Religion nur ein allgemeiner überblick gegeben werden.

P. Koppers trug ethnologische Wirtschaftssorschung vor. Temperamentvoll bekämpfte er die evolutionistischen Systeme. In engster Berbindung mit der kulturhistorischen Methode entrollte er uns die wirtschaftlichen Formen, Produktion und

Ergologie der einzelnen Rulturkreise.

ad b) Als Altmeister auf linguistischem Gebiete behandelte P. Schmidt die Sprachelaute und ihre Darstellung nach seinem allgemeinen linguistischen Alphabet. Einzelne praktische übungen zeigten dessen universelle Brauchbarkeit. Besonders wurde auf die Notwendigkeit einer Einigung auf ein Alphabet für China hingewiesen, um so mehr, da die amerikanischen Protestanten dort bereits sich geeinigt haben.

Dr. Albert Drezel (Laterus-Borarlberg) brachte überraschende Forschungsergebnisse auf dem Gebiet vergleichender afrikanischer Linguistik. Die gewonnenen Resultate wersen auch ein neues Schlaglicht auf die Wanderstraßen der einzelnen Völker und Völkergruppen nach Afrika. Mit Spannung sehen darum besonders die Afrikamissionare

der versprochenen Veröffentlichung im "Unthropos" entgegen.

Dr. P. Nekes P. S. M. ließ uns einen Blick tun in die Tonsprachen, insbesondere die westafrikanischen. Er gab Anleitung, wie die einzelnen Töne transkribiert werden können.

Da zu wenig Teilnehmer aus Ostasien zugegen waren, bewegten sich die Vorsträge des Sinologen Dr. P. Biallas S. V. D. mehr in allgemeinen Gesichtspunkten über die Sprache, Literatur und Religion Chinas.

Die geistige Verarbeitung des in Ethnographie und Linguistik Gebotenen wurde

besonders gefördert durch gahlreiche Referate von seiten der Kursteilnehmer.

ad e) P. Kreichgauer, Mitarbeiter an "Himmel und Erde", wußte interessante Einzelheiten über die Astronomie der Naturvölker zu geben; ebenso fesselte er mit Proben aus der Technik der Völker.

P. Streit, bekannt durch seine Missionsatlanten, gab in einigen Stunden ruftiger

Arbeit Anweisungen zu Routenaufnahmen und Kartenskiggen.

Wir hatten unsere Erwartungen hochgespannt; denn der Name "AnthroposSchmidt" hatte einen guten Klang weit über die Grenzen der alten Donaumonarchie hinaus. Und in der Tat eine neue Welt ging uns auf. Als praktische Missionare waren wir ja auch besähigt, mit sicherem Auge aus der Fülle des Gebotenen das Nützliche und Notwendige zu erkennen für unsere einzelnen Arbeitsgebiete und uns zu eigen zu machen. Vielfach hörte man den Seufzer: Ja, das hätten wir alles schon wissen zu machen. Vielfach hörte man den Seufzer: Ja, das hätten wir alles schon wissen sowertvolle Material für Ethnographie und Linguistik hätte geborgen werden können! Da wir nun um so schäfter erkannt, was uns gesehlt und wie wir es angehen müssen, um auch der Wissenschaft nützlich zu dienen, warten wir nur auf das Wiederaufgehen der Türen zu unserem Missionsparadies, um unser Gelerntes in die Tat umzusehen. Wir warten wie der Pfeil auf der Sehne nur des Muskelzuges des Schützen.

Als wir unter Dank Abschied nahmen von unseren edlen Lehrern im Missions=

haus, war nur ein Bedauern: Schade, daß die Zeit so kurg war!

## Das Schriftspftem für den Missionar.

Bon P. Joh. Emonts S. C. J. in Krefeld.

Seit einigen Jahrzehnten hat in allen Ländern eine große Bewegung eingesetzt zur Ausarbeitung und Verbreitung einer künstlichen Einheits-Hilfssprache für alle Völker. Es soll hier nicht die schwierige Frage behandelt werden, wie weit eine solche verbesserte Sprache Aussicht auf Erfolg und Bedeutung für den Missinonar hat, sondern die noch viel wichtigere, was für eine Einheitsschrift uns für alle Sprachen not tut.

Bei den heidnischen Bölkern mit alter Kultur kommt für den Missionar größtenteils eine Schrift in Betracht, die, wie die weitverbreitete arabische und malayische, vom erwachsenen Europäer sehr schwer zu erlernen ist, oder die, wie die chinesische von ihm überhaupt kaum mehr vollkommen erlernt werden kann. Bei diesen Bölkern bietet deshalb die Schrift sast ein noch größeres Hindernis für den Missionar als die Sprache, zumal hier das gewöhnliche Bolk überhaupt nicht die Schrift beherrscht, und diese mit ihrem Reichtum an Literatur für die des Lesens Kundigen eine zu seste Stütze in der alten Landesresigion bildet. Dies sehen wir sogar auch in den össlichen Ländern Europas und in Kleinasien, wo Schrift und Religion innig zusammenhängen und verschmolzen sind, daher noch viel mehr einander bedingen als Sprache und Resligion, wie z. B. die arabische Schrift und der Islam und die cyrillische Schrift und die russische schrift und der uns sirche sich gegenseitig am stärksten stützen.

In den Kolonialländern, die noch nicht im Besitz einer Bolksschrift waren oder jetzt ganz von den Europäern durchsetzt sind, braucht man durchweg die lateinische Schrift, deren Zeichen zwar dem Missionar gut geläusig sind, aber in ihrer phonetischen Bedeutung für die verschiedenen Sprachen so staat abweichen, daß wohl kaum ein Buchstade des lateinischen Alphabets in allen mit der Lateinschrift geschriebenen Sprachen gleich gesprochen wird. Die lateinische Schrift bot eben mit ihren 23 starren Buchstaden, von denen übrigens dere (K, Q, C) einen gleichen, und zwei (Z, X) übersstüsserweise einen zusammengesetzten Laut bezeichneten, zu wenig Zeichen für die modernen Sprachlaute. Deshalb hat sich eben jedes Bolk sein eigenes "lateinisches" Alphabet gemacht und angepaßt, wobei leider gerade die englische Sprache, die verbreitesste und für die Kolonialländer wichtigste, am meisten von der allgemein üblichen Lautbezeichnung abgerückt ist und sich der chinessischen-Schrift stark genähert hat.

Wenn man sich nun mit dieser "Orthographie" schlieglich noch behelfen kann, indem man einfach die Sprache und die Schreibweise als zwei gang getrennte, voneinander verschiedene Dinge lernt, wobei die Schreibweise glücklicherweise dem Kenner des Lateinischen noch zehnmal leichter fällt als dem einfachen englischen oder französischen Schulkinde (sogar im Deutschen erlernt das Kind in mehr als tausend Wörtern nur durch Auswendiglernen, nicht durch richtiges Aussprechen, die richtige Orthographie!), so ist damit leider noch kein Mittel gegeben, um abweichende Dialekte und die für den Missionar in Betracht kommenden Sprachen der Naturvölker leicht und schnell und allgemein leserlich gu ichreiben. Die Belehrten können gwar für ihre Zwecke gewisse Bereinbarungen machen und haben es im Snstem der Association phonétique und in der vom "Anthropos" ausgegangenen Aussprachebezeichnung getan. Aber eine allgemeine Ginführung biefer Spfteme mit ihren vielen diakritischen Zeichen als Schrift für alle Bolker ift ausgeschlossen, da die Bolker mit lateinischer Schrift die Buchstaben niemals anders aussprechen baw. ihre Laute mit anderen Buchstaben schreiben werden als bisher, ja sich noch nicht einmal zum ganglichen Abschaffen der großen Buchstaben bequemen konnten, wenngleich sie fie fehr wenig gebrauchen. Die Abichaffung des Unterschiedes zwischen Schreib- und Druckschrift ift beim lateinischen Buchstaben faktisch kaum mehr möglich, und erst recht unmöglich ift eine Bereinfachung der Buchstabenzeichen in sich, ohne das gange veraltete System gur Auflösung gu bringen.

Es fehlte deshalb dem Missionar das so notwendige Mittel, um die Jugend schnell und mit wenig Kräften und Kosten so weit im Lesen und Schreiben unterrichten zu können, daß sie sich selbständig weiterbilden konnte, wie er auch noch schwerzlicher die Möglichkeit vermißte, auch den Erwachsenen als Analphabeten in ein paar Unterrichtsstunden noch eine Schrift beibringen zu können, die sie befähigte, die Haupstehren des Christentums und die täglichen Gebete in der Schrift festzuhalten oder sich sogar zum Weiterverbreiter derselben auszubilden, während man disher in manchen Missionen an die Besehrung und Bekehrung der Erwachsenen und erst recht an ihre Mitwirkung bei der Weiterverbreitung überhaupt nicht denken konnte, wohingegen umgekehrt der rasch ganz Afrika durchseuchende Islam gerade in den Erwachsenen seine Schüler und gleichzeitig auch Propagandisten hat.

Es wird deshalb alle Missionare und Missionsfreunde im höchsten Brade ersfreuen, daß durch den in der Mission ergrauten genialen Priester der Steyler Gesellschaft P. Martin Drexl soeben ein Schriftspstem veröffentlicht worden ist, das berufen scheint, all diesen Mängeln vollständig abzuhelsen.

Das Werkchen präsentiert sich, um zunächst in allen europäischen Kreisen Eingang zu sinden, unter dem Namen "Idealschrift" als "die einfachste und genaueste Korrespondenz-Stenographie und als die leichteste und kürzeste Debatten- und Redeschrift für alle Sprachen" (für deren bedeutendste auch ein vollständiger Schlüssel enthalten ist, während zur Korrespondenz mit den der Schrift noch unkundigen Personen 24 deutsche Schlüssel auf gummiertem Papier beiliegen). Preis Mk. 1,80. Missions- anstalten erhalten hohen Rabatt.

Wie es, nachdem sich schon in den ersten christlichen Zeiten und besonders im letzten Jahrhundert so viele tüchtige Köpfe mit dem Stenographieproblem beschäftigt hatten, möglich war, jetzt eine Redeschrift zu ersinden, die salt 50 % kürzer ist als die der alten Meister und leicht in einer Stunde erlernt werden kann, während man sonst gewöhnlich ein die zwei Jahre dazu drauchte und nur in sehr seltenen Fällen das Ziel ganz erreichte, soll hier nicht erklärt werden, da uns die Idealschrift als Redeschrift nur indirest interessiert, nämlich insofern dadurch in den Missionsschulen ein Unterricht in der Stenographie vollständig überslüssig wird, und die Missionsschüler mit dieser Schnellschrift sich dennoch den Unterricht mehr erleichtern als wie mit irgend einer anderen, und insofern sich dadurch in den gebildeten Kreisen Europas und besonders auch bei den künstigem Kolonialbeamten eine Stenographie einbürgert, die in den Missionen als allgemeine Unterrichts- und Verkehrsschrift sich aufdrängt.

Das Interessanteste und für den Missionar Wichtigste ist nämlich, daß der Ersinder in sechsjähriger Arbeit uns etwas gegeben hat, woran sonst bisher überhaupt noch niemand gedacht hatte, ein System von neuen, einfachsten, deutlichsten, schreibbarsten und für die Laute aller Sprachen passenen, einheitlich für Druck und Schrift

gleichen Schriftzeichen ober Buchftaben.

Dadurch wurde für alle Sprachen eine Lautschrift geschaffen, bei der absolut keine Schreibregeln mehr notwendig sind, und deren lautlich durchaus harmonisches Alphabet ein in der gewöhnlichen Schrift schon Bewanderter in wenigen Minuten erslernt, während es dem Analphabeten in zwei bis drei Unterrichtsstunden beigebracht werden kann.

Dabei ist auch noch zu beachten, daß infolge der Leichtigkeit und Natürlichkeit der neuen Schrift das Lesen in einem Gebetbuch, das man mit ein paar Dutzend verschiedener Typen oder einfach mit dem Hektographen leicht herstellen kann, selbst für ein Kind nicht mehr ein Kätsellösen oder gar ein verständnisloses Buchstadenableiern ist, sondern ein klares, schnelles Erkennen des Wortes und Gedankens, das ein direktes Sprechen mit Gott ermöglicht.

Die leichte Erlernbarkeit der Schrift bringt es mit sich, daß tugendhafte Personen, die disher das Lesen und Schreiben nicht mehr erlernen konnten, vermittelst des geschriebenen Wortes sich selbst noch besser unterrichten und auch anderen zum Lehrer in den Heilswahrheiten und zum Eiserer im Gebete werden können. Der Missionar erspart sich dadurch ungemein viel Zeit, Anstrengung und Geld und ermöglicht sich eine viel größere Wirksamkeit. Dies gilt sowohl für den Unterricht der Erwachsenen, bei dem disher das Hinderniss am größten war, und erst recht sür den Unterricht der Jugend, der den Missionar disher durchweg das meiste Geld und den größten Teil der Zeit kostete, und der dabei, wenn nicht die Schüler überhaupt an der Schrift versagten, immerhin nur indirekt wirksam war für die Bekehrung bzw. religiösse Festigung der Schüler. Ja gerade da, wo der Missionar den Unterricht der Jugend nicht auf das zum Verständnis der religiösen Schriften nötige Lesen beschränken kann, sondern aus irgend einem Grunde sie auch noch in einer europäischen Sprache und den allgemeinen Bildungsfächern ausbilden muß, hat er an der Idealschrift eine unschift der Schriften Schriften Sprache und den Schriften Stüge. Sie ermöglicht es ja dem Eingeborenen, zunächst die in unserer Schriften

so schwer schreibbaren Sprachen, besonders das außer Europa am meisten verbreitete Englisch und Französisch korrekt und schnell wiederzugeben. Es geschieht dies zwar in einer eigenen Schrift, die aber der Regierungsbeamte als die neueste europäische Errungenschaft schon kennt, und von der man auch leicht, wenigstens zum Lesen, in die andere Schrift umsernen kann, während das Schreiben in seiner jetzigen Schrift der Engländer und Franzose selbst nie sicher beherrscht. Da deshalb und aus anderen Bründen auch wohl bald Bücher in der neuen Schrift erscheinen werden, ist es zu wünschen, daß der Missionar früh genug zu dem neuen Kulturmittel greift, das ihm ein glücklicher Nachahmer des heiligen Cyrillus bietet, damit er seine und seiner Mitarbeiter Wirksamkeit vervielsachen kann, und um so eher voll und ganz der Beselt des göttlichen Heilandes erfüllt, und allen Völkern das Heil verkündet werde.

## Der Verrat an den chriftlichen Missionen.

Eine englische Stimme zur deutschen Missionsfrage aus Südafrika1.

In unserem letzten Heft veröffentlichten wir die Angaben einer zuverlässigen indischen Zeitung, welche den großen Schaden dartun, den der von den Kriegsherren in Paris veröffentlichte "Fetzen Papier" der Sache der christlichen Missionen zugefügt hat. Seitdem haben wir aus einer vertrauenswerten Quelle Nachrichten erhalten, die da zeigen, daß der von diesen Männern angerichtete Schaden viel näher unserem eigenen Land ernstliche Folgen nach sich zieht.

Bon den 23 katholischen Missionen, welche unter dem Apostolischen Bikar von Darzes-Salam standen, sind augenblicklich nur 10 in Gang. Die anderen stehen leer, weil die Militärbehörden sie ihres bisherigen Klerus beraubten. Der Apostolische Bikar von Kilimandjaro, Bischof Munsch, und Bischof Bogt in Bagamono sind beide, praktisch genommen, Gefangene, obwohl sie beide Elsässer sind. Man versteht ohne weiteres, was dies für die ihnen anvertrauten Missionen bedeutet, selbst wenn noch alle einzelnen Missionare an ihren Posten wären.

Diese unerhörten Angriffe auf die Rechte der christlichen Missionen sind gesetzmäßig, wenn sie hundertmal ungerecht sind; denn der Bertrag von Versailles hat sie zum Gesetz erhoben wie so viele andere scheußliche Ungerechtigkeiten. Als General Smuts diesen Vertrag unterzeichnete, sagte er uns, und das war sehr klug von ihm, daß er nicht erwarte, daß wir zu diesen Untaten Ja und Amen sagen sollten. Er wünschte nur, daß Südafrika so hössich sein sollte, seine Unterschrift zu bestätigen.

Wir mussen dem General Smuts soviel Gerechtigkeit widerfahren lassen, anzuserkennen, daß er aus seiner Mißbilligung des Artikels 438 des Bersailler Bertrags nie ein Hehl machte, sowie daß er in dem "Mandat"-Gebiet von Südwestafrika alles getan hat, was sich mit administrativen Mitteln erreichen läßt, um die unsittlichen Punkte des Bertrages zu mildern.

Im April I. J. empfing er eine Abordnung der Kapsynode der "holländischen reformierten Kirche", die ihn ersuchte, seinen Einfluß dahin gestend zu machen, die Ausweisung deutscher Missionare aus englischem Gebiet zu verhindern. Die Abordnung brachte die Ansicht der Synode zum Ausdruck, daß christliche Missionen nicht als eine schechthinnig politische, sondern als eine übernationale Angelegenheit betrachtet werden müssen, die daher auch ein Anrecht auf besondere Behandlung haben.

General Smuts gab zur Antwort, der Artikel 438 des Vertrages, welcher die Ausschließung deutscher Missionare aus alliierten Ländern verfügt, sei einer der "miscellanea" der Friedenskonferenz, die gerade noch vor Torschluß eilig unter Dach gebracht wurden. Er war derselben Ansicht wie die Abordnung, daß diese Einschräns

<sup>1</sup> Rev. Dr. Sibnen Welch in The Catholic Magazine for South Africa, Sept. 1920 (übersetzt und vermittelt von Missionar P. Wanger aus Mariannhill).

kungen weder wünschenswert noch notwendig seien; aber er sei verpflichtet, sich an die Entscheidungen der Konserenz zu halten. Solange er selbst in Ostafrika den Oberbefehl führte, habe er sich der Deportation deutscher Missionare widersetzt, aber seine Nachfolger hätten wesentlich andere Wege eingeschlagen. Sobald General Botha davon hörte, daß Missionare aus Westafrika deportiert wurden, habe er sich gegen diese Politik erklärt. Über einige seine schon ausgewiesen gewesen.

Auf eine direkte Anfrage von einem Mitglied der Abordnung hin gab aber General Smuts das Bersprechen, er wolle sein Bestes tun, um die Abschaffung diese Artikels herbeizuführen. Was bedeutet dieses Bersprechen? Bedeutet es nur so viel, daß er sich erst einmal rühren wird, wenn alle die Missionen schon zerstört sind?

Wo unsere Regierung selbst die volle Gewalt in der Hand hat wie im Südwest-Protektorat, ist ein großer Fortschritt in humaner Behandlung zu verzeichnen. Aber die Unterschrift des General Smuts hat Südafrika zum Mitschuldigen an den groben Ungerechtigkeiten gemacht, wie sie in anderen Teilen Afrikas, in Indien und überall dort vor sich gehen, wo der von den Alliierten geschriebene Gesetzesbuchstabe gilt, sei es

in seiner gangen Ausdehnung oder gum Teil.

Da vielleicht vielen unserer Leser dieser Artikel 438 nie unter die Augen gekommen ist, drucken wir ihn hier aus dem offiziellen Tert des Bertrages ab. Er lautet: "Die alliierten und affogiierten Mächte sind übereingekommen, daß, wo driftliche religiose Missionen von deutschen Genossenschaften oder Personen in Gebieten, die ihnen zu eigen gehören, oder bie der Regierung bem vorliegenden Bertrag gemäß als Buthander übertragen werden, das Eigentum, das die Missionen oder Missions= genoffenschaften beseffen, einschließlich des Eigentums von Sandelsvereinigungen, deren Reingewinn dem Unterhalt von Missionen dient, auch in Zukunft Missionszwecken dienen foll. Um die gehörige Ausführung dieser Berpflichtung sicher gu stellen, werden die alliierten und assoziierten Regierungen solches Eigentum Ausschüssen von Kuratoren überweisen, die von den betreffenden Regierungen ernannt oder wenigstens bestätigt werden, und aus Personen bestehen, welche der gleichen Religion angehören wie die Missionen, um deren Eigentum es sich handelt. Während einerseits die alliierten und affoziierten Regierungen fortfahren werden, über die einzelnen Personen, welche die Missionstätigkeit ausüben, volle Kontrolle zu führen, werden sie anderseits für die Sicherstellung der Interessen solcher Missionen Sorge tragen."

Wir riskieren es zu behaupten, daß, hätte Deutschland den Krieg gewonnen, die deutschen Katholiken, die sich in so rühmlicher Weise einem Bismarck in der Stunde seines Triumphes widersetzen, ihre Regierung nie hätten eine solche Klausel zum Gesetz erheben lassen, die den Status der christlichen Missionen so herabwürdigt und

gegen alles driftliche Fühlen ift.

Das ganze Gerede über "Sicherstellung der Interessen der Missionen" in dem fraglichen Artikel ist nichts als reine Heuchelei. Und zwar beweisen das die tatsächelichen Berfügungen, die den Missionen ihren katholischen Charakter rauben und sie bedingungssos solch eifrigen Missionsfreunden ausliesern als da sind die republikanische Regierung Frankreichs, die Freunde eines Generals Oper in Indien, der Kaiser von Japan, der König von Siam, die portugiesischen Politiker und der arabische König von Hedjaz. Man kann sich ja ein lebhaftes Bild machen von der skrupulösen Sorge für die Wohlfahrt der christlichen Missionen, welche ihrer Verwaltung von seiten solcher "gentlemen" ihr Siegel aufdrücken wird, wenn sie einmal das Eigentum der früheren deutschen Missionen in die Hand bekommen!

Wir wissen ja, was in Frankreich geschah, als das Eigentum der religiösen Orden, ihre Schulen und Häuser unter dem Gesetz konfisziert wurden, das die Trennung von Staat und Kirche sestlegte. Die Liquidationsbeamten erlauben sich bekanntlich solch groben Betrug, daß wahrhaftig wenig genug in die Schatzkisten des Staates
sloß. Es wurde damals öffentlich konstatiert, daß die Regierung solchem Treiben gegenüber ein Auge zudrückte, um ihre politischen Freunde zu entlohnen. Wenn es nun
so mit dem Eigentum von Franzosen in Frankreich ging, so können wir uns seicht vor-

stellen, wie es mit dem Eigentum von Feinden gehen wird, die niemand haben, der in irgendeiner Form ihre Vertretung übernähme. Es heißt nicht vorschnell urteilen, wenn man behauptet, daß das deutsche Missionseigentum in französischen Gebieten heine sehr große Zahl von Kuratoren benötigen wird, wenn es einmal durch die

Sände der Regierungsbeamten gegangen ift.

Ferner errichtet dieser Artikel gerade die Staatskontrolle über die Betätigung der Kirche, gegen die die deutschen und amerikanischen Katholiken einen so harten und erfolgreichen Kampf geführt haben. Die französischen Katholiken unterlagen in einem solchen Kampf mit ihrer Regierung im Jahre 1905, aber der Weisung des Papstes gemäß überließen sie lieber ihr Eigentum dem Staat, als daß sie Bedingungen annahmen, die sich nicht wesentlich von denen des in Frage stehenden Artikels unterscheiden.

"Die alliierten und assoziierten Regierungen . . . werden die Interessen solcher

Missionen sicherstellen." Was für eine Ironie! Und was für eine Heuchelei!

Kann man zu der portugiesischen Regierung das Bertrauen haben, daß es Interessen schützt, die es in Portugal mit Füßen getreten? Wie werden französische Beamte, die in Frankreich Atheisten sind, zu Förderern des Evangeliums in Togo werden? Kann sich jemand vorstellen, wie der König von Siam eine Gesandtschaft auf die Beine bringt, die Europa absuchen soll, um Ersatz zu finden für die deutschen oder österreichischen Missionare, die vielleicht dort Missionen unterhalten hatten? Und welchen Fortschritt hat jetzt nach zwei Jahren Frieden die englische Regierung in Ostasrika auszuweisen im Aufsinden von Missionaren, deren Ausgabe es wäre, die bewundernswerte Arbeit fortzusühren, welche deutsche Missionare in diesem Teil des Weinbergs des Herrn verrichteten?

Kein Chrift, der diesen Namen verdient, kann es schweigend hinnehmen, wenn weltliche Regierungen in einem amtlichen Schriftstück, welches für die ganze Welt Gesetzein soll, sich das Recht anmaßen, "volle Kontrolle über die einzelnen Personen auszuüben, welche die Missionstätigkeit ausüben" und Deutsche und Österreicher so lange von der Ausführung eines göttlichen Auftrages auszuschließen, als es den niedrigeren Zwecken der allierten Politiker in den Kram paßt. Das ist geistige Tyrannei von ungewöhnlicher Art, und bedeutet Berrat an dem Andenken an die vielen prächtigen jungen Männer, die da glaubten, sie stürben für die Erkämpfung größerer Freiheit.

Wir wollen nicht behaupten, daß solche Tyrannei ungewöhnlich sei, wenn wir einen Blick auf die Geschichte aller größeren Mächte in der Bergangenheit werfen; aber diese Art von Tyrannei wurde in der Regel verdeckt und alle Spuren, die sie hätte zurücklassen können, wurden sorgfältig verwischt; "spurlos versenkt", um einen modernen Ausdruck zu gebrauchen. Es liegt etwas Ungewöhnliches darin, daß Regierungen so etwas in seierlichem Konklave sormulieren. Und etwas noch Ungewöhnlicheres darin, dies als Verteidiger des Glaubens und Vorkämpser für die christliche

Zivilisation zu tun!

Eine solche Politik ist aber auch sehr kurzsichtig. Sie raubt den davon betroffenen Bölkern schätzenswerte Borteile, nur um für den Augenblick die blinde und beschämende Leidenschaft der Rachsucht zu befriedigen. Die deutschen und österreichischen Missionare waren zu wirklichen Wohltätern der Länder geworden, denen sie ihr Leben widmeten; oft brachten sie auch Geld und Güter ins Land, die ihnen von frommen Freunden in Deutschland und Österreich geschenkt wurden. Bon seltenen Ausnahmen abgesehen haben sie sich in das politische Getriebe ihrer zweiten Heimat nicht eingemischt. Und solch seltene Ausnahmen könnten ganz leicht unter dem gewöhnlichen Landesgeset abgehandelt werden.

Wenn ihre tüchtige Arbeit eine ganz bedeutende Reklame für ihre bezüglichen Heimatländer darstellte, so ist das eine Art von Reklame, die wir in unserem eigenen Interesse nur begrüßen können. Konkurrenz in solcher Reklame wäre die größte Wohltat, die sich ein Land wünschen könnte. Aber der Artikel 438 des Pariser Ukas tut der ganzen Welt kund, daß es von nun an keinem Deutschen oder Österreicher

gestattet sein wird, sich des Wohls und Wehe der Eingeborenen anzunehmen, wo die alliierten und assoziierten Politiker so viel Gewalt haben, daß sie es verhindern können.

"Gehet und lehret alle Bölker und taufet sie im Namen des Baters und des Sohnes und des Hl. Geistes!" Diesem Auf folgen alle, die den Missionsgeist haben. Aber heutzutage haben die alliierten und assoziierten Politiker der Welt ihre Absicht verkündet, es jedem Deutschen und Österreicher unmöglich zu machen, diesem Ruf nach Afrika, Indien oder China zu folgen. Können diesenigen unter uns, welche darauf Anspruch machen, Christen zu sein, es zugeben, daß dieses Beto gegen den Hl. Geist zu Recht bestehe?

## Ein Protest des deutschen katholischen Missionsausschusses.

Die diesjährige Tagung des deutschen katholischen Missionsausschusses, die unter dem Borsit des Fürsten Löwenstein am 13. September zu Würzburg abgehalten wurde,

fah fich genötigt, folgende Erklärung zu veröffentlichen:

"Auf dem Katholikentag zu Liverpool am 31. Juli 1920 hat Se. Eminenz Kardinalerzbischof Bourne von Westminster in seiner Eröffnungsrede sich gegenüber den deutschen katholischen Missionen geäußert. Wir bedauern, daß sich in den Worten des hochgestellten Kirchenfürsten kein Ausdruck der Teilnahme für die ungerecht vertriebenen und von ihren Missionen ferngehaltenen deutschen katholischen Missionare findet. Dem= gegenüber verweisen wir dankbar auf die oftmals geäußerte Stellungnahme des Hl. Baters und der kirchlichen Behörden, die ichon wiederholt und feierlich gegen die Bergewaltigung der deutschen Missionen und die Berletzung der kirchlichen Rechte Berwahrung eingelegt haben. Der britische Kirchenfürst erklärt als für die derzeitige englische Missionspolitik ausschließlich maßgebend die Entscheidung der einzelnen britischen Gouverneure, und findet das Verhalten der Londoner Regierung gegen die deutschen Miffionare und Miffionsichwestern vollkommen gerechtfertigt. Unsere Besorgnis, daß eine solche Kundgebung aus dem Munde eines Kirchenfürsten die schlimmsten Folgen für die Zukunft der Missionen nicht nur in den britischen, sondern auch in allen anderen Missionsländern nach sich ziehen kann, wird zweifelsohne von den Katholiken der gangen Welt geteilt werden. Unter der Berbürgung der strengsten Lonalität unserer deutschen Glaubensboten verlangt der am 13. September 1920 zu Würzburg tagende deutsche katholische Missionsausschuß im vollen Einvernehmen mit dem Hl. Stuhle die= jenige Freiheit für die Erfüllung der Missionspflicht, die Christus selbst für seine Boten fordert. Auch unseren deutschen Missionaren gilt der Auftrag Christi: Gehet hin in alle Welt und lehret alle Völker!"

# Besprechungen.

**Arnold Janssen, der Gründer des Steyler Missionswertes.** Ein Lebensbild von Hermann Fischer S. v. d. Mit Buchschmuck und vielen Abbildungen. (VIII u. 493 S.) Geb. Mk. 12.— mit 50 °/0 Teuerungszuschlag. Steyl, Missions-druckerei.

Der Name Arnold Janssen wird unter den Führern in der zu neuem Leben erwachenden Missionsepoche des letzten Jahrhunderts stets mit an erster Stelle genannt werden. Denn mit rastlosem Eiser und unerbittlicher Energie hat er sich für die Wiedererweckung des Missionsgedankens in Deutschland, Holland und Österreich eingesetzt und sich dadurch unschätzbare Verdienste erworden. Mit dankbarer Freude muß deshalb jeder Missionsfreund das Werk des durch sein Büchlein "Jesu letzter Wille" bereits rühmlich bekannten P. Fischer begrüßen, in dem uns der für die Missionsbewegung so hochverdiente Priester in seinem Leben und Wirken anschausich vor Augen geführt wird.

Im ersten Teile (S. 1—92) läßt der Berfasser den Leser hineinblicken in ein Familienleben, dem tiefer Glaube und herzinnige Frömmigkeit eigen ist. Das "Ora et labora" ist da wirklich in erbaulicher Harmonie in die Tat umgesetzt und geleitet den kleinen Arnold an der Hand gottesfürchtiger Eltern durch eine glückliche Jugend. In diesem Kreise muß man den zukünftigen Gründer und Oberen beobachten, will man ein möglichst klares Bild seiner Geistesrichtung und seiner Handlungsweise in

späteren Jahren gewinnen.

Der zweite Teil (S. 93–218) zeigt uns den ehrwürdigen Stifter an der Ausführung seines Werkes, zu dem er sich von Gott berusen fühlt. Stepl, das erste deutsche Missionshaus, entsteht, aber nicht ohne schweren Kampf. Hindernisse, Entstäuschungen und Schwierigkeiten aller Art sind die beständigen Begleiter des unermüdlichen Gründers in den ersten Jahren, die seine Mühen mit herrlichem Erfolge belohnt werden. Ein äußerst lehrreicher Abschnitt! Der Gründung folgt im dritten Teile (S. 219–282) die Ausbreitung der neu entstandenen Gesellschaft des göttlichen Wortes, die in wahrlich auffallender Weise in Riesenschritten von statten geht. Sicherlich hatte die göttliche Vorsehung hier ihre Hand im Spiele, immerhin aber muß dem kühnen Zugreisen und dem tatkräftigen Unternehmungsgeist des Gründers dieser rasche Erfolg in großem Maße zugeschrieben werden.

Der vierte Teil (S. 283–359) führt den Leser auf das Arbeitsfeld seiner geistigen Söhne, in die Missionen. Letztere füllten ja Arnold Janssens ganzes Sinnen und Trachten aus und waren auch seines Lebenswerkes Zweck und Ziel. Mit welcher Tatkraft der ehrwürdige Stifter für die Heidenmissionen eingetreten, das zeigen deutslich und klar die einzelnen Kapitel dieses Abschnittes, die uns das Wirken seiner Gesellschaft in Asien und Afrika, in Amerika und Australten zeigen. Gleichzeitig ein werts

voller Beitrag zur Missionskunde!

Die Gründung der Schwesternkongregation der Dienerinnen des H. Geistes, eine zweite Gründung Arnold Janssens, schildert der fünste Teil (S. 361–378). Auch hier zeigt sich uns wiederum ein harmonisches "Ora et labora!" Während die Klausurschwestern der ewigen Andeiung obliegen, ziehen die Missonsschwestern hinaus in die Heidenländer, um den Missonaren als kostbare Stütze zur Seite zu stehen.

Im sechsten Teile (S. 379–456) sodann läßt der Verfasser nochmals vor unserem

Im sechsten Teile (S. 379–456) sodann läßt der Berfasser nochmals vor unserem Auge ein lebenswarmes Bild seines geistlichen Baters erstehen, indem er mit kräftigen Stricken die Hauptzüge seines Charakters zeichnet. Der siebte Teil (S. 457–478) endlich schiedert den erbaulichen Heimgang des ehrwürdigen Stifters, dessen "Andenken bereits gesegnet ist". Ein Anhang bringt noch eine Reihe von Aussprüchen des Dahingegangenen. F. X. Spiecker S. C. J.

Diedmann, Herm. S. J., Antiochien, ein Mittelpunkt urchristlicher Missionstätigkeit. 17. Heft der: Abhandlungen aus Missionskunde und Missionsgeschichte. Nachen, Xaverius-Verlag 1920. 56 S. kl. 8°. Mk. 4,—.

Eine sehr ansprechende Studie über urchristliche Missionsbetätigung, hauptsächlich natürlich über die apostolische Tätigkeit des Paulus, die uns dank der lukanischen Apostelgeschichte und den eigenen Briesen des Apostels aus der gesamten Missionstätigkeit der Urkirche am besten bekannt ist. In den Mittespunkt seiner Arbeit hat der Verfasser mit gutem Grunde Antiochien am Orontes gestellt. Die beiden ersten Abschitte sind einführender Art; sie machen uns in lebhaft anschulicher Sprache mit der Lage, dem Leben und Treiben der Weltstadt und ihrer Judenschaft bekannt. Dann tritt das Bild der ersten Heidenchristengemeinde vor unser geistiges Auge, auf deren unvergängliche Bedeutung für die Weltmission die solgenden Paragraphen: Die erste Missionsfahrt, der Kamps um die Freiheit vom Gesetze, neue Missionsgentren helle Lichter fallen lassen. Im Schlußabschnitt: Untiochien und die Kirche des Ostens wird der Versuch gemacht, in vorsichtig abwägenden Ausführungen das Dunkel über die Entstehung der Kirche des Ostens etwas auszuhellen. Die letzten sechs Seiten entsbalten zu jedem der acht Paragraphen einige bibliographische Angaben.

Die kleine Studie offenbart ein gründliches Bertrautsein ihres Autors mit den Quellen und der Literatur des Urchristentums. Ein weiterer Borzug derselben ist ihre edle, sormschöne Sprache. Natürlich liegt die Befriedigung höherer wissenschaftlicher

Unsprüche außerhalb ihres Zweckes.

Auf S. 55 ift Corfen irrtumlicherweise unter die Gegner Nordens geraten. Richtig ist nur, daß er dessen Hypothese etwas modifiziert hat. Mit mehr Recht hätte hier neben Harnack Böhlig (Der unbekannte Gott, in: Protestantenblatt 47 [1914] 427) genannt werden können. Zu den Ausführungen auf S. 40 betr. Grenzen des Imperium Romanum vgl. Ev Lk 2, 1. Warum wird S. 24 die Bedeutung der Handaussegung Apg 13, 3 nur negativ bestimmt?

\*Jahrbuch der Sächsischen Missionskonferenz 1920. 33. Jahrgang. 191 S. 12. Leipzig, Wallmann. Pr. 3 Mk.

Wie immer zieht das sächsische Missionsjahrbuch sympathisch in der Form wie im Inhalt an unserem Auge vorüber. Markig und gehaltvoll sind zunächst die beiden pringipiellen Einführungen, die biblifche von Sup. Glangel (Aber auf dein Wort) und die surstische von Dr. Leonhard aus Dresden (Das Recht zur Mission). Freilich würde des letzteren These von der Borzugsstellung der katholischen deutschen Mission nur dann gelten, wenn deren internationale Rechts= und Schutzinftang in der romifchen Kurie auch praktisch allgemeine Anerkennung und Anwendung fände. Bur Erganzung zeigt Lic. Stange aus Leipzig, wie die protestantische Christenheit der neutralen Länder in der Kriegsnot die deutsche Mission sowohl moralisch durch ihre Proteste als auch materiell durch Bufuhr von Mitteln und Personal unterstützt habe (in größerem Umfang als auf hatholischer Seite). Lokalgeschichtliche Beiträge zum heimatlichen Missions= wesen liefern Hendrick (über Dr. Kleinpaul), Niedner (Anfänge des Leipziger Missions-lebens), Schulze (Anteil des Bogtlands) und Bernhardt (Anfänge des Mecklenburger Missionslebens). "Heidenelend und Christenhilfe im Dschaggalande" schliert Johanna Krehschmar aus Leipzig. Mit der Judenmission beschäftigen sich Schneider (Arbeitsweise der Karmelmission in Palästina) und Hensel (Die Judenfrage ein Missionsproblem, kein Raffenproblem), wozu wir allerdings bemerken möchten, daß es fich dabei um kein Missions-, sondern um ein Religionsproblem handelt, das gudem für die Juden in keiner Beise spezifisch ist. Die "Chronik" registriert die wichtigsten Missionsereignisse von 1919, zunächst die heimatlichen in Deutschland, dann die auswärtigen auf den deutschen Missionsfeldern, endlich die heimatlichen im Ausland, ohne Rücksicht auf das kath. Missionswesen. In der Bücherbesprechung von Dr. Merensky figuriert diesmal die katholische Missionsliteratur nirgends außer der letzten von Sup. Michael über das erfte Kölner Jahrbuch "Priefter und Miffion", die aber ungunftig lautet. Schmidlin.

\*Jahrbuch der Bereinigten Deutschen Missionskonferenzen 1920. Im Auftrag hrg. von Prof. D. Jul. Richter u. Oberpfarrer Strümpfel. Brandenburg, Missionskonferenz 1920. 92 S. 80.

Weniger inhaltsreich, aber ebenfalls nicht übel ift wiederum das "vereinigte" Missionsjahrbuch. D. Jaeger von Bethel-Bielefeld behandelt darin gunächst vom Missionsstandpunkt aus die Weltlage, deren konfessionelle Perspektiven in Europa für den Protestantismus sehr duster und für den Katholizismus sehr rosig, zweifellos zu rofig ausgefallen find, da fie dem Papfttum eine Reihe von Bruppierungen und Projekten zuschreiben, die nur in der Phantasie des Berfassers bestehen. "Die Lage der deutschen evangelischen Mission im Rahmen der Weltmission", im 1. Teil die allgemeine und nichtbeutsche, im 2. Schicksal und Zustände der deutschen Missionsgebiete, im 3. das Berhältnis zum Ausland (Stellungnahme der Regierungen, der Neutralen und praktische Rettungsaktion) legt mit gewohnter Sachkenntnis der fachmännische Herausgeber Richter dar, vielleicht gleichfalls für uns etwas zu optimistisch in seinem Seitenblick auf die katholischen Missionen. "Leid und Freud der evangelischen Mission in Deutsch-Ostafrika während des Krieges" gibt nach seinen Ersebnissen der vertriebene Missionar Krelle wieder. "Neuzeitliche Strömungen in Niederländisch-Indien" untersucht der inzwischen dahin zurückgekehrte D. J. Warneck. Eine "überschau der wich-tigsten Missionsereignisse 1919", der heimatlichen wie der auswärtigen, bietet Strümpfel, der aus den Differenzen zwischen Münster und Nachen den Eindruck gewonnen hat, Schmidlin scheine "zu unterliegen", vor allem weil sich der Episkopat hinter den Xaveriusverein gestellt habe, eine Bermutung, die nicht so ganz weit weg von der Wahrheit liegt. Die missionsliterarische übersicht von Strümpsel beachtet auch einige katholische Missionsliteratur, u. a. meine Missionslehre im allgemeinen anerkennend. Nach dem Ausweis auf der Umschlagseite haben von 20 evangeslichen Missionskonferenzen 1919 nur 12 (braunschweigische, brandenburgische, sächsische (Salle), wurttembergische, banerische, thuringische, schleswig-holfteinische, sachfische (Dresden), westthuringische, oftfries fifche, posnische und oftpreußische) Tagungen abgehalten, immerhin ein frankerer Prozentsatz als katholischerseits, wo Köln allein blieb. Schmidlin.

Anuario eclesiástico 1920. (Edición española). Año VI. Barcelona (E. Subirana). 386. + 292 S. gr. 80.

Seit sechs Jahren gibt auch Spanien sein Kirchliches Handbuch heraus unter dem angegebenen Titel. Der Untertitel deutet schon an, daß das Werk in verschiedenen Ausgaben erscheint. Es sind zwei, eine spanische und eine amerikanische. Lettere kommt erst seit 1918 heraus und behandelt das kirchliche Leben von Lateinisch Amerika.

Die spanische Ausgabe von 1920 zerfällt in zwei Hauptteile: Statistik und kirch-liche Kultur. Die Statistik teilt sich wieder in kirchliche und zivile, von denen die erftere drei Nummern aufweist, nämlich: Rom, Spanien und (kurz) Lateinisch Amerika. Die kirchliche Kultur gibt in vier Abschnitten eine übersicht über die kirchlichen

Entscheidungen des letten Jahres, über die kirchlichen, politischen und sozialen Ereignisse Spaniens in dem gleichen Zeitraume, ein "formulario eelesiastico", d. h. An-weisungen über den schriftlichen Berkehr mit den verschiedenen kirchlichen Behörden, und schließlich eine Behandlung der Sonntagsepisteln von Oftern bis zum Schluß des

Kirchenjahres.

Das Werk ist ein gutes Hismittel für jeden, der die kirchlichen Verhältnisse Spaniens kennen lernen will; doch ist es gegenüber dem deutschen Handbuch von P. Krose mehr eine schematische, wenn auch zuverlässige und übersichtliche Aufzählung von Namen und Vorgängen. Es sehlt im allgemeinen die kritische Würdigung des Standes und der Ereignisse des kirchlichen Lebens mit seinen Fortschritten oder Rückschritten, mit Ausblicken und Rückblicken. Der einzige Abschnitt, der in etwa hiervon eine Ausnahme macht, ist glücklicherweise der uns hier interessierende, nämlich der über die Miffionen. Die Lefer diefer Zeitschrift werden es ohne Zweifel begrugen, wenn wir sie mit dem heutigen Stande der spanischen Missionen etwas näher bekannt

Spanien hat Missionen in allen vier nichteuropäischen Erdteilen und beschäftigt

in ihnen eine ansehnliche Zahl von Missionaren.

Assert eine auftstehte Gast von Steffe Mission bildet einen Teil des apostolischen Bikariates Kiangnan und ist den Jesuiten der kastilischen Provinz anvertraut. Sie wurde gegründet 1595 durch P. Mateo Ricci und neu eröffnet im Jahre 1842. In Händen der spanischen Jesuiten befindet sie sich seit 1914. Ihr Stand im Jahre 1918 war folgender: 30 spanische Jesuiten, 434 Christengemeinden, 66268 Christen, 59033 Katechumenen, 204 Schulen.

Formosa (zu Japan gehörig). Apostolische Präsektur. Dominikaner der philippinischen Provinz vom hl. Rosenkranz. Gegr. 1626; wiederhergestellt 1859, Präsektur seit 1913. Stand 1918: 10 Distrikte, 34 Christengemeinden, 33 Kirchen, 3891 Christen, 821 Katechumenen, 11 Patres, 9 Schulen usw. Zuwachs an Katholiken

im letten Jahre: 439 Personen.

Fokien Sud oder Emun (China). Ap. Bikariat, Dominikaner der Prov. vom hl. Rosenkranz. Gegr. 1631, Bikariat seit 1883. Stand 1918: 29 Distrikte, 84 Christengemeinden, 33 Kirchen, 92 Kapellen, 10943 Christen, 5331 Katechumenen, 21 spanische Dominikanerpatres, 9 eingeborene Priester, 62 Schulen. Zumachs: 1391

Christen, 2114 Katechumenen.

Fokien Nord oder Fuischen (China). Ap. Bik., Dominikaner der Prov. vom hl. Rosenkranz. Gegr. 1631, Bik. seit 1883. In sehr blühendem Zustande. Stand 1918: 50 Distrikte, 513 Christengemeinden, 162 Kirchen und Kapellen, 49000 Katholiken, fast 14 000 Katechumenen, 37 Dominikaner, 9 eingeborene Priefter, 97 Elementarschulen, eine Mittelschule. Zuwachs: 1467.

Hunan Nord (China). Up. Bik., Augustiner der philipp. Prov. vom bist. Namen Jesu. Begr. 1879. Stand 1919: 34 Missionare, 11406 Christen, 15500 Kateschumenen, 104 Christengemeinden, 104 Kirchen und Kapellen, 63 Schulen. Zuwachs an

Christen seit 1912: 7052.

Schensi Rord (China). Up. Bik., Franziskaner der Prov. Cantabria. Begr. 1911; seit 1913 in Händen der genannten Proving. Stand 1918: 5 Distrikte, 63 Christengemeinden, 13 Franziskanerpatres, 1935 Christen, 3789 Katechumenen, 23 Kirchen und Kapellen, 22 Elementarschulen, eine Mittelschule. Zuwachs der Katholiken im letzten Jahre: 451.

Schikoku (Japan). Up. Präfektur. Dominikaner der Prov. v. hl. Rosenkrang. Begr. 1602; Präfektur seit 1904. Stand 1919: 8 Missionare, 7 Kirchen und Kapellen,

526 Christen, 100 Katechumenen, 2 Elementarschulen.

Das Beilige Land. Un der Mission des Bl. Landes nahm Spanien stets einen hervorragenden Unteil (f. Illuftr. Missionsblätter 1920, heft 1, S. 24). Residenzen sind St. Johann im Gebirge, Jaffa, Damaskus, Rame (sie; wohl Ramleh) in Palaftina, Nikofia (Levkofia) auf Cypern; ferner das Hofpiz La Pera in Konftan-

tinopel. Bon 486 Patres und Brüdern waren im Jahre 1917 ungefähr 90 Spanier. Tonking Central. Up. Bik., Dominikaner der Prov. vom hl. Rosenkranz. Gegr. 1676; unabhängiges Bik. 1848. Stand 1919: 25 spanische Dominikaner, 128 eingeborene Weltpriester, 67 Distrikte, 803 Christengemeinden, 790 Kirchen und Kapellen,

277124 katholische Christen. Zuwachs an Katholiken im letzten Jahre: 4758. Tonking Ost. Ap. Bik., Dominikaner der Prov. v. hl. Rosenkranz. Gegr. 1676; als Bik. 1848. Stand 1919: 18 fpanische Dominikaner, 51 eingeborene Priefter, 332 Chriftengemeinden, 76161 eingeborene Chriften. Zuwachs an Katholiken in den

letzten zwei Jahren: 9714.

Tonking Nord. Ap. Vik., Dominikaner der Prov. v. hl. Rosenkranz. Gegr. 1676; 1883 getrennt von Tonking Oft. Stand 1918: 15 Dominikaner, 30 eingeborene Priefter, 25 Diftrikte, 237 Chriftengemeinden, 227 Kirchen und Kapellen, 36 600 Chriften. Buwachs: 2270.

Berapoli (Indien). Erzdiözese, Unbeschuhte Carmeliter der Prov. Navarra. Gegr. 1857, neuorganisiert 1886. Stand 1918: 39 spanische Carmeliter; 82 eingeborene Priefter, Bruder und andere Silfskräfte; 64 Kirchen und Kapellen, 109000 katholische Christen (sprischen und lateinischen Ritus). Zuwachs: 25112.

Ufrita. Fernando Poo ([panisa Buinea). Ap. Bik., Missionare vom Un= befleckten Herzen Maria. Begr. 1883, Bik. seit 1904. Stand 1918: 40 spanische Patres,

28 Brüder, 300 000 Eingeborene; bis jett 15 000 Bekehrte.

Marokko (pan. und franz. Protektorat). Franziskaner der Prov. v. Santiago und des Kommissarists von Chipiona (Cadiz). In der französischen Zone französische Missionare (alle unter dem spanischen Ap. Bik. P. Cervera, Tanger). Gegr. im 13. Jahrs hundert. Ap. Präfektur seit 1630, neuorganisiert 1859 und 1908. Stand 1918: 85 Missionare, davon 68 Spanier (39 Patres und 29 Brüder) und 17 Franzosen, 3600 000 Einwohner, 81471 Katholiken.

Amerika. El Beni (Bolivien). Ap. Bik., Franziskaner der andalusischen Proving. Gegr. 1918. Stand 1920: Etwa 40 Missionare, 32 000 Einwohner, davon

26000 Katholiken und 6000 ungetaufte Indianer.

Bluefields (Nicaragua). Ap. Bik., Kapuziner der katalonischen Provinz. Begr. 1914. Stand 1918: 7 Kapuziner, 14500 Katholiken, 40000 nichtkatholische Christen.

Caquetá und Putumano (Columbien). Up. Praf., Kapuziner der kata= lonischen Provinz. Präf. seit 1904. Stand 1918: 23 Kapuziner, 7 Maristenbrüder, 14855 Katholiken, 30 000 Ungläubige, 23 Kirchen und Kapellen. Casanare (Columbien). Ap. Bik., Augustiner=Rekollekten der kolumbinischen

Proving. Begr. 1893. Stand 1918: 10 Missionare, 26000 Einwohner, 2000 ungetaufte Indianer.

Chocó (Columbien). Ap. Präf., Missionare vom Unbessechten Herzen Mariä. Gegr. 1908. Stand 1918: 10 Priester, 5 Brüder, 100000 Katholiken, 7000 Indianer,

viele Neger.

Boajira (Columbien). Up. Bik., Kapuziner der Prov. von Balencia. Errichtet 1905. Stand 1918: 16 Kapuzinerpatres, 4 Weltpriefter, 82 000 Katholiken,

34200 Ungläubige. Zuwachs an Katholiken im letzten Jahre: 2000.

San Leon del Amazonas (Perú). Ap. Präf., Augustiner der philipp. Prov. vom hlst. Namen Jesu. Gegr. 1900. Stand 1917: 9 Augustinerpatres, 4 Kirchen, 70000 Einwohner, meist unbekehrte Indianer. 16 Taufen von Erwachsenen, 992 von Kindern.

Trinidad (Insel, zur Erzdiözese Puerto de España gehörig). Augustiner-Rekol-lekten der Prov. vom hl. Nikolaus von Tolentino. Gegr. 1912. Stand 1918: 5 Patres,

10400 Katholiken, 10050 Protestanten, 13210 Heiden. Ucanali (Perú). Ap. Präf., Franziskaner der Prov. v. hl. Franziskus Solanus v. Peru. Gegr. 1898 (1900). Stand 1918: 17 Franziskaner, 2 Weltgeistliche, 58 Kirchen und Kapellen; 70 000 zivilisierte Einwohner, davon 45 000 Katholiken; 30 000 unbekehrte Indianer.

Urabá (Columbien). Up. Praf., Unbeschuhte Carmeliter der Prov. Navarra.

Begr. 1917 (1918). Stand 1918: 21 Carmeliter aus Columbien.

Urubamba (Perú). Up. Bik., Dominikaner der spanischen Provinz. Gegr. 1900, Bik. seit 1912. Stand 1919: 15 Missionare. Im Durchschnitt 300 Bekehrungen jährlich.

Zamora (Ecuador). Ap. Bik., Franziskaner der Prov. v. Ecuador. Begr. 1889. "Durch Dekret der Kongregation der Propaganda wurden im Osten der Republik vier ap. Bikariate errichtet: Canelos und Macas (Dominikaner), Méndez und Gualaquiza (Salesianer), Napo (Jesuiten), Zamora (Franziskaner)."

NB. An der Bekehrung der Indianer Südamerikas sind auch zahlreiche spanische Salesianer beteiligt, denen aber bis heute noch kein eigenes Missionsgebiet überwiesen

worden ift.

Dzeanien. Drysdale River (Australien). Apst. Präf., Benediktiner von Montserrat bei Barcelona. Gegr. 1908. Stand 1918: 3 Patres, 3 Brüder, 1 Kirche,

1 Schule. Ungef. 25000 Katholiken, 8000 Heiden.

Guam (Marianen). Ap. Vik., Kapuziner der navarro-kantabrischen Provinz. Vik. seit 1911, missioniert seit 1565. Stand 1918: 6 Patres, 3 Brüder, 9 Kirchen und Kapellen. 12948 Katholiken, 924 Heiden, 11 Schulen. Zuwachs an Katholiken in den letzten zwei Jahren: 1148.

Mindanao (Philippinen, zur Diözese Zamboanga gehörig). Jesuiten der Prov. v. Aragonien. Gegr. 1860. Stand 1919: 42 Patres, 25 Brüder, 196000 Katholiken, 3000 Protestanten, 400000 Ungläubige, 180 Kirchen und Kapellen, 132 Schulen.

liken, 3000 Protestanten, 400 000 Ungläubige, 180 Kirchen und Kapellen, 132 Schulen. Neu Nursia (Australien). Ap. Präf., Benediktiner v. Montserrat. Gegr. 1846, Präf. seit 1867. Stand 1918: 20 Patres, 25 Brüder, 15 Kirchen und Kapellen, 4–5 Schulen. Zuwachs an Katholiken 1916—18: 3500.

Schulen. Zuwachs an Katholiken 1916–18: 3500.

Palawán (Philippinen, 95 bewohnte Inseln). Ap. Präfektur, AugustinerRekollekten der Prov. v. hl. Nikolaus v. Tolentino. Gegr. 1910. Stand 1917: 6 Missionare, 49 Kirchen und Kapellen, 40292 Christen, 8000 Mohammedaner, 7500 Ungläubige.

NB. Spanische Jesuiten haben (nach mündlichen deutschen Mitteilungen) jüngst die Missionierung der Stationen auf den Karolinen und Marianen übernommen, von denen die deutschen Kapuziner durch die neuen japanischen Behörden vertrieben wurden.

P. Otto Maas.

\***Solf**, W. H., **Rolonialpolitif.** Mein politisches Vermächtnis. 80 (VIII u. 99 S.). Berlin 1919, Reimar Hobbing; brosch. 2,70 Mk. einschl. Zuschl.

Der letzte Kolonialstaatssekretär widmet dieses Buch als Abschiedsgruß seinen Mitarbeitern in der Ferne und in der Heimat, in freudiger Erinnerung an langsähriges gemeinsames Wirken, in wehmütigem Gedenken an die Gesangenen und Toten vom Kolonialselde. Auf verhältnismäßig engem Raume faßt er, spstematisch geordnet, seine Gedanken über Aufgaben und Wege unserer Arbeit in Afrika und der Südse zusammen, wie er sie in Vorträgen und Reden während der Kriegsjahre bereits dargelegt hat. Er selbst hosst noch, während er die Jeder führt, auf eine Wiederersangung unseres Kolonialbesitzes im Frieden. Seine Erwartungen haben sich nicht erfüllt; das Abkommen von Versailles (Art. 119–127) zerstörte unser Werk in kläglicher Weise. Solfs Buch ist daher nicht nur dessen persönliches kolonialpolitisches Bermächtnis, sondern stellt gewissermaßen den Schlußstein dar auf der Bahn Isjähriger deutscher Kolonialpolitik. Das verleiht dem Werkchen seinen besonderen Wert.

Sehr spät ist Deutschland nach ehemals unbedeutenden Bersuchen in den Kreis der europäischen Kolonialmächte getreten, nachdem Spanien-Portugal, Holland, England, Frankreich in jahrhundertelanger überseepolitik fast die ganze Welt unter sich aufgeteilt hatten, und nur noch kleine und minder wertvolle Gebiete der Besichergreisung harrten. Das erklärt den großen Widerspruch zwischen kolonisatorischen Aufgaden und kolonisatorischer Besähigung, wie ihn die Kolonialkarte von 1914 für die Entente, besonders Portugal und Belgien, einerseits, Deutschland andererseits offenbart. — Für Deutschland bildet der Besig größerer Kolonialgebiete eine Lebensbedingung, nicht eine Luzussfrage. Heimische Produktion in Landwirtschaft und Industrie bedürsen einer Ergänzung in überseischer Güterzusuhr und Güterabnahme, deutscher Unternehmungsgeist sester Stüßpunkte sur wirtschaftliche und kulturelle Arbeit in der Ferne. Nicht einseitige Interessenpolitik zugunsten des Mutterlandes, sondern gegenseitiger Hissdienst soll die Kolonialarbeit sein. Heimat und Kolonie müssen aber mangelt. Dabei wird diese vor allem in materiellswirtschaftlicher, das Mutterland in ideellskultureller Hisicht der gebende Teil sein. Und eben in dieser gesistigsslittlichen Hebung der Eingeborenen hat

sich Deutschland im Laufe der Zeit mehr und mehr als nicht kargender Schenker erwiesen, im Streben freilich weniger nach einer Europäisierung Ufrikas und der Sudsee als nach einer Entwicklung bodenständiger Kultur höheren Brades, durchtränkt von den Ideen des Chriftentums. Dem deutschen Missionswerke in den Kolonien fingt der Berfasser ein hobes Loblied und erweist mit feinem Empfinden für missionspolitische Probleme den Segen planmäßigen Zusammenwirkens kirchlicher und ftaatlicher Instanzen, damit die Nüslichkeit einer engen Verbindung von Mission und Politik, wie die katholische Seidenmission sie kets erstrebt hat. "Christianiserung" ist ihm geradezu der Indegriss und das Endziel aller Kolonialpolitik: "Kolonisieren ist Missionieren". — In der Auseinandersehung mit manchem Tadler unserer Arbeit erklärt er sich gegen die Militarisierung Afrikas, schon im Interesse des Ansehns und Einssulfes der weißen Kasse under den Eingeborenen, fordert dann eine Neuwersund Einssulfes der weißen Kasse under den Eingeborenen, fordert dann eine Neuwersund teilung der Kolonialgebiete auf Brund der physischen Stärke und der aus dieser resultierenden wirtschaftlichen Bedürftigkeit und kulturpolitischen Befähigung der Kolonialstaaten, deren gemeinsame Magnahmen zur Lösung übernationaler Kulturaufgaben (Bekämpfung der Sklaverei, der Branntweinplage, der Waffeneinfuhr, Berhütung verheerender Bolkskrankheiten und kriegerischer Berwicklungen im Kolonialgebiete, Hebung des Berkehrs), ebenso offene Tür für alle Staaten, wie Deutschland und Holland in ihren überseeischen Gebieten überall, England wenigstens in seinen afrika-nischen Kronkolonien sie zugestanden haben, schließlich Freiheit für Kulturarbeit, speziell für die driftliche Seidenmission.

Es ist hier nicht der Ort, des näheren auf die rein profan-politischen Fragen einzugehen und zu prufen, wie weit die deutschen Forderungen pringipiell begrundet oder etwa nur der tatsächlichen für uns weniger günstigen Lage auf dem Kolonialfelde entsprungen find. Uns berührt in erfter Linie die miffionswiffenichaftliche Seite von Solfs Ausführungen. Und da können wir ihm das Gefühl der Wehmut nachempfinden darüber, daß jene der Universalität des christlichen Heilsgedankens entsprechende Einigung auf dem Missionsfelde, wie sie 1910 auf der Weltmissionskonfereng von Edinburgh für die Protestanten zum Ausdruck ham, unter den Wechselfällen des Weltkrieges völlig zerrissen und auch, falls die Bestrebungen kurzsichtiger Partikularisten im Lager unserer Gegner siegen sollten, für die nächste Zukunft kaum wieder zu erwarten ist. Doch diese Entwicklung befürchtet der Verfasser nicht unbedingt. Darf man da nicht um so mehr dessenza mitempfinden angesichts der durch den Friedensvertrag (Art. 121. 438) geschaffenen Lage, bei der unsern Glaubensboten nicht nur der Zugang zu den großen englischen Bezirken versperrt, sondern selbst die Arbeit in unsern ehemaligen Schutzgebieten verwehrt wird!

Mus Borträgen und Reden ift das Buch erwachsen. Dieser Ursprung tritt trot der instematischen überarbeitung u. a. in manden Wiederholungen (S. 2. 19; 18. 23; 38. 46) hervor. - Ob die Kolonialbevolkerung an den heutigen Europäern bessere Lehrmeister besitzt als unsere heidnischen Vorfahren an den driftlichen Glaubensboten damaliger Zeit (S. 29), ift doch mehr als in Zweifel zu ziehen. Die Ungelfachsen und ihre Nachfolger waren fast ausnahmslos missionarisch vorgeschulte, geistig-sittlich geläuterte Perfonlichkeiten, ohne Abschweif in ihrem Werke. Wird man diese Borzüge auch unsern Kulturträgern in der fibersee in solcher Ausdehnung zusprechen dürfen? Der Berfasser muß doch ebendort selbst zugeben, daß für unsere Arbeit in den Kolonien manche Wege erst gefunden werden mußten, während die Glaubensboten Germaniens auf eine lange Tradition driftlich-Bivilisatorischen Schaffens in ihren Orden und Ländern voll hoher Kultur zurüchgreifen konnten. - Die katholischetheologische Fakultät der Universität Münster hat nicht als erste überhaupt (S. 37), wohl aber als erste kath. theol. Fakultät Deutschlands planmäßig missionswissenschaftliche Borlesungen einge-Münster schuf neben den erwähnten Institutionen dann auch die "Zeitschtift für Missionswissenschaft" 1911 (ftreng wissenschaftlich) und die "Ukademischen Missions= blätter" 1913, seit 1918 "Illustrierte Missionsblätter für Studierende und Gebildete" (populärwissenschaftlich).

Außer diefen Anderungen und Erganzungen möchte man dem Buche für eine Neuauflage die Beifügung eines Registers, weiter eine genaue Durchsicht nach Formen-wahl und Wortfügung wunschen, die seinen sonsthin anerkannten Wert erhöhen F. Flaskamp, cand. phil.

könnten.

# Die ersten Jesuiten am Kongo und in Angola (1547-1575).

Bon Dr. P. Laureng Rilger O. S. B., St. Ottilien (Oberbanern).

### II. In Angola.

faum war die Kongomission von den Jesuiten aufgegeben, da bot sich ihnen ein neues westafrikanisches Missionsfeld: Angola. Es war das Land, das sich südlich ans Kongoreich anschloß und zu beiden Seiten des Koanza dis nach Benguela erstreckte. Das Reich der Ambundos – so hießen seinen Einwohner – war früher unter einer Anzahl kleinerer Herrscher, der Sovas, in einem Abhängigkeitsverhältnis zum Kongokönig gestanden<sup>2</sup>; dann war es immer selbständiger geworden, seit sich eines der Sovageschlechter unter dem Titel Ngola (= König) die Herrschaft über die andern errungen hatte, vielsleicht mit Hilfe der Portugiesen, die schon frühzeitig zum Sklavenhandel dorthin kamen. Von diesem Königstitel erhielt das Land seinen Namen<sup>3</sup>. Wie das nachbarliche Kongoreich durch seine Beziehungen zu den Weißen Reichtum und Ehre gewann, strebten auch die Ngolas immer mehr nach Verbindung mit den Portugiesen, zunächst durch Vermittlung des Kongokönigs. So war denn schon 1520 von Portugal aus eine Erpedition unter Manuel Pacheco und

<sup>1</sup> Über das Reich Angola handelt umfänglich mit Beschreibung der einzelnen Landschaften Cavazzi, Istorica Descrizione etc., Bologna 1687, I 9—21 n. 18—42, der allerdings den Justand wiedergibt, wie er ein Jahrhundert später war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pigafetta-Lopez, Relatione de Reame di Congo, Roma 1591, 19. Jarricus, Thesaurus Rerum Indicarum II (Coloniae Agrippinae 1615) 113. Franco, Synopsis Annalium S. J. in Lusitania, Aug. Vind. 1726, 63 n. 23. Daß die Einwohner Ambundos oder Ambundas hießen, bezeugt auch P. Balthajar Barreyra S. J. im Brief vom 31. 1. 1582 aus Loanda (ed. in Boletim da Sociedade de Geographia de Lisboa 1883, 366). Die Abhängigkeit vom Kongokönig wird urkundlich dadurch bestätigt, daß sich Alfons I. in seinen Briefen von 1512—1539 als Senhor dos Ambudos (embudos, 1539: dos ambundos damgolla) bezeichnet (Paiva Manso 6—69 passim).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wie am Kongo der Raubritter Luqueni zuerst den Königstitel Mutinu angenommen und die Herrschaft errungen haben soll (Cavazzi II 261 sf. n. 86 sf.), so gelang es dei den Ambundos dem reichen Schmid Mussurd durch seine Freigebigkeit (ebd. II 289 sf. n. 126 nach mündlichen Berichten, die von den Kapuzinermissionaren des 17. Jahrhunderts ausgezeichnet wurden. Nach P. Antonio da Gaeta, der die Geschichte der Angolas von einem einheimischen Priester ersahren hat, sieh der Schmied Bumbambula: P. Giota, La maravigliosa Conversione . . . della Regina Singa, Napoli 1669, 134). Jarricus (II 111) erwähnt die Hisse der Portugiesen und verlegt die Erlangung der Selbständigseit ins erste Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts, Sacchini (Historia S. J., Antwerpiae 1620, II 151 n. 206) in die vierziger Jahre desselben, was nach den obenerwähnten Assurdanden eher der Wirklichteit entsprechen dürste.

Balthasar de Castro ausgesandt worden, die das Angolareich erforschen und dem Handel erschließen sollte unter der Bedingung, daß der König mit seinem Bolke das Christentum annehme. Zu diesem Zwecke sollte die Expedition von S. Thomé einen Geistlichen mitnehmen, womöglich den früheren Bikar am Kongo Ruy d'Aguiar, und von Jorge da Mina aus zwei Lehrer für Lesen und Schreiben. Bon dem Erfolg dieses Unternehmens hören wir nicht viel; 1526 soll vom Kongo aus ein Geistlicher zum Angolahof gekommen sein und den Angola selbst bekehrt haben. Doch bald darauf sei er wieder abgefallen.

Unter dem Kongokönig Diogo war der Handel der Portugiesen mit Angola zu einer für den Kongohandel bedenklichen Höhe angewachsen, so daß sich Diogo veranlaßt sah, ernstlich dagegen aufzutreten<sup>3</sup>. Er täuschte sich nicht: man war in Portugal immer mehr geneigt, die ganze Freundschaft und die ganze Handelschaft mit dem Kongoreiche auf das sübliche Nachbarland zu übertragen. Und gerade Diogos Charakter, sein Zwist mit den Portugiesen und den Jesuiten bewirkte, daß man die Gesandtschaften immer freundlicher aufnahm, die der "große König" (Ngola Iniene) Kiluvanji 1554 und 1558 zu den Weißen schieke. Die Königin Katharina und der Kardinal Henrique vertrauten die neue Missionsaufgabe — der Angola soll auch um Missionare gebeten haben — der Gesellschaft Jesu an, wo man gleich an die Auswahl der Missionare ging 5. Der Tod des alten Kiluvanji verzögerte die Expedition;

Die Instructionen für biese Expedition sind abgebruckt in Alguns Documentos do Archivo Nacional da Torre do Tombo acerca das Navegações e Conquistas Portuguezas, Lisboa 1892, 436—441.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Brief Balthasars de Castro an den König von Portugal vom 15. 10. 1526 ist absidtlich unklar gehalten, offenbar um bei einer etwaigen Kontrolle durch den Kongokönig nichts zu verraten (bei Paiva Manso, Historia do Congo, Documentos, Lisboa 1877, 55 f.). Jarricus (II 117 f.) berichtet, der König von Portugal habe von S. Thomé und Portugal aus mehrere Geistliche, darunter einen Zisterzienser, zum Angola geschickt, sie hätten aber niemand bekehren können, sondern seien unter Zurücklassung einiger Mehrgeräte wieder heimgekehrt.

<sup>3</sup> Die Aften vom 7. 5. 1548 bei Paiva Manso 84-90.

<sup>4</sup> P. Gomez schrieb 1554 von S. Salvador aus: legatos Regis Angolae bene expediendos esse a Rege Portugalliae, cum auxilio dato ad corum conversionem ad fidem Christi; non tamen continuo commercium Congi eo transferendum, sed paulatim (Polanco, Chronicon S. J., ed. Matriti 1894—1898, IV 606 n. 1289). Daß der von Sacchini (II 151 n. 206) erwähnte "Angola Inene hoc est Magnus Angola" der dei Cavazzi (II 294 n. 128) als vierter Agola genannte Chilunagni set, schließe ich daraus, daß dieser von Sacchini (n. 206) wie jener von Cavazzi (n. 130) als der Bater des Dambi dezeichnet wird. Franco (63 n. 24) nennt den Sohn des Inenes Quiloangius, wie sonst Dambis Sohn genannt wird. Nach P. Antonio da Gaeta heißt die betreffende Reihe der Angolas: Angola\_Chiluangi=Dambi\_Angola=Chiluangi\_Chiandambi (Gioia, La maravigliora Conversione . . . della Regina Singa, 145). Über die Unsicherheit dieser Königsnamen, die von manchen als bloße Titel bezeichnet werden, su Avenstein in seiner Ausgabe von The Strange Adventures of Andrew Battel, London 1901, 140 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Franco 53 n. 5. Seine Angabe, der Angola habe ausdrücklich Jesuiten verlangt (postulantis Evangelicos operarios, qui de Societate Jesu forent, alios se nolle) scheint mir nicht recht glaublich.

erst als der neue Angola denselben Bunsch geäußert hatte wie sein Bater, wurde sie Ende Dezember 1559 abgesandt. Mit den angolanischen Gesandten und dem Kapitan Paulo Dias de Novaes, einem Enkel des Entdeckers Bartholomeu Dias, fuhren vier Jesuiten: die Patres Francisco de Bouvea und Agostinho Lacerda, und die Fratres Manoel Pinto und Antonio Mendes 1. Die Missionare hatten für den Fall, daß der König von Angola sich nicht bekehren wollte, besondere Unweisungen von der mesa da consciencia, dem königlichen portugiesischen Gewissensrat, die uns aber leider nicht erhalten sind2. Um 22. Dezember fuhr man in Lissabon ab3. Im Februar 1560 treffen wir unsere Missionare auf S. Thomé, wo sie den Gesandten des Kongokönigs Ambrosio d'Azevedo erwarten sollten. Der Bischof von S. Thomé erbaute sich an dem Eifer der Jesuiten, hegte selbst aber wenig Hoffnung für das Unternehmen in Angola; wenn der König von Portugal diesen Heiden nicht gleichzeitig mit dem Christentum Handelsvorteile anbiete, so würden sie kaum von ihren Bögen lassen. Darum freut ihn die Höflichkeit, daß man auf den Kongogesandten warte: denn man dürfe doch nicht das Sichere aufs Spiel setzen um des Ungewissen willen 4.

Nachdem die Flotte auch in Pinda angelegt hatte, landete sie am Kreuzerhöhungstage (3. 5. 1560) an der Koanzamündung. Durch einen der angolanischen Gesandten ließ sich Paul Dias beim König anmelden. Nach 42 Tagen kam die Antwort: er freue sich über die Ankunft der Portugiesen und über ihre Geschenke. Da hiermit noch nichts über seine Stellung zum Christentum gesagt war, wurde nochmals ein Bote abgesandt, der schwarze Christ Antonio; er sollte melden, die weite Reise habe keinen anderen Zweck als des Königs und seines Reiches Bekehrung. Bier Monate vergingen, dis die erwünschte Antwort kam. Inzwischen errichtete man an der Küste Baracken, auch eine Kapelle. Viele von den Portugiesen erkrankten. Es fehlte an den nötigsten Lebensmitteln: eine Art Sirsebrei und Schisfszwiedack war noch das Beste, was man bekam. Die Sirse lieserte ein benachbarter portugiesensreundlicher Sova, der zwar Heide war, aber doch ein Kreuz um den Hals trug. In

¹ Franco 62 n. 22. Feo Cardoso, Memorias, historia dos Governadores e Capitaens generaes de Angola 1575—1825, Paris 1825, 125 s. Wenn Feo angibt, die Flotte sei im September 1559 abgesahren und Dias habe erst am Koanza vom Tod des alten Angola gehört, so widerspricht das den Quellen, besonders den Instruktionen sür die Flotte vom 20. 12. 59, die nach einem Pariser Kodex teilweise abgedruckt sind im Boletim da Sociedade de Geographia de Lisboa 1883, 300—302. Ebd. 302—346 sinden sich mehrere Briese der Missionare. Franco (l. c. 63 f.) scheint noch uns unbekannte Quellen zu benüßen.

<sup>2</sup> Erwähnt in den Instruktionen im Boletim 302.

<sup>3</sup> Boletim 302 (ohne Quellenangabe in einer Bemerkung bes herausgebers).

<sup>4</sup> Brief des Bischofs von S. Thomé an König Sebastian vom 20. 2. 1560 bei Paiva Manso 112. Es handelt sich um Bischof Gaspar Cao (s. oben S. 22 Anm. 1) der Augustiner war. Die veröffentlichten Artikel der Instruktionen weisen tatsächlich keinerlet Bemerkung über den Handel auf, was dem weltsernen Idealismus des jugendlichen Sebastian ganz entspricht.

dieser Zeit des Wartens starben acht Schiffsleute und P. Lacerda. Am Fuß eines Hügels grub man ihm sein Grab und sehte ein Kreuz darauf 1.

Endlich kam die ersehnte Botschaft des Angola: die Missionare sollten nur kommen; er kenne schon einiges von irdischen Dingen und wolle nun auch die himmlischen Dinge erlernen und Christ werden. Nun suhren unsere Jesuiten in Einbäumen (almadias) 30 Stunden Koanza auswärts; dort erwartete sie ein Sova mit vielen Trägern. Die hatten Bogen und Pfeile, waren grell bemalt und mit vielen Federn auf dem Kopfe geziert. Jeder nahm seine Last auf und dann ging es mit vielem Singen landeinwärts, 60 portugiesische Meilen (= Wegstunden) weit. Es war ein mühseliger Weg voll Krankeit, Hunger und Durst und es dauerte fast einen Monat, dis sie zur Königsstadt Dongo kamen². Es war eine ziemlich große Stadt, etwa so groß wie das portugiesische Evora und zählte 5000 – 6000 Hütten aus Holz, mit Stroh und Palmblättern gedeckt. Die Stadtmauer bildete eine alte, dichtverwachsene Baumhecke, die nur bei bestimmten Toren den Zugang gestattete<sup>3</sup>.

Ein seltsamer Empfang wartete unserer Missionare: des Königs Oberzauberer kam ihnen entgegen mit einer Menge Bolkes, führte sie in seine Hütte und ließ ihnen Mehl, Hühner und Ziegen bringen 4. Dann wurden sie in ihre drei Hütten geleitet, die ihnen der König angewiesen hatte. Nachdem sie einige Tage lang der Sitte gemäß gewartet hatten, bekamen sie Audienz. Sie durchschritten zehn dis zwölf Palasttore, an denen riesige Neger mit fürchterlichen Keulen Wache standen. Endlich kamen sie vor Dambi, den Angola. Der sah, den Leib mit bunten Tüchern umschlungen, auf einem palmgeslochtenen Stuhle, in der einen Hand ein Antilopenhorn, in der andern ein Trinkhorn. Neben ihm stand ein gewaltiger Topf mit Palmwein und er trank immer wieder und seine Großen ringsum taten ihm Bescheid, "denn das ist der ganze Adel, den sie haben, daß sie trinken", wie Fr. Mendes später meinte. "Wir sprachen zu ihm von Bott", so erzählt derselbe Missionar weiter, "und vom Christentum und er gab uns keine Antwort, sondern fragte uns, was wir ihm von Portugal mitgebracht hätten, denn er hatte nichts

<sup>1</sup> Nach einem Brief von Fr. Antonio Mendes vom 29. 10. 62 im Boletim 302 und Franco 63 ú. 24—25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fr. Antonio Mendes ebb., Franco 63 n. 26. Wenn die Stadt im Boletim 302 Congo heißt, so ist das ossendar ein Lese oder Drucksehler sür Dongo oder Gongo. Im übrigen vgl. zu dem Namenwirrwarr betress der Königsstadt Ravenstein l. c. 141 und 143 Ann. 2. Ich halte mich an Franco und eine Stelle im Briese von P. Garcia Simões vom 20. 10. 75 (Boletim 345).

<sup>3</sup> Brief von Francisco de Gouvea vom 1. 11. 64 (Boletim 303) und Franco 63 n. 27.

<sup>4</sup> Fr. Antonio Mendes (Boletim 302). Er fügt hinzu, der Zauberer habe dies getan in der Hoffnung, sie möchten ihm dasür etwas aus Portugal schenken; "denn sie sind sehr habsüchtig und bettelhaft, denn sie betteln immer um etwas, auch der König selbst." Der ganze Bericht des Fr. Mendes ist etwas trüb gesehen, er schreibt eben bereits in der enttäusschen Stimmung des Erfolglosen und Gesangenen. Der Bericht, der Franco vorlag, schink früheren Datums zu sein; er ist noch hoffnungsfroher.

anderes im Sinn als Gut und Geld". Als er die Geschenke sah, strahlte sein Gesicht vor Freude: es waren ein gesattelter und reich gezäumter Maulesel, zwei Jagdhunde, vier Degen, ein purpurnes Seidengewand, ein Pelzbarett (galera) und andere für einen Neger köstliche Dinge. Endlich sagte er, er wolle auch Christ werden und übergab dem Obern der Jesuiten, Francisco de Gouvea, 20 Knaben zum Unterricht im Christentum. Es waren Söhne seiner Großen und auch etliche von seinen eigenen Kindern dabei<sup>2</sup>. So schien alles glücklich zu gehen und im November 1561 erzählten vom Kongo vertriebene Inder auf S. Thomé, der König von Ungola sei mit vielen seiner Untertanen Christ geworden<sup>3</sup>.

Dazu kam es nicht. Ein Charakter wie Dambi4 fand bald allerhand am Christentum auszusetzen. Der Bott der Christen sei nicht gut, meinte er, weil er verbiete, mehrere Weiber zu haben; einen solchen Bott wolle er nicht in seinem Lande. Dann nannte er die Missionare Zauberer, die mit Lug und Trug sein Reich ausspionieren wollten. Er raubte die Portugiesen aus und hielt sie in seiner Stadt elf Monate lang zurück, bis die Leute, die an der Koanzamündung bei den Schiffen geblieben waren, vom Hunger getrieben nach S. Thomé fuhren. Run endlich ließ Dambi seine Bafte gieben, behielt sich aber den Kapitan Paul Dias sowie P. Gouvea und Fr. Mendes zurück. Die andern, etwa 30 Mann, zogen mit Fr. Pinto zur Kuste. Als sie dort die Flotte nicht mehr fanden, herrschte zuerst die helle Verzweiflung. Der Jesuit mahnte zum Gebet. Und wirklich kam Hilfe: ein mitleidiger Sova sandte Lebensmittel und Einbäume, auf denen sie bis Pinda kamen, wo sie dann ein portugiesisches Schiff aufnahm. Freilich starben viele auf dieser abenteuer= lichen Fahrt, Fr. Pinto selbst erlag auf S. Thomé der Onsenterie und wurde dort in der Kirche der Bruderschaft da misericordia begraben6.

Der Kapitän und die beiden anderen Jesuiten blieben wie Gefangene in Dongo 7. Was aus Fr. Mendes geworden ist, wissen wir nicht. Vielleicht

<sup>1</sup> Boletim 302; Franco (63—64 n. 27—28) bemerkt auch, daß die Missionare aus Höflichkeit aus denselben Trinkhörnern trinken und Krüchte eisen mußten.

<sup>2</sup> Franco 64 n. 29.

<sup>3</sup> Nach dem Brief des Christovão Dorta de Sousa vom 4. 11. 1561 bei Paiva Manso 113 f.

<sup>4</sup> Bgl. Cavazzi II 294 n. 130. In der töstlichen deutschen Übersetzung (München 1694, 330—331) lautet die Stelle: "... sein allerliedster Sohn Dambi Angola, welcher sich vmb der Eron zu versichern alsobald alle seine Brüder (außer zwey, die sich mit der Flucht erretiet) tödten ließe: neben diesen begangenen Mißhandlungen, war er auch mit allerhand Lastern besudet, als geizig, zornmütig, grausamb, vnkeusch, leichtfertig, vnd vnversönlich in Summa mehr ein Bih, als ein Mensch."

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fr. Mendes am 29. 10. 62 im Boletim 303.

<sup>6</sup> Fr. Mendes ebd., Franco 64 n. 31—32. Wenn Franco schon an dieser Stelle den Gesinnungswechsel des Angola auf Intrigen des Kongolönigs zurücksührt, so ist das sicherlich verfrüht, denn wir hören erst 14 Jahre später in den Quellen von solchen Machenschaften. Franco hat seine diesbezüglichen Angaden offensichtlich aus dem Brief P. Garcia Simões vom 20. 10. 75 (Boletim 345—346).

<sup>7</sup> Fr. Mendes im Boletim 303.

ist er später auch heimgekehrt. Jedenfalls finden wir am 1. Nov. 1564 nur mehr vier Christen von der Expedition 1559 beim Angola: den Kapitan, P. Gouvea und zwei junge Leute, wohl Diener (moços)1. Es ging ihnen schlecht genug und sie mußten oft Hunger leiden; dann suchten sie die letten Lumpen ihrer Habseligkeiten zusammen, um sie heimlich gegen Lebensmittel einzutauschen. Das Christentum machte keine Fortschritte. Bon einer Schule hören wir nichts mehr. Die Vornehmen wollten von Gott nichts hören. Der König ließ selten mit sich sprechen. Wenn dann von Glaubenssachen die Rede war, stellte er sich junächst taub, dann sagte er lachend und spöttisch: er werde solche Dinge später schon noch lernen. Bongocinga, in dessen Kaus der Pater und der Kapitan wohnten, entschuldigte Dambi: er sei erst kurg an der Regierung und wolle daher nicht auf das hören, was ihm die Weißen sagen; später werde er sie schon noch zum Unterricht holen lassen. So sagte man, um sie hinzuhalten: denn man glaubte, daß die Anwesenheit dieser Portugiesen immer wieder Handelsschiffe nach Angola locken werde. An anderen Tagen aber konnte ihr freundlicher Hausherr auch behaupten, Dias und Bouvea seien Sklaven des Königs, und dann mußten sie auch solche Dienste tun: Dambis Kleider flicken und die großen hölzernen Tonnen austeeren, in denen sich der König badete2. Eine Abwechslung in die Eintönigkeit dieses Befangenenlebens brachte im Jahre 1564 der Brand der Königsstadt. Rehnmal brach das Feuer aus, das lettemal wütete es eine ganze Nacht hindurch. Ein schauerlich schöner Unblick war es, wie vom Sturme getrieben die Flammen in den Tausenden von Holg- und Strohhütten praffelten, wie die hohen grunen Palmen wie Pechfackeln zum Himmel lohten, der hell war wie am Mittag. Dazwischen tönte das Schellen von tausend Blocken, die das Bolk ermuntern follten, die habe des Königs zu retten. Aber Riesenmengen von einheimischen und europäischen Waren gingen zugrunde, daneben wurde gestohlen und geraubt, viele Leute kamen in den Flammen um, manche stürzten sich freiwillig in das Feuer, um es zu versöhnen. Merkwürdig war, daß die Wohnung des Kapitans und des Jesuiten verschont blieb, daß von ihrer Habe, die unbewacht auf der Straße stand, kein Stück wegkam, obwohl der benachbarte Königspalast wie die ganze übrige Stadt zu Schutt und Asche verbrannte und sorgsam bewachte Güter geraubt wurden. Alle Leute sagten, die Kirche und die Sachen Gottes darin hatten die Christen vor dem Feuer bewahrt, und so wollten viele sich in ihrer Nachbarschaft ansiedeln, als der König bald darauf an einem anderen Orte eine neue Stadt baute3.

Am 19. Mai 1565 hat P. Gouvea von Ungoleme aus — so hieß wohl die neue Königsstadt so gut wie die alte — einen Brief nach Portugal ge-schrieben<sup>4</sup>. Darin berichtet er zunächst, daß die Hoffnung auf Missionserfolge

<sup>1</sup> Nach P. Gouveas Brief vom 1. 11. 64 im Boletim 303. Bezieht sich der Ansangsatz: Depois da partida a outra gente no batel que se sez em Bambolungo sieamos aqui quatro . . . auf eine zweite Abteilung von Heimkehrern, so dürste Fr. Mendes bei diesen gewesen sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Couvea ebb. <sup>3</sup> Ebb. 304. <sup>4</sup> Boletim 338-339.

immer noch so schwach sei wie bisher, "wenn unser Herr sie nicht bessern will". Der König läßt den Pater immer noch nicht ziehen; einmal sagt er, er brauche ihn, damit er ihn unterrichte und zum Christen mache, ein andermal meint er einfach, der Missionar habe doch gesagt, er sei gekommen, um im Lande zu bleiben. Den Kapitän Paul Dias aber hatte er endlich nach Portugal entlassen und einen Gesandten mitgeschickt an den König von Portugal und als Geschenk 40 Kupferringe, 35 Elefantenzähne, 40 Stück des wertvollen Kikongoholzes und eine Unzahl Sklaven. Dafür bat er um tausenderlei Dinge — denn er wollte doch seinen Ruzen dabei haben. Bis sein Gesandter wieder von Portugal zurückkäme, so lange wollte Dambi den Jesuiten noch zurückbehalten.

Es dauerte zehn Jahre, bis die Befreiung nahte. 1574 brach Paul Dias zu einer neuen Expedition nach Angola auf; es war ein stark gerüsteter Kriegszug, dem sich vier Jesuiten als Feldgeistliche und Missionare anschlossen. Am 20. Februar 1575 kamen sie nach Loanda, wo sie gute Nachrichten über P. Gouvea erhielten<sup>2</sup>. Inzwischen war Dambi gestorben und unter Darbringung der üblichen Menschenopfer bestattet worden; sein Sohn Kiluansi war an seine Stelle getreten, ein kriegerischer und unbändig stolzer Herrscher, der sich auch für den Herrn von Sonne und Mond und Regen hielt und sich wie einen Gott verehren ließ<sup>3</sup>. Als die Nachricht von der Ankunft der kriegerischen Flotte zur Königsstadt kam, schickte der Angola eine feierliche Gesandtschaft nach Loanda, die auch mit gebührenden Ehren empfangen wurde<sup>4</sup>.

Bis die Boten des Königs Loanda erreichten, war P. Gouvea bereits gestorben. Durch seine letzten Briefe und durch solche anderer Portugiesen in Dongo ersuhren die Jesuiten der zweiten Mission vom traurigen Ende ihres Mitbruders. Bald nach dem Eintressen der Nachricht von der bewassneten Expedition des Paul Dias waren Kongoleute gekommen, die im Namen des Kongokönigs öffentlich Kiluanji warnten: Dias und die Portugiesen seien nur gekommen, um gegen ihn zu kämpfen und ihm die Herrschaft zu rauben. Daraussnin war am Hose zunächst große Erbitterung und Verwirrung, der König wollte schon alse Portugiesen köpfen lassen. Im letzten Augenblick

<sup>1</sup> Franco 104 n. 16. Es waren dabei die Jejuiten P. Garcia Simões, P. Balthasar Affonso, Fr. Constantino Rodrigo und Fr. Cosmas Gomes. Damals erfolgte die Gründung des Jesuitentollegs zu Loanda. Die vier Dominisaner, die nach Cacegas-Sousa (Historia de S. Domingos II [Lisboa 1767] c. 11 p. 410) Paul Dias begleitet haben, scheinen bald in die Kongomission gegangen zu sein; sie werden in den Briesen der Jesuiten nicht erwähnt. Bgl. Ravenstein 144. Über die Flotte und ihre Ausrüstung Feo Cardoso 128 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über das folgende berichtet ein Brief des P. Garcia Simões vom 20. 10. 75 aus Loanda im Boletim 339 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jarricus II 120. Cavazzi II 295 n. 130 und 131. Die Schilberung Kiluanjis bei Cavazzi stimmt gut überein mit den Zügen, die P. Garcia (Boletim 342) berichtet, wenn auch dieser den Namen des Angola nicht nennt. Eine Liste der Angolafönige vom Jahre 1680 nennt Aquiloangi als den ersten seit der Eroberung durch die Portugiesen (Paiva Manso 281).

<sup>4</sup> P. Garcia im Boletim 344-345.

gelang es dem kranken Pater, den Angola zu beschwichtigen. Doch verschlimmerte die Aufregung den Zustand des Kranken; es half nichts, daß ihm Kiluanji seine Medizinmänner und Zauberer sandte, die Tag und Nacht mit ihren Musikinstrumenten um das Lager des armen Jesuiten lärmten: der Pater starb am 19. Juni 1575. Der Angola war sehr betrübt und verssicherte, "der Pater werde in seinem Bauche niemals sterben", womit er sagen wollte, er werde ihn nie vergessen; auch gab er viel Essen her und acht Rinder für ein schönes Begräbnis; aber es glückte den Christen doch, ihn nach ihrer Art zu bestatten. Den Kongoleuten machte Kiluanji bittere Borwürfe, daß sie seinen ganga (Medizinmann) getötet hätten; er schickte sie gefangen zum Kapitän nach Loanda, der sie nach S. Thomé weiterbeförderte, wo die Antwort des Kongokönigs über sie entscheiden sollte. Dieser, Dom Alvaro II., verteidigte sich mit den schössen den König von Portugal und bat die Jesuiten um ihr Gebet.

\* \*

Mit dem Tode P. Gouveas endete die erste, so erfolglos verlaufene Jesuitenmission in Angola. P. Garcia schreibt in dem gleichen Briefe, in dem er uns den Tod seines Mitbruders meldet, mehrere hochgestellte portugiesische Beamte Westafrikas, darunter auch der (bischöfliche) Provisor, hätten ihm ihre Freude kundgegeben, die Befellichaft Jesu in diesen Begenden gu sehen. "Aber fast alle halten es für ausgemacht, daß die Bekehrung dieser Barbaren nicht durch Liebe erreicht wird, sondern nur, nachdem sie durch Waffengewalt unterworfen und zu Basallen des Königs, unseres Herrn, gemacht sind"2. Das scheint mir eine ganz bezeichnende Schlußbemerkung für die erste Periode der Jesuitenmissionen am Kongo und in Angola. Beide Bersuche sind doch eigentlich daran gescheitert, daß der schwarze König versagte, an den sich die Mission in erster Linie wandte. Am Kongo war es der Christ Diogo, portugiesenliebend und halbwegs zivilisiert - die Europäisierung ging in dieser Zeit in S. Salvador so weit, daß die Regerdamen Schleier und schwarze Samtbarette trugen, die Herren Scharlachmäntel und Stiefel3 - Diogo, der die ernste Strenge der Jesuiten nicht ertragen konnte. Diese hatten sich eben nicht an die moralische Schwille des Kongohofes akkli= matisiert, wie so manche andere Beistliche. In Angola war es ein Barbar, der listige und trunkene Dambi, der den Pater als seinen weißen ganga wie eine Ware, wie ein Kaufpfand zu seinem Profit festhielt 4. Die Jesuiten waren in beiden Fällen zum König an den hof gesandt worden und es

<sup>1</sup> P. Garcia ebd. 345—346. Ebd. 346—347 die Antwort D. Alvaros vom 22. 8. 75 auf die Anfrage P. Garcias. Es wird wohl unmöglich sein festzustellen, inwieweit den Kongotönig die Schuld trifft an den Hekereien dieser Kongoleute.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Boletim 346.

<sup>3</sup> Pigafetta-Lopez 67. Für Schilderungen dieser Art darf Lopez, der selbst am Kongo war, als vollgültiger Zeuge gelten.

<sup>4</sup> P. Garcia am 20, 10, 75 im Boletim 347.

gelang ihnen nicht, aus der Hofluft herauszukommen und dem gewöhnlichen Bolke die Frohe Botschaft zu verkünden, das wohl mehr Aufnahmefähigkeit dafür besessen hätte. So blieb ihr Wirken abhängig von den Launen und dem guten Willen des Herrschers. Und sie hatten nicht das Blück, einen Alfons I. zu treffen. Da gab es nur zwei Auswege für die Zukunft: entweder mußte die Willkur der afrikanischen Könige durch politischen Druck von Portugal aus gebrochen werden, oder die Missionare mußten sich von der Methode der Königsbekehrung abwenden.

Um Kongo haben die Jesuiten 1587 einen zweiten Missionsversuch begonnen<sup>2</sup>, in Angola waren die neuen Missionare schon auf dem Wege, als der Beteran der ersten Mission starb.

# handschriftliche Missionsbestände in der Gibliothek Vittorio-Emmanuele zu Rom.

Bon Prof. Dr. Schmidlin in Münfter.

aß die römischen Archive und Bibliotheken, anerkanntermaßen eine Hauptfundgrube für den Hiftoriker und Kirchenhistoriker, auch der Missionsgeschichte reiche Ausbeute bieten, legt schon die Stellung der ewigen Stadt als Sith der papstlichen Zentralbehörde und vieler Ordensleitungen nahe2. Un der Spike stehen in der Ergiebigkeit naturgemäß das Archiv der Propaganda für die spätere und das vatikanische für die frühere Zeit3. Bon den Ordens= archiven zeichnen sich besonders die des Kapuziner- und des Karmelitergeneralats durch ältere Missionsbestände aus4. Weniger reichhaltig sind an ungedrucktem und meist auch an gedrucktem Missionsmaterial die römischen Bibliotheken. die vatikanische<sup>5</sup> sowohl wie die übrigen (Angelica, Cassanatense usw.).

Eine Ausnahme macht die königliche Staatsbibliothek Vittorio Emmanuele namentlich durch ihren Fondo Gesuitico, der einen großen Teil des ehemaligen Jesuitenarchivs und darunter sehr wertvolle, allerdings meist der

2 Sagart-Soutermans, Rirchengeschichte II (Wien 1725) 145 f.

3 Bgl. dazu meine Denkichrift über die Herausgabe missionsgeschichtlicher Quellen 9 f. (1910) und meinen Auffat über: Roms Anteil am Missionswerk (3M III [1913] 97 ff.).

ber Rongregationen baw. Miffionsgesellschaften.

6 Einiges Sandschriftliche in der Ottoboniana und Barberini, in letterer auch wertvolle ältere Missionsdruckwerke, merkwürdig wenig, auch an Neuerem, in der sonst so reichhaltigen Nachschlagebibliothef.

<sup>1</sup> Welche Schwierigkeiten hatte ichon P. Bag 1548, als er in der Umgebung der Rönigsstadt predigen wollte! G. seinen Brief pom 1, 8, 48 in Diversi Avisi, Renedig

<sup>4</sup> Über das Propaganda-Archiv (vol. besonders Pieper in der Röm. Quartalscrift i 80 st.) werde ich in dieser Zeitscrift i 80 st.) werde ich in dieser Zeitscrift einen Beitrag bringen, das vatikanische durchsorischt nach Missionsmaterial P. Weber P. S. M., doch ist der Ertrag kein großer. Die älkeren Missionsmaterialien aus der Propaganda gedenken wir dennächst zu verössentlichen.

5 Wenig oder nichts enthalten die der Franziskaner und Dominikaner, das der Augustiner nur die Generalatsregister, in die Jesuitenbestände konnten wir keinen Einblid gewinnen. Dazu kommen natürlich sür die neueste Missionsgeschichte auch die Generalate

Berfallzeit angehörende Missionsmanuskripte übernommen hat. Während viele Archivalien des Ordens schon bei seiner Unterdrückung nach allen Richtungen zerstreut wurden und andere in verschiedenen Häusern der Gesellschaft Jesu verblieben sind, kamen die nach dem Einrücken der piemontesischen Truppen im Generalat erreichbaren Materialien infolge der Bertreibung der Jesuiten und der Einziehung ihrer Güter in die staatliche Zentralbibliothek, deren handschriftliche Hauptzierde sie bilden. Dadurch sind sie wenigstens dem öffentslichen Gebrauch zugänglich gemacht, der durch die weitherzigsten Zulassungsbedingungen und ausführliche alphabetische wie Nummernkataloge erleichtert, andererseits freisich durch ziemlich willkürliche und systemlose Anordnung, die auch uns hinderlich in den Weg trat, nicht wenig erschwert wird. Im folgenden wollen wir wenigstens die wichtigeren Stücke andeuten, soweit es uns der Raum erlaubt.

Das Hauptkontingent stellen die jesuitischen Kontroversschriften, entsprechend den vielen auch literarisch ausgefochtenen Streitigkeiten, in welche die Jesuitenmissionen des 17. und 18. Jahrhunderts verwickelt waren. Ginen breiten Raum nehmen gu= nächst die Jurisdiktionskonflikte ein, namentlich der große mit den neuen apostolischen Bikaren aus dem Pariser Seminars. Ein "Breve Ragguaglio" unterrichtet darüber (1662-84) im allgemeinen (1255, 19); ein "Index Scripturarum" registriert die Schriften des römischen Jesuitenarchivs gur Berteidigung der Gesellichaft "gegen die Harcheer (!), Jansenisten und die von der Propaganda nach Oftindien geschickten apostolischen Bikare" (1253, 28); eine italienische "Risposta" widerlegt die vom Bertreter der apostolischen Bikare zur Propagandasitzung vom Januar 1685 eingereichte Schrift (1247, 4); die der Propaganda eingereichten "Note" wenden sich gegen den Eid an die apostolischen Bikare (1253, 4); die "Dokumente" von R. 1495 geben in mehreren Kopien die Korrespondeng des Ordensgenerals Oliva mit der Propaganda von 1679 - 80 (Brief, Memoriale, Zurückrufungsbefehl, Antwort auf Denkidriften sowie solche des Ordensprokurators und P. Galeno) und das Memorandum von P. Ciceri an diefelbe von 1688 wieder 6; R. 1496 die "Risposta" auf einen Brief und zwei Borträge des Generals gegen die apostolischen Bikare vor der Propagandakommission. Ein Tractatus de jurisdictione Archiepiscopi Cranganerensis et Commissarii Apo-

<sup>1</sup> So gelangten die den hier behandelten Materialien verwandten und sie ergänzenden Libri Informationum aus der Wende des 17. zum 18. Jahrhundert auf dem Umweg über den Batikan ins Propaganda-Archiv (darüber später), eine sehr reichhaltige Sammlung der gedruckten Avvisi und Literae Annuae in das Archiv der spanischen Botschaft beim H. Stuhl, worüber P. Laurentius Kilger demnächst berichten wird. 2 Nach freundlichen Mitteilungen des Bibliothekpersonals, dem sür das große Ent-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach freundlichen Mitteilungen des Bibliothekpersonals, dem sür das große Entgegenkommen in der Benützung hiermit verbindlichst gedanktsei, gleichwie H.P. Pöpping S.V.D. für Exzerpierung des Katalogs und P. Laurentius Kilger O. S. B. für Analysierung von n. 1255. Laut letzterem stammt der Fonds aus der Bibliotheca seereta Collegii Romani S. J.

<sup>3</sup> Berteilt ist das ganze Material auf numerierte Schachteln, innerhalb welcher die Unternummern die in eigene Umschläge gehüllten Stücke oder Faszickle bezeichnen, deren Überschriften meist mehr oder weniger genau den Handschriften selbst entnommen und in den Realkatalog übergegangen sind.

<sup>4</sup> Eingehendere Notizen mußten wir handschriftlich für uns zurückehalten. Berwertet und registriert ist nur einzelnes in den Nachträgen des IX. Bandes von Bacer-Sommervogel (unten B. S.), Bibliotheque de la Compagnie de Jésus (1890—1909).

<sup>5</sup> Bgl. darüber u. a. Jann, Die fath. Missionen in Indien, China u. Japan 205 ff.
6 Auch im Archiv der Propaganda als Originale. Die "Carte" 1253, 33 nehmen die seit 1745 des Ungehorsams gegen den apostolischen Bikar angeklagten Missionare Anton de Melle und Montagne in Schup.

stolici verbreitet sich über die Rechte des Jesuitenerzbischofs bei den Thomaschristen ber Serra (1248, 2)1. Gine "Demonstratio jurispatronatus Portugalliae Regum respectu omnium Lusitaniae dictionis Orientalium Ecclesiarum" (1309) und eine Instruktion Portugals von 1674 an den römischen Gesandten (1383, 22) sucht das portugiesische Ernennungs- und Sendungsmonopol für die Miffionen des fernen Oftens gu beweisen2, während ein "Discursus" die Nachteile einer Aussendung von Bischöfen unter Ausschluß Portugals aufgählt (1255, 42) und eine Denkschrift die Brunde des Zwiespalts amischen portugiesischen und fremden Ordensgenossen untersucht (1255, 48). Besonders die frangösischen Jesuiten von Peking mußten sich gegen die portugiesischen mehrfach gur Wehr feigen: 1694 richtete in ihrem namen P. Ludwig de Comte ein Bittgefuch an den General gleichzeitig mit dem portugiesischen Alfistenten (1254, 41); 1695 tritt eine Denkichrift für Scheidung amischen Frangofen und Portugiesen in Indien und China ein (1656, 29); eine andere über diese Frage kam 1700 nach Frankreich (1253, 46); eine "Brevis Relatio" des P. Caftner von 1705 schildert die Ankunft frangolischer Patres in China und die daraus fur Orden und Mission entstehenden Gefahren (1247, 5); eine "Refutatio" von Barren und Mailla ichütt die Frangosen gegen die Klagen des Bischofs Ferreri von 1733-34 (1247, 7)3.

Roch heftiger als die nationalen und kirchenpolitischen Begenfätze stießen die Ordensdifferengen aufeinander, welche die Gefellicaft Jefu auf dem fernöftlichen Missionsgebiet mit den übrigen religiosen Benossenschaften, besonders den Frangiskanern und Dominikanern entzweiten. Schon aus der ersten hälfte des 17. Jahrhunderts begegnen uns die Streitschriften darüber: eigene "Gesta" informieren uns über das, was die Dominikaner Didacus Collado und Johann Baptist Morales als Prokuratoren der Philippinenproving in der Japan= und Chinafrage gegen die Jesuiten an der Kurie unternahmen (1246, 2)4. Gin von Morales unterschriebenes Original legt seine "Dubitationes gravissimae" über die neue Bekehrung und Christenheit von China der Propaganda dar (1254, 35). Eine "Responsio" von P. Franz Jurtado S. J. beantwortete die zwölf von P. Morales 1640 den Jesuitenmissionaren in China vorgelegten Fragen (1251, 3)5; eine portugiesische "Risposte" des P. Anton Rubino S. J. von 1641 will die "Berleumdungen" der Dominikaner und Franziskaner gegen die in China missionierenden Jesuiten widerlegen (1249, 4)6, eine italienische "Informatione" des Missionsprokurators Anton Franz Cardim S. J. von 1644 das Vorgehen seiner Ordensgenossen in China verteidigen (1254, 25)7. Nachher ift es der Franziskaner di S. Maria, ber gegen die Jesuiten ins Feld gieht und wider den der Prokurator P. Balthasar Barrera ein "Memorial" an den spanischen König richten muß (1246, 6)8.

Der Löwenanteil unserer Missionshandschriften entfällt weitaus auf den dine-

<sup>1</sup> Auch darüber findet sich viel im Bropaganda-Archiv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beide in mehreren Exemplaren auch unter der Miscellanea der Propaganda. Über diesen portugiesischen Patronatsstreit vgl. außer dem zweibändigen Bullarium Patronatus Portugalliae ebenfalls Jann. Über das Berhältnis der Jesuiten zu Portugal 1255, 48 (1758) und 49 (1663).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Facultas et privilegia concessa PP. Gallis apud Sinas et Indos degentibus a R. P. N. Generali ad instantiam Regis Christianissimi 1246, 6. Wiberlegung ber

Antwort der portug. Proving 1253, 37.

<sup>4</sup> Enthält zugleich die einschlägigen Berichte von 1622 aus Japan, wie sie sich in der Propaganda finden. Von beiden, Collado wie Morales, besitzen wir im Propaganda-Archiv eine Übersülle von Anklageschriften gegen die Jesuiten, dagegen fast gar keine Abwehrschriften von diesen.

<sup>5</sup> Spanisch (Respuesta) in der Bibliotheque du Roy nach B. S. III 1069 n. 6.

<sup>6</sup> B. S. IX 826 aus Bitt. Emman. Über Rubino B. S. VII 281.

<sup>7.</sup> Über Cardim vgl. B. S. II 741.

<sup>8</sup> Mit dem Titel Apologia Societatis contra calumnias ipsi irrogatas a F. Joanne de S. Maria Prov<sup>11</sup> Franc. in Ind. Occid. Auch der Obere der Franziskanermission in China Antonio di S. Maria richtet hestige Investiven gegen die Jesuiten in seiner Relacion de la persecucion (1251, 1) und in Propagandadensschieft (Archiv der Propag.).

fifden Ritenstreit, der bekanntlich eine Unmenge Federn teils für teils gegen die Jesuiten in Bewegung gesetzt und eine besondere, ins Riefige angewachsene Literatur gezeitigt hat1. Um nur die einigermaßen datierten Traktate darüber in chronologischer Reihenfolge herauszugreifen, erwähnen wir aus dem 17. Jahrhundert: 1669 Jacobus de Favre S. J., Dissertatio theologico-historica de avita Sinarum pietate presertim erga defunctos et eximia erga Confucium magistrum suum observantia (auch Tractatus originalis de rebus Sinicis 1250, 3)2 und Franciscus Brancatus S. J., Responsio Apologetica de Sinensium ritibus politicis ad R. P. Dominicum Navarrete O. Pr. (1250, 5 und 1251, 8, ital. 1299)3, ein ähnliches Responsum apologeticum gegen Navarrete vom berühmten P. Berbieft (1257, 33)4; 1672 eine Informazione von Prosper Intorcetta S. J. an die Propaganda (1257, 14) und seine Apologetica disputatio recentior de officiis et ritibus, quibus Sinenses memoriam recolunt Confucii et progenitorum (1249, 10 u. 1326)5; 1679 Memoriale alla Propaganda in favore e discolpa dei Missionarii della C. di G. (1252, 22) neben einer andern Denkschrift des Generals an Innocenz XIII. (1281, 2); 1680 Joannes Dominicus Gabiani S. J., De ritibus ecclesiae Sinensis permissis Apologetica Dissertatio, dazu Appendix und Apologetica Synopsis (1249, 5)6; 1682 Franc. Xav. Filippuccius S. J., Praeludium ad plenam disquisitionem, an bona vel mala fide impugnentur opiniones et praxes Missionariorum S. J. in Regno Sinarum ad cultum Confucii et defunctorum pertinentes (1249, 7)7, von demselben 1683 Sagitta retorta (1247, 5 u. 9)8 sowie 1701 Tractatus de ritibus Sinicis (1248, 3) und Explicatio 37 textuum Sinensium et responsa ad aliquas observationes circa illas (1250, 1 u. 1251, 6, dann 1383, 11, portugiefifc) 1248, 1); 1699 Joannes Rovanfi S. J., Sinensis controversiae explicatio (1256, 55). Aus dem Jahre 1700 stammen außer einer Verificatio (1254, 10 u. 1257, 8) und den Animadversiones (1256, 7) für das Offigium (wofür auch Osservazioni 1257, 4 u. 22) der gegen Maigrot (ähnlich 1252, 1 u. 1257, 33) gerichtete Tractatus Apologeticus von Antonius Thomas S. J. (1251, 4), auf den weiterhin mehrere Schriften von 1701 (1254, 27-29), eine Epistola an den Papst von 1703 (1254, 10)9 und ein Compendium actorum Pekinensium 1705 et 1706 (1246, 4 u. 1247, 1 u. 1252, 2, dazu 1246, 1 Acta D. Maigrot in Aula Pekinensi 1706) 10 zurückgehen. Dem 18. Jahrhundert gehören an: 1701 Scripta P. Claudii Visdelou et Responsio P. Turcotti ad ea de ritibus Sinicis (1254, 37) und Brevis et restricta lucubratio über den chinesischen Gottes= begriff (1257, 6); 1703 Ritus Sinenses iidem mortuorum et vivorum (1256, 35) von Franciscus Noël S. J. 11, der auch die Notae in deeretum Di de Tournon von 1707 (1257, 16), die Animadversiones in scripturas Epi Beritensis (1246, 3) und die Quaestiones et responsiones eirea ritus exequiarum (1257, 36) verfaßte; 1705 Analecta

Besonders zu finden in der Münchener Staatsbibliothet und in der Ambrosiana zu Mailand, Handschriftliches namentlich auch im Propaganda-Archiv. Leider fehlt es sowohl an jeder wissenschaftlich-kritischen Darstellung dieser wichtigen Episode und Kontroverse als auch an einer auch nur einigermaßen vollständigen Bibliographie (vgl. die dürftigen Anfähre bei Hergenröther-Ririch und von P. Huonder in den RM). Um so dankenswerter ist es, daß Prof. Dr. Aufhauser von München sich der Erforschung dieses Spezialgebiets

<sup>2</sup> Ediert 1700 in einem Sammelwerf (B. S. III 572 n. 4.

<sup>8</sup> Ebb. (B. S. II 82 n. 11).

<sup>4</sup> B. G. VIII 585 (gegen 1582). Aber andere Werke von Intorcetta B. S. 5 B. S. IX 507 nach Bitt. Emman. IV 639 ss.

<sup>6</sup> B. S. III 1076 n. 2 (ediert 1700). 7 B. G. III 735 n. 3 (ediert 1700).

<sup>8</sup> B. S. IX 340 (mit Praeludium nach Bitt. Emman.).
9 B. S. VII 1078 n. 11 (ediert 1702).

<sup>10</sup> Unter dem Namen von P. Stumpf B. S. VII 1658 (aus Bibl. Corsini in Rom). 11 Seine Scripta nach Vitt. Emman. B. S. IX 721. Über seine anderen Schriften 3. G. V 1791 s.

argumentorum pro sententia Missionariorum S. J. circa puncta in ritibus Sinicis controversa von Bischof Alvarus von Kiangsi (1251, 5); 1707 Appellatio Missionariorum Societatis ad Summum Pontificem gegen den Legaten Tournon (1253, 38 u. 39); 1708 Notitia compendiosa sopra i riti Cinesi aus dem Spanischen pon Nikolaus Fonjeca [1257, 8]; 1710 Relazione della Legatione del Card. di Tournon (1256, 10); 1715 P. Stumpf contra sententias Kinisticas (1253, 6)1; 1716 Specimen doctrinae P. Joannis Francisci Foucquet circa ritus Sinicos (1256, 26 u. 1257, 30)2; 1718 Sensa P. Vincentii de Tartre circa libros veteres doctrinamque Sinensium oblata Pi Stumpf (1253, 5)8; 1720-21 cin Diarium ab adventu Caroli Ambrosii Legati in Aula Pekinensi usque ad ejus discessum (1254, 22) mit einem franzölischen Journal plus abrégé über denfelben Gegenstand (1252, 11); 1725 Difesa dalle accuse contro le missioni dei Gesuiti (1252, 3); 1727 Contancin, Responsum ad quattuor puncta seu dubia a R. P. Juliano Placido Hervien mihi proposita (1254, 36)4 und Parenin-Sucrés, Réflexions sur la doctrine des Chinois anciens et modernes (1257, 31)5; 1743 Joj. Maria de Mailla S. J., Materies Responsi ad Diarium Legationis Emi Mezzabarba (1254, 40)6. Undatiert find u. a. die Analecta argumentorum pro sententia Missionariorum S. J. (1257, 27), die Tres quaestiones cum sex responsis (1252, 7), die Defensio novorum Christianorum (1256, 6), die Difesa dei Gesuiti contro l'accusa di essere promotori dell' Idolatria in Cina (1257, 24), die Accuse e difese intorno alle Missioni dei Gesuiti nella Cina (1248, 4), La giustizià e la verità in favore delle controversie e riti Cinesi (1252, 8) und der französische Tractatus R. P. d'Entrecolles de 4 punctis controversis (1257, 17)7.

Was sonst noch über die Chinamission in unserem Jesuitenfond liegt, ist im Bergleich dazu nicht gerade viel. Prinzipiell werden noch folgende methodische Fragen erörtert: von P. Gabiani 1680 in einer "Dissertatio", daß die lateinische Sprache für die hinesischen Alumnen nicht nötig sei (1257, 3)8; in einer andern Dissertation, daß Priefter und Gläubige bedeckten Sauptes der Melfe beiwohnen sollen (1257, 18); in einem Memoriale an den Papst, daß man bedeckten Hauptes zelebrieren dürfe (1253, 30); eine "Quaestio" handelt über die Gultigkeit der Taufe in der chinefischen Form (1254, 2); eine Schrift von 1667 (1257, 69) und eine andere von 1695 (1254, 9 u. 1383, 18) über die Notwendigkeit chinesischer Priester und ihrer Dispens vom Latein (1254, 23 eine Lifte der eingeborenen Jesuitenmissionare 1645-1701). Stand und Schichsale der chinesischen Mission Schildern in zeitlicher Folge nächst dem Franziskaner Antonio di S. Maria in seiner Relacion de la persecucion von 1667 (1251, 1)9, einem franzöjischen Ristretto sullo stato delle Missioni nella Cina von 1684 (1252, 5) und den Nouvelles de la Chine des P. de Fontanan aus Peking von 1695 (1254, 20) die Litterae annuae von 1719-20 über Hamdeu-Afcheing (1386, 2), 1720 eine Laus Postuma auf P. Kilian Stumpf (1253, 1) und eine Narratiungula über die Pekinger Erlebnisse von P. Pedrini 1720 (1253, 43), Erzerpte aus Jesuitenbriefen zwischen 1722 und 1725 (1256, 24), eine Relation de la Chine des P. Dentrecolles pon 1722 über die Pekinger Gemeinde der französischen Jesuiten (1254, 43), eine Relazione des Pekinger Kollegs von 1723 an den General (1256, 17), Notizie più recenti über China, Tonkina

<sup>1</sup> Über ihn vgl. B. S. VII 1658 s.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. B. S. III 903.
 <sup>4</sup> Bgl. B. S. II 1386.

 <sup>3</sup> Bgl. B. G. VII 887.
 5 Bgl. B. G. VI 283 ss. 6 Lgl. B. S. V 330 ss. 7 B. S. IX 198 (de undecim punctis nach Bitt. Emman.). Bgl. B. S. II 1931 ss. Weiter gehören hierher 1250, 2 u. 4; 1252, 6. 9. 10; 1253, 23. 31. 32. 36. 48. 49. 50. 52; 1254, 1. 3. 4. 21. 24. 30. 31. 34; 1256, 2. 3. 8. 12. 13. 15. 19. 22. 30. 31. 32. 33. 36. 37. 40. 42. 44. 54; 1257, 2. 5. 7. 10. 11. 12. 13. 15. 19. 20. 21. 23. 25. 26. 28. 32. 34. 35. 37; 1383, 5. 9. 15. 16. 17. 19. 20. 21. 23; 1386, 30; fhileblich die ganzen Nummern 1298, 1300, 1303, 1308, 1316 und 1326.

<sup>8</sup> Bgl. B. S. IX 368 (nach B. E.).

<sup>9</sup> Ediert von P. Berez im Archivo Ibero-Americano III 447 ss. Seine Schriften aufgezählt bei Marcellino Civezza, Saggio bibliografico.

und Kochinchina nach Missionarbriefen von 1723 (1256, 38), das Colloquium Imperatoris von 1724 (1256, 42), drei Briefe des P. Ignaz Kögler von 1723-25 an den General über die Chinamissionen (1386, 1), die Historia promotionis P. Ignatii Kögler ad Praesidem Mathematicae von 1725 (1256, 46)1, die Sincera et simplex narratio des P. Romanus Hinderer von 1725 über seine Ausdauer in Hamcheu (1254, 33)2, eine Encyclica epistola des P. Perroni von 1725 an die Kantoner Kirchen (1256, 45), eine Narratio über ben Empfang ber vom Papft gesandten Karmeliter in Peking von 1725 (1256, 18, ein Memoriale für fie 1256, 9), die Relation über den Empfang des portugiesischen Gesandten von 1726-27 (1256, 50-53), die Declaratio Imperatoris von 1727 an die Minister (1256, 47), die Oratio Imperatoris beim Erdbeben von 1730 (1386, 28), eine Compendioa narratio persecutionis Cantoniensis von 1732 (1384, 39), eine Relazione dell' udienza imperiale von 1793 (1256, 10), die Litterae annuae Provinciae Sinensis von 1754 (1256, 14), ein Brief von 1756 über die Chinamissionen (1254, 12) und ein solcher von Ludwig de Poirot von 1772 über die Pekinger Mission (1386, 18)3. Gine italienische Besamtrelation über die Jesuitenmissionen in China, Kochinchina und Tonking nach Briefen und Urkunden hat P. Binzenz Guinigi hinterlassen (1251, 7)4, eine Denkschrift zu ihren Bunften der Ordensgeneral 1688 an den Papst gerichtet (1256, 5). Eine Brevis Relatio ist auch über die Insel Sancian und das Brab des hl. Franz Xaver aus dem Jahre 1700 vorhanden (1287, 1)5.

Für die damals zu China gerechneten hinterindischen Missionen der Gesellschaft ist unsere Ernte mäßig: ein 1655 datierter portugiesischer Brief von P. Phisipp Marini über die Taufformel in tonkinesischer Sprache (1254, 44)6; aus dem Jahre 1669 die Acta cum quaestore regio in Cochinchina (1256, 20) und die Aussage eines Laien, daß ein französischer Missionar in Kochinchina nicht alle Dekalogvorschriften sehre (1254, 56); unter 1676 eine italienische Selbswerteidigung des Tonkingmissionars Marini an die Propaganda (1384, 12); von 1678 eine italienische (1384, 28) und portugiesische (1384, 30) Begründung des unbeschränkten Missionsrechts der Jesuiten in ganz Tonking von Manuel Ferreyra<sup>7</sup>; eine Narratio des in Kochinchina 1700 gegen die christliche Religion Geschehenen von P. Johann Anton Arnedo S. J. (1249, 6)8; 1704 die Accusationes der apostolischen Bikare in Tonking gegen die Jesuitenmissionare vor der Propaganda (1384, 22); 1708 eine spanische Widerlegung ("120 Lügen auf 120 Seiten") der Schrift der Pariser Missionare über die Verfolgung in Kochinchina von Rikolaus de Fonseca (1256, 39); endlich einige Ritenanfragen der Christen von Kochinchina an den Bischof von Bugia mit seinen Antworten darauf (1384, 26).

Berhältnismäßig wenig begegnet uns aus der vorderindischen Jesuitenmission: eine Sammlung der Ordinationes Generalium für die Provinz Goa aus der Feder des bekannten Alexander Vasignani von 1576 (1255, 16); eine spanische Instruktion an den neuen ostindischen Provinzial von 1582 (1386, 11) und eine portugiesische an den Visitator (1386, 12) sowie eine spanische von 1584 an den Prokurator am Hofe (1255, 7); ein Bericht von 1648 über die Provinz Malabar an den General (1384, 34) und eine Schrift von 1698 über ihre Wiedervereinigung mit Goa (1384, 33); ein Brief des Visikos von Meliapur an den Papst von 1702 gegen die Propagandamissionare (1255, 44); eine Darlegung der Gründe für Beibehaltung der Salsetekirchen durch die goanische Provinzialversammlung von 1708 (1386, 14); eine Abhandlung

<sup>1</sup> B. G. IV 1143 s.

<sup>2</sup> Bgl. B. S. IV 394. Über Rögler und hinderer vgl. huonder, Deutsche Jesuitenmissionare 188 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. B. S. VI 926. <sup>4</sup> Bgl. B. S. III 1942 s. († 1653).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Politische Beschreibungen von China 1253, 7 u. 1256, 1. Andere Stücke über China 1253, 47 (über Jocquet); 1258, 8 (1793) u. 15 (1708); 1256, 27 (über Applani). 34 (Proving). 43 u. 48.

<sup>6</sup> Bgl. B. S. V 582 s. 7 Bgl. B. S. III 682. 8 B. S. IX 1690 (nach B. E.). Bgl. B. S. I 582 (Brief v. 1700).

De Missione Brahmanorum zugunsten der Nobilimethode (1255, 43) und einige Dubia der französischen Patres an den General über die malabarischen Gebräuche (1384, 35). Kleinere Briese an den General von Sebastian Acosta 1657 (1386, 17), von Heinrich Perenra 1730 (1386, 6) und von Revisoren als Antwort auf zwei Dubia der Goaprovinz von 1712 (1386, 13). Schließlich eine jüngere Notizia topografica, civilis et politico-religiosa Missionis Malabaricae anno 1790 (1247, 3) und Quelques pensées générales sur les Missions de la Compagnie vom Maduramissionar Bertrand aus 1845 (1249, 2)1.

Wenige, aber wertvolle und ältere Sachen beziehen sich auf Japan. Bunachst vier Beschreibungen von Land und Leuten aus der ersten Zeit nach der Entdeckung: eine undatierte Informazione dell' Isola di Giapan auf Grund der Aussagen von Giorgio Avalez (1384, 1), eine solche von 1549 ebenfalls in italienischer Sprache (1384, 2), eine auf die demnächstige Abreise Xavers anspielende Informatione di un isola nuovamente scoperta (1384, 6) und Insulae cuiusdam ad Septentriones nomine Giapam hactenus ignotae morumque gentis illius compendiosa descriptio (1384, 4). Dann eine lateinische übersetzung des Briefs von Bruder Johannes an Magister Franciskus aus Amaguchi nach Bungo über die Zwiegespräche mit den Japanern von 1551 (1384, 3)2. Ein Summario di alcune cose del divino servitio nelli regni del Giappon fast zusammen, was Jesuiten eben aus dem Reich Bungo und anderen Gegenden geschrieben (1384, 5), ein Summario degli errori schildert die Irrtumer der heidnischen Japaner teils italienisch teils spanisch (1384, 7). Eine Copia delle lettere annue del Giappone bringt einen spanischen Jahresbericht über Japan von 1586 aus der hand von Coelho und Frois sowie ein Stück aus einem solchen von 1586 aus Arima (1384, 8). während die Annuae provinciae Japonicae von 1750-51 (1384, 9) mit Japan selbst nichts mehr zu tun haben. Bezüglich der japanischen Eben und ihrer Lösbarkeit wird eine Lehre als "schwerer Fall" vorgetragen (1384, 11). Eine interessante lateinische Studie untersucht einen von Fr. Juniperus gegen die Jesuiten verwerteten, aber von ihnen als unecht verworfenen Brief des Franziskanermissionars Ludwig Sotelo (1383, 10)3. Aud eine Mapa de las Islas de los Palaos von 1710 ist vorhanden (1254, 26).

Bon der westlichen Hemisphäre ist zunächst das portugiesische Brasilien vertreten, wenngleich ziemlich schwach. Die Ordinationes Provinciae geben die Berordnungen der Ordensgeneräle für Brasilien zwischen 1573 und 1615 wieder (1255, 10). Die Ordinationes des Bistators P. Emmanuel de Lima berichten über dessen 3. Bistation in der brasilianischen Provinz von 1607 (1255, 14), eine andere Bistation des Provinzials Franz von Mattos geht auf das Jahr 1701 zurück (1255, 13). Stark beschäftigt den Orden die Frage der Provinzieilung: 1725–26 werden von Provinzial Joseph de Almenda, P. Emmanuel Ribeyro und anderen Gründe gegen die Division vorgebracht (1255, 30–32), 1723 und 1727 dafür (1255, 39–40), in einer Nota von 1725 die Namen der 62 zustimmenden und der 13 ablehnenden Patres einander gegensübergestellt (1255, 8). Eine Apologia pro Paulistis will beweisen, daß die Einwohner von St. Paul und Nachbarstädten, auch wenn sie die Brasilianer weiter überfallen und sie nicht aus der Sklaverei entlassen, absolviert werden können (1249, 3).

Aus Spanisch Amerika sind die Beiträge unseres Fonds gleichfalls relativ spärlich und sehr gemischt. Während der Traktat La felicidad de las Americas de Espagna das Glück des Landes und seiner Bewohner preist (1248, 5), sucht eine Informacion de los dannos que reciben de la barbaridad de los Indios y de los rimedios para impedirlos die der Wildheit entspringenden Schäden und die dagegen anzuwendenden

<sup>1</sup> Berfasser der Mission du Maduré et Mémoires historiques (B. S. I 139 s.). Schristen über die Malabarmission vom indischen Missionshistoriographen Paulinus a S. Bartholomeo Carm. Disc. Bibl. Bitt. Emman., Fondi Minori, S. Maria della Scala n. 18. 22. 35—36. 39.

In mehreren Sprachen publiziert (B. S. III 651 f. unter Fernandez).
 Eine spanische Historia del Japon von Kampser 1384, 10.

Mittel aufzudecken (1383, 25). Gine Streitschrift aus dem Ende des 17. Jahrhunderts (Controversia inter Episcopos et Regulares et praesertim Societatis de obligatione solvendi decimas) nimmt in der Zehntfrage für die Jesuiten gegen die Landesbischöfe Stellung (1255, 9). Die Literae Regiae pro reductione Provinciae Paraguariensis bringen in Abschrift spanische Königsbriefe von 1668 gugunften der Reduktionen in Paraguan (1255, 21), andere Kopien enthalten Briefe von eingeborenen Stämmen oder Kaziken und eine Instruktion der Jesuiten an die Guaranis bei ihrem Marsch gegen das spanische Heer um die Mitte des 18. Jahrhunderts (1247, 2). Die Litterae annuae von 1576 über die peruanische Proving auf 88 Seiten (1409) sind schon wegen der Autorschaft des berühmten Joseph Acosta bemerkenswert. Die Annuae Collegii Maximi Quitensis S. J. umfassen die Geschichte des Quitokollegs von 1750 bis 1757 (1249, 1), die Varones illustres de la Provincia de la Compagnia de Jesus de Quito von 1741 behandeln biographisch P. Fritz († 1725) und vier spanische Jesuiten des 17. Jahrhunderts (1255, 18). Aus der Provinz Chile liegt eine Resolutio casus von Dominicus Egidii vor (1254, 18), über die Proving Chiapa eine spanische Konvents- und Pfarreienstatistik (1255, 3), von der Mission Neugranada ein Brief des Obern Paul Torroella an den General über seine Erfolge beim ersten Einzug von 1841 (1254, 38). Eine spanische Descrizione della Provincia di Guatemala informiert über die dortigen Seelforgeverhältnisse (1255, 4), eine Denkschrift Georgs de Firmanis mit dem Titel Indiarum Constitutionum über die Societas Bethlemitarum von Guatemala (1254, 20). Die Formula de la fundacion des Jesuitenkollegs von Meriko reproduziert den Stiftungsentwurf von 1576 mit der Genehmigung des Benerals von 1578 (1254, 6), während die vorhergehende Nummer die Werke einheimischer Historiadores Mexicanos aufzählt (1254, 5)1.

# Kobo-Daishi.

(Nach ben gebruckten u. ungedruckten? Missionsberichten des 16. u. 17. Jahrhunderts.) Bon P. G. Schurhammer S. J. in Bonn a. Rh.

Im Süden von Kyoto, dem Rom der japanischen Buddhisten, liegt der Tempel von Toji, dessen weithin sichtbare Pagode schon von ferne den Pilger grüßt. Von Park und Wald, Wassergraben und Mauern umgeben, liegen die verwitterten Holzbauten feiner weitausgedehnten Tempelanlagen mit ihren weifigetunchten Banden und grellroten Säulen und Balken einsam da im Schatten uralter Bäume, als wären fie verlaffen

und vergessen.

Aber am 15. Juni gieht Leben ein in die einsamen Mauern. Der gange Suden Knotos ist mit Fähnchen und Lampions geziert, auf den Straßen drängt sich eine festliche Menge, die immer mehr anschwillt, je naber wir dem Toji-Tempel kommen. Auf den Zufahrtsstraßen zum Tempelbezirk, auf der Brücke über den Graben und um die Tempelgebäude herum herricht ein richtiges Jahrmarktstreiben. Spielwaren-, Ruchen- und Obstverkäufer, Teebuden unter schattigen Bäumen, eine rauchende und teetrinkende Menge auf den am Boden ausgebreiteten Matten. In einer großen Halle find die Kunstschäte des Tempels ausgestellt, in einer anderen werden Borträge gehalten. Ein unaufhörlicher Zug von Gläubigen bewegt sich zu den Kultusstätten, Kerzen opfernd, Bebete murmelnd und kleine Mungen in den Opferkaften werfend, mahrend die Bongen beständig ihre Litaneien in eintonigem Rhythmus hersagen. Tee und Ruchen wird im Tempel an die Ehrengafte verteilt, Lieder gefungen und Traktätchen unter den Besuchern verbreitet.

<sup>1</sup> Gine Erbichaft für das Rolleg von Eugeo 1255, 50. Über Güter auch 1255, 11-12. 2 Die benutten Sandichriften befinden sich im Bestige der Gesellschaft Jesu. (5B = Sandichriftenband.)

Wem gilt all diese Ehre?

Eines der an die Festteilnehmer verteilten Schriftchen sagt es uns. "Die Wolke von Bogaku" ist es betitelt und das Vorwort beginnt:

"D! als Pionier der japanischen Kulturentwicklung darf unser Bolk ihn keinen Tag vergessen, als menschgewordenen Bosatsu! mussen wir ihn allezeit verehren!" Es ist Kobo-Daishi, der Bründer und Patriard der Shingon Sekte 2.

"Kobo-Daishi (774-834), der berühmteste aller buddhistischen Heiligen, war gleich gefeiert als Prediger, Maler, Bilbhauer, Kalligraph und Reisender", so beginnt B. S. Chamberlain seine kurze Lebensskigge des Stifters der japanischen Shingonsekte. "Sätte sein Leben auch 600 Jahre gedauert ftatt 60, fo hatte er kaum alle die Bilber anfertigen, alle die Berggipfel ersteigen, all die Skeptiker widerlegen, all die Bunder wirken und all die andern Taten verrichten können, die der Bolksmund ihm guschreibt" 3.

Un einer Gestalt wie Kobo-Daishi, der hervorragendsten in der Geschichte des japanischen Buddhismus, konnten auch die Missionsberichte Japans im 16. und 17. Jahrhundert nicht mit Stillschweigen vorübergeben. Stellen wir kurg ihre Angaben über den Stifter der Shingon Sehte gusammen.

Bilela, der Begründer der Minakomission, der von 1559-1565 in diesem Mittel= punkt des Buddhismus wirkte, ift der erfte Missionär, der auf Robo zu sprechen kommt. wobei er bemerkt, er habe viele Dinge von ihm gehört (1561-1562) 4 und über deffen Leben nachgeforicht (1571). Seine Ausführungen wiederholt und ergangt Frois, der Anfang 1565 zu Vilela nach Minako kam und nach der Vertreibung und Abberufung seines Befährten die Mission mit verschiedenen Unterbrechungen bis 1576 weiterführte, um dann seine letten 20 Lebensjahre den Chriftengemeinden Südjapans zu widmen. Weitere kurze Angaben finden wir bei Gago, der 1552—1562 auf der Südinsel Knushu wirkte, und Couros, der von 1588-1633, meist in leitender Stellung, ebendasehft tätig war und als vorzüglicher Kenner der japanischen Sprache gepriesen wird. Auch die ausführliche Relacion del Reino de Nippon, 1615 von dem weitgereiften spanischen Kaufmann de Avila Jiron zu Ragasaki verfaßt und von seinem Landsmann, dem nach 25 jähriger Missionsarbeit in Südjapan und Minako auf die Philippinen verbannten P. Morejon, kommentiert, kommt kurz auf Kobo und seine Kongsan-Klöster zu sprechen.

1. Der Rame. Kobo (der Gesetgesverbreiter) Daishi (der große Meister, wie uns Vilela 1571 belehrt) ift der Ehrenname, den Kaiser Daigo 921 dem fast 100 Jahre zuvor verstorbenen Begründer der Shingon-Sekte verlieh und unter dem er allgemeiner bekannt ist. Sein eigentlicher Name Rukai findet sich in den Missionsberichten nicht. Während Couros 1612 und Jiron 1615 richtig Cobo und Combodaigi schreiben (man berücksichtige beim Lesen die portugiesische Rechtschreibung und die damalige lokale Aussprache), muß der Name Kobo-Daishis in den anderen Terten meist die bei der Wiedergabe japanischer Namen üblichen Berballhornungen über sich ergeben laffen: Cobodagi, Combadagi, Combondagi, Combendagi, Combadagu, Cambadoris, Combadagi<sup>7</sup>, Cambadagi<sup>8</sup>, Kobodais<sup>9</sup>, Kobotais<sup>10</sup>, Correbondagi und Combondaym<sup>11</sup>.

B. H. Chamberlain, A Handbook for Travellers in Japan, London 1894, 59.

(Wir fürzen Ch.)

4 Wir geben im Folgenden nur die Jahreszahlen der Texte, die am Schlusse folgen. 5 E. Papinot, Historical and Geographical Dictionary of Japan, Tokyo 1909, 321.

7 L. de Guzman, Historia de las Misiones, Bilbao 18912, 223. (Erste Ausgabe 1601.) 8 A. Kircher, China illustrata, Amstelodami 1667, 139.

9 E. Kaempfer, The History of Japan II (Glasgow 1906) 265. (Erite Ausgabe 1737.)

<sup>1</sup> Bojatju = Bodhijattva, buddhijtischer Heiliger in der letten Stufe der Buddhaschaft. 2 Bgl. E. Schiller, Gogatu no Rumo (in den Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft für Natur- und Bölkerkunde Oftasiens, Tokno Bd. XI [1907—1909] 404 ff.), der eine Abersetzung von Ashihara Shodos volkstümlicher Biographie Kobo-Daishis gibt.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B. Picard, Naaukeurige Beschryving . . . der afgodische Volkeren IV (Amsterdam 1729) 232.

<sup>10</sup> F. X. de Charlevoix, Histoire du Japon II (Paris 1736) 265 (120). 11 Bgl. Texte, Beitschrift für Miffionswissenschaft. 11. Jahrgang. 6

2. Lehrjahre. Bon Kobo-Daishis Geburt in Byobu-ga-ura auf Shikoku (774), seinen Studien in Kyoto, seiner Priesterweihe, den darauf folgenden Wanderjahren und Seelenkämpfen, seinem Studium des Dainichikyo, des Buches der Großen Sonne, in Yamato und den übrigen Ereignissen aus seiner Jugend schweigen die Briefe der Jesuitenmissionare. Die erste Tatsache aus Kobos Leben berichtet uns Frois, indem er 15732 schreibt, Kobo-Daishi habe das große Toji-Kloster im Süden Miyakos (Kyotos) erbaut und 15963 bemerkt, das sei vor 700 Jahren geschehen.

Nach Papinot fällt der Bau ins Jahr 796. Die Überlieferung berichtet, nach seiner Bollendung habe die Pagode sich auf die Seite geneigt, auf Kobos Gebet hin sich jedoch wieder aufgerichtet. Nach anderen aber habe Kobo das Gebäude vor dem Einsturz bewahrt, indem er auf der entgegengesetzen Seite den Lotusteich grub, der

heute noch dort zu sehen ist (Ch. 307).

Frois hat uns in seinen genannten Briefen eine Beschreibung des Toji-Tempels hinterlassen: "ein sehr großes Kloster am Eingang der Stadt, rings umgeben von Wasserstehn und hohen, dicken Mauern, die eines der sehenswürdigsten Bauwerke der Stadt bilden; der Haupttempel, Hondo genannt, mit einem sehr hohen Turm", dabei ein Ort von 400 Bürgern, mit zur Kriegszeit von Wachen besetzten Toren, deren Schlüssel in den Händen der Bonzen ist, ein Zusluchtsort im Kriege, in dem sich 1573 1000 kampssähige Männer besanden. "Beim Erdbeben von 1596 stürzten die mächtigen Umfassmauern und alle Tempel mit Ausnahme des Hondo ein." Die jezigen Gebäude stammen aus der Restauration von 1640 (Ch. 307).

Ein wichtiges, für die Zukunft des jungen Buddhistenmönches entscheidendes Ereignis aus Kobos Lehrzeit berichtet uns Couros (1612), seine Studienreise nach China. Er schreibt, Kobo sei studienhalber nach China gegangen und habe von dort

vor 700 Jahren das Lafter der Sodomie nach Japan gebracht 4.

Die Chinafahrt Kobos fällt ins Jahr 804. Er wurde dort der Lieblingsschüler des berühmten Abtes Keikwa und die bei seiner Einweihungszeremonie eintretende Berklärung offenbarte, daß der japanische Gast eine Inkarnation Dainichis, der personifizierten Weisheit sei. 806 kehrte Kobo nach Japan zurück, um dort die Shingonssekte einzuführen.

3. Gründung der Shingon-Sekte. Vilela (1562) und Couros (1612) bezeichnen Kobo-Daishi als Stifter der "Xingonju" (Shingon-shu). Der Name, in den

<sup>2</sup> Frois aus Minato an Cabral, 27. Mai 1573 (Cartas de Japão, Evora 1598,

344-345v. Wir fürgen: Cartas).

4 Couros aus Arima an den P. General, 25. Februar 1612 (HB Ordinationes Jap.

1580-1612 Schluß).

<sup>1</sup> Über Kobo-Daishis Leben vgl. neben den furzen Skizzen in Papinot 321 und Chamberlain 58 die ausführlicheren Darftellungen von Afhihara Shodo, überfett vonn G. Schiller 1. c., eine einseitige Berhimmelung des Stifters unter Weglassung ber Bundergelchichten; A. Lloyd, Developments of Japanese Buddhism (Transactions of the Asiatic Society of Japan, Yokohama 1894, 382-405), das audy die Wunderberichte und vor allem eine eingehende Darlegung von Robos Lehre gibt, sowie die etwas fürzeren Ausführungen A. R. Reischauers in seinen Studies in Japanese Buddhism, New York 1917, 94-102 und W. E. Griffis, The Religions of Japan, New York 18963, 197—223, der Robo vor allem als Begründer des Ryobu Shinto schildert. In der Feststellung der Lebensdaten gehen die Autoren auseinander. Albihara verlegt die Geburt auf 773, Chamberlain und Papinot auf 774, Llond auf 776; die Priesterweihe iit bei Llond 791, bei den anderen 793. 796 erbaute Kobo (Papinot 657) den Tojitempel, 810 wurde er (Chamberlain 59) zu bessen Vorsteher ernannt, 816 erbaute er bas Kona-fan-Kloster (Papinot 321) (nach S. Saas, Geschichte des Christentums in Japan, Tokno 1902, 124 bereits 812) und 835 (nach Chamberlain 834) ließ er sich bort begraben.

<sup>3</sup> Frois aus Nagajati an P. General, 28. Dez. 1596 (G. Haius, De Rebus Japonicis, Antverpiae 1605, 362. HA Annuae Jap. 1593—1596, 231). Haius ichreibt fällchlich Tiji, HB richtig Tonji — Toji.

verschiedenen Terten in Sengoju, Semgoju, Xingosu, Xingonjuju, Xingonsen verdorben, heißt "Sekte des wahren Wortes" oder besser "Sekte der wahren Mantra (Zauberformel)". Der Gebrauch von mystischen Gebetsformeln mit magischer Kraft (indisch Mantra, japanisch gon), von Kobo aus China eingeführt, zeichnet die Shingonshus nämlich vor allen anderen Buddhistensekten Japans aus.

Nach Bilela (1562) ist eine der Vorschriften der Sekte die, daß ihre Anhänger den Teufel anbeten. Damit ist wohl Fudo gemeint, der Hauptgott der aus der Shingonssekte hervorgegangenen Yamabushis (Shugenjas), gewöhnlich in sitzender Stellung abgebildet, von Flammen umgeben, das Richtschwert in der Rechten, den Strick zur Bestrafung der Sünder in der Linken, mit grimmiger Miene. Visela fügt bei, Kobo habe den Seinen gewisse geschriebene Worte hinterlassen, womit sie den Teufel in den Leib jeder beliebigen Person zaubern könnten, damit er ihnen dort alle an ihn gerichteten Fragen beantworte. In den späteren Missionsberichten tressen wir öfters die Jamabushis als die berufsmäßigen Teufelsbeschwörer, aber die ganze Shingon-Sekte war durch ihre mystischen Formulare, magischen Zaubermittel und Beschwörungskünste bekannt.

Mit Fudo wurde beim Bolk wegen der Ühnlichkeit der Darstellung vielsach Dainich i verwechselt, den der vom hl. Franz Xaver bekehrte japanische Laienbruder Lourenzo (1560) als Hauptgott der Shingonshu bezeichnet 2.

In dem Bericht über Japan, den P. Nic. Lancilotti 1548 nach den Angaben des aus Kagoshima (Satsuma) stammenden Japaners Yashiro (Paul vom hl. Glauben) verfaßte, heißt es von Dainichi: "Alle beten einen einzigen Gott an, den sie in ihrer Sprache Deniche nennen, und er [Yashiro] sagt, bisweilen malten sie diesen Deniche mit einem Leib und drei Köpsen und dann nännten sie ihn Cogi; aber jener Mann [Yashiro] sagte mir, die Bedeutung dieser drei Köpse kenne er nicht; er wisse nur, daß alles eins sei, Deniche und Cogi, wie bei uns Gott und Dreisaltigkeit". Und etwas weiter fügt der Bericht bei: "Xaca Shaka — Buddha] lehrte alle diese Völker, nur einen Gott anzubeten, den Schöpfer aller Dinge, und befahl, ihn auf die besagte Art zu malen mit einem Leib und drei Köpfen." Und bei der Schilderung der Nyoho-Versammlungen der Yamabushis bemerkt Lancilotti, die Büßer riesen dabei den Deniche an, um Befreiung von Teufelsspuk zu erlangen.

<sup>1</sup> Ch. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lourenzo aus Minato an Mitbrüder in Bungo, 2. Juni 1560 (Cartas 71).

<sup>3</sup> Nach der italienischen Abschrift des HB. Japon. 1548—1562, 4 ff., der für unsere Stellen auch die kürzere portugiesische Bersion (ib. f. 18 ff.), und mehr oder weniger auch die Coimbraversion (H. J. Coleridge, Life and Letters of St. F. Xavier II [London 1872] 208 und E. de Bos, Leben und Briefe des hl. F. Xavier II [Negensburg] 452), sowie der ihm ähnliche Text der Nuovi Avisi (Venezia 1562, 18, lat. in Ep. Indicae de Stupendis, Lovanii 1566, 175, deutsch [Eglauer], Die Missionsgeschichte späterer Zeiten. Briefe aus Japan I [Augsburg 1795] 1, und H. Hand H.

Dashiro, Xavers Dolmetscher in Kagoshima, der am Psingstfest 1548 in der Kathedrale von Goa als erster Japaner aus der Hand des Bischos Albuquerque die hl. Tause empsing, scheint ein Anhänger der Shingon-Sekte Kobo-Daishis gewesen zu sein. Zu dieser Vermutung veranlassen uns solgende Gründe. In seinem Bericht über Japan gibt er als Namen des Gottes, den nach ihm alle verehren, Dainicht, den Hauptgott dieser Sekte, an und erwähnt seine Darstellung mit 3 Köpsen, die man Cogi nenne, womit die von Kobo in sein System verwobenen 5, ursprünglich 3, Go-chi oder Nyorai, die Buddhas der Weisheit, gemeint sind; als Bestandteil des täglichen Morgengebets der Japaner nennt er eine Art abergläubischer Kreuzzeichen, wie sie bei den Shingon-shus üblich sind, als Hauptsloster sührt er einen Berg mit 5000 Mönchen an, zu dem Frauen der Jutritt verwehrt sei, womit wohl Kona-san, die Hochburg und Hauptwallsahrt der Anhänger

Frois berichtet in seiner Historia de Japam (1586), wie die Shingon-shu Bonzen, die sich der Gunst des Daimyos Yoshitaka ersreuten, dei Xavers Ankunft in Yamaguchi 1551 ihren Dainichi dem Christengott gleichsetzen, dis der Heilige sie widerlegte. Frois demerkt über diese japanische Gottheit: "Aus dem, was man detreffs dieser Sekte sehre Sekte schrigon-shus hat sessstellen können, folgt, daß ihr Dainichi etwa das ist, was unsere Philosophen die Materia prima nennen. Die Bonzen aber erheben ihn zur Würde eines höchsten und unendlichen Gottes und dadurch fallen sie dann in viele Albernheiten und Widersprüche, indem sie über diesen Dainichi hundertersei lächerliche Dinge sagen, die aller Grundlage entbehren".

Ahnlich hatte sich bereits 1562 Frater Almeida über Dainichi geäußert: "Die Japaner lehren, Daniche sei der Schöpfer und das erste Prinzip der Dinge, aber ihre Gelehrten verstehen dies ganz anders als wir. Sie sehren nämlich, Daniche sei die Materia prima, die sich in allen sichtbaren Dingen befindet, und ohne ihn können die Dinge nicht existieren, die man wahrnimmt und die seben in alle Ewigheit, und man kann sie nicht mit körperlichen Augen sehen, sondern nur mit dem Berstand erfassen; sie ist seidensunfähig, denn weder Feuer kann sie verbrennen noch Schwert verwunden. Nichts kann ohne sie Sein besitzen und durch sie sind alle Dinge". In einem Brief vom Jahre 1618 teilt uns P. Camillo Constanzio, der spätere Märtyrer, auch die Bedeutung des Namens mit: Dainichi besagt auf japanisch: die Große Sonne.

Da Kobo-Daishi der eigentliche Apostel der Dainichiverehrung in Japan wurde, so mögen zu den Angaden der Glaubensboten einige erklärende Bemerkungen folgen. Zwar führte auch Kobos Zeitgenosse Dengyo Daishi, der Stifter der Tendai-Sekte, die Dainichiverehrung ein, aber er stellte sie nicht so in den Mittelpunkt seiner Lehre wie Kobo. Bei Kobo verblaßt das Licht Shakas neben dem der "Großen Sonne", und Lloyd sagt mit Recht, wenn man einen Buddhisten als Anhänger Buddhas definiere, dann müsse man die Shingonlehre nicht Buddhismus sondern Bairocanismus nennen, da in ihr Bairocana d. h. Dainichi das Zentrum bildet 4.

Zwischen Shaka, dem auf Erden erschienenen geschichtlichen Buddha, und dem ursprünglichen, mit ihm identischen Buddha der Ursprünglichen Erleuchtung, in denen man ein Gegenstück zum menschgewordenen Christus und dem ewigen Vater der Christen erkennen wollte, tritt eine dritte Gottheit, die an den Heiligen Geist erinnert, Vairocana, eine Zwischenperson zwischen beiden, durch den Shaka die Morasvorschriften erhielt und dessen Tätigkeit die Vereinigung der Einzelseele mit der Weltseele bewirkt.

Ahnliche Parallelen mit der Trinitätslehre finden sich auch sonst im Buddhismus, so 3. B. die Lehre vom dreifachen Leib Buddhas, dem Leib des Gesetes (Seele), dem der vollkommenen Freude (Geist), und dem Erscheinungsleib (Sinne), oder Jin Ch'ans

Kobos gemeint ist, da auch Frois für dies Kloster 5000 Bonzen angibt (vgl. hierzu Haas I 28834. 295 56. 296 58).

Daß Franz Xaver, auf die irrigen Angaden seines Dolmetschers Nashiro gestüßt, in Kagoshima, Ichiku, Hirado und Namaguchi als Apostel des Weltschöpfers Dainicht auftrat, die er zu Ansang 1551 durch die Berbrüderungsversuche der am Hof des Fürsten Duchi Poshitata hochangesehenen Shingondonzen stußt gemacht und durch mit der Theologie der Sekten besser als Nashiro vertraute Neubekehrte belehrt, in seinen Predigten und Anterweitungen das Gotteswort Dainicht durch das portugiessische Deos ersetze, war den Lebensbeschreibern des Heiligen disher unbekannt. Wir gedenken diese überraschende Entsbedung an anderer Stelle aussührlich zu behandeln.

<sup>1</sup> J. M. Cros, St. François de Xavier, Vie et lettres II (Toulouse 1900) 145.
2 L. Almeida an Mitbrüder, aus Japan, 25. Oft. 1562 (HB Ep. Jap. 1548—1562,

<sup>269</sup> Abschrift). In den Cartas und bei Eglauer ist der Text verstümmelt.

<sup>3</sup> C. Constanzio an P. General aus Makao, 25. Dez. 1613. 18 und 38 via. (HB Autographa Martyrum, 232. u. 235, Originale). 4 Lloyd I. c. 388. Mit Recht spricht darum Jiron von den Lehren Shakos

<sup>4</sup> Lloyd I. c. 388. Mit Recht spricht darum Jiron von den "Lehren Shatas, Amidas und Kobo-Daishis". Relacion del Reino de Nippon (HB Annuae Jap. 1549—1592, 165). 5 Lloyd 377—379.

Lehre, wonach die drei Tathagatas (jap. Nyoral) alle in einer Essenz enthalten sind. "Die Drei sind dasselbe wie das Eine . . . Wenn als Eines betrachtet, so spricht man von den drei Personen als Tathagata. Diese eine Substanz zeigt sich in verschiedenen Offenbarungen. Aber diese sind nur verschiedene Betrachtungsweisen der einen unveränderlichen Substanz," so lesen wir bei dem chinesischen Buddhisten Jin Ch'an<sup>2</sup>.

In den beiden Welten, die Kobo unterscheidet, ist Dainichi der Mittelpunkt. In der Welt der Ideen (Kongo-kai, Diamantwelt) ist er die Sonne, die alles anzieht und absorbiert, um welche die vier übrigen Dhyani Buddhas: Shaka, Amida, Hosho und Ashuku mit ihren Trabanten kreisen, die eine Wahrheit mit ihren konstituierenden Elementen. In der Welt der Erscheinungen (Taizo-kai, Welt des Mutterschoßes) hingegen ist Dainichi die Lotusknospe, aus der alle Erscheinungssormen, die Buddhas nicht ausgenommen, emanieren. So ist Dainichi in Allem und Alles in ihm. Die Erkenntnis dieser Wahrheit und so das geistige und sittliche Einswerden mit dem Absoluten ist schon in diesem Leben möglich 3, und Kobo lehrte von sich, er habe dies Ziel bereits erreicht 4.

4. Kobo als Kulturbringer. Der Zuname Kobos, Daishi, bedeutet nach Bisela (1571) "der große Meister". Nach Frois (1565) wurde der Stifter der Shingonssekte für heilig und klug im Sprechen gehalten. Visela nennt ihn (1562) einen Gesehrten und fügt bei "nach vielen Dingen, die ich von ihm hörte, hatte er einen verstrauten Teusel". Das ist wohl eine Anspielung auf die vielen Ersindungen und Kulturwerke, die man Kobo zuschreibt, da Visela fortsährt: "Dieser ersand eine in Japan vielgebrauchte Schrift, die man Cana nennt." Auch der Nachdruck, womit derselbe Pater zweimal (1561 und 1571) Kobo als Ersinder und Lehrmeister von Sünden hinstellt, dürste dadurch verursacht sein, daß man ihm den buddhistischen Heiligen als Kulturbringer schilderte.

Alsihara kommt in seiner Lebensbeschreibung Kobos aussührlich auf die Berdienste seines Helden in dieser Beziehung zu sprechen s, seine Berdienste um die Literatur, das Erziehungswesen, die Kunst und die wirtschaftliche Hebung seines Bolkes. Er weist darauf hin, wie der "Broße Lehrer" in der Landeshauptstadt Kyoto die erste Schule gründete, die nicht nur wie disher üblich den Bornehmen, sondern allen vier Klassen der Bevölkerung, Kitter, Bauer, Handwerker und Kausmann offen stand. Die vorzüglichen Tuschen und Schreibpinsel, deren man sich noch heute bediene, habe er von China eingeführt. Selber ein Meister des guten Stiles versatze er auch eine Anleitung, wie man einen solchen erwerben könne. Seine gesammelten Aufsätze (Shoryoshu) werden heute noch hoch geschätzt. Die Erzeugnisse seines Pinsels und Schnitzmesser sind nach Alsihara nur religiöse Kunstwerkes, "wie Himmel und Erde verschieden von denen gewöhnlicher Künstler, und viele derselben werden heute zu den Nationalschätzen gerechnet und aufs höchste gepriesen". Als "Bolksbeglücker" reiste Kobo, wie Albihara in seinem elsten Kapitel aussührt, durch ganz Japan, daute Straßen und Brücken, lehrte die Leute Wasserdern und Ölquellen [?] sinden, verteilte Samenkorn, sehrte

<sup>1</sup> Reischauer (l. e. 329) übersett diesen, allen Buddhas gemeinsamen Ehrentitel

mit "der Bollsommene", Schiller (419) mit "der nach Belieben Kommende".

2 Loyd 380—381. Bgl. über buddhistische Trinitätsparalselen auch Haas I 28933—34. Nach langem Suchen gelang es Haas, ein Dainichibild mit 3 Köpfen und einem Leibe wirklich zu sinden. Ob die verschiedenen an das Leben Christi und seine Lehren erinnernden Paaralselen in Kobos Leben und Lehren nicht auf christisch-nestorianische Einstüffe zurückzusschen sind? Noch Ricci sand nestorianische und jüdische Gemeinden in China vor. Über buddhistische und taoistische Trinitäten in China vgl. die reich illustrierte Arbeit von P. H. Doré S. J., Recherches sur les Superstitions en Chine II Le Panthéon Chinois tome VI. Chang-Hai (Variétés Sinologiques Nr. 39) 1914, 1—28.

Blond 388—392.
 Giehe Abschnitt 5.
 G. Schiller, Gogatu no Rumo 1. c. 423—432.

<sup>6</sup> Es werden jedoch auch Profandarstellungen, 3. B. Landschaften, Robo zugeschrieben. ib. 4301.

die Benützung der Heilquellen, erschloß Gebirgsgegenden, machte Flüsse stäusen an, füllte Sümpse aus, verscheuchte die wilden Tiere, unterjochte die bösen Geister usw. Seine Heimatinsel Shikoku wurde durch ihn urbar gemacht. Noch heute sind überall im Lande die glänzenden Spuren Daishis wahrzunehmen. So gibt es keinen Ort, wo man nicht von seiner welterlösenden, volksbeglückenden Tätigkeit zu erzählen wühte".

Bon Kobos Leistungen als Baumeister ist bei Bisela und Frois mehrsach die Rede. Frois schreibt ihm (1573) die Erbauung des Toji-Klosters bei Miyako zu, und unter den vielen prunkvollen Tempeln, die der Ordensstifter sich nach Bisela (1561, 1562) schon bei Lebzeiten errichten ließ, wird vor allem das Kloster auf Berg Koya genannt, "das berühmteste ganz Japans" (Vilela 1571), das Kongobu-ji, das im Laufe der Zeit eine der ausgedehntesten Klosteranlagen Japans, ein zweites Hiei-zan, wurde (Chamberlain 59. Papinot 321).

Kobos Ruf als Gelehrten begründete schon die Disputation, die der Kaiser bei der Rückkehr des Mönches aus China anstellen ließ und wobei der Neuangekommene die gesehrtesten Bonzen Japans an Beredsamkeit und Wissen weit überstrahlte 2.

Was dem Stifter der Shingon-Sekte aber vor allem die Dankbarkeit des japanischen Bolkes sicherte, war seine Erfindung der Silbenschrift, wovon sowohl Vilela (1561. 1562. 1571) wie auch Frois (1565) sprechen. Vilela nennt sie Cana-Schrift, Frois bemerkt, es sei jene, deren sich jest noch das gewöhnliche Volk bediene.

Bemeint ist das Hiragana.

Ursprünglich b. h. zur Zeit Izanagis, vor etwa 2200 Jahren hatten die Japaner, wie Gago 1562 fchreibt, keine Schrift. "Lange Zeit hernach kam fie aus China, eine Schrift, die nur mit Schwierigkeit gelernt wird"3. Gago meint damit die cinesische Ibeogrammschrift, die mit dem Buddhismus gegen Ende des 6. Jahrhunderts in Japan in drei Formen (Kaisho, der quadratischen Musterschrift, Bnosho oder "Gehende Schrift", einer etwas kürzeren Kursivschrift, und Sosho oder "Grasschrift", einer stark gekurzten Kursioschrift) Eingang fand. Die 10 000 dinesischen Lautzeichen und Ideogramme mit ihren drei verschiedenen Formen waren aber für die Japaner, deren Sprache und Grammatik ja von der chinesischen so verschieden waren wie 3. B. die Deutsche, doch etwas gar umftändlich, für den gemeinen Mann völlig unlernbar, meshalb ichon 757 der große Belehrte und Staatsmann Kibi Makibi eine eckige Silbenichrift, das Katakana, erfand, deren Zeichen durch Bereinfachung der dinefischen Ideogramme gebildet murden. Seinem Beispiele folgte Robo, indem er aus 47 chinefischen Beiden ebenso viele einfache Schriftzeichen der 47 Silbenlaute bildete, die in der japanischen Sprache vorkommen. In dem nach den drei ersten Zeichen benannten Iroha-Lied stellte Kobo diese 47 Zeichen zu dem japanischen Alphabet zusammen. Diese Schrift, Biragana genannt, mit ihren abgerundeten, gefälligen Silbenzeichen fand weitere Berbreitung als das steifere Katakana 4. "Nun eigneten sich die Leute um die Wette diese leicht zu schreibenden und zu lesenden Zeichen an," schreibt Afhihara, "es war gerade, wie wenn ihnen in dunkler Nacht ein Licht aufgegangen wäre. Selbst bis herunter gu den Bolksichichten der Weberinnen und der grasichneidenden Bauernburichen lernte man diese Zeichen. So wurden dieselben geradezu die Brundlage, die Mutter der japanischen Literatur" 5.

5. Kobo als Wundertäter. Der spanische Kausmann Jiron berichtet (1615), die Japaner wüßten tausenderlei Fabeln von Kobo zu erzählen. Auch Vilela kommt hierauf zu sprechen. 1562 schreibt er von "vielen Weissagungen oder besser Phantastereien oder verabscheuungswürdigen Dingen", die Kobo hinterlassen habe.

<sup>1</sup> Schiller 431—432. 2 Papinot 321.

<sup>3</sup> B. Gago aus Goa, an Mitbrüder in Europa, 10. Dez. 1562 (Cartas 95).

<sup>4</sup> Bgl. J. Lauterer, Japan (Leipzig 1907<sup>3</sup>, 46—54), ber einen guten Einblick in die äußerst verwickelte Geschlichte der japanischen Schriftentwicklung gibt. <sup>5</sup> l. c. 424—425. <sup>6</sup> Relacion del Reino de Nippon (HB Annuae Jap. 1549—1592, 165).

1571 erklärt er, derselbe habe viele Scheinwunder gewirkt und viele Dinge geweissagt und schreibt dies dessen Bund mit dem Teufel au.

Einige der Wunder Kobo-Daishis mögen zur Beseuchtung dieser Mitteilungen solgen. Ashiharas Leben übergeht sie, der modernen Kritik Rechnung tragend, mit ängstlichem Schweigen. Das einzige, das er erwähnt, den Fessensturz, auf den der Titel seines Buches hinweist, schwächt er ab mit der Bemerkung: "Da sollen Engel gekommen sein".

Vor seiner Geburt träumt Kobos Mutter, ein großer indischer Heiliger habe in ihrem Leib Einzug gehalten. Das Kind kommt zur Welt mit im Gebet gefalteten Händen. Träume sagen dem Knaben seine künftige Größe voraus. Er will deren Wahrheit prüfen und stürzt sich darum von der Felsspitze des Gogakuberges herab, und siehe, Engel kommen und retten ihn und Hotokes (Götter) kommen, mit ihm zu reden. Ein hoher Beamter besucht das Dorf und wirft sich vor dem Neunjährigen zur Erde nieder, da er sichtbar unter dem Schutz der Vier Deva-Könige stehe?

Drachen und andere Ungeheuer steigen aus der See und stören den Novizen beim Kap Muroto in Tosa im Bebet. Da rezitiert er die mystischen Dharani-Formeln und speit die Strahlen des Abendsterns gegen sie aus, die vom himmel herab in seinen Mund gefloffen find, und die Störenfriede verschwinden. Robolde laffen ihm ebendafelbst keine Rube, bis er sich mit einem geweihten Bannkreis umgibt, ben jene gegen seinen Willen nicht übertreten können3. Gine Witwe begrüßt den fremden Bongen beim Eintritt in einen Tempel als langerwarteten Bodhisattva. Ein Traumgesicht weist den rubelosen Sucher nach Wahrheit zum Kumeji-Tempel in Namato, wo der indische Priester Benmui por vielen Menschenaltern ein kostbares Buch hinterlegt habe, mit der Beissagung, es würde dereinst ein Bodhisattva kommen, dessen geheimen Sinn zu deuten. Kobo geht hin und findet das Dainichikno, das Buch der Großen Sonne (Mahavairocana vaipulya Sutra), das später die Grundlage seiner Lehre bilden sollte. Auf der überfahrt nach China, droht ein Sturm das Schiff zu verschlingen, wird aber durch das Gebet des Heiligen beschwichtigt. Während man an dem japanischen Mönch im Seirnotempel zu Choan (in China) die der Taufe äußerst ähnliche Einweihungszeremonie (Kwanjo, Abhisheka) vollzieht, wird der Kandidat verklärt, und es wird den Umstehenden offenbar, daß Bairocana (Dainichi) zugegen ift. Keikma, der Lehrer Kobos in China, weissagt denn auch auf seinem Sterbebett, daß sein Schüler eine Inkarnation Bairocanas sei und der Stifter der Shingon-Sekte werden wurde. Kobo wirft in China einen Stab in die Luft und man findet ihn hernach im Gezweig eines Baumes auf dem Kona-fan in Japan, wo später das hauptklofter feiner Sekte ersteben follte.

Als lebende Inkarnation Buddhas kehrt Kobo nach Japan zurück; nie hat man dort von einer solchen gehört. Aber die immer neuen Offenbarungen der in ihm wohnenden göttlichen Kraft bringen seine Gegner zum Schweigen 4. Er betet auf einer baumlosen Insel und plötzlich wächst ein schattiger Hain rings um den Beter auf. Engelserscheinungen begleiten seine Predigt, ein Regenschauer kommt auf sein Gebet hin über das dürstende Land, einen Wespenschwarm treibt sein Wort in die Flucht und der Teufel muß weichen, wie der Heilige das Hannnakho rezitiert. In Koya-san setzt er rotgesottene Fische ins Wasser und macht sie wieder lebendig und noch heute kann man ihre Nachkommen dort mit rotem Rücken sehne 6. Kein Kalligraph Japans kommt Kobo-Daishi gleich. Buddha selber steigt vom Himmel herab, dessen Geschickslichkeit zu bewundern? Den "Fünsel-Priester" nennt man Kobo, denn er kann mit füns Pinseln zu gleicher Zeit schreiben (wie Ezra der Schreiber in der mittelasterslichen jüdischen Legende), indem er zwei mit den Händen, zwei mit den Füßen und

<sup>1</sup> Schiller 412. 2 Lloyd 383. 3 Chamberlain 59. Griffis 198—199. 4 Dieses Austreten mit dem Anspruch, als lebender Buddha geehrt zu werden, dürfte gemeint sein, wenn Bilela 1562 sagt, Kobo habe schon zu seinen Lebzeiten verlangt, daß man ihn anbete.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Llond 384—387. <sup>6</sup> Schiller 4342. <sup>7</sup> Schiller 4291.

einen mit dem Munde führt. Aber damit ist seine Fertigkeit noch nicht erschöpft. Auch in der Kunst, den Pinsel zu wersen, ist er geschickt. Als die Inschrifttaseln, die er zusammen mit Kaiser Saga verfaßte, schon über dem Tor des Kaiserpalastes angebracht sind, bemerkt er, daß man einen Strich vergessen hat. Er wirst seinen Pinsel hinauf und der Fehler ist verbessert. In Nikko ist jenseits des brausenden Dangawa auf senkrechter Felsenwand das Sanskritwort Hämmam eingemeißelt. Kobo warf seinen Pinsel hinüber und so ist es enistanden 3. Auch von den Wundern Kobos gilt, was Alshinara von dessen Kulturwerken sagt: "Die Zeit würde nicht reichen, wenn man alse seine Werke aufzählen wollte" 4.

6. Kobos Charakter. Wenn wir Alhiharas überschwänglichen Lobeshymnus auf den "Hohen Patriarchen" seiner Sekte lesen, so erscheint uns Kobos Charakter im sleckenlosesten Sonnenglanz jeglicher Tugend. "Daishis Charakter war vollkommen und schön," sagt er, "sein Herz war rein wie klares Wasser und sein Sinn ohne jede Trübung wie ein polierter Spiegel. Wenn Menschen in einen solchen Spiegel schauen, so erscheint von selbst ihr Bild. Ebenso ließ auch Daishi die Menschen, wenn sie ihn anschauten, die Unreinheit ihres eigenen Herzens erkennen." Und Alhihara schließt sein Kapitel über Kobos Charakter mit den Worten: "So kann man sagen, daß es wenig Menschen gibt, welche einen ebenso schönen und vollkommenen Chrakter wie Daishi besitzen".

Auch ein Blick auf Kobos Sittenlehre legt ähnliche Gedanken nahe. Den zehn Stufen der Verstandesleiter, die uns zur Erkenntnis der Allgegenwart und Allwesens heit Dainichis bringen, entsprechen die zehn Stufen der Tugendleiter, welche die moraslische Vereinigung mis dem Absoluten bringen sollens. Diese Stufen sind:

1. Statt toten, Bute gegen alle Lebewesen.

2. Statt Diebstahl und Unehrlichkeit, Freigebigkeit.

3. Statt bloger Enthaltung von Chebruch, Keuschheit. 4. Statt bloger Enthaltung von Lüge, Wahrhaftigkeit.

5. Frieden Schaffende und erhaltende Worte.

6. Meiden von roben Ausdrücken, Gebrauch vornehmer Worte.

7. Statt falfcher und übertriebener, offene Redeweise.

8. Meiden unreiner Bedanken durch moralische Erwägungen.

9. Statt Born, Liebe und Beduld.

10. Reine Absicht, die alle vorhergehenden Gebote einschließt 7.

Das Testament, das der zur Ruhe eingehende Kobo beim Weggang von dieser Welt seinen Jüngern nach der Überlieferung hinterließ, schärft ihnen vor allem diese zehn Gebote ein und fordert auf, eher das Leben zu lassen, als diese Borschriften zu übertreten. "Wenn du sie brichst, so bist du nicht der Jünger Buddhas: du bist weder Kongoshi, noch Rengeshi, noch Bosatsushi, noch Shomonshis. Ein solcher ist auch mein Schüler nicht, noch bin ich sein Lehrer. Er ist nicht verschieden von einem Stück Lehm oder einem abgebrochenen Baum . . . Wer meinen Geboten folgt, der gehorcht den Lehren der Buddhas der drei Welten. Diese Lehre ist nicht mein. Es ist die Lehre aller Buddhas.

Darum ihr alle, Priester beider Rangstufen, alle ihr Laien, erwachsene und junge, haltet diese Gebote! . . . . . . . . . .

Ein anderes Bild von Kobo-Daishis Moral geben uns die Briefe der Missionare

1 Schiller 4305. Griffis 200. 417.

2 Schiller 4305. 3 Chamberlain 170. Schiller 4305.

4 Ashihara bei Schiller 431. 5 Ashihara bei Schiller 432—433.
6 Llond 392—394. Ebenda auch die Morallehren moderner Shingonbonzen

(394—403), bei denen jedoch der christliche Einfluß bemerkbar ist. 7 Lloyd 367.

8 Shaka teilte die Menschen nach dem Grad ihrer Erkenntnis in drei Klassen ein, die einfachen Hörer oder Katechumenen (Schomons), die Erleuchteten (Engaku) und die wahrhaft Weisen (Bosaksu). Bgl. Papinot 587.

9 Lloyd 403—405.

aus dem 16. und 17. Jahrhundert. Zwar sagt Frois 1565, Kobo sei zu seinen Lebzeiten für heilig und klug im Sprechen gehalten worden, aber unmittelbar vorher erklärte er, in den Werken, die er tat, sei der Stifter der Shingon-Sekte mehr ein Teusel als ein menschliches Wesen gewesen. Und in der Tat heben alle unsere Gewährsmänner, Visela, Frois und Jiron hervor, Kobo habe ein äußerst lasterhaftes Leben geführt. Jiron nennt ihn einen "großen Schelm (vellaco)", Visela schreibt 1562, die Japaner selber nännten ihn einen der schlechtesten Menschen, die es in ihrem Lande gegeben habe, und 1566 erklärt ihn Frois für einen verkommenen und schändlichen Menschen. Näheres erfahren wir von Visela 1561, wo er schreibt, Kobo sei scheinder Wenschen, die er erfahren wir von Visela tos Fleisches, "wegen der viesen Sünden, die er erfand und lehrte". 1562 drückt er sich deutlicher aus: "Er war, sagt man, hierzuland der erste Urheber der schändlichsten Sünde", und 1571 spricht er noch klarer: "Er war nach dem, was ich über sein Leben nachsorsche, der Ersinder und Lehrmeister der schwersten Sünden unter den Japanern; besonders war er der erste, der die Sodomie in Japan ersand."

Roch ausführlicher außert fich über diesen Dunkt Couros 1612 in feinem Briefe an den Ordensgeneral, worin er aus langjähriger Erfahrung zur äußersten Vorsicht und Zurückhaltung bei der Heranbildung eines eingeborenen japanischen Klerus mahnen zu müssen glaubt. Er zählt darin die Charakterfehler der Japaner auf und kommt dabei auch auf die Sodomie zu sprechen, die allgemein diese Nation bestecke. "Vor 700 Jahren wurde dies Laster durch den Bonzen Cobo, den Gründer der Xingonju-Sekte eingeführt," so lauten seine Worte, "der nach China studieren ging und dieses Laster von dort mitbrachte" 1. Daß diese Sünde, zumal bei den Bonzen, allgemein verbreitet war, zeigen uns freilich icon die Briefe des hl. Franz Xaver und seiner Nachfolger immer und immer wieder, aber niemand behandelt diese Frage so eingehend wie Couros. "Dieses Laster ist hier so durch die Bonzen autorisiert, sowohl durch ihr Beispiel, denn fie por allem üben es aus, wie auch durch Wort und Schrift, daß fie es nicht nur nicht für ein Laster halten, sondern es sogar als Tugend preisen. Ich erinnere mich, in einem gewissen Buch gelesen gu haben, das ein Bonge aus alter Zeit schrieb, das sei der Same, wodurch das Gesetz der Götter begründet und verbreitet worden sei in Siam, China und Japan2, und der Bonge fügte bei, das sei eine sehr bedeutsame Sache und geschätzt selbst von den Fotogues (Göttern), und ein gewisser Fotoque, namens Monjus, der sich in einen Knaben verwandelte, dieses Lafter zu üben, habe darum den Namen eines vollendeten Weisen erhalten . . . Und folche Wurzeln hat diese teuflische Lehre geschlagen, daß die landläufige Ansicht bei den Beiden genau bem entspricht, mas jener Bonge Schreibt . . . Und so allgemein ist dieses Lafter in biefer Nation, daß kaum ein Laie sich findet, der 20 Jahre alt wird und noch hiervon frei geblieben ist" 4.

Couros fügt noch bei, wer sich weigere, sich dieser Sünde hinzugeben, der gelte als rückständig, seig und weibisch, geht dann die Hauptklassen durch, die hier besonders in Frage kommen, die Bonzen, die Adligen und die Soldaten, und beruft sich zur Bekräftigung seiner Aussührungen über die allgemeine Verbreitung des Lasters auf den Brief des hl. Franz Xaver aus Kagoshima vom 5. November 1549 an seine Mitbrüder in Goa, sowie Concio 5 des ersten Buches aus dem lateinischen Katechismus 6

<sup>2</sup> Siam, China und Japan bedeutet in den älteren japanischen Werken die ganze bekannte Welt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ühnlich schreibt P. Joan Rodriguez Tçuzzu 1634 in seiner Kirchengeschichte Japans (Cros l. c. 106). "Das abscheulichste Laster (d. h. die Sodomie), das Japan zuvor nicht kannte, war dort eingesührt worden mit den chinesischen Sekten." Das Wort sür Päderastie in Japan, danshoku, ist bezeichnenderweise sino-japanisch.

<sup>3</sup> Monju, gewöhnlich zur Linken Shakas abgebildet, die Apotheose der transzendenstalen Weisheit (Chamberlain 46—47).

4 Courds 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Monumenta Xaveriana I (Matriti 1900) 581-582.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. Valignano, Catechismus christianae fidei, in quo veritas nostrae religionis ostenditur, et sectae Japonenses confutantur, Olysipone 1586.

des mit Japan so wohl vertrauten Bisitators Balignani, also auf die beiden hervorragenosten Gestalten der oftasiatischen Mission.

Diese Ausführungen dürften uns mahnen, bei den zehn Geboten Kobo-Daisbis unter dem Worte Keuschheit nicht ohne weiteres die driftliche Volkommenheit dieser

Tugend zu verstehen.

7. Kobos Hingang. In seinem letzten Kapitel spricht Ashinara vom "Eingang des Hohen Patriarchen zur Betrachtung." "Wir haben geschildert," so heißt es da, "wie der Heilige mit seinem Gesübde, die Welt zu erlösen und sein Volk zu beglücken, in die Welt ging und wie er dies Gesübde in volkommener Weise erfüllt hat. Darauf ist er auf dem Berge Koya zur großen Betrachtung eingegangen und wartet auf den Ablauf der 5670 Millionen Jahre, ohne daß sein Leib die Verwesung sähe. Dies geschah am 21. Tage des 3. Monats im zweiten Jahre Showa [835], als Daishi 62 Jahre alt war.

Ach! sein Predigtsitz ist nun seer und der Wind im Zedernwald umrauscht ihn; das Fenster, durch welches seine Gedanken zogen, ist noch vorhanden, und das Mondslicht slutet nach Belieben hinein! Man kann sich die Trauer von Regierung und Volk

bei seinem Abscheiden denken" 1.

Ausführlich sprechen auch die Missionäre von Kobos Scheiden. Als er sehr alt war (Vilela 1561. Frois 1565), als er zum Sterben kam (Vilela 1562) vor 800 Jahren (Vilela 1561), befahl nach ihnen Kobo, man solle ihm im 13 portugiesische Meilen von der Stadt Sakai entsernten Koya-Kloster (Vilela 1562. 1571. Frois 1565) eine Höhle bzw. ein Haus unter der Erde machen (Vilela 1561. 1562. Gago 1562), groß (Vilela 1562), hoch, vier Schritte im Geviert (Frois 1565).

Da ging er hinein und sagte, er sterbe nicht (Vilela 1561. Frois 1566), er könne seiner Natur zufolge nicht sterben (Vilela 1571), er wolle nur ausruhen (Vilela 1561. Frois 1555) von den Arbeiten, die sein Körper auf sich genommen habe (Frois 1565),

und schlafen (Vilela 1562. 1571).

Dann befahl er, die Höhle von außen zu verschließen (Vilela 1561. 1571), und ließ sich darin begraben (Frois 1566) und lebendig einmauern (Frois 1565), und verbot, seine unterirdische Wohnung jemals zu öffnen (Vilela 1562. 1571) oder aufzubrechen (Frois 1565) oder auch nur an sein Grab heranzukommen und daran zu rühren (Frois 1566). Wer dieses Verbot übertrete, den werde sein Jorn tressen und derselbe müsse steben (Vilela 1571). Niemand solle ihn darum aus seinem Schlase wecken (Vilela 1562). Er wolle in seinem Grabe bleiben viele Millionen (Vilela 1571), Tausende von Millionen (Vilela 1562), 10000 Millionen (Vilela 1561), Millionen und Aber-Millionen Jahre (Frois 1565). Um Ende dieser Zeit werde ein großer Gelehrter auf diese Welt (Vilela 1562), nach Japan kommen (Frois 1565. Vilela 1571), sich in Japan erheben (Vilela 1561), Mirocu genannt (Gago 1562. Frois 1565. Vilela 1571), von dem die Japaner sagen, daß er Shaka sei (Gago 1562).

Dann werde die Welt ein Ende nehmen (Gago 1562), Mirocu werde die Welt reformieren (Vilela 1571) und alle Dinge würden erneuert werden (Gago 1562). Dann erst wolle er, Kobo, wieder auferstehen (Frois 1565), aus seiner Höhle herauskommen und wieder auf die Welt zurückkehren (Vilela 1561. 1562. 1571), um die Welt wieder-

herzustellen nach ihrer Zerstörung (Frois 1566).

Und so verschlossen sie ihm die Türe und er wurde begraben und seine Seele leidet jetzt große Qualen in der Hölle (Bilela 1571). Das war vor 800 Jahren (Bilela 1561) und dort ist er jetzt lebendig in jener Höhle und wartet mit aufgehobenen

Sänden auf Mirocu oder Shaka (Bago 1562).

Das Berbot Kobos, seine Grabesruhe zu stören, wird nicht streng befolgt. Alljährlich an seinem Sterbetage, dem 21. März alten Stils, öffnet man sein Grab, Go Byo genannt, dem Toten neue Gewänder anzulegen. Dieselben pflegte früher ein eigener Gesander des Kaisers zu überbringen?

<sup>1</sup> Ashihara bei Schiller 434—435. 2 Schiller 434. Chamberlain 353.

Mirocu (Sanskrit: Mâitrêya), der buddhistische Messias, soll 5670 Millionen Jahre nach Buddhas Tod erscheinen, die Welt zu ersösen. Mit ihm erscheint dann auch Daishi. Nach Mirocus Wirksamkeit geht dann die bisherige Welt durch sieben Wasserssluten und sieben Weltbrände zugrunde. Nach Chamberlain soll Mirocus Ankunft schon 5000 Jahre nach Buddhas Eingang ins Nirvâna erwartet werden.

8. Kobos Verehrung. Nach seinem Hingang wurden Kobo große und prunks volle Tempel erbaut, wo er angebetet wird (Vilela 1562). Er gilt als einer der höchsten Götter Japans (Frois 1566). Das Volk hält ihn in großer Verehrung und glaubt, daß er noch lebe und vielen Personen erscheine, und jeden Tag gehen die Leute hin, sich ihm zu empfehlen, und am Tag, da er sich in die Höhle begab, seiern sie ihm zu Ehren ein Fest, zu dem unzählige Pilger wallfahrten (Vilela 1561).

Koya gilt den Japanern als heiliger Ort; sein Kloster ist das berühmteste in ganz Japan (Bilela 1571). Er ist einer der prunkvollsten Tempel des Landes. Biele strömen dort zusammen, Gesundheit und Ehre und das übrige zum Leben Nötige von Kobo zu erlangen, wofür sie große Opfergaben und Geschenke darbringen (Vilela 1562). Das Kloster steht bei den Japanern in höchster Verehrung, die ganze dortige Stadt (villa) untersteht dem Kloster, und viele Almosen sließen ihm zu: Renten, Geld, verpfändete Ländereien usw. (Vilela 1571). Man glaubt nämlich, wer Koya Almosen schickt, erhält nicht nur Vermehrung der zeitlichen Güter, sondern auch einen guten Fürsprecher an Kobo zur Rettung in der anderen Welt (Frois 1565), ja man ist der Ansicht, wer dort keine Almosen gibt während seines Lebens, für den ist Rettung im andern Leben unmöglich (Vilela 1571).

Alle vornehmen Personen aus ganz Japan lassen nach ihrem Tode, nachdem man ihre Leiber verbrannt hat, ihre Zähne in Kona neben Kobo begraben und ein steinernes Denkmal darüber setzen. Dadurch wird ihnen nach ihrer Ansicht die ewige

Blückseligkeit sofort zuteil (Frois 1566).

Der Haupttempel ist geziert mit Weihgeschenken in Form von Lampen, die aus fast ganz Japan kommen und stets am Brennen sind (Vilela 1562). Ihre Zahl ist groß (Vilela 1571. Frois 1565); über 4000 Lampen sind es, die seit 500 Jahren "vor diesem Teufel" brennen, sür alle Zeiten mit ihren Renten von Königen und Herren gestistet. Darunter sind drei oder vier Lampen, die ständig 100 und mehr Dochte am Brennen haben und mehr Licht geben als vier brennende Fackeln, obwohl das Öl in Japan so teuer ist, daß gewöhnlich eine Porzellanschüssel voll stinkenden, schmierigen Öles einen Goldpardao kostet (Frois 1566).

Einige erklärende Worte mögen die Mitteilungen der Miffionare erganzen.

Das Kloster auf dem Berge Kong in Kii ist so recht eine Schöpfung nach dem herzen des Buddhismus. In tiefer Gebirgseinsamkeit, umrauscht von den Wipfeln meilenweit fich erstreckender Bedernwälder, liegen die mächtigen Sallen und umfangreichen Alostergebäude dar. Gine "Stadt" von etwa 200 Teehausern und Devotionalienläden ichließt fich auf der einen Seite an. Auf der anderen Seite erstrecht fich im Walde zwischen den Zedern, von Waldbachen durchströmt, der ausgedehnte Friedhof mit Brabkapellen und moosbewachsenen Brabfteinen. Denn jeder Shingon-Bläubige möchte womöglich außer seiner Grabstätte in der Beimat noch eine zweite in der Nahe des Patriarchen seiner Sekte haben, deffen Grab sich gang im Bintergrunde des vier km langen Totenfeldes befindet. Hier find die Gräber gahllofer Fürsten und großer Männer seit den Tagen Minamoto Mitsunagas (Tada Manju 997 +) und fast jeder Stein hat historische Bedeutung. Und wenn auch manches Grab leer geblieben ift, schon die nominelle Bestattung an Robo-Daishis Seite sichert die Wiedergeburt im Tosotsu-Simmel oder im Jodo, dem "Reinen Land vollendeter Blückseligkeit". Biele begnügen sich auch damit, nach dem Berbrennen ihres Leichnams einen Sals= knochen (den Adamsapfel) und einige Bahne nach Kona-fan gu fenden. Diefe tut man, wenn

<sup>1</sup> Schiller 434. Chamberlain 46.

der Berstorbene sich keine eigene Grabstätte leisten kann, in das Kotsu-do (Beinhaus) ein achteckiges Gebäude neben Kobos Grab, das alle paar Jahre ausgeräumt wird.

Neben dem Beinhaus steht ein anderer Bau, Mandoro oder Halle der 10000 Lampen genannt, eine hölzerne Halle, 100 Fuß lang und fast halb so breit, mit geschlossenen Gitterfenstern. Zahllose Lampen sind hier in Reihen untergebracht, von denen aber heutzutage nur etwa 100 am Brennen gehalten werden, da die Abschaffung des Buddhismus als Staatsreligion, die Beschlagnahme der Klosterwälder durch die Regierung (1871) und schwere Feuersbrünste den früheren Reichtum des Klosters stark verringert haben. Kein angenehmeres Geschenk gibt es in den Augen des frommen Buddhisten als das Brennen von Lampen, welche die strahlende Weisheit Dainichts und Amidas versinnbilden. Nach Kaempfer gilt es als ein sehr gutes und verdienstliches Werk, solch eine Lampe zu stiften. Nach ihm genügt dazu ein Legat von 100 maas (nach Jiron 1615 sind 10 mazes = ein Tael 2), da man aus den Zinsen dieser Summe das nötige Öl beschaffen könne.

Ein reicher Mann, so erzählt die Legende, stiftete einst bei einem besonderen Anlaß 10000 Lampen für Koya-san. Ein armes Weib hätte auch gern ein Geschenk gegeben und da es kein Geld besaß, schnitt es sein langes Haar ab, verkaufte es und stiftete mit dem Erlös eine einzige Lampe. Da fuhr plötslich ein Windstoß durch die Halle und all die 10000 Lichter des reichen Mannes erloschen, die Lampe des armen Weibes aber leuchtete hoch auf mit hellem Glanz, zum Zeichen, daß das Scherslein der Armen Kobo wohlgefälliger war als die Geschenke des Reichen. Und heute noch heißt die größte Lampe in der Halle Hinja no Itto, die Einzige Lampe

der armen Fraus.

9. Kobos Schüler. Um das von Kobo auf Koya-san gegründete Kloster erhoben sich im Lauf der Zeit neue Bonzenniedersassungen in wachsender Zahl. Jiron spricht 1615 von einem ganz von Bonzen bewohnten Berg im Reiche Quinocuni (Kinokuni — Land der Bäume d. h. die Provinz Kii) mit über 2000 Theras (Buddhistentempeln) und Klöstern und über 100 000 Bonzen, wozu der nüchterne Moreson fretlich bemerkt, die Zahl sei stark übertrieben. Bemeint ist der heilige Klosterberg von Koya-san. Auch Vilela (1562 und 1571) sowie Frois (1565) weisen auf die vielen Klöster Koya-sans hin. Vilela hebt ihren Reichtum hervor und bemerkt, die Bonzen hielten ihre Behausungen glänzend, reinlich und angenehm mit allen Arten von Ergösungen, die Japan biete (1571).

Die Zahl der dort wohnenden Mönche gibt Bilela (1571) auf 10000, Frois 1565 genauer auf 5-6000 "außer den vielen Weltleuten", 1566 auf 5000 an, während

Kaempfer 1692 unbestimmt von mehreren Taufend fpricht.

Frauen war der Zutritt auf diesem wie auf dem anderen buddhistischen Athos, dem Hielzan, dei Todesstrafe untersagt (Frois 1565), ein Berbot, das erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts dadurch gemildert wurde, daß Frauen wenigstens die Pilgersahrt nach Koya-san gestattet wurde 4. Dafür aber hatte das damals überall in Japan verbreitete Laster der Päderastie auch in den Koya-san-Klöstern eine Heimstätte gefunden (Jiron 1615).

Vilela schreibt 1562, die dortigen Bonzen lebten sehr schlecht und obwohl sie vorgäben, sie gingen dorthin, Buße zu tun, so gälten doch viele Beleidigungen Gottes bei ihnen nicht als Sünde, nämlich das dort übliche schändlichste Laster. Und wenn derselbe Gewährsmann auch 1571 bemerkt, wenn jemand für sein Leben Buße tun wolle, so trete er auf Kona-san ein, so beeilt er sich doch, sofort hinzuzufügen, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bilela 1562 verlegt Kobos Grab fälschlich in, statt neben die Halle der Lampen. Ebenso ist es nicht richtig, wenn er die Halle der Lampen den Kaupttempel nennt; diesen Titel dürfte eher die Kondo, die goldene Halle verdienen (Chamberlain 353).

 <sup>2 1.</sup> c. 161. Rach Gago (1562) waren 9 Silber Taels 13 Cruzados, nach Balignani (1583) 14 Dutaten, nach Frois (1571) 1 Silber Tael 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Cruzados.
 3 Chamberlain 352—353. Schiller 4342.

Bonzen daselbst seien äußerst stolz, gäben sehr wenig Almosen, seien schmutzig an Seele und Leib und abscheulich im Leben und gingen mit ihren Sünden der Hölle zu. Ahnlich berichtet Frois 1565, wenn einer das Weltleben aufgeben wolle, so schere er den Kopf und gehe in ein solches Kloster, was dem Eintritt in die Klausur gleichkomme; diesenigen aber, die dort einträten, machten sich das Leben angenehm gemäß der Verderbnis ihrer Besüste, und das Jahr darauf schreibt er kurz: "Es sind dort 5000 Bonzen und sie seben sehr abscheulich".

Einen Einblick in das Klosterleben auf Koya-san gibt uns auch Bilelas Bericht über die Gründung der Negoro-Klöster. "Da es unter den Anhängern dieses Mannes [Kobo-Daishis] bestäudig viele Käubereien, Diebstähle, Parteiungen und Kämpfe gab, bei denen viele den Tod fanden," so heist es da, "so ging einer der Bonzen namens Cacubao [Kakuhan] weg, verschafste sich einige Gefährten und gründete diese neue

Art von Bongen, die sie Nengoros [Negoros] nennen."

Nach Bilela haben die Kona-Bonzen Chorgebet ähnlich unsern Metten und Bespern. Dazu kam auch Lehrtätigkeit an den Klosterschulen. Jiron spricht von den Klosteruniversitäten der Japaner und bemerkt, diese seine ihr Paris, Bologna und Salamanca, und man trage auf diesen Hochschulen die Lehre Shakas, Amidas und Kobo-Daists vor. Bereits der hl. Franz Xaver erwähnt 1549 Kona als eine der fünf

Sauptuniperfitäten Japans 2.

1894 zählte das vortrefflich ausgestattete Seminar (Gakurin) des Konassan Klosters 120 Kostschüler und 200 Tagschüler, die dort buddhistische Gottesgelehrtheit studierten. Einige der Klassensimmer waren bereits nach europäischem Muster eingerichtet, während andere noch den Stil der guten alten Zeit bewahrten: Matten für die Studenten, ein erhöhter Sitz für den Lehrer und ein Kakemono (Bollbild) KobosDaissis an der Wand des Hörsals. Neben wertvollen Gemälden und Statuen, zum Teil von Kobos Hand, besitzt das Kloster kostbare Bücherschäfte, so eine Sammlung von 8000 Buchrollen der hl. Schriften der Buddhisten mit Goldbuchstaben geschrieben und reich mit Silbersornamenten verziert, die man allein auf mehr als eine halbe Million Dollars schätzt.

Neben den auf dem Koya-san ansässigen Mönchen werden auch Wanderbonzen erwähnt. So hören wir 1578 von Frois, Otomo Yoshishige, der Daimyo von Bungo, habe ein Edikt gegen eine Art Bonzen erlassen, die Coyasigiris hießen, ganz Japan als Krämer durchwanderten und viel übel anstifteten, wobei sie vorschützten sie verkauften einige Dinge, die sie mit sich führten. Nach diesem Erlas sollten diese Bonzen noch Schonung erfahren, bis das Jahr abgesausen sei, kämen sie aber die solgenden Jahre wieder auf Yoshishiges Gebiet, so solle man sie töten, wo immer man sie fände 5.

Auch Kaempfer kommt (1692) auf diese Wanderbonzen zu sprechen. In den Berordnungen der japanischen Regierung "betreffs der Straße Desima" lautete der zweite Paragraph: "Koja fisirino soka siuke Jammabus irukt to", d. h. "Nur die Geistlichen des Koja-Berges sollen Zutritt haben. Alle anderen Priester und alle Yamabushis sollen ausgeschlossen bleiben". Zur Erklärung des Wortes "Koja Fisiri"

fügt Kaempfer bei:

"Koja ist ein Berg in der Nachbarschaft Miacos. Seine Bewohner, viele Tausende an Jahl, führen ein geistliches Leben und heißen darum Koja Fisiri d. h. Mönche oder Klerus des Berges Koja, obwohl das Wort Fisiri einschließt, daß sie keine so strengen Regeln zu beobachten haben wie andere religiöse Orden.

<sup>1 &</sup>quot;Die Pilger werden vor Sonnenaufgang geweckt und der Reisende kann, wenn er will, den Metten beiwohnen. Sie sinden in einer Halle statt, in der sich tausende von Grabtäfelchen befinden. Die Gebete gelten den Seelen, deren Namen diese tragen" (Chamberlain 351).

<sup>2</sup> Xaver an Mitbrüder in Goa, aus Ragoshima, 5. Nov. 1549 (Mon. Xav. I 597).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chamberlain 354. <sup>4</sup> ib. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Frois an Mitbrüder in Portugal, aus Usuki (Bungo), 16. Okt. 1578 (Cartas 427).

Diefer Berg ift ein Ufpl fur Berbrecher, ba keine Gendarmen noch andere Diener ber Berichtsbarkeit dort Ginlag finden. Sonst ist jedermann zugelaffen, der es begehrt, oder der dahin um Unterhunft flieht, und wird hernach auf Lebensdauer unterhalten, falls er nur 30 Thails [Taels] für das Kloster mitbringen kann und sonst der Bemeinschaft je nach Kähigkeit zu dienen bereit ist.

Diese Monche sind nicht unbedingt auf Diesen Berg beschränkt, sondern können landauf, landab reisen, in was immer für einem Beschäft ihnen beliebt. Sehr viele berselben widmen sich der Krämerei und dem handel. Sie kommen zwar nicht nach Nagasaki, sollten sie aber dabin kommen, so mußten sie ebensogut zugelaffen werden auf der hollandischen Faktorei von Deshima bei Raggsakil wie andere Kaufleute" 1.

Das Kona-fan-Klofter, das einst 223 Hektar Land, 723 Haupt- und 440 Nebengebäude zählte, das eigene Truppen hielt und eine der ersten Feudalmächte Mitteljapans bildete, ist längst von seiner einstigen Größe gesunken. Das Toji-Kloster zu Minako und das Dempo-in Klofter im Tokno Begirk sind die beiden hauptsitze der Rogi- und Shingizweige, in die sich die Shingon-Sehte teilte. Aber Robo-Daishi steht noch immer im Mittelpunkt seiner Gemeinde, die heute noch gegen 13 000 Tempel, 7000 Hauptbonzen und 3700000 Bläubige gählt 2.

### Terte.

### 1. P. Vilela 17. 8. 15613.

Auch werden sie soie Japaner viel betört durch einen Bonzen, den man, wie sie sagen, Cobodazi<sup>4</sup> [Kobo-Daishi] nannte, und nach den Dingen, die sie von ihm erzählen, scheint es, daß er der Teufel im Fleische war, oder in der Gestalt desselben [des Fleisches], wegen der vielen Sünden, die er erfand und sehrer. Er erfand eine neue Schrift, die sie in diesem Land mit einer anderen, die sie aus China haben, gebrauchen Er sieh sieh niele und prupkungs. gebrauchens. Er ließ sich viele und prunkvolle Tempel errichten, und als er sehr alt war, befahl er, ihm eine Sohle oder ein haus unter der Erde zu machen. Da ging er hinein und fagte, er wolle nicht mehr in diesem Leben bleiben und er fterbe nicht, sondern er wolle nur ausruhen und nach 10000 Millionen Jahren werde fich ein großer Belehrter in Japan erheben und dann werde er [Robo-Daishi] wieder auf diese Welt guruckkehren. Und er ließ die Höhle verschließen und blieb daselbst, und es mögen 800 Jahre her sein, seit er dies tat.

Diefen Bongen halt das Bolk in hoher Berehrung und es halt dafür, daß er noch lebe und vielen Personen erscheine, und jeden Tag gehn sie, sich ihm zu empfehlen, und am Tage, an dem er sich in die Sohle begab, feiern sie ihm gu Ehren ein Fest mit soviel Pilgern, daß das Bolk nicht zu gablen ift, das dorthin geht (Cartas 93).

#### 2. Bilela 15626.

Da ich von den [Negoro] Bonzen, die wie gesagt wie Rhodusritter sind, und die zum Miacokrieg den Feinden zu Silfe kamen, in den früheren Briefen keine Erwähnung tat, so will ich in diesem ihr Institut und ihre Herkunft erklären, da es etwas Neues ist.

Sie wohnen auf einem Gebirge in vielen Klöstern, es mögen alles in allem über 20 000 Menfchen fein.

Ihr erster Anfang war ein Mann namens Combondagi, ein Belehrter, und nach

1 Raempfer 1. c. 265. 2 Papinot 575. 825.

4 Combadaxi (Cartas del Japon, Alcala 1575).

7 5B Corebbondaxi in allen vier Sandichriften.

<sup>3</sup> Vilela an den Provinzial Indiens, aus Sakai, 17. 8. 1561 (Cartas 89v).

<sup>5</sup> Cartas 1575 falldy: Inventou letra nueua, la qual es comun a Japones y Chinas. Gerade die von Robo-Daishi ersundene Siragana-Schrift ist dem Chinesen unverständlich.

<sup>6</sup> Bilela an Mitbrüder, aus Safai, 1562 (Cartas 112. 5B Ep. Jap. 1548-1562, 315 Abschrift 318. 322. 324 Ital. Übersetzungen).

vielen Dingen, die ich von ihm hörte, hatte er einen vertrauten Teufel. Dieser erfand eine in Japan viel gebrauchte Schrift, die man Cana [Giragana] nennt. Er hinterließ viele Weissagungen oder besser gesagt Phantastereien oder Abscheulichkeiten. Die Sekte, die er hinterließ, heißt Xingoju 1. Eine der Vorschriften ist die, daß sie den Teufel anbeten, und wer die Einzelheiten seines Lebens kennt, muß glauben, er fei der leibhaftige Teufel im Fleische.

Er hinterließ gemisse geschriebene Worte, womit sie den Teufel in den Leib jeder beliebigen Person zaubern und dort beantwortet er ihre Fragen, die sie ihm stellen. Dieser, sagen sie, war einer der schlechtesten Menschen, die es in diesem Lande gab?

Als er zum Sterben kam, ließ er sich eine große Höhle nach Urt eines Hauses machen. Da ging er hinein, indem er sagte, er wolle schlafen, und nach soundsoviel Tausenden von Millionen von Jahren würde am Morgen ein großer Gelehrter auf diese Welt kommen und dann wurde er aus seiner Höhle herauskommen; und er verbot, daß irgend jemand vor jener Zeit wage, jene Höhle zu öffnen und ihn vom Schlaf aufzuwecken.

Nachdem er in die Höhle gegangen war, baute man ihm große und prunkvolle Tempel, wo er angebetet wird, und er baute solche icon zu Lebzeiten für seine eigene

Person und befahl, daß man ihn anbete.

Um Ort, wohin er sich begab, ist einer der prunkvollsten Tempel, namens Coja [Kona]. Zu diesem Haus strömen viele herbei, Gesundheit und Ehre und das übrige jum Leben Notwendige zu erbitten, indem fie hierfür große Opfergaben und Beschenke darbringen.

In jener Begend sind viele Klöster von Bonzen, die sehr schlecht leben. Im Haupttempel, wo sein Grab ist, sind stets Lampen am Brennen aus fast ganz Japan 1. Die, welche der Welt entsagen, gieben sich in diese Klöster guruck, in denen viele Beleidigungen Gottes nicht als Sunde gelten 4, und bei all dem sagen sie noch, sie gingen dorthin, Buffe gu tun.

Da es unter den Unhängern dieses Mannes beständig viele Räubereien, Diebstähle, Parteiungen und Kämpfe gab, bei denen viele den Tod fanden, ging einer derselben, namens Cacubao [Rakuhan] weg, verschaffte sich einige Gefährten und grundete diese

neue Urt von Bongen, die sie Nengoros [Negoros] nennen.

#### 3. Bago 10. 12. 15625.

Sie sagen, diese Welt werde ein Ende nehmen und alle Dinge würden erneuert werden und am Ende werde Mirocu kommen, von dem sie sagen, er sei Xaca; und in Japan 6 ist ein anderer, namens Cobodaxi, der seit vielen Jahren lebendig in einer Höhle ift, wo er mit aufgehobenen Händen auf Mirocu oder Xaca wartet.

#### 4. Frois 20. 2. 1565 7.

Es gibt eine andere Gegend Coras [Kona], wo viele Bonzenklöster sind. Ihr Gründer war ein Mann namens Combendagi [Kobo-Daishi], mehr ein Teufel in den Werken, die er tat, als ein menschliches Wesen. Er erfand eine Schrift, deren sich jetzt noch das gewöhnliche Volk bedient. Er wurde für heilig und klug im Sprechen gehalten. Er fchrieb Dinge in feinem Gefets entsprechend bem Berrn, bem er biente.

Als dieser alt war, machte er eine hohe Sohle, vier Schritte im Geviert, und begab sich hinein und ließ sich einmauern, indem er sagte, niemand durfe sich erkuhnen, diese Höhle aufzubrechen oder zu öffnen. Er sterbe nicht, sondern nach Millionen und Abermillionen von Jahren wurde ein sehr großer Gelehrter namens Mirocu 9 [Miroku] nach dem Reiche Japans kommen und dann würde er wieder auferstehen.

<sup>1</sup> Xingojuju (5B), Xingouscu (Cartas 1575).

<sup>2</sup> Er, fagt man, war hierzulande der erfte Urheber der ichandlichften Gunde (5B).

<sup>3</sup> HB zieht "Aus ganz Japan" zum folgenden Sah. 4 HB. "Das schändlichste Laster ist dort Gewohnheit und wird nicht für Sünde

gehalten." Gemeint ift die Sodomie.

<sup>5</sup> Gago an seine Mitbrüder in Europa, aus Goa, 10. 12. 1562 (Cartas 99).

<sup>6</sup> Cartas 1575: Miroçu que quiere dexir Xaca en Japan. 7 Frois an Mitbrüder, aus Minako, 20. 2. 1565 (HB Ep. Jap. 1563—1565, 195 Abschrift. Die Cartas haben fürzeren Text). 8 Cartas: Coya.

<sup>9</sup> Miroçu (Cartas 1598), Mirozu (Cartas 1575).

Denn jest wolle er den Körper von den Arbeiten ausruhen laffen, die er auf fich genommen habe.

Im Ort, wo er begraben ist, Coya genannt, sind viele Lampen aus verschiedenen Reichen angegundet, und die Leute glauben, allen, die ihm Almosen schicken, murden die zeitlichen Guter vermehrt und er werde ihnen ein guter Fursprecher gur Rettung fein.

Wenn einer des Weltleben aufgeben will, ichert er den Kopf und begibt fich in ein solches Aloster, was dem sich in die Alausur begeben gleichkommt. Aber die, welche dort eintreten, machen sich das leibliche Leben angenehm gemäß der Verderbnis ihrer Belüste 1.

Die Klöster, die sie haben, sind gahlreich, die Bongen 5 oder 6000, außer den vielen Weltleuten. Keine Frau kann dabin gehn, unter Todesstrafe.

#### 5. Frois 5. 9. 15662.

Bor etwa zehn Tagen kam hierher [nach Sakai] ein sehr vornehmer Christ von sehr großer Gewissenhaftigkeit. Er war zu einem andern Reich gegangen, um über seine Angelegenheiten zu verhandeln. Dabei kam er durch Cona, 13 Meilen (leguas) von hier, von Sacan, entsernt, wo sich Cobodagi<sup>3</sup> lebend begrub, der ein äußerst verkommener und ichandlicher Menich war, unter ihnen, [ben Japanern] aber für einen ihrer hochs sten Bötter gehalten wird.

Als dieser [Kobo-Daishi] sich begraben ließ, sagte er, niemand solle es wagen, an sein Brab zu kommen oder daran zu rühren, denn er sterbe nicht, sondern ruhe aus, um die Welt wiederherzustellen, wenn sie gerftort wurde.

Es sind dort 5000 Bongen und sie leben fehr abscheulich.

Alle vornehmen Personen von irgendwelchen andern Reichen, wenn sie sterben, verbrennt man ihre Leiber, die Bahne aber bringt man nach diesem Ort Cona und dort begräbt man dieselben und errichtet ein steinernes Denkmal auf dem Brab, denn sie glauben, daß alle, die ihre Zähne dort neben Combodari begraben lassen, sofort seliggesprochen und heilig sind.

Und um einen Begriff zu geben, was für eine große Sache Japan ist, und von der überaus hohen Berehrung, welche die Dinge ihres Kultus erfahren: Bor diesem Teufel brennen seit über 500 Jahren Tag und Nacht 4000 Lampen, die Könige und Herren dort für alle Zeiten mit reichen Renten gestiftet haben. Man sagt mir, dort seien drei oder vier Lampen, die ständig 100 und mehr Dochte haben, die mehr Licht geben als vier brennende Fackeln, und das SI ist stets so teuer in Japan, 3umal in diesen Begenden, daß gewöhnlich von der sehr schlechten Sorte eine Porzellanichuffel voll's einen Boldpardao koftet (Cartas 211 v.).

## 6. Vilela 6. 10. 1571 5.

Es gibt ein anderes Kloster namens Coia, das berühmteste ganz Japans. Es foll 10 000 Bonzen enthalten und viele Klöster. Es hat viele Einkünfte an Almosen. Dieser Ort gilt bei den Japanern als heilig.

Will jemand Bufe für sein Leben tun, so tritt er dort ein; und wer im Leben

dort kein Almosen gibt, dem scheint, daß er sich im andern nicht retten kann.

Es sind dort viele Lampen, die ständig brennen, Einkünfte, Almosen, Geld, verpfändete Ländereien usw. Es ist in einer sehr großen großen Stadt (villa), die den Klöstern untersteht. Diese haben Chor nach Art der Metten und Vespern; sie halten ihre Klöster glänzend, rein und angenehm mit allen Arten von Ergötzungen, die man im Lande Japan haben kann.
Ihr Leben ist wie das der anderen. Sie sind äußerst stolz und geben sehr wenig

Almosen, schmutzig an Seele und Leib, abscheulich im Leben, und so gehn sie mit ihren

Sünden der Hölle zu.

Dieses Kloster gründete ein Mann namens Combodazi. Dieser Name Dazi bedeutet etwa was bei uns der Brogmeister, und dieser Mann war, nach dem, was

1 Cartas 1575 fürzeu.

3 Combondaym (Cartas 1575).

4 Voll stinkenben, schmierigen Ols (5B).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Frois an Mitbrüder, aus Safai, 5. 9. 1566 (Cartas 210. 5B Ep. Jap. 1565-1570, 116 Abichrift).

<sup>5</sup> Visela an die Benedistiner in Avis (Portugal) aus Goa, 6, 10, 1571 (Cartas 319).

ich über sein Leben nachforschte, der Erfinder und Lehrmeister der ichwerften Sunden unter den Japanern, besonders war er der erste, der die Sodomie in Japan erfand, und er hatte einen Bund mit dem Teufel geschlossen und aus diesem Grunde wirkte

er viele Scheinwunder und wahrlagte viele Dinge.
Als er schon sehr alt war, ließ er in diesem Kloster eine Wohnung unter der Erde machen und begab sich lebendig darein und ließ sich von außen einschließen, indem er sagte, er könne seiner Natur zufolge nicht sterben und wolle schlasen; denn nach vielen Millionen Jahren wurde ein Mann namens Mirocu nach Japan kommen, die Welt zu reformieren, und dann werde er aus jener Höhle hervorgehn. Niemand solle es magen, jenen Ort, wo er fei, gu öffnen, denn fein gorn wurde ibn treffen und er wurde sterben. Und so verschlossen sie ihm die Turen, und er wurde begraben und seine Seele leidet jetzt große Qualen in der Hölle. Und weil dieser Mensch dort ift, steht dies Kloster namens Coia bei den Japanern in höchster Berehrung und erhält viele Almojen (Cartas 326v-327).

# Missionsrundshau.

Bon Dr. Anton Freitag S. V. D. in Stepl.

# I. Aus dem heimatlichen Miffionsleben.

Im letzten Konsistorium v. J. beklagte der Hl. Bater mit ernsten und entschiedenen Worten die traurige Lage, welche der Friedensvertrag von Bersailles in vieler Binficht zuungunften der katholischen Missionen geschaffen habe. Leider sei die berechtigte Hoffnung auf die Einhaltung der seinem Delegaten gemachten Erganzungen, wie er fie im Konsistorium vom Juli 1919 ausgesprochen habe, bis jest nicht erfüllt worden. Und auch jetzt noch beständen Schwierigkeiten fort, welche zum Schaden der Seelen das Missionswerk verhinderten und aufhielten . . . 1 Immer deutsicher zeigt sich, daß das größte Kindernis für die freie Entfaltung der Weltmission der übertriebene Nationalismus ist, der sich leider selbst mancher katholischen Führer bemächtigt hat. Ihm ist nun trotz der günstigen Aussichten und der besten Hoffnungen in den letzten Monaten die Rettungsaktion der vergewaltigten deutschen Missionen zum Opfer gefallen. In Frankreich soll sogar ein angesehener Ordensoberer für die Wiederzulaffung beutscher Missionare in den alten Bebieten eingetreten sein, mahrend anderseits über das Doppelspiel eines vielleicht ebenso bedeutenden Ordensmannes kein Zweifel ift. Selbst die anfangs scharf gegnerischen Nouvelles Religieuses dämpften ihre Stimme mehr und mehr, und zuleht berichteten sie sogar von der Wahrscheinlichkeit einer Wiederkehr ber deutschen Glaubensboten auf die früheren Missionsfelder?. In England geifielte. wie nachträglich bekannt wird, auf dem Katholikenkongreß zu Liverpool's dem Parteigängertum Kardinals Bourne mit der Regierung zum Trotz ein wackerer Laie die Missionspolitik des neuen Cafars Llond George in schärfsten Worten, wobei der moderne Imperialismus wegen seiner heuchelei und Vermessenheit noch schlimmer erscheine als die alte Tyrannei der römischen Nerone 4. Grell beleuchtet der mutige Vorkämpfer katholischer Missionsfreiheit das rücksichtslose Verhalten Englands gegen Rom gegen-

<sup>1</sup> Siehe Acta ap. Sedis 17. Dez. 1920; vgl. LMCatt 1921, 37.

<sup>2</sup> Bgl. bej. Nouvelles Rel. 15. Dez. 1920, 580; KM 1920,21, 70; Privatnachrichten.
3 S. Catholic Times 18. Sept. 1920. Bgl. ZM 1921, 40.
4 "... Es blieb dem Imperialismus einer späteren Zeit vorbehalten, sich zum Christentum zu bekennen und als ein Vorbild der Gottessurcht hinzultellen, aber zu gleicher Beit die Stimme von Christi Boten durch eine ftolge vermeffene Ginschränfung des gottlichen Befehls zum Schweigen zu bringen. "Gehet hin und lehret alle Bölker', sagt der Heiland. "Nein, nicht alle Bölker', wirft der heutige Cäsar ein. Ich werde bestimmen, wo du lehren darsst. Du mußt meine Erlaubnis haben. Und wenn du ein Deutscher bist, so gilt Christi Besehl überhaupt nicht für dich. Go sage ich." Bgl. den Auszug in RM 1920/21, 70 f.

über dem durch Lord Balfour gemachten Bersprechen in der Note vom 6. Juni 1919 und spricht von "einer unglaublichen Unverfrorenheit", mit welcher "die englische Regierung im Kardinal-Erzbischof von Westminster einen englischen Papst an Stelle des Heiligen Stuhles segen" will1. Das geschlossene Eintreten des kanadischen Episkopats und der Katholiken der Bereinigten Staaten wurde bereits früher erwähnt. Nachdem nun England ichon im Oktober v. J. einstweilen die weitere Ausweisung deutscher Missionare einzustellen befohlen und die Rückkehr nach Palästina und Agppten freigegeben hatte, war von den für Dezember 1920 angekündigten letten Berhandlungen der englischen Regierung mit dem Apostolischen Stuhl durch die Bermittlung des Generalsekretärs der großen Church Extension Society der Bereinigten Staaten Migr. Kellen wenigstens eine ganz bedeutende Erleichterung der Missionslage für das deutsche Missionspersonal zu erwarten, wenn auch keine volle Freiheit und besonders keine sofortige Rückkehr ber Miffionsbischöfe in alle Bebiete zu erhoffen mar. Diese Soffnungen find an den maglosen und jede katholische Freiheit vernichtenden Bedingungen Englands gescheitert. Soweit bekannt geworden, laufen die Bedingungen, welche der Beilige Stuhl als Norm für alle Zukunft unterzeichnen sollte, auf folgende Punkte hinaus:

- 1. Keine Zulassung von deutschen Missionaren in den eigentlichen englischen Kolonien.
- 2. Ebenso keine Zulassung derselben in Bebieten, in denen gekämpft worden ist.

3. Ebenfalls nicht in Bebieten, die an eine englische Rolonie anstoßen.

- 4. Im übrigen kann vorläufig auch nur ein vorsichtiger Anfang gemacht werden, 3. B. in Indien mit Assam, wo einige wenige Missionare die Zulassung erhalten könnten; aber für jeden einzelnen müßte die absolute Notwendigkeit seiner Tätigkeit erwiesen werden.
- 5. Sowohl der kirchliche wie der Gesellschaftsobere solcher wieder zugelassenen Missionare mußte ein geborener Engländer sein.

Der Apostolische Stuhl lehnte die Unterzeichnung und Festlegung auf solche Bedingungen natürlich ab. Damit ist das Schicksal der meisten deutschen Missionen vorläufig besiegelt. Für die verlassenen Gebiete hat Rom indessen keineswegs die Absicht, neue Apostolische Vikare und Präsekten zu ernennen, sondern inzwischen sind Administratoren angewiesen worden, für die weitere Missionierung zu sorgen, da man immer

noch mit einer Wendung zu den alten Miffionsverhältniffen rechnet2.

Daß man auch jenseits der Alpen die große Gefahr des Nationalismus für die Kirche und speziell für die Missionen einsieht, zeigt deutlich ein Artikel in der angesehenen Zeitschrift Civiltà Cattolica, der in engem Anschluß an den "Aufruf zur Rettung der deutschen Missionen" den Schaden der nationalen Entente-Missionspolitik bedauert und mit Necht hinter diesem engherzigen Nationalismus gegen die Missionare die Feindschaft gegen die katholische Kirche sieht. Bon einem andern Gesichtspunkt aus bekämpft auch der Osservatore Romano dieselben nationalen Strömungen hinsichtlich der Missionen. Die Bestrebungen des nordamerikanischen Zweigs des Bereins der Glaubensverbreitung, sich von der französischen Zentrale in Opon unabhängig zu machen, inspirierten dem Verfasser u. a. folgende Aussichrungen: "Das Werk der Glaubensverbreitung muß sich also emporschwingen zu einem noch fruchtbareren Fortschritt macht. Es kommt vor allem darauf an, den Fundamentalcharakter des wahrhaft katholischen, einen und darum auch universalen Werkes zu wahren. Daher müssen wir alle Hindernisse und Zwistigkeiten entsernen, die den Zusus von Beiträgen

3 S. Civiltà Cattolica Nr. 1691 (1920) 443 ff. Errori e nuovi danni alle mis-

sioni cattoliche. Auszug in AM 1921, 117 f.

<sup>1</sup> Ebenbort nach CTimes 18. Sept. 20. Derselben Ansicht begegneten wir auch sonst.

2 Nach privaten Mitteilungen aus Rom. Näheres wird erst die Missiorrespondenz der SPR bringen. Nach einer Erklärung Montagues im englischen Unterhaus sollen alle Deutschen seber Berufsart, auch die Missionare, 5 Jahre lang nach dem Friedensschluß aus Indien ausgeschlossen bleiben. RV Nr. 224 vom 24. 3. 1921.

der Gläubigen jeder Nation hindern könnten, sie beschützen vor dem geizigen Merkmal des Nationalismus, der verkleinert und trennt, das was groß und einzig sein muß, wie die Kirche groß und einzig ist. Die Lebenssähigkeit des Werkes, seine Fruchtbarkeit, sein praktischer Nutzen für die Missionen sind an diese wesentliche Bedingung geknüpft und das nicht allein für die materiellen Vorteile, sondern auch vorzüglich aus einer hohen moralischen Bedeutung. Seute, wo der Haß und die Eisersucht, die Gier nach Reichtum die Völker spalten und den schlecht verstandenen Nationalismus verschärfen, ist es mehr als je notwendig, zu verhindern, daß jene aussösende Macht die Kräfte des großen Werkes schwäche und seine reinen Quellen verunreinige. Dieses Werk nationalisieren hieße es töten. Denn wenn es seinen Geist verliert, würde es auf die Dauer seine Lebenssähigkeit und seine Kraft versieren . . . "1

Ohne im mindesten die eminenten Berdienste der französischen Katholiken schmälern zu wollen, kann jedoch der in vorliegendem Schreiben erwähnte Vorwurf allzu starker Nationalisierung auch der Zentrale des Werkes der Glaubensverbreitung in Lyon nicht erspart bleiben. Wenn es gerade in der heutigen national übermäßig hochzgespannten Zeit nicht gut ist, daß ein so allgemeines Werk sich in lauter einzelne Vereinswesen auslöse, so ist es ebensowenig angebracht, daß eine einzige Nation den Zentralvorstand eines weltweiten Werkes bilde. Eine aus möglichst vielen größeren katholischen Völkern gebildete Zentrale in möglichst enger Angliederung an die Zentralsbehörde des gesamten katholischen Missionswesens der Propagandakongregation, und unter dieser Zentrale stehend die einzelnen Aktionszentralen der Nationen, scheint mehr oder weniger gegenwärtig der Wunsch sastralen der Missionsinteressenten der verschiedenen Länder zu sein und der wirklichen Internationalität des Werkes am besten zu entsprechen. Jedenfalls muß es merkwürdig berühren, wenn, wie immer wieder hervorgehoben wird, das eminent "katholische Verähren liegt?

Aus den für die Gesamtmission wichtigen Erlassen der Propaganda ist der auf Anfragen verschiedener Ap. Vikare und Präsekten am 2. August 1920 über die sog. Quasiparochien gegebene Entscheid von besonderem Belang<sup>3</sup>:

- 1. Nach Can. 216 § 2 sollen die Bikariate und Präfekturen in bestimmt abgegrenzte Gebiete geteilt werden mit eigener Kirche und zugewiesenem Bolk.
- 2. Die Einteilung soll nicht überstürzt, sondern gemäß Can. 303 mit Zurateziehung der vorzüglichen Missionare geschehen.
- 3. Es soll aber nicht damit gewartet werden, bis alle Teile Quasipfarreien sein können, sondern entsprechend der vordringenden Missionierung angefangen werden.
- 4. Die Urkunde über die Errichtung werde im Archiv der Mission und in der Quasipfarrei ausbewahrt.
- 5. Die Urkunde werde bom Ordinarius mit genauer Grenzbestimmung oder, wo dies unmöglich ist, mit genauer Angabe des Standpunktes der Haupthirche ausgesertigt.
- 6. Mit der Errichtung beginnen ipso facto die Rechte und Pflichten des Pfarrers nach Can. 471.
- 7. Behandelt die Bestimmungen über die Cheschließungen.
- 8. Das Verhältnis und die Abhängigkeit der Subsidienkirchen.
- 9. Dringend anzuraten ist, gleich bei der Errichtung einige Quasipfarreien zu einem einheitlichen Distrikt zusammenzuschließen, um eine spätere Abtrennung neuer Berwaltungsgebiete (Bikariate) leichter zu gestalten.

Auf eine herrliche Entwicklung seines Ordens und dessen Missionen konnte das seit 1908 zum erstenmal wieder zusammengetretene Generalkapitel der Oblaten von der Unbefleckten Jungfrau in Rom zurückschauen. Man zählte:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Osservatore Romano Nr. 22 (1921) 27. Jan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Genauen Erkundigungen nach in Nom ist dies auch das Bestreben der Propaganda selbst.

<sup>8</sup> S. Acta ap. Sedis 2. August 1920. Dazu Sacerdos in Sinis 1920, 281 s.

|                       | 1907 | 1911 | 1920 |  |
|-----------------------|------|------|------|--|
| Bijchöfe und Priefter | 1182 | 1258 | 1342 |  |
| Scholastifer          | 250  | 298  | 287  |  |
| Laienbrüder           | 485  | 507  | 462  |  |
| Movizen               | 134  | 111  | 150  |  |
| Junioristen           | 500  | 583  | 705  |  |

Von den Patres sind nicht weniger als 314 im Hauptamte in der Heidenmission beschäftigt.

Die große Gesellschaft Don Boscos, die Salesianer von Turin, sandten gegen Ende des Jahres 1920 ihre 52. Expedition an Missionaren hinaus, womit sie innerhalb 45 Jahren eine Zahl von 2200 Missionaren und 2000 Schwestern erreichten. Gegenwärtig hat die Gesellschaft ein Personal von 4899 Mitgliedern und 4935 Schwestern, von denen 204 bzw. 300 in den Heidenmissionen tätig sind?. Eine überaus segensreiche Tätigkeit entfaltet auch die Kongregation der Bäter vom Heiligen Geist, welche 1920 in Deutschland, Belgien-Holland, England, Frankreich, Irland, Portugal und in den Vereinigten Staaten 71 Hauptklöster auswies mit 371 Patres, 198 Theologen, 334 Brüdern, 110 Klerikernovizen, 35 Brüdernovizen, 863 Klerikeraspiranten und 77 Brüderaspiranten. In den Missionen Amerikas und Afrikas zählte die Genossenschaft 209 Häuser, 381 Patres, 148 Brüder und hatte sate eine Million Katholiken zu pastorieren. Die Gesellschaft Jesu verzeichnet zur selben Zeit 1700 Priester in den Missionen, nämlich 33 in Afrika, 282 in China, 112 in Sprien, 560 in Indien, 48 auf Ceylon, 23 in den Eismissionen Nordamerikas und 9 in Japan. Die übrigen wirken zerstreut in andern Missionen

Im deutschen heimatlichen Missionsbetriebe gewinnt die akademische Missionsbewegung wieder an Boden. In Münfter fanden zwei Semesterversammlungen des K. Uk. Missionsvereins statt. Bei der ersten am 10. Nov. v. J. sprachen P. Windhuis von der Hiltruper Berg-Jesu-Mission auf Neupommern über Totengebräuche auf der Bazellehalbinsel und Prof. Dr. Pieper über das Thema Student und Mission. In der zweiten Bersammlung, die sich der Anwesenheit und einer Ansprache des hochw. Bischofs erfreute, sprach Turit Mois von Löwenstein über "Wiedergeburt der Christenheit und Beidenmission", Prof. Dr. Pieper das Schlugwort. Die beiden letten Redner waren auch für die akademische Missionsversammlung in Bonn am 29. Nov. gewonnen. Fürst U. v. Löwenstein sprach ferner auf den entsprechenden Tagungen in München am 16. Nov. und zu Freiburg am 25. Nov., bei welcher Gelegenheit auch der neue Erzbischof Dr. Fritz sehr ermunternde Worte sprach, sowie am 26. Januar d. J. zu Leipzig, wo der erste Bersuch eines akademischen Missionsvereins gemacht wurde. Besonderen Eifer entfalteten ferner die Mitglieder des akademischen Missionsvereins in St. Peter im badifchen Schwarzwald. Sie veranftalteten zwei große Versamm= lungen, in denen u. a. P. Provinzial Ziegler S. V. D. aus der Stepler Mission in China und ein Minorist als Redner auftraten. Nicht weniger rege sind die österreichischen akademischen Missionsvereine namentlich in ihren Birkeln an der Arbeits. Die Missionsakademie "Regina Apostolorum" in St. Gabriel trat zu Neujahr mit einem Missionsabreigkalender an die Offentlichkeit. Auch der in Münfter feit Jahren bestehende Missionszirkel der Studentinnen zeigte frisches Leben in seinen vierzehntägigen Bersammlungen, wobei eines der 12 Mitglieder regelmäßig ein Referat über einen Missions= orden hielt, dem sich namentlich bei Unwesenheit eines der betreffenden Ordensmitglieder eine rege Aussprache anschloß. Ahnlich verliefen die monatlichen Bersamm-

Nach Monaisbl. der Obl. d. U. Jungfr. 1920, 217 ff.
 Nach El Siglo 1921, 14 s. und LMCatt 1920, 334.

<sup>3</sup> Siehe Echo a. d. Missionen 1921, 6 ff.

<sup>4</sup> Mach The Pilgrim of the Lady of Mart. 1921, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Illustr. Missionsbl. für Stud. u. Geb. III (1920) 63 f.; Privatmitteilungen aus Münster und Leipzig.

lungen des Missionsfirkels der studierenden Ordensschwestern im Collegium Marianum (Münster), welche ein gutes Samenkorn für die einstige erzieherische Tätigkeit der Schwestern sein durften1. Die wiffenich aftliche Pflege des Missionsgedankens vertrat in Münfter Prof. Dr. Pieper mit seinen Vorlesungen über altehristliche Missionsgeschichte und Besprechungen über neutestamentliche Missionsterte im Seminar. Gine glängende Bersammlung hielt der Kölner Zweig der Unio Cleri pro missionibus am 12. Januar in Köln ab, bei welcher Domkapitular Migr. Plagge (Osnabrück) über die Nordischen Missionen und P. Huonder S. J. zum Thema: "Warum sind wir im Werk der Blaubensverbreitung in 400 Jahren nicht weiter gehommen" sprachen. Letzterer Bortrag wurde vor einem vertrauten Kreise in Aachen nochmals wiederholt am 20. Februar I. J. 2 Aus der Aachener Zentrale des F. X. B. verlautet, daß man demnächst im Missionshaus Knechtsteden Missionskurse für Enmnafiaften abhalten will. Begen die Beftrebungen des F. X. B., der Frauen- und Jungfrauen-Miffionsvereinigung Aktionsgrenzen zu bezeichnen, wendet fich die letztere mit einem neuen Schreiben von höchster Stelle in Rom, in welchem ihr die volle Bewegungsfreiheit für alle Zeiten zugesichert ift3. Die Bereinigung kann wieder eine große Bahl von schönen Missionsveranstaltungen buchen und allein aus Ofterreich 57556 Kronen für das Jahr 1920 gegen 31 826 Kronen im Borjahre verzeichnen, sowie über herrliche Missionsausstellungen 3. B. in Wien und Ling und eine von Kardinal Diffl besuchte Festversammlung am 10. Nov. in Wien berichten4. Unmöglich ist es, den in alter Zugkräftigkeit wiedererweckten ungähligen großen und kleinen Missionsfesten nachzugeben, die teils von den Bereinen, teils von den Gesellschaften und Orden, teils von einzelnen Prieftern und Organisationsleitern veranstaltet werden, um nur an die zahlreichen Aufführungen von Missionsdramen in Stadt und Land zu erinnern5.

Bu den früher erwähnten Neugründungen von Missionshäusern ist inzwischen die eines neuen Missionshauses der Söhne des hl. Herzens aus Missand bei Brigen

in Ellwangen hinzugekommen 6.

Holland mit seinen nur zwei Millionen Katholiken stellte am 1. November eingeschlossen die Personen, welche in Holland ausschließlich für die Missionssache leben und wirken, 1234 Priefter, 546 Brüder und 1010 Schwestern 1. Die Missionsaktion nimmt einen immer weiteren Umfang an und durchdringt allmählich alle Kreise von den einfachsten bis zu den höchsten. Die Studentenmissionsaktion verzeichnet 3. B. neue Missionsklubs (Zirkel) zu Rotterdam und Wageningen und ift in sehr enge Berbindung getreten mit den Schweizer Studenten wie auch mit den Nordamerikanern und in schriftliche Beziehungen zu Leuwen 8. In den Klerikalseminarien bildet das Studium der Missionshandbücher 3. B. in Hoeven und das Sammelwerk eine intensive Nebenbeschäftigung der Theologen. Das Liebeswerk St. Franziskus Xaverius zu Roermond konnte 1919/20 rund 2000 Gulden an die Mijfionen verteilen, wovon 412 Bulden Erlös aus dem Briefmarkenverkauf mehr als im Borjahr und 250 Gulden für Silberpapier erzielt wurden9. Einen wohl noch einzigartigen Missions-Studienkursus hielt Referent dieses vom 20. – 25. Februar d. J. im R. K. Lehrerseminar der Erzdiögese Utrecht zu Hilversum über das gesamte heimatliche und überseeische Missionswesen der Gegenwart. Einen schweren Berluft erlitten die hollandischen Diepusmissionare

3 Siehe Stimmen a. d. Miss. 1920, 99 f.

4 Ebendort 105 ff. Rleiner Missionsbote III (Wien 1920) 35 ff.

<sup>1</sup> Mitteilungen von der Schriftsührerin Frl. Schiffer und aus dem Schwesternzirkel.

<sup>2</sup> Siehe den Bericht in KB Nr. 32 (1921) 13. Jan.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. 3. B. Antoniusbote 1921, 12 f.; Marienpfalter 1921, 110. 138 f. Die im Thomasverlag Rempen erschienenen Missionsbramen Caonabo ober der Dunkle Mond (f. Jüngl.) und Mata Hari (f. Jungfr.) erreichten beide in wenigen Jahren sünf Auflagen und wurden hunderte Male gespielt.

<sup>6</sup> Siehe AV 1921 Nr. 149.

<sup>7</sup> Bgl. Het Missiewerk 1921, 172. 8 Chendort 174.

<sup>9</sup> Nach dem Jahresbericht. Bgl. KMissie 1921, 45.

durch das vollständige Niederbrennen ihres Ordensgymnassums, nachdem wenige Monate zuvor erst das nordamerikanische Studienheim ebenfalls ein Raub der Flammen geworden war<sup>1</sup>. In Belgien entfaltet namentlich die Scheutvelber Missionsgesellschaft eine großartige Tätigkeit und buchte z. B. im Oktober 7, im November 9, im Dezember 16 und im Januar 14 Missionsseste, darunter einige mehrtägige und großzügige wie das zu Esschen und Capellen<sup>2</sup>. Die Kongregation von Scheut zählte nach der Ietzten Statistik insgesamt 669 Mitglieder, nämlich 420 Priester, 140 Studenten der Theologie, 23 Novizen, 73 Brüderprofessen, 13 Brüdernovizen und Postulanten und bereits 238 Verstorbene<sup>3</sup>.

In Italien hat das in Deutschland gegründete Internationale Institut für Missionswissenschaft einen warmen Befürworter gefunden in dem Missionswissenschafts= professor der Propaganda P. G. B. Tragella, der in einem Leitartikel der Missioni Cattoliche für die tatsächliche Internationalisierung des Werkes eintritt4. Auf dem ersten Delegiertentag der Unio Cleri pro missionibus der Region Benedig wurde unter anderm besonders dieser Entschluß gefaßt, daß jede Diözese einen Missionar und wenn möglich eine ganze Missionsstation unterhalten solles. Neuen Aufschwung nimmt gerade durch diesen Borschlag des Hl. Baters, einen bestimmten Missionar zu finanzieren, auch die Missionsbewegung in der Frauenwelts. Unter den verschiedenen neuen Missionszeitschriften Italiens wie Studi Missionarii, Il piccolo Missionario, Voci d'oltre mare (Parma) usw. ist wohl die eigenartigste ein eigenes Diözesanblatt der Diözese Bergamo "La vita missionaria" seit Dezember 1920, das bereits 23 000 Abonnenten hat und zur Nachahmung reigt?. Größere Missionstage feierten Bicenga am 28. und 29. November und besonders Reggio vom 10.-12. Dezember für Priefter der Diözese und Volk8. Das Weltpriestermissionsseminar von Parma konnte am 16. Nov. v. J. sein 25jähriges Jubelfest feiern. Es hat außerhalb Parmas nur noch eine apostolische Schule zu Vicenza. Ein Zeichen tiefer Auffassung ber Missionstätig= keit ift aber u. a. die eingehende Behandlung missionswissenschaftlicher Fragen im Studiengang des Seminars, wobei folgende Punkte besondere Berücksichtigung finden: 1. Das Studium der gegenwärtigen Missionsbewegung. 2. Das Studium der Missionsländer in geologischer, zoologischer, botanischer und allgemein naturwissenschaftlicher Sinsicht, sowie handel und Gewerbe usw. 3. Die Bolkerkunde in den Missionsländern. 4. Miffionslehre (Methode). 5. Die Miffionsseminare und die Bildung der Blaubensboten. 6. Biographien großer Missionare9,

Eine sorgfältige aber keineswegs schon vollständige Darstellung des Anteils Spaniens am katholischen Missionswerke auf Grund der eingehenden Untersuchung P. Bisbals M. S. C., von P. Arens S. J. in seinem Handbuch der kath. Missionen, von P. Elizondo S. J. in El Siglo de las Misiones und von P. Bäth in den Kath. Missionen ergibt ungefähr folgendes Resultat: 650 Priester, 250 Brüder und 190 Schwestern, die sich auf folgende spanischen Missionsgebiete verteilen:

<sup>2</sup> S. Missien van Scheut 1921, 45 s. und 71 s. <sup>3</sup> Ebendort 43.

4 S. LMCatt 1921, 33 s. Die Anregung auf dem holl. Studentenmissiursus zeitigte bislang noch keinen Erfolg für das Institut.

<sup>6</sup> Bgl. Le Miss. della Co. d. Gesú 1921, 12.
 <sup>7</sup> Nach Fede e Civiltà 1921, 17.
 <sup>8</sup> Ebendort 1921, 17.

<sup>1</sup> S. Ser3=Jeju-Serold 1921, 24.

<sup>5</sup> Bgl. Le Miss. della Co. d. Gesú 1921, 6; Die Aften des ersten Nationalen Kongresses der Unio Cleri in Rom sind veröffentlicht in den Studi Missionarii IV (1920) Dez.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ebendort 1920 (Jubiläumsnummer November). Das Seminar wurde 1895 von dem damaligen Canonicus Conforti gegründet. 1906 erhielt es seine Mission in West-Honan. Bereits 1898 gingen die ersten Missionare von Parma nach Nord-Schansi, 1904 nach Süd-Honan. 1912 wurde West-Honan eigenes Bikariat. 1904 gründete das Seminar das Organ Fede e Civiltà, dem seit Januar d. J. die Jugendzeitschrift Voei d'oltre mare gesolgt ist. Mährend des Krieges litt das Seminar sowohl wegen der Mobilisierung seines meisen Personals wie auch unter der Einrichtung des Seminars zu einem Lazarett, sodaß die Studenten anderswo untergebracht werden mußten.

| Dominikaner:        | 3 Vik. in Süd-, Ost- und Zentral-Tonkin; B. Amon; B. Fokien-<br>Rord; Präf. Shikoku; Pr. Formosa; Vik. Urubamba. |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Franziskaner:       | H. Land u. Cypern; B. Maroko; B. Nord-Schensi; B. Beni (Bol.);<br>B. Zamora (Ecuador); B. Ucuayali (Peru).       |
| Rapuziner:          | B. Guam; B. Karolinen u. Marianen; B. Goajira (Col.); Pr. Caqueta (Col.); B. Bluefilds (Nicaragua).              |
| Augustiner:         | B. Casanare (Col.); Pr. Palawan (Philipp.); B. Hunan-Nord; B. San<br>Leon de Amazonas (Peru); Mission Trinidad.  |
| Rarmeliter:         | Erzd. Berapoly und Pr. Uraba (Colombia).                                                                         |
| Söhne d. hl. Herz.: | V. Fernando Boo und Pr. Choco (Col.).                                                                            |
| Benediftiner:       | Abtei Neu-Nursia und Pr. Orysdale River (Australien).                                                            |
| Jesuiten:           | Miss. Mindanao und Naghwei (China).                                                                              |
| 8 Orben:            | 1 Erzb.; 19 Bikariate; 1 Abtei; 7 Prafekturen; 4 Missionen.                                                      |

Sierin sind aber mehrere Gebiete, die als eigentlich spanische gelten können, wie verschiedene Philippinische Miffionen, nicht eingerechnet. Auch find die oben angeführten Bahlen keineswegs erichopfend, denn allein aus dem Orden der Frangiskanermiffionarinnen Mariens sind wenigstens 300 spanische Missionsschwestern gar nicht mitgegahlt, desgleichen nicht die Tochter der Liebe, die Tochter der Armen usw., sodaß die Bahl der fpanischen Missionare auf wenigstens 2000 insgesamt berechnet werden muß. überdies arbeiten manche Spanier in ausländischen Kongregationen, 3. B. bei ben Salesianern, Mariften und Picpusmiffionaren1. Gin neues Miffionshaus grundeten in Spanien die Priefter vom beiligften Bergen, mahrend die beabsichtigte Neugrundung ber Bater vom Bl. Geift in Zamora nicht guftandekam2. Mit großem Pomp wurde dagegen am 3. Dez. v. J. die Inauguration des neuen Weltpriester-Missionsseminars von Burgos im Beisein des papstlichen Runtius und des Justigministers als königlichen Bertreters sowie verschiedener höchfter kirchlicher Würdentrager begangen, wobei der neue Kardinal Benlloch eine gundende Missionsrede hielt. Bei dieser Gelegenheit wurde durch den Kardinal auch die Unio Cleri pro missionibus in Spanien eingeführt und zugleich ein doppelter Preiskampf ausgeschrieben mit einem fertigen Programm von Miffionsthematen für die Theologiestudierenden und für die angestellten Beiftlichen. Die weibliche studierende Jugend von Burgos trat am gleichen Tage an alle Rommilitoninnen Spaniens mit einem packenden Aufruf und Programm gum organisatorischen Zusammenschluß für das Missionswerk3.

In Portugal konnten die Väter vom Heiligen Geist trotz der noch fortbestehenden kirchenfeindlichen Gesetze wieder sesten Fuß fassen und mit 45 Aspiranten in Braga, wo sie vor 1910 ein blühendes Kolleg hatten, eine apostolische Schule erzichten, während zu Lissabon die Missionsprokur eingerichtet ist.

Mit einer fast fieberhaften Propaganda wird besonders seit 1916 die katholische Schweig für den Missionsgedanken bearbeitet durch instematische Bortragsserien in

2 Briefl. Mitteilung aus Sittard über das Jamoraprojekt der C. Sp. SS. in Echo 1921, 10.

4 Nach Echo a. d. Miss. 1921, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. B. Arens S. J., Handbuch der kath. Missionen 1920; Annuario ecclesiastico 1920 (mit der Abhandsung von P. Bisbal M. S. C.; El Siglo 1921, 5 ss.; KW 1921, 142 f. Mitteilungen von P. Elizondo (Redakteur des El Siglo).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über die Inauguration des Seminars berichten aussührlich El Siglo 1921, 33 ss., Apostolodo Franciscano 1921, 2 ss.; LMissDom 1921, 4 s. Jur Einführung der Unio Cleri siehe El Siglo 1921, 51—59, ebendort über die Preisschriften und die weibliche Missionsbewegung.

gangen Distrikten, Berbreitung von Missionsschriften usw. Seit 1919 haben die Benediktiner von St. Ottilien in Uznach eine Missionsprokur eingerichtet, die Pollottiner in Boffau feit Berbft 1920; in Berfau haben die Marianhiller eine Miffionsichule eröffnet, in Wertenstein die Missionare von Brave (Holland), in Siders die Schulbruder Maria, in Tubach und Ginsiedeln haben die Benediktinerinnen Riederlassungen. In Ilang bereiten die Dominikanerinnen ihre Missionarinnen vor, deren erste am 26. Sept. 1920 nach China reiften; Ingenbohl und Menzingen bilden ebenfalls Schwestern für die Missionen aus; die Balbeggerschwestern bereiten sich auf ihre Mission an der Seite der schweizerischen Kapuziner in Mahenge (Oftafrika) vor. In Steinhausen erwarb die Steyler Gesellschaft ein Erholungsheim für ihre Missionare. Weitaus das größte Unternehmen dieser Urt ift die auf direkten Bunich Roms begonnene Bründung eines Beltpriestermissionsseminars in dem bisherigen Institut Bethlebem. Uls Missions= sekretar hauptfachlich für die Durchführung dieses Planes ernannte der hochm. Episkopat den im praktischen Missionsdienst und beimatlichen Missionsbetrieb wohlerfahrenen Miffionar Fr. Söfliger 1. Indem das Priefterkapitel Inner-Schwyg auf einer Tagung am 27. Januar I. J. seinen Beitritt zur Unio Cleri erklärte, ift auch diese neue Organisation bereits in der Schweig grundgelegt und wird schnell den gesamten Klerus umfassen. Die Besamtzahl der Schweizerischen Missionare läßt fich wegen der großen Beriplitterung in ausländischen Kongregationen kaum berechnen. Man ichatt die Bahl auf wenigstens 150-200 Missionare und annähernd 500 Schwestern, von denen allein auf die Menzinger Lehrschwestern 383 kommen?,

Während in England der Missionsgedanke nur langfam gu größeren Erfolgen namentlich an Berufen führt3, meldeten sich für das neue Missionsseminar von Maynooth in Irland 1920 allein 300 Aspiranten. Auch in den Ordensmissionsanstalten fehlt es nicht an Berufen, wie die Begleitung von 16 irischen Batern vom Hl. Beift des

neuen Missionsbischofs Shanahan von Sud-Rigeria zeigt 4.

Die nordamerikanische Missionsbewegung, welche gureit in dem Streben nach der Unabhängigkeit von Frankreich und in dem nationalen Busammenschluß gu einem großen Cath. Boards of Missions unter unmittelbarer Unterstellung unter bie Propaganda in Rom ihre nächste Aufgabe sah, ist auf neue große Schwierigkeiten in Rom selbst gestoßen, und die befinitive Regelung dieser Angelegenheit ift vom Sl. Bater selbst einer Plenarsitzung der Kongregation der Propaganda vorbehalten wordens. Jedenfalls ist die bisherige Stellung der großen Bereine zu den frangösischen Zentralen in Zukunft beseitigt. Die Studentenbewegung ist gur herausgabe eines offiziellen Organs "The Spread-Book" übergegangen mit dem Ziele allgemein Missionsbegeisterung und Verständnis für das ganze Missionswerk zu weckens. Zu New York bildete sich im Herbst 1920 eine neue Liga, welche in den Schulklassen regelmäßig 3-4mal im Jahre anschauliche Bilder und Statistiken ausstellt und für deren Erklärung in

2 Bgl. Stern v. Afrika 1921, 82 ff.; Buholzer, Auf zum Missionskreuzzug, Frei-

burg 1918; Folia officiosa pro Ven. Clero D. Curiensis 24. Jan. 1921.

<sup>1</sup> Über das Schweizer Missionswesen hauptsächlich nach Mitteilungen des Missionssekretariats in Bethlehem und andern Mitteilungen. Besonders siehe den Artikel von P. Größer P. S. M. in Stern von Afrika 1921, 82 ff. Bethlehem 1920, 370; 1921, 33 f.; über die Schwestern von Ilanz s. Marienpsalter 1921, 89 f. Zur Popularisierung des Missionsseminars gab das Missionssekretariat kürzlich ein Flugblatt und ein Büchlein "Gebete f. d. Berbreitung des Glaubens" heraus.

<sup>3</sup> Eine größere Bersammlung hielt am 18. Nov. 1920 die Cath. Women League in der Cathedral Hall zu London. S. C. Missions 1921, 22 s.

<sup>4</sup> Bgl. The Pilgrim 1921, 15. Siehe auch LeMCatt 1921, 10.
5 Am 30. Nov. und 1. Dez. tagte zu Cincinnaty der Board of Missions in Anwesenheit des Erzb. von Cincinnaty, von Chicago, Philadelphia und Omaha und des Bijchofs von Pittsburgh, Erzb. Hanes von New York war verhindert. Ebenso versammelte sich zur selben Zeit das Exekutiv-Komitee. Siehe Field akar 1921, 3. Privatmitteilungen aus Rom und Amerika.

<sup>6</sup> Rad Het Missiewerk 1921, 174 f.

der Schuljugend sorgt. An neuen Zeitschriften entstanden in den letzten Jahren neben den älteren wie: Annals of the Pr. O. Faith, The Holy Childhood, The Good Work (New York), The Pilgrim of O. Lady of the Martyrs, The Cath. Missions, The Missionary, The Far East, The Field afar, Nordamerik. Missionsblatt usw.: die Dominikanerzeitschrift The Vineyard of the East, The Bengalese (Kreuzväter) und das Stepler Organ Our Missions. Die Zahl der von Nordamerika gestellten katholischen Heidenmissionare läßt sich vorläusig noch gut zählen: 12 Maryknollers in China, 3 Stepler in China, 1 Stepler auf den Philippinen, 23 Kreuzväter in Indien, 12 Väter vom Heiligen Geist in Ufrika, 3 Weltpriester in Honan, 6 Dominikaner auf Jormosa, 2 Salette-Priester auf Madagaskar, 3 Maristen in Ozeanien, 64 Jesuiten in Indien, Honduras, Philippinen und Alaska; außerdem noch einige Maristen im Orient, Vinzentiner und Dominikaner in China; alles in allem etwa 150 Missionare<sup>2</sup>.

### II. Die Miffionsfelder.

#### 1. Die deutschen Miffionen.

Das Scheitern der Verhandlungen zugunsten der deutschen Missionare in den alten und neuen Kolonien der Alliierten hat zwar viele gute hoffnung geknicht, aber auch Klarheit geschaffen. Togo, Kamerun, ganz Deutsch-Oftafrika, Mozambique und fämtliche eigentlich britischen Kolonien, von den frangösischen gar nicht zu reden, bleiben uns verschlossen. Für Süd= und das ehemalige deutsche Südwest=Afrika, wohin be= reits neue deutsche Kräfte der Oblaten, Dominikanerinnen, Benediktinerinnen von Tutzing (aus Deutsch-Oftafrika vertrieben) und Schwestern vom kostbaren Blut (gleichfalls Berbannte aus Deutsch-Oftafrika) angekommen find, bleibt die dank der allgemein missionsfreundlichen Burenpolitik erwirkte Freiheit auch für die deutschen Blaubensboten wahrscheinlich bestehen. In Indien haben vorläufig nur die deutschen Salvatorianer, allerdings unter keineswegs rosigen Aussichten und Bedingungen, Hoffnung auf eine balbige Ruckhehr in ihr Missionsgebiet nach Alfam. über ben beutschen Missionen der Auftralkolonie namentlich über der Stepler Mission von Neuguinea und der Hiltruper Mission auf Neupommern schwebt immer noch das Damoklesschwert. Ein energisches Gintreten des auftralischen Episkopates wurde fehr mahricheinlich den vernichtenden Schlag abwenden können. Große Soffnung darf auf die missionsfreundliche starke Arbeiterpartei gesetzt werden, deren Führer ein eifriger Katholik ift. Die übrigen deutschen Sudseemissionen, soweit fie nicht bereits ihrer Missionare beraubt find, wie die blühenden Kapuginermissionen auf den Karolinen und Marianen und die Hiltruper Mission auf den Marschallinseln, werden wegen ihres vorwiegend nicht reichsbeutschen Dersonals weniger hart getroffen. Aussicht auf größeren nachichub in alle diese Missionen besteht jedenfalls noch nicht, eber die Gefahr einer periodischen Abtransportierung der Missionare.

Die Bersorgung der verwaisten Missionen mit allierten Missionaren läßt noch fast alles zu wünschen übrig. Togo und Kamerun sind im Verhältnis zu früher noch stets geradezu auf die Anfänge zurückgeworfen. Nur die Präsektur Adamaua hat durch die französischen Patres der Kongregation der Priester vom hl. Herzen sowohl einen neuen Ap. Präsekten in Migr. Plissoneau wie neue Missionare erhalten. Doch sind die alten Stationen zusammengefallen und in Fumban, der Residenz des Sultans Ndjoia, ist eine vollständig neue Zentralstation aufgerichtet worden. Aus der ost-afrikanischen Mission der Spiritaner sind die letzten deutschen Posten heimgekehrt\*.

<sup>1</sup> G. C. Miss. (am.) 1920, 284.

<sup>2</sup> Rach Our Missions 1921, 29 und den betreffenden Organen selbst.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. MC 1920, 556 s.; KM 1921, 116; KB Nr. 33 (1921) 13. Januar.

<sup>4</sup> S. Echo a. d. M. 1920, 234 ff. 238; 1921, 6. Br. Cerealis war bereits 35 Jahre in der Mission, Br. Albertinus 16. Bergebens sucht letzterer durch Übernahme der Aussätigenpflege in Bagamopo sich der Mission zu erhalten.

Um die vertriebenen deutschen Schwestern zu erseten, begann P. Dürr in Kiboscho mit der Brundung einheimischer Schwestern. Bislang durfte auch Bischof Munsch noch nicht in sein Bikariat Kilimandscharo zurückkehren. Die Kolonie ist hermetisch abgesperrt und der Briefwechsel einer scharfen Zensur unterworfen. Trot der argen Kriegs- und Friedensbedrängnisse (!) ist die Mission der Bater vom Sl. Geift in Bagamono und Kilimandicharo noch an Zahl der Christengemeinden gewachsen, wenngleich die neuen Berhältniffe auch für das chriftliche Leben oft recht nachteilig gewirkt haben. So genehmigte die neue Behörde auf einer einzigen Station in einem Jahre 100 Chescheidungen. In die Paftoration der verlaffenen Benediktinermiffion von Daressalam und Lindi haben sich Weiße Bater und Missionare della Consolata notdürftig geteilt. Der zum Administrator ernannte P. Laane reifte am 25. Septems ber 1920 in sein Bebiet ab. Das Mahengegebiet ging durch Abtrennung an die Schweizer Kapuziner über2. Das Bikariat Kivu und das Uffuwigebiet von Nords nnanga ift als neues belgisches Kongogebiet nun an die Beigen Bater der belgischen Proving übergegangen3. Tangangika und Unjanjembe gehen in gewohnter Weise weiter. Aus Sudwestafrika schreibt P. hetzenecker O. Sal., daß endlich nach neunjährigem Kampf seinerseits die Eingeborenen besser behandelt und bezahlt würden auf den Diamantfeldern und daß allgemeine Sonntagsruhe eingeführt sei. Sobald neue Missionare kommen, soll im Innern eine neue Station eröffnet werden 4.

Erfreuliche Rachrichten über die Schulen von Schillong, der hauptstadt von Affam, kommen aus Indien. Sowohl von den höheren Anaben- wie Maddenschulen werden hervorragende Leistungen und Anerkennungen der britischen Behörden gemeldets. Rachdem bereits die philippinischen Jesuiten Auftrag hatten, die deutschen Ordensmitbruder in Indien (Bomban und Puna) zu erfeten, traf im letten Augenblick die anderthalb Jahre erwariete Pag- und Einreiseerlaubnis bei den Jesuiten der Missuriprovinz ein6. Rach den Karolinen reisten im Dezember 1920 die ersten 12 spani= schen Jesuiten aus drei Ordensprovinzen in Begleitung des neuen Provikars P. Lopez, dem zugleich auch die Verwaltung der von spanischen Kapuzinern versehenen Marianen übertragen ist?. Die kürzlich vom apostolischen Delegaten Erzbischof Cattaneo visitierte ichwierige Mission der deutschen Pallottiner in Beagle Ban hat fich trot der bisherigen Krisen gut entwickelt und gahlt 200 gut zivilisierte Eingeborene, eine schöne Kirche, 2 häuser für Patres und Schwestern, 2 Werkstätten, eine große Biehzuchterei, Plantagen, 2 Dormitorien für die Eingeborenen usw. Doch ist die gange muhselig geleiftete Miffionsarbeit wieder in Frage geftellt durch das Berbot der auftralischen Regierung, deutsche Kräfte nachkommen zu lassen und die drohende Ausweisung des bisherigen Personals. Auf Samoa arbeiten frangofische Mariften: 19 Patres, 16 Bruder, 30 Schwestern, 90 Katechiften usw. tapfer weiter auf dem schwierigen Terrain. Bon den 500 Schulkindern der Miffion find 300 in der Bruderfcule. Der große Leichtsinn und die Gleichgültigkeit der Eingeborenen, namentlich die Forderung

<sup>1</sup> Bgl. AB 1921, Mr. 33; Echo 1921, 10.

<sup>2</sup> Nach Missioni Catt. 1920, 334.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. Katholieke Zendingen in Belgisch-kongo, Brüssel 1920; ferner RM 1921, 104 ff.
<sup>4</sup> Brief v. P. Heheneder in St. Fr. v. Salesstimmen 1920, 85 ff. Die Diamantverwaltungen haben sich bereit erklärt, jährlich 50 Pfund (zus. 100) für die Mission aufzubringen; ebensoviel wollen die Katholiken der Lüderigbucht selhst leisten . . . Die englischen Beamten seien sehr zuvorkommend; besonders hebt der Schreiber hervor, daß sich die englischen Beamten seamtenfrauen nicht in die Rolle ihrer Männer einmischen.

<sup>5</sup> Rach Der Missionär 1921, 15 und RM 1921, 103 ff.

<sup>6</sup> Rad The Pilgrim 1921, 15.

<sup>7</sup> Mach El Siglo 1920, 452; LMDom 1921, 32 und RM 1920/21, 68 f.

<sup>8</sup> S. Stern v. Afrika 1921, 43 ff. Über das Berhalten der australischen Regierung gegenüber einem deutschen Passionistenpater, der 35 Jahre in Australien gewirkt hat und die Stellungnahme verschiedener Organisationen zu seinen Gunsten siehe KM 1921, 115 "Um einen deutschen Missionar".

der Unaussischkeit der Ehe bereiten der katholischen Mission geradezu unüberwindsliche Hindernisse. In einem Bortrag "Bier Jahre unter Kannibalen" erlaubte sich nach Angabe der Kölnischen Zeitung<sup>2</sup> H. Dehner, Hauptmann der deutschen Schutztruppe, über die deutschen Neuguinea-Missionare ein unglaubliches Urteil, indem er sie beschuldigte, die von ihnen bekehrten Eingeborenen zu seiner Auslieferung gezwungen zu haben "aus Selbstucht". Jedenfalls trifft dies auf die einzigen in

Reuguinea wirkenden katholischen Missionare von Stenl nicht gu. Die beiden blühenden deutschen Missionen in China, die der Frangiskaner in Nord- und der Stenler in Sud-Schantung, konnten feit dem letten Berichtsjahr wieder langfam aufatmen. Die Befahr der Berbannung ging vorüber, die läftigen Zenfur- und Auffichtsvorschriften fielen weg, die Räuberunruhen ichwanden weniaftens in etwa, von der im Norden herrschenden Sungersnot blieben fie glucklicherweise giemlich verschont; aber die drückende finangielle Not bei dem tiefen Balutaftand der deutschen Mark und der außerft empfindliche Personalmangel, ichwere Berluste an kostbaren Missionarsleben und die ungewisse Bukunft legten sich doch wie ein drückender Alp auf das frohe Schaffen und Wirken. In Nord-Schantung beträgt die Christenzahl 42065 gegenüber 40903 im Borjahre (1919), die der Katechumenen 11329, der Jahrestaufen 4077, davon 967 Taufen Erwachsener, 775 Bemeinden mit 442 Kirchen und Kapellen, 26 europäische (davon 23 deutsche) Frangiskaner, 33 chinesische Priefter, 4 Brüder, 11 Franziskanermissionarinnen Mariens, 6 chinesische Postulantinnen, 130 Lehrer und Lehrerinnen, 176 Katechisten und Katechistinnen, und 43 Täufer von Seidenkindern. Die Mission besitt zwei Seminarien für eingeborene Priefter mit 63 Kandidaten. 1 Lehrerseminar mit 46 Zöglingen, 105 Religions- und 32 höhere Schulen mit 1612 bgw. 495 Schülern3. Die Stenler Miffion in Sud-Schantung zeigt in allen Bahlen wieder eine aufsteigende Linie: 95571 Betaufte (gegen 93698 i. J. 1919), 43582 Katechumenen, 52 europäische und 18 einheimische Priefter, 7 Brüder, 58 Stepler- und Frangiskaner-Schwestern, 52 (1919: 23) eingeborene Schwestern der HI. Familie, 1 großes Seminar mit 28 und 1 kleines mit 81 Kandidaten. In den Rollegien, Mittelicule, Lehrerseminar, Katechistinnenschule, Penfionat usw. waren gufammen 891 Schüler und Schülerinnen; im Dienste der Miffion ftanden ferner 684 Katechiften und 494 Katechiftinnen. Betauft wurden im Berichtsjahr 1920: 2567 Erwachsene, 3210 Kinder von Chriften und 8995 Seidenkinder in Todesgefahr. Auch die so lange verschlossenen Tore Tsingtaus taten sich den Missionaren wieder auf 4.

Auch die beiden deutschen Missionen in Japan: die Steyler Ap. Präfektur von Ritgata und die der Franziskaner von Sappora blühen langsam, den japanischen Berhältnissen entsprechend auf. Die Zahlenersolge sind wie in allen japanischen Missionen gering, aber immerhin größer als im Borjahr. So spendeten die Franziskaner 1919 an Taufen 37 für Erwachsene, 42 an Kinder christlicher Eltern, 205 in Todesgefahr (gegenüber 61–38–242 i. J. 1918); ihre Christenzahl betrug aber r142 gegenüber 1091 im Borjahr. Die Mission besicht ein Seminar für Priestertumskandibaten mit 4 Zöglingen und eine leider von 12 auf 8 Seiten verminderte Wochen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. AM 1921, 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe den Bericht von Max Schwarte in d. Kölnischen Zeitung 1921, 6. Februar, Beilage Kr. VI. Das empfohlene Buch von H. Dehner heißt "Bier Jahre unter Kannibalen". Bon 1914 bis zum Wassenstellstand unter deutscher Flagge im unersorischen Innern von Meuguinea (August Scherl, Berlin). Das Zitat lautet: "Diesem nationalen Stolzgegenüber darf aber auch das Gegenteil nicht vergessen werden. Als englische Streitkräfte die Stationen an der Küste besetzen, drachten es die dort lebenden deutschen Mission anschräften ihrer Selbstuckt zuwege, die von ihnen bekehrten Stämme zur Aussieserung Dehners unter Drohungen anzuhalten und durch das Anterdinden der Reiszusuhr ihn selbst zu zwingen, sich den Engländern auszuliesern. Ein Mangel an Nationalbewußtsein, den — leider — nur Deutsche aufbringen können."

<sup>3</sup> S. Antoniusbote 1921, 2. Dazu vgl. 3M 1920, 104.

<sup>4</sup> Bgl. den Jahresbericht im Stepler Miffionsboten 1921, 39 ff. (auch separat).

schrift "Das Licht", zugleich das Zentralunternehmen der wichtigen franziskanischen Presse in Rord-Japan1. Die kleinere Stenler Mission gahlt einen Zuwachs von 18 Erwachsenen, 13 Christenkindern usw., zusammen 94 Jahrestaufen. 49 Katechumenen und 466 Betaufte gegenüber 441 i. J. 1919. Das Priesterseminar weist bereits 9, die Katechistenschule 4, die Katechistinnenschule 5, eine Mädchenschule 129 und das Pensionat 27 Insassen auf. Nachdem die auf 10 Stationen verteilten 14 Patres und 9 Schwestern kürzlich Nachschub aus Europa erhalten, darf namentlich für das Presseunternehmen eine stärkere Aktion einsetzen. Burgeit ist auch die Brundung einer einheimischen Schwesterngenoffenschaft für die Mission im Bange2.

#### 2. Die nichtdeutschen Missionen.

In der Chrenaika (Ap. Bikariat Tripolis oder Lybien) konnten die Frangiskaner, nachdem Migr. Tonizza auf seiner Pastorationsreise mit dem Gouverneur gute Resultate erzielt hatte, drei neue Stationen grunden, nämlich Tobruk, Maria-Susa-Cirene und Merg-Tolmetta. Die dortigen kleinen Christengemeinden waren seit dem Abzug der italienischen Truppen ganglich ohne geiftliche Silfe. Für die nächste Bukunft werden die Frangiskanermissionarinnen Mariens von Agppten erwartet. Aber es fehlt der Mission sehr an finanziellen Mitteln. Die Missionsschulen Lybiens gehören zu den besten der ganzen großen Kolonie. Ihre 1200 Schulkinder werden erzogen von Christlichen Schulbrudern und von Schwestern des hl. Joseph von der Erscheinung, Franziskanerinnen und Schweftern der Unbefleckten Empfängnis von Ivrea8. Die Lagaristenmission von Abessinien kann nach Beendigung der großen hungersnot langfam ihre Arbeit wieder aufnehmen. Brippe, Cholera, Inphus fordern allerdings noch viele Opfer; auch ift der schlechte Kurs und die Feindseligkeit der Schismatiker ein großes Sindernis für die freie Entfaltung. Auf dem 2500 m über dem Meere gelegenen äußersten Missionsposten von Gonola mußte ichon mehrere Male wegen der But der Schismatiker die Mission aufgegeben werden, doch ift sie jest wieder in gutem Fortgang. Bouverneur und Kronpring des Landes sind der katholischen Mission gewogen4. Aus der äthiopischen Mission der Kapuziner traf in Begleitung eines Paters die Besandtschaft der Königin Zeoditu mit reichen Beschenken in Rom ein, was für die Beziehungen des Hofes und der Regierung zur Mission gewiß einen gunstigen Einfluß ausübts. Bon den westafrikanischen Missionen der Lyoner Missionspriester konnte das Bikariat Elsenbeinküste 1920 sein 25 jähriges Miffionsjubilaum begehen. Den Fortschritt der Mission zeigt ein Bergleich von 1920 mit 1914; wobei zu bedenken ift, daß das Personal zeitweilig nur 7 betrug:

1914: 8 Hauptst., 9 Rebenst., 77 Erw., get. 33 Kind., 950 Rath., 8 Chen, 476 Katech. 1920:11 965 , 438 , 15000 , 169 , 5085

Die von ichwärmerischen Eingeborenen "Propheten" anfangs mit großen Erfolgen gepredigte neue Religion ift im Kern überwunden. Sie hat das Bute gehabt, daß der Fetischismus über den Saufen gerannt ift. Die meiften Unhänger wenden fich, von der Öde und Leere unbefriedigt, zur driftlichen Religions. Mit der Begründung des Dankes für die geleistete Kriegshilfe der Schwarzen ergeht von den beiden alten Kolonien Westafrikas Dahomen und Elfenbeinküste ein Aufruf an die frangosischen Katholiken zur Bründung eines Priesterseminars für die dortigen Eingeborenen, wobei rühmlichst auf die hervorragende Unterstützung der deutschen Katholiken für die Togomiffion hingewiesen wird?. Auch in dem bisher fehr wenig fruchtbaren Miffions-

<sup>5.</sup> den Jahresbericht im 14. Jahresber, des Franz. Missionsvereins 1920, 10 ff. 2 Bgl. Steyl. Missionsb. 1920, 5 f. und Privatmitteilungen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. LeMCatt 1920, 320 s.; vgl. ebendort 287.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. LeMCatt 1920, 320 s.; vgl. ebendort 287.
 <sup>4</sup> Brief v. P. Baetman in St. Bincentius 1920, 122 f.

<sup>5</sup> Mach LeMCatt 1921, 37 s.

<sup>6</sup> Echo des Missions afr. 1920, 104[ss.; MC 1921, 92 ss.

<sup>7</sup> Cbendort 1921, 33-36.

gebiet der Up. Praf. Koroko mehren sich die Bekehrungen, sodaß über empfindlichsten Personalmangel geklagt wird. Der Bestand der von öfterreichischen und reichsdeutschen Sohnen des hl. Bergens versehenen Riefenmiffion des öftlichen Sudan, die von Agypten bis zum Kongostaat und vom Roten Meer bis zum Tsadfee reicht, icheint nunmehr gesichert, da auch einige deutsche Missionare neben öfterreichischen die Einreiseerlaubnis erhielten. Gunftige Entwicklung nimmt die Miffion im Gebiete der Schillukneger von Lul, wo die chriftlichen Ideen bald das gange Stammesleben durchdringen und so dem Bordringen des Islam einen festen Damm entgegenstellen merben. Die guruckgekehrten Missionare fanden leider ihr Bebaude eingesturgt. Bielleicht kann nun auch die aufgegebene Miffion der Nubaneger wieder begonnen werden. Biel schlimmer steht es mit der 1913 von Sudan (Bikariat Karthum) abgetrennten Präfektur Bar El Bagal, wo die Reger noch gang wild und fehr grausam find, wo Unfittlichkeit und bose Seuchen wie Malaria und Schlafkrankheit herrichen, Mohammedanismus und Protestantismus dem Missionswerk sich entgegenstellen 2. Im Bikariat Frangösisch Sudan haben die Weißen Bater auf halbem Wege zwischen der Station Uaghadugu und der Goldküstenstation Navarob zu Manga eine neue Sauptstation gegründet, nachdem einige Katechisten den Boden vorbereitet hatten und 1919 die Christenzahl auf 29 brachten. Bevölkerung und Dorfälteste zeigen sich der Mission sehr gut gesinnt und wohnen dem Unterricht beis. Unter einer furchtbaren Hungersnot leidet die Mission der Weißen Bäter und Schwestern zu Uargla, nachdem die Station kaum wieder bezogen mart. Bon dem blühenden Stand der Miffionen der Weißen Bäter in gang Afrika legt der Jahresabschuß von 1919/20 beredtes Zeugnis ab: 137 Stationen, 489 Missionare, 242 Schwestern; 2946 Katechisten, 305 154 Neuchristen, 120000 Katechumenen, 3272 Schulen, 64096 Knaben und 38758 Mädchen, 4935415 Kommunionen.

Mit welchen finangiellen Schwierigkeiten felbit neutrale Miffionen 3. 3t. gu rechnen haben, geht aus einem Aufruf Mfgr. Biermans aus der Mill-Hiller-Miffion von Ober- Nil hervor, in dem er darlegt, daß sämtliche Beiträge aus den großen Bereinen und von der Propaganda kaum 10 000 Gulben betragen, mährend mindestens 200 000 Gulben notwendig waren, um die 70 Priefter, 14 weiße, 8 eingeborene Schwestern, 850 Katechisten, 25 Missionsstationen und ebenso viele Schulen sowie bie 2 höheren Knaben- und eine Ratechiftenschule zu unterhalten. Trottem soll nun ein Priefterseminar gegründet werden. Mit ungeheuren Schwierigkeiten hatte von Anfang an die kleine italienische Consolatamission von Kenia zu kämpfen, indem fast gleich= zeitig mit ihr vier protestantische Gesellschaften: die Church Missionary Society, die Scotch Mission, die Inland african-america Society und die Methodisten, alle vier fehr leiftungs= und finangkräftig, vorrückten. Während des Krieges namentlich beletten fie einen Ort nach dem andern mit Schulen, um fo in die früher verschloffenen Gebiete der katholischen Ginflugsphäre einzudringen. Gleich nach dem Kriege holten die wackeren Consolatamissionare unter der umfichtigen Leitung Mfgr. Perlos zu einem ähnlichen kräftigen Borstoß bis ins Herz der protestantischen Zone aus und hatten schon sechs Monate nach dem Kriege 60 Schulkapellen gegründet, die von der Regierung anerkannt wurden. Jest sind im ganzen Bhekkojogebiet 120 Schulkapellen; und nun stellten die protestantischen Gesellschaften an den Gouverneur wieder das Unfinnen, die alten Influenggonen herzustellen, nachdem sie 1919 eine gemeinsame theologische Konferenz abgehalten hatten zur Bereitelung der römischen Aktion 6. über die Gesamtlage und die Schönen Fortschritte der afrikanischen Missionen der Bater vom Heiligen Beist orientiert eine Statistik des Redakteurs vom Echo aus den Missionen P. Büffel C. Sp. S. 7:

<sup>1</sup> Ebendort 1920, 123 und 1921, 27 s.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Stern der Neger 1921, 2 ff. <sup>3</sup> MC 1921, 14 s.

<sup>4</sup> MC 1921, 577 ss.; 1921, 53 s.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Annalen van Roosendaal 1921, 134 ff. <sup>6</sup> LeMCatt 1920, 305 s.

<sup>7</sup> Eco a. d. Miss. (Anechtsteben) 1921, 6 ff.

|                               | 1913       | 1919          | Differenz    |  |  |  |  |
|-------------------------------|------------|---------------|--------------|--|--|--|--|
| Gesamtbevölkerung             | 36 000 000 | 49 089 000    | 12 911 000   |  |  |  |  |
| Ratholiken                    | 199000     | 345 787       | + 144 787    |  |  |  |  |
| Katechumenen                  | 41 242     | 112544        | + 71 302     |  |  |  |  |
| Missionsstationen             | 165        | 167           | + 2          |  |  |  |  |
| Nebenstationen                | 183        | 1 154         | + 1071       |  |  |  |  |
| Europäische Priester          | 413        | 326           | 87           |  |  |  |  |
| Eingeborene Priester          | 10         | 16            | + 6          |  |  |  |  |
| Brüder (europ. + eingeb.) .   | 212 (+     | 13) 130 (+ 22 | - 82 (+9)    |  |  |  |  |
| Schwestern europ. (eingeb.) . | 460 (+     | 35) 274 (+ 39 | ) - 186 (+4) |  |  |  |  |
| Ratecheten                    | 1120       | 2356          | + 1236       |  |  |  |  |
| Schulfinder                   | 73 576     | 86554         | + 12978      |  |  |  |  |
| Taufen Erwachs. u. Rinder .   | 12613      | 16.598        | + 3985       |  |  |  |  |

Mit der Kolonisierung des ungeheuren Kolonialgebietes von Belgische Kongo hat die Missionierung gleichen Schritt gehalten. Die ersten Pioniere des Glaubens waren Väter vom H. Geist, die sich 1859 an der Küste niederließen. 1886 setzten die Weißen Väter ein, 1888 die Patres von Scheut, 1892 die Jesuiten, 1895 Trappisten, 1897 Priester vom hl. Herzen, 1898 Prämonstratenser, 1906 die Mill Hiller, 1910 Benediktiner, 1911 Kapuziner, 1912 Dominikaner und 1920 Kreuzherren und Franziskaner, sämtlich belgische Ordensprovinzen. Außer den Laienbrüdern der betressenen Kongregationen helsen am Missionswerke noch besonders die Schulbrüder, Maristenbrüder und Brüder von der Liebe. Für die weibliche Jugendpslege und den Krankendienst sind tätig: Weiße Schwestern, Schwestern vom hl. Kerzen Jesu, Liebesschwestern von Gent, Franziskanerinnen Mariens, Töchter vom hl. Kreuz, Passionsschwestern, Schwestern und die belgischen Dominikanerinnen ein Noviziat für die Dominikanermission in Uelle. Die neueste übersicht ergibt folgenden Bestand gegenüber dem Jahre 1910.

|      | Hauptstationen | Nebenstationen | Ratechumenate | Patres | Briider | Schwestern | Ratechisten | Gefaufte | Ratechumenen | Normalfchulen | Rnabenichulen | Mädchenschulen | Fachschulen | Dorffculen | Hofpitäler | Lazarette | Rultur in<br>Hettar | Großvieh<br>verteilt | Reinvieh |
|------|----------------|----------------|---------------|--------|---------|------------|-------------|----------|--------------|---------------|---------------|----------------|-------------|------------|------------|-----------|---------------------|----------------------|----------|
| 1910 | 70             | 143            | 1913          | 230    | 90      | 110        | 2042        | 131852   | 139088       |               | 70            | 52             | 32          | 971        | 12         | 5         | 1400                | 430                  | 1750     |
| 1920 | 125            | 468            | 6713          | 374    | 189     | 194        | 11114       | 736318   | 313514       | 13            | 363           | 295            | 162         | 3901       | 45         | 50        | 3800                | 3225                 | 8013     |

Ein Bericht aus der Belgischen Kammer vom letzten Dezember (1920) verzeichnet folgende Resultate: 393 Patres, 145 Brüder, 185 Schwestern, 138 Stationen, 215 Schulen, 2918 Nebenschulen, 124 000 Eingeborene unterwiesen, 248 Hospitäler und 67 Biehzüchtereien für die Eingeborenen. Das bedeutsamste Ereignis in der Kongomission von 1920 ist die Generalspnode sämtlicher kirchlichen Hirten der einzelnen Distriktes. Kurz vor Weihnachten seierte auch der erste Kongopriester zu Brüssel in St. Gudule sein erstes hl. Opfer4. Durch die Initiative des H. Vaters hat überhaupt die Herus im Kongostaat einen neuen Anstoß erhalten. Die Scheutvelder Missionare eröffneten bereits drei Lateinschulen zu dem Zweckes.

Im Gegensatz zu den durch den Bertrag von Berthemy-Gerard 1865 festgeseiten und 1895 näher präzisserten Bestimmungen über den Erwerb von Liegenschaften und Häusern der Mission in China, ergingen von dem Finanzbureau von Kirin in der

Bgl. J. B. (Echeut), Katholieke Zendingen in Belgijch Rongo, Brüjfel 1920. Karte.
 Mission van Scheut 1921, 44.
 MC 1920, 521.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> MC 1921, 17. <sup>5</sup> Missien van Scheut 1920, 247 s. 251.

Mandschurei und ähnlich auch von den Provinzen Ischeln und Anhwei neue Dekrete, die für die Zukunft keinen eigentlichen Erwerb, sondern nur mehr eine Miete in perpetuum zulassen. Sinter diesen Magnahmen, von denen das offizielle Amtsblatt der Regierung in Peking bisher nichts weiß, werden geheime Machenschaften vermutet1. Broges Aufheben macht gurgeit von sich eine frangofisch-dinesische Bereinigung, die fich jum Ziele gefest hat, die Beziehungen der Regierungen beider Länder inniger gu gestalten. Es handelt sich dabei um eine katholikenfeindliche, positivistische Vereinigung, die überall, wo die katholische Mission bereits Missionsschulen gegründet hat, mit religionslosen Schulen auf den Plan treten will. Auf dem erften Kongreß in Peking, wo man das Werk der beiden Laienschulen feierte, war denn auch kein einziger Bischof geladen, obwohl allein in Peking 10 Kollegien mit 3000 Missionsschülern von der frangösischen Mission der Lazaristen geleitet werden. La Croix findet es angebracht, energisch vor der Bereinigung zu warnen?. Unter der entsetzlichen hungersnot der nördlichen Provinzen leidet nun auch die Mission in der Mongolei fehr ichwer. Bis August 1920 waren bereits von der einen hauptstation U. L. Fr. vom Tannenbaum 1000 Christen ausgewandert3. Selbst Ost-Schantung wird in etwa von der furchtbaren Not betroffen und das nach dem Elend der Peft und überschwemmung in der voraufgehenden Zeit4. Bur Sebung der allgemeinen Not bildete fich in den fünf nördlichen Provinzen der Republik im Unschluß an das Pekinger Rote Kreuz eine Vereinigung, zu der auch der Staatspräsident und die angeschensten Kreise gehören. Die Bereinigung trat an die katholischen Missionen heran um Öffnung ihrer Afple und häuser für die Notleidenden, wofür sie ihre Belder zur Verfügung gestellt hats. In Japan hat nach dem Osservatore Romano die Regierung beschossen, einige hervorragende Missionare, ähnlich wie P. Dahlmann S. J. und den Marianisten P. Heck in Tokio, so an den verschiedenen Landesuniversitäten anzustellens. Biel von sich reden macht gegenwärtig die 1892 von einer 57 jährigen Bauernfrau gegründete dreigehnte hauptsekte der Shintoisten, die der Omoto Ano, welche ein buntes Göttergemisch und die tollsten Prophezeiungen anpreist 7. Aus dem Anssätzigenheim in Gotemba kommt die interessante nachricht, daß sich heidnische Damen abeligen Standes in Japan gur Unterstützung des Heimes vereinigen. Nachdem P. Droupart de Lezen fast sein ganzes Privatvermögen dafür geopfert hat und Europa nicht viel mehr dafür aufbringt, verpflichten fich die Mitglieder der neuen Bereinigung, jährlich 5 Den in zwei Raten fur bas haus durch Postnachnahme einzugahlen. Damit ist Botemba mit einem Schlage in gang Japan berühmt geworden8.

Zwei katholische Kongresse von größter Bedeutung tagten bereits im laufenden Jahre 1921 in Vorderindien. Um 4., 5. und 6. Januar fand der Marianische Kongreß statt, für den sich 42 Bischöfe von Borderindien, Censon und Birma, bas nunmehr zur vorderindischen Delegatur gehört, und Bertreter aus allen Diözesen angemeldet hatten. Das reichhaltige Programm behandelte nicht bloß die Mariologie, sondern auf breiter Grundlage das gesamte katholische Leben in Indien: Familien= leben, Erziehung, Presse, Gebetsapostolat, Bildung des Klerus, Fragen der Bekehrung der Heiden und Mohammedaner usw. 3. In Anbetracht der gegenwärtigen politischen Lage in Indien wohl noch wichtiger war der zweite Chriftliche Kongreß in Kalkutta, ju dem driftliche Delegierte von gang Indien fich vereinigten, um über die Aufftellung von Kandidaten und Teilnehmern der bevorstehenden neuen Regierung, einer beschränkten Autonomie Indiens, zu beraten. Die Gefahr ist die, daß Mohammedaner

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Bulletin de Pékin 1917 (August u. Nov.) 1920, 464 s. Sacerdos in Sinis 1920, 328 ss.

E. Bulletin d. P. 1920, 246 s. La Croix 10. Mug. 1920.
 Annalen v. Sparrendaal 1920, 265 ss. 4 MC 1920, 4 MC 1920, 570 s. <sup>5</sup> S. Apostolado Franc. 1921, 14 s. 6 LeMCatt 1920, 287.

<sup>7</sup> LMDom 1920, 335 ss.; RM 1921, 133 ff.

<sup>8</sup> Brief von P. Gabriel, Japan. 9 LeMCatt 1921, 5 s.; MC 1921, 64.

und Sindus, welche in politischer Sinficht gusammengehen, die Christen vollends beiseite brangen. Das ergbischöfliche Ordinariat gab Erlaubnis für die Ratholiken, fich in dieser wichtigen Angelegenheit mit den Protestanten ju einer gemeinsamen Aktion gusammenzuschließen1. Bur Aufbesserung der materiellen Berhaltniffe der Chriften in Bengalen (Kapuziner- und Jesuitenmisson) ift von P. Buignard S. J. eine neue Organisation geschaffen worden, die ben eifrigen Chriften durch überlassung von Saatgut, Sandwerkszeugen, Geld usw. behilflich ift, sich emporguarbeiten. Bereits 17 größere Bentren find gegründet. In Bettiah steht P. Fidelis O. Cap. an der Spike des Unternehmens. Auch eine eigene Bank für diese Bwecke wurde ins Leben gerufen2. In Allahabad gründen die Kapuziner ein großes Institut, das die verschiedensten Betriebe vereinigen foll: Waisenhaus, Farm und Ackerbauschule, Werkstätten, Sofpital, Findelheim, Witwenanstalt usw. Europäische und einheimische Brüder und Schwestern sollen das Werk versehen3. Angeregt vom Gouverneur von Madras, Lord Wellington, find die Schwestern von der Beimsuchung damit beschäftigt, in Madras eine höhere katholische Töchterschule zu gründen4, während Erzbischof Goodier gleichzeitig in Bomban eine mit besonderem Interesse von ihm betriebene Bereinigung katholischer Lehrerinnen Indiens eröffnete, zwecks Bruppierung in foziale, religiöse, berufliche und wenn nötig juridische Abteilungens. Dagegen ringt das Beneralseminar von Kandn mit den schwersten finanziellen Nöten und Sorgen, nachdem es seit 1893 191 indische Priester der verschiedensten Diözesen ausgebildet hat. Zurzeit gahlt es noch 76 Afpiranten des Prieftertums. Die indische argtliche Mission hat in der geprüften Arztin Unna Dengel, die sich Ende 1920 nach Bomban einschiffte, um die Leitung des noch einzigen missionsärztlichen Hospitals von St. Catharina von Benua der Frangiskanerinnen zu übernehmen, eine neue gute Kraft erhalten 7. In Travankore übernehmen statt der verbannten reichsdeutschen Schwestern jest Menginger Schwestern die Pflege in den Regierungskrankenhäuserns. Auch Bischof Benziger von Quilon berichtet von der naben Unkunft neuer Schwestern aus der Schweig und aus Belgien, welch lettere die Gründung einer indischen Schwesterngenoffenschaft in die Wege leiten follen 9. Bei seinem Besuch des selbständigen Rajas von Coch in ließ der Up. De= legat Migr. Biondi neben Unftrengungen, die neue Chegesetzgebung mit den katholischen Forderungen in Ginklang zu bringen, durchblicken, daß der Bildung eines einheimischen Episkopats keine unüberwindlichen Schwierigkeiten im Wege stehen 10. In Frangofifch= Indochina hat der Kolonialrat, dem allgemeinen Willen der Bewohner entsprechend, eine dringende Abresse nach Paris gerichtet, um an die Stelle der Laienpflegerinnen, mit denen man ungufrieden ift, wieder religiofe Schweftern guruchzuerhalten. Der Freiheit entsprechend soll aber für Kranke, die Laienpflege porziehen, in allen hofpitalern ber eine ober andere Pavillon ausschliehlich mit weltlichem Personal versehen werden 11. Eine wahre Rekordleiftung erlebte das Bikariat Zentraltonking 1920 durch die Weihe von 12 neuen Priestern und 8 Minoristen 12.

A CAMERA S. Sport valual 1920, 200 see A MC 1920, 250, 250 see S. Sport value of S. S. S. Seek Carl 1920, 281, 281, 281, 281, 282 seek 1920, 281, 281, 282 seek 1920, 283 seek 1920, 283 seek 1920, 283 seek 1920, 283 seeks 1

<sup>1</sup> Nach den Catholic News 2. Febr. 1921 in RV Nr. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Nouvelles Rel. 1920, 580. <sup>3</sup> Ebendort 1921, 72.

<sup>2 2</sup>gt. Notivenes Ref. 1920, 533.

4 Ebendort 1921, 72. 5 Ebendort 1920, 580.

6 Nach The Examiner 21. Aug. 1920; RM 1921, 91 und Nouv. Rel. 1920, 577.

7 Nouv. Rel. 1921, 48. 8 RM 1920/21, 68. 6 Mad) The Examinate 7 Nouv. Rel. 1921, 48. 8 RM 1920/21, 68. 9 Cath. Miss. (am.) 1920, 285. 10 Nouv. Rel. 1921, 48 nad) Cath. News Sheet vom 22. Dez. 1920. 12 LMDom 1920, 377 s.

# Kleinere Beiträge.

# Die apostolischen Reisen des Paulus durch Kleinasien 1.

Bon Univ.-Prof. Dr. Bal. Weber in Würzburg.

aulus hat die Halbinsel Kleinasien zweimal durchquert (Apg 15, 41—16, 8; 18, 23 und 19, 1). Die herkömmlichen stereotypen Linien auf unsern Bibelkarten lassen ihn beidemal auf sehr weiten Umwegen über Ancyra ziehen. Daß er das erstere Mal (16, 6) sicher nicht die Ancyra kam, darüber sind die Forscher und Bibelausleger setzt einig (vgl. Steinmann, Apg, oder Mader, 4 Ev u. Apg). Wie aber die Routen nunmehr zu berichtigen sind, darüber gehen die Meinungen sehr weit auseinander (vgl. Belser, Apg u. die vorhingenannten Ausleger). Auf Grund neuer Beobachtungen und textsritischer Untersuchungen glaube ich das vielumstrittene Problem zu einer vollbefriedigenden Lösung geführt zu haben.

Die vielbeklagte Unklarheit der Reisenotig 16, 6, die als "Kreuz der Auslegung", ja sogar als ein unlösbares geographisches Rätsel gilt, rührt daher, daß Lutas den Ausdrud gebraucht "das phrygische und galatische Land". Er verstand darunter das phrygischgalatische Land, nämlich jenen Teil der damals weitausgedehnten römischen Proving Galatia, die phrygifche Stammbevölkerung hatte. Ikonium, Antiochia Bisidia, Apollonia waren phrygifche Städte, aber mit ben Zwischengebieten gur Zeit des Paulus galatifches Land. Doch ichon im zweiten Jahrhundert wurde ber Sprachgebrauch ein anderer. Die Gegend von Itonium gehörte gar nicht mehr gur Proving Galatien; die der zwei anderen obengenannten Städte benannte man nach dem Berwaltungsbezirk Bisidien pisidisch und unter bem galatischen Land verstand man im gewöhnlichen Sprachgebrauch nur mehr das ursprüngliche, eigentliche Galatien, nämlich die nach den eingewanderten Relten benannte Landichaft Galatien (Reltenland), ebendeshalb unter bem Doppelausbrud 16, 6 die beiden Landschaften Phrygien und Galatien. Daher glaubten die Abschreiber am Text 16, 6 Korretturen vornehmen zu muffen, um den vermeintlichen Ginn (Phrygien und Galatien) bem Lefer leichter verständlich und sprachlich forretter gu machen. Go entstanden aus dem ursprünglichen Text ("durchzogen habend das phrygische und galatische Land") die verichiedenen Formen des überlieferten Textes: "burchzogen habend das phrygijche und das galatische Land" (Textform der Rezepta); "sie durchzogen das phrygifche und galatische Land" (die von Lachmann und allen neuesten Textherausgebern aufgenommene Textform); "fie durchzogen das phrygische und das galatische Land" (die von Silgenfeld und feit 1916 auch von Ih. Jahn bevorzugte Textform).

Wenn wir die ursprüngliche Lesart 16, 6 wieder herstellen und außerdem beobachten, daß Timotheus insolge der Beschneidungsoperation auf mehrere Wochen gehindert war, mit Paulus "auszuziehen" (16, 3), der Apostel aber, der die Frohbotschaft vom christlichen Heil tunsichst rasch über die Länder des römischen Reiches verbreiten wollte, die Zwischenzeit benutzte, um die Vistation der südgalatischen Christengemeinden zu vollenden, so ergibt sich folgende Lösung des vielumstrittenen Problems:

Das Apostelkonzil hatte die Heidenchristen von den Berpstichtungen des mosaischen Zeremonialgesehes freigesprochen. Dadurch war der Weltmission des Evangeliums freie Bahn geschaffen. Alsbald strach Paulus zu einer neuen Missionsreise auf. Bon Silas begleitet gedachte er in der Provinz Asia mit der Hauptstadt Ephesus den christischen Glauben zu verkünden, zuvor aber auf dem Wege dahin die früher (Apg 13 f.) gegründeten Christengemeinden zu besuchen und zu bestärken. So zog er denn von Antiochien durch Syrien und Ciscien, sodann über den Taurus und kam nach Derbe und Lystra (16, 1). Hier wählte er den Timotheus zum Missionsgehilsen und beschnitt ihn. Die Zirkums

<sup>· 1</sup> Wir veröffentlichen diesen Aleinen Beitrag, ohne damit die Ansicht des Herrn Verfassers zur unfrigen zu machen. Die Schriftleitung.

zisionswunde machte diesen auf etwa 20 oder mehr Tage marschunfähig. Daher zog Paulus mit Silas weiter nach Itonium und Antiochia Pisidiä, bestärkte mit gutem Ersolg die Christengemeinden daselhst und kehrte nach Lystra zurück (16, 3—5). Nun fährt der Bericht des Lukas weiter: "Nachdem sie aber (Paulus und Silas mit Hinzunahme des Timotheus) das phrygische und galatische Land (das galatische Phrygien) durchzogen hatten, darauf (im asianischen Phrygien angelangt) vom Heiligen Geist gehindert worden waren, in Asia das Wort zu verkünden, (infolgedessen bei Apamea die Westrichtung verlassen und nordwärts ziehend) gegen Mysien hingekommen waren (d. h. die zu einer Straßengabelung bei Doryläum, wo von der in der Nordrichtung nach Bithynien sührenden Straße links eine Straße nach Westen gegen Mysien hin abzweigte), da versuchten sie nach Bithynien zu gehen und der Geist Jesu ließ sie nicht. Nachdem sie aber (infolgebessen die Straße nach Westen einschlagend) Mysien (ohne zu predigen) passiert hatten, stiegen sie (zur Meeresküste) hinab nach Troas" (16, 6—8).

Das war die erste Durchquerung der Halbinsel seitens des Paulus. Nachdem er in Mazedonien und Achaja das Evangelium verkündet hatte, ging sein Missionsplan wieder auf die Provinz Asia (18, 19 ff.). In Ephesus von Juden eingeladen, die Mission zu eröffnen, ließ er Aquila und Priszilla sogleich dort zurück, er selbst reiste über Eäsarea zur Mutterkirche des Heidenchristentums, nach Antiochien, und brach nach kurzem Verweilen daselbst zur neuen Mission auf. "Der Reihe nach (d. i. nacheinander) durchzog er das galatische Land (das lykaonische und phrygische Galatien) und phrygisches Land (nämlich das übrige, asiatische Phrygien), alle Jünger bestärkend" (18, 23) und, "nachdem er die höher gelegenen Landesteile (das südgalatische und phrygische Verg- und Hochland) durchwandert hatte, kam er nach Ephesus" (19, 1).

Nähere Begründung und Erläuterung zu vorstehender Lösung der Routenfrage sindet sich in meiner Schrift "Des Paulus Reiserouten bei seiner zweimaligen Durchquerung Rieinasiens. Neues Licht sür die Paulussorschung. Mit Karte (nach Ramsan u. a.)" (Universitätsdruckerei Becker in Würzburg, 21 S.). Die Karte gibt die Grenzen der Provinz Galatia zur Zeit des Paulus an und unterscheidet durch verschiedene Grundsarben die drei damasigen Bestandteile derselben:

- 1. Das eigentliche Galatien (die Landschaft mit den Städten Ancyra, Pessimus, Tavium, die nach den 278 v. Chr. eingewanderten Kelten ihren Namen [= Keltenland] erhalten hatte);
- 2. das südlich anstohende lytaonische, phrygische, pisidische Galatien, das schon unter König Amyntas († 25 v. Chr.) "galatisches Land" war, weil es zum Neiche dieses Galaterbynasten gehörte, und das seit Errichtung der Provinz Galatia (25 v. Chr.) dis in die Zeit des Paulus ununterbrochen ein Teil dieser Provinz war, darnach aber mannigsachen Wechsel in der Provinzzugehörigkeit ersuhr;
- 3. Paphlagonien und Pontus Galatikus waren eigene Berwaltungsbezirke, die zwar dem Statthalter in Ancyra unterstellt wurden, aber im übrigen mit Galatien nichts zu tun hatten. Die zwei ersten Bestandteile werden der Kürze halber von den neueren Exegeten Nord- und Südgalatien genannt.

Nunmehr ist m. E. nicht bloß das geographische Rätsel Apg 16, 6 gelöst, sondern auch für die Glaubwürdigkeit der lukanischen Geschichtserzählung und für die Paulusexegese viel gewonnen.

Für die Geschichte der Christianisierung Rleinasiens ergibt sich: Paulus selhst hat das eigentliche Galatien niemals betreten. Aber m. E. ist von Südgalatien aus sehr frühzeitig, vielleicht schon durch unmittelbare Paulusschüler, das Evangelium auch in Nordgalatien verbreitet worden. Denn nur so erklärt sich, daß die ältesten Ausleger und Kirchenmänner den Paulus irrig durch Nordgalatien ziehen und seinen Galaterbrief ebendorthin richten lassen konnten.

-

## Einzelbekehrung und Annäherungsmethoden in der Draxis 1.

Bon P. hermann Sholafter P. S. M.=Rößel.

Die Frage, die hier zu beantworten ist, heißt: Was tut der Missionar, oder bester, was foll er tun bzw. nicht tun, um den Seiden heranzuziehen, dem Christentum geneigt zu machen, ihn zu fesseln, zum übertritt zu bewegen, m. a. W. um die Bekehrung des Gingelmenichen einzuleiten und zu fördern? Es ist das eine Frage von weitgehendster Bedeutung, denn ihre Beantwortung, von der das Beil vieler Seelen abhängt, regelt einen Zweig missionarischer Betätigung, die eine Unsumme von Rleinarbeit in sich schließt. Es handelt sich um ein Problem, deffen Lösung tiefes psichologisches Berständnis, padagogischen Takt und ein Großmaß pastoraler Klugheit voraussett, wenn sie richtig sein soll. Die entscheidende Antwort kann deshalb nur der Missionar selber geben und zwar erst dann, wenn er sein Missionsobjekt in dessen physischer, politischer, kultureller und geistiger Beschaffenheit erkannt hat. Sein Borgehen wird ein anderes sein muffen, wenn er ein Naturvolk, ein anderes, wenn er ein Kulturvolk vor sich hat, ein anderes, je nachdem es sich um Kinder oder um Erwachsene, um religiöse oder religiös indifferente, um geistig minderwertige oder höher entwickelte Individuen handelt. Der Fernstehende ist aus diesem Grunde nur in der Lage, durch allgemein gultige, grundlegende Besichtspunkte als Wegweiser zu dienen.

Im allgemeinen werden dem Missionar in seinem Bemühen, den einzelnen heranaugiehen, folgende drei Silfsmittel gu Gebote stehen: Der perfonliche Berkehr, die Urt

des Schulbetriebs und der Bottesdienft.

1. Der perfonliche Berkehr. "Da der Berg nicht gum Propheten kam, ging der Prophet jum Berge." Wenn ein inniger Konner zwischen Birt und Berde noch bei geordneten Berhältniffen in alten Chriftengemeinden als Grundbedingung und Boraussetzung einer wirklichen Pastoration anzusehen, wenn hausseelforge in der Brofstadt und in der Diaspora für die Erhaltung der Gemeindemitglieder als ichreiendes Bedürfnis empfunden wird, um wieviel mehr wird es dann Aufgabe des Priefters sein, dem Bolk entgegenzugehen, das von einer Berpflichtung zum Anschluß an die Heilsanstalt der Kirche keine Ahnung hat, das vielleicht von vielen Vorurteilen gegen ihn und sein Umt eingenommen ist und bei einer Unnäherung an ihn lästige Schwierig= keiten zu überwinden hat. Der Sakrifteikleriker mag ein frommer, nach Bollkommenheit strebender Priefter fein; aber seine Pastoration bewegt sich zum mindeften in engen Brengen und - Missionar kann er nicht sein. Missionarische Tätigkeit ist nicht defensiv. Der Missionar steht an den Brengen des Christusreiches und hat die Aufgabe, sie immer weiter vorzuschieben, offenfiv vorzugeben.

So sehr nun auch - um ins einzelne einzugehen - eine gründliche Kenntnis der Bolkssprache notwendig ift, um den Berkehr mit der umwohnenden Beidenwelt fruchtbringend zu gestalten, so wird der Missionar den Beginn seiner Unschluß suchenden Tätigkeit doch nicht bis zu dem Zeitpunkt verschieben, wo er die Sprache beherrscht. Ein freundliches Besicht, die Kenntnis der Landessitte von Brug und Gegengruß und der gebräuchlichen Brufformeln, deren Erlernen wenig Zeit in Anspruch nimmt, dann sind die nötigsten Boraussetzungen dafür gegeben. Besonders bei einem kulturell tiefstehenden Bolk wird eine freundliche Serablaffung niemals ihre Wirkung verfehlen. Bei den afiatischen Kulturvölkern wird eine peinliche Rücksichtnahme auf die Landessitte nicht zu umgehen sein, damit der Missionar der Burde seines Standes nichts vergibt und nicht den Unschein der Aufdringlichkeit und der Unkultur erweckt. Die Anpassung in der Kleidung, Barttracht usw. hat bei diesen Bölkern nicht wenig bei-

getragen, den Abstand zwischen Missionar und Bolk zu überbrücken.

Abgesehen von den offiziellen Besuchen bei Standespersonen, die immer nuglich,

<sup>1</sup> Bgl. Schmidlin, Mijsionslehre 357 f., die baselbst gitierten Spezialstatuten ber Synobe von Bomban (1893) und 428 ff.

manchmal notwendig sind, werden es vielsach die Kinder sein, durch die ein Verkehr mit der Heidenwelt angeknüpft wird; die Kinder, die dem Missionar zuerst neugierig, dann freundlich, zuletzt mit Vertrauen entgegenkommen. Ein großer Kinderfreund erobert sich die Sympathie der Väter und Mütter leicht. Eine passende Gelegenheit, auch mit diesen in Verkehr zu treten, wird sich bald sinden lassen, oft suchen sie sie selber auf.

Daß auch die hristliche Karitas, die schon zu Zeiten der Apostel die Heiden zur Bewunderung der christlichen Lehre brachte, die Annäherung an die Heidenwelt einleiten kann, versteht sich von selbst. Die seidende Menscheit sucht Trost, Linderung und Hilfe, wo sie geboten werden. Die Güte, mit der man den Kranken, Notseidenden und Bedrängten entgegenkommt, wird oft ein kräftiger Anknüpfungspunkt sein für einen weiteren, segensreichen Berkehr des Heiden mit der Mission. Auch die Presse verdient hier einer kurzen Erwähnung. Zeitungen, Flugschriften und kurzgesatte Broschüren können sehr wohl — allerdings gilt das nur von einem Kulturvolk — die Heidenwelt auf die Mission ausmerksam machen und ihre Annäherung an dieselbe bewirken.

Ist der Berkehr mit der Heidenwelt angebahnt, so tritt das missionarische Befprach als zweiter Jaktor auf den Plan, um dem einzelnen die driftliche Religion näher zu bringen, ihn dafür zu interessieren. Auch wenn keine Aussicht vorhanden ift, daß er sich selber bekehrt, so kann man ihn doch auf die kulturellen Buter binweisen, welche die Mission vermittelt, um ihn so vielleicht dafür zu gewinnen, daß er seinen Kindern den Besuch der Schule und des Religionsunterrichtes erlaubt. Eine Polemik gegen Ansichten und Lehren eines heidnischen Religionsspstems wird gerade am Unfang nicht zu empfehlen sein. Geht der Beide selber offensiv por, indem er seine Ansicht gegen das Christentum ins Treffen führt, so kann man kurg darauf binweisen, daß die katholische Religion alles Bute und Wahre, das in andern Religionen enthalten ift, ebenfalls besitzt, daß sie aber noch weiter geht, indem sie Aufschlusse gibt, die jene nicht geben können; man kann hinweisen auf die große harmonie ber katholischen Blaubenslehren untereinander, auf ihre Bernünftigkeit uiw. allem muß der Miffionar es vermeiden, sich geringschätzend, spöttisch und verächtlich über die Ansicht seines Begners zu äußern. Ein solches Verfahren würde gerade das Begenteil von dem bewirken, was man bewirken will, nämlich Ubneigung und haf. Berbiffenheit und Berftochtheit.

Auch in den Naturreligionen sind Anknüpsungspunkte genug vorhanden, um bei Gesprächen von den täglichen Sorgen auf die ewigen Dinge überzuseiten. Der Glaube an die Fortdauer des Menschen nach dem Tode ist allen gemeinsam. Bon diesem Glauben aus lassen sich viele Brücken schlagen, die schließlich beim Christentum enden müssen.

Sollen missionarische Gespräche Aussicht auf Erfolg haben, dann muß der Missionar nicht bloß die Sprache beherrschen und die religiösen Anschauungen des Bolkes, das System seiner Glaubens= und Sittenkehren gründlich kennen, er muß auch seinen Eiser zu zügeln wissen; er darf nicht gleich alles auf einmal erreichen wollen; er muß Geduld haben und dem Gegner Zeit lassen, das Gehörte vollständig in sich aufzunehmen. Rom ist nicht an einem Tage erbaut und von einem Streiche fällt noch keine Eiche. Das letzte Sprichwort erinnert an die Tat des hl. Bonisatius bei Frizslar. Das Fällen der Donnareiche darf keinem Missionar Veranlassung werden, blindwütig gegen Fetisch, Amulett und Zauberei vorzugehen. Das würde nicht anziehen, sondern abstoßen. Bonisatius wußte, was er tat. Durch seine Predigt war sicher ein Großteil des Bolkes, wenn nicht im stillen Gläubige, so doch zum mindesten Zweisler geworden, die die Lösung ihrer Zweisel durch das Herausbeschwören eines Gottesurteils gar nicht ungern sehen mochten. Unter ähnlichen Boraussetzungen kann auch der Missionar von heute ähnliches tun.

2. Die Art des Schulbetriebes. Der Ausdruck ist mit Absicht gewählt; denn von der Schule überhaupt soll hier nicht die Rede sein. Daß eine von Missionaren

geleitete Schule als Bildungsstätte ohne Religionsunterricht bei einem Bolk, das zwar Bildungsbedürfnis aber kein Berlangen nach dem Chriftentum hat, immerhin ein gang bedeutendes, manchmal vielleicht das einzige Mittel ift, um den Beiden Achtung vor der driftlichen Religion beizubringen, liegt auf der Sand und bedarf keiner Erörterung. Diese Schule gehört zu den indirekten Missionsmitteln und ist als solches zu bewerten. Die weitaus meiften Miffionsichulen in den Beidenländern legen aber ihren Schwerpunkt auf die Religionslehre, wollen por allem Christen beranbilden. Schulen aber fteben oft einem Bolke gegenüber, das ebensowenig nach Bilbung wie nach Christentum verlangt. Es wird demnach hier alles darauf ankommen, den Schulbetrieb fo gu gestalten, daß er auf die wilden naturkinder angiebend wirkt; m. a. 2B. man wird im Schulplan dem Berlangen und Bedürfnis der Eingeborenen Rechnung tragen mulfen. Gin foldes Akkommodationsverfahren wird besonders dort nutlich. ja vielleicht notwendig sein, wo eine andersgläubige Konkurrenz den Schulbetrieb lahm= gulegen broht. Gin Beispiel, factum non fictum. In einem Missionsbegirk wird in den katholischen Missionsschulen der Unterricht gang in der Stammessprache gehalten, während er in den protestantischen Schulen in der Sprache eines andern Stammes erteilt wird, die von jener sich unterscheidet, wie das Englische vom Deutschen. Erfolg? Brogere Frequeng ber katholischen Schulen. Die protestantischen Milfionare feben das, durfen aber keine Underung herbeiführen, weil die Miffionsleitung in der Beimat wegen der Unrentabilität eigener Schulbucher ihr Beto einlegt.

Zeigen die Eingeborenen das Verlangen, die Umgangssprache der im Lande ansässigen Europäer kennen zu lernen, so liegt kein Grund vor, diese als Unterrichtsfach und als Anziehungsmittel zurückzuweisen. Naturvölker singen gern. Auch darauf kann der Missionar Rücksicht nehmen, indem er, außer den eigentlichen Gesangstunden, dem Gebet vor und nach dem Unterricht einen Gesang anschließen läßt. Ahnliche Mittel (angemessene Erholung, Ausstüge, verbunden mit Sang und Spiel) werden sich in den meisten Missionsländern noch sinden lassen, um den Naturkindern die Schule anziehend und schmackhaft zu machen.

Eine Schule, in welcher der Stock den Mangel an pädagogischer Befähigung verdecken muß, ist keine Anstalt, die Anziehungskraft auf eine zuchtlos heranwachsende Jugend ausübt. Der Missionar wird darauf sehen müssen, daß die einzelnen Lehrzgehilfen aus der Schule keine Strafanstalt machen. Die Notwendigkeit dieses Hinzweises wird durch die Erfahrung bestätigt. Bei den Lehrerkonferenzen wird es nicht schwer sein, ihnen klar zu machen, daß auch der Berweis eine Strafe ist, daß die Unkenntnis des Schülers nicht immer ein Zeichen seiner Trägheit, sondern sehr häusig ein Fehler des Lehrers ist, also keine Strafe sondern Wiederholung des Lehrstoffes verlangt, daß nur moralische Fehler bestraft werden müssen u. dgl.

Aus dem Gesagten erhellt zur Genüge, wie wichtig gerade die Art und Weise bes Schulbetriebs für die Heranziehung des einzelnen zum Christentum ist. Der Missionar wird schon deshalb besonderen Wert darauf legen, weil der freiwillige, konstante Schulsbesuch ein vorzügliches Mittel zur Charakterbildung und die Gewähr für ein späteres dauerhaftes Christentum ist.

3. Der Gottesdienst. Die Schönheit des katholischen Kultus, dem selbst Goethe den Zoll der Bewunderung entrichten mußte, ist ohne Zweisel ein mächtiges Mittel, um das Gemüt in seiner ganzen Tiese zu bewegen. Und so soll des sein. Die Religion will den ganzen Menschen erfassen, seinen Berstand durch den Glauben, seinen Willen durch die Gebote, sein Herz und Gemüt durch ihre Schönheit. Beim Heiden gewinnt die Schönheit des Kultus, seiner Gesänge und Zeremonien noch dadurch eine besondere Bedeutung, daß sie gerade der erste Anstoß für ihn werden kann, dem Christentum überhaupt näher zu treten. Psichologisch ist das Rätsel leicht gelöst. Bom Geheimnisvollen und Symbolischen geht immer ein Zauber aus, dem man sich nicht entziehen kann. Das Greisdare, sinnlich Wahrnehmbare ist leichter faßlich als die Dogmen der Glaubenslehre, das Schöne naturgemäß lieber und angenehmer als das Schwere der Gebote. Zumal der Anhänger einer Naturreligion bedarf bei seiner Hinkehr zum

Christentum solcher Dinge, die das Gemüt erfassen. Es muß ihm ein Ersat geboten werden für das, was er verläßt. Seine Religion aber beruht mehr im Gemüt (Furcht

vor dem Einfluß höherer, geiftiger Mächte) als im Berftande.

Es ist deshalb begreiflich, daß die Missionare aller Weltteile einen besonderen Wert darauf legen, den Gottesdienst so feierlich wie möglich zu gestalten. Bei besonderen Unlässen, bei Taufseiern, bei der Visitation des Vischofs und der Spendung der Firmung, an hohen Festen, wird man die Pracht der gottesdienstlichen Zeremonien durch entsprechenden Schmuck des Gotteshauses noch erhöhen. Der Missionar kann überzeugt sein, daß er viel erreicht hat, wenn Heiden angezogen von der Schönheit des Kultus die Kirche besuchen. Selbst wenn dadurch eine direkte Bekehrung nicht einsgeleitet wird, weil Vielweiberei oder andere schwere Hindernisse dem übertritt entgegenstehen, so wird doch oft das bewirkt, daß die Abneigung gegen das Christentum schwindet, daß die Kinder zur Schule geschickt werden, daß das Verlangen entsteht, wenigstens als Christ zu sterben und vor dem Tode getauft zu werden.

Sehr mit Unrecht wird manchmal von protestantischer Seite der Vorwurf erhoben, daß die katholischen Missionare durch die Beräußerlichung der Religion die Heiden anlocken. Der Vorwurf ist leicht begreissich, da sie selber über ein gleichartiges Missionsmittel nicht verfügen. Er ist aber ebenso leicht zu widerlegen. Der Protestantismus ist in bezug auf die Zeremonien beim Gottesdienste wie in vielen andern Dingen inkonsequent. Was Gesang und Musik für das Ohr, das ist die Schönheit der Zeremonien und der Schmuck der Kirchen und Altäre für das Auge. Das eine wie das andere ist berechnet für die Erhebung des Gemütes zu Gott. Wer Schmuck und Zeremonien verwirft, müßte dann ebenso Gesang und Musik verwerfen. Es ist deshalb unverständlich, wie der Protestantismus, der Gesang und Musik als integralen Bestandteil seines Kultus ansieht, an den Zeremonien des katholischen Gottesdienstes etwas auszusehen haben kann.

Auch die negative Seite unserer Frage ("was sollen die Missionare nicht tun, um Anhang zu gewinnen?"), die im Vorstehenden nur gestreift wurde, verdient eine kurze Beleuchtung. Zwei Bedenken mögen hier gestattet sein. Das eine bezieht sich auf die materielle Unterstützung, das andere auf die langdauernden Katechumenate mit freier Verpsseung.

1. Was das erste angeht, so ist der Schmidlinsche Grundsatz unanfechtbar, daß "alles, auch das Materiellste, durch die höhere Zweckbestimmung und die finale Unterordnung unter das Miffionsziel zu einem Miffionsmittel umgeschaffen werden" kann, "vorausgesett, daß es sich objektiv zu dieser Hinordnung eignet und nicht moralisch oder religiösverwerflich, sondern gut oder indifferent ift"1. Ebensowenig kann bestritten werden, daß die Pflege der Karitas, wie schon erwähnt, ein vorzügliches Mittel ist, den Seiden das Christentum zu empfehlen. Trotzem muß zugegeben werden, daß Missionare bie und da gerade in diesem Punkt über die Grengen der Klugheit hinausgegangen find, oder noch hinausgeben. Materielle Unterftutgung ift gut, folange und insoweit sie den Beiden Beranlassung wird, das Christentum kennen lernen gu wollen, sie ist aber verwerflich, sobald sie in ju naher Beziehung jum übertritt gebracht wird, so daß sie den Seiden das hauptmotiv wird, sich taufen gu laffen. So muffen die Berteilung von Lebensmitteln und Kleidungsstücken an die Besucher des Sonntagsgottesdienstes (ein Beispiel aus einer afrikanischen Mission), das Geschenk eines Taufkleides oder gar einer bestimmten Geldsumme anläftlich der Taufe (Praris der französischen Lazaristen in Peking) zum mindesten als gefährliche Missionsmittel bezeichnet werden. Auf diese Beise erzieht man gar zu leicht, um ein Wort von P. Frentag S. V. D. aus einer Borlesung über Missionskunde zu gebrauchen, "Reisdriften", benen das Chriftentum nur Mittel zum Zweck ist. Gerade die Taufspende könnte für Individuen aus niedrig stehenden armen Bolksklassen sogar der Grund sein, auf verschiedenen Missionsstationen sich mehrmals taufen zu lassen.

<sup>1</sup> Missionslehre 360.

2. Eine ahnliche Befahr umschwebt ohne Zweifel auch die Katechumenate, die den Katechumenen freie Verpflegung bieten, besonders wenn sie von längerer Dauer find. Es foll von vornherein zugeftanden werden, daß die Borbereitung für das Chriftentum in der Abgeschlossenheit eines Katechumenatshauses viel für sich hat. Ebenso ist es selbstverftandlich, daß man die Katechumenen verpflegen muß, solange fie der erwerblichen Tätigkeit entzogen werden. Trotzdem bildet die freie Berpflegung ein zweis schneidiges Schwert, sodaß die Frage berechtigt erscheint, ob Katechumenate dieser Art wirklich fo fehr zu empfehlen find. Außer dem Koftenpunkt, der bei der Armut der katholischen Mission dringende Berücksichtigung verdient, sei noch auf ein anderes Moment aufmerksam gemacht, das u. E. viel zu wenig berücksichtigt wird. Das Leben im Katechumenatshause ift fast ausschliehlich religiöser Tätigkeit gewidmet, bewegt sich in dem Rahmen einer genauen Tagesordnung zwischen Unterricht und Gebet, ift also ein gang anderes, als es der Taufbewerber führen wird und führen muß, sobald er als Chrift wieder ins öffentliche Leben guruckkehrt1. Wenn ichon im Ordensleben der übergang aus dem Noviziat in die philosophisch=theologischen Studien eine Probe ift, die nicht jeder besteht, dann wird man das in vervielfachtem Mage vom übergang aus dem Katechumenat ins Leben zugeben muffen. Sollte da nicht jene Katedumenatspragis im Borteil fein, welche den Taufbewerber in seinen givilen Berhält= niffen beläßt, wenn sich die Sicherheit bietet, daß die Borbereitung gum Chriftentum doch eine gründliche ift? Diese Sicherheit läßt sich erreichen, wenn der Missionar sich über die Kenntnisse des einzelnen durch eine ausreichende Prüfung und über seinen einwandfreien Lebenswandel durch das Zeugnis des Katecheten und der Chriftengemeinde vergewissert. Diese Praxis hat noch einen weiteren Borteil. Der Missionar, der sonst monatelang an das Katechumenatshaus gefesselt ist, wird frei für die Paftoration der vorhandenen Chriften, die ebenso notwendig und wichtig ift, wie das Katechumenat; er ist dann geradezu genötigt, die Chriftengemeinden öfter gu beluchen, um die Ratechumenen gu prufen. Die Chriften haben eben dadurch öfter Belegenheit jum Bottesdienst und Sakramentenempfang; ein Umstand, der besonders in den weit ausgedehnten Missionsdistrikten Oftasiens von Wichtigkeit ist, wo die weit zerstreuten Christengemeinden ihren Seelsorger oft nur ein= oder zweimal im Jahre zu seben bekommen. Das sind die Brunde, die in vielen Missionsländern, besonders in Ufrika, für die Einführung "freier" Katechumenate bestimmend waren2. Übrigens, um jum Schluß zu kommen, ift über die vorstehenden Fragen ichon soviel von Missions= theoretikern und spraktikern, katholischen und protestantischen, geschrieben worden3, daß auch aus der Darlegung obiger Bedenken kaum eine Underung in der Pragis zu erwarten ist.

dem wohl auch überall entsprochen wird.

3 Ngl. Missionslehre 432.

<sup>1</sup> Im Mädcheninternat zu Basilé (Fernando Po) hielt der spanische Missionar — das ist durch die Beobachtung mehrerer deutscher Missionare, die im Ariege aus Kamerun vertrieben wurden, einwandsei sestgestellt — an Sonn- und Feiertagen eine zweis die dreistündige Nachmittagsandacht. Obwohl diese Andachten in der öffentlichen Missionstirche gehalten wurden, nahm fast nie ein Externer daran teil. Kein Wunder; sie glauben wohl, in der Vorbereitungszeit für das ganze Leben genug gebetet zu haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Obige Ausführung will nur von längeren Katechumenaten verstanden sein. Auch wenn die Katechumenen, die in den Dörfern von Katechisten unterrichtet wurden, eine allseitige zufriedenstellende Prüfung bestanden haben, ist eine letzte mehrtägige stille Borbereitung auf den Empfang der Tause und ersten Kommunion ein dringendes Bedürfnis,

Bericht über die Sihung der miffenschaftlichen Kommission des Internationalen Instituts für missionswiffenschaftliche forschungen ju Münster i. W. am 2. und 3. Mars 1921.

Mährend in den Sitzungen des geschäftsführenden Ausschusses mehr die Möglich-keiten des Internationalen Instituts für missionswissenschaftliche Forschungen zum Ausdruck kommen, versetzen die Verhandlungen der wissenschaftlichen Kommission desselben direkt in sein Forichen und Schaffen selber. Bis tief in den Krieg hinein bewegte sich letteres in ichnell auffteigender Linie 2. Dann aber kamen naturgemäß Jahre, in denen Erhaltung und Bollendung des Begonnenen ichon viel war. So geschah es, daß nach mehr als vierjähriger Pause 3 die satzungsgemäß wenigstens einmal jährlich zusammenzurufende wissenschaftliche Kommission erst am 2. und 3. Märg 1921

wieder einmal ordnungsgemäß tagen konnte.

1. Außer dem Borfitzenden Prof. Dr. Schmidlin, Münfter, waren erschienen: Prof. Dr. Aufhauser, München; P. Braam M. S. C., Deventrup; Prior Dr. Maurus Galm O. S. B., Münster-Schwarzach; P. Dr. Hoffmann P. S. M., Limburg; P. Huonder S. J., Balkenburg; P. Otto Maas O. F. M., Münster; der diesjährige Rektor der Universität Münfter, Prof. Dr. Meinert; Beheimrat Prof. Dr. Meister, Münfter; Prof. Dr. Pieper, hamm und P. Dr. Bonfalvus Walter O. M. Cap., Krefeld. einer Aussprache über die Berechtigung der Erschienenen murde festgestellt, daß Diefe und außerdem die am Erscheinen verhinderten Berren Prof. Dr. Knöpfler, Sofrat Dr. von Pastor, P. Schwager S. V. D. und P. Robert Streit O. M. J. als rechtmäßige Mitglieder der wiffenschaftlichen Kommiffion zu betrachten seien. Es ward sodann beschlossen neu aufzunehmen: Prof. Dr. Bigelmair, Dillingen; P. Dr. Laureng Kilger O. S. B. an Stelle des ausscheidenden Priors Dr. Galm und Pralat Dr. Kirsch, Freiburg i. Sow. Bei der nun folgenden Neubildung des geschäftsführenden Ausschusses der Kommission wurde der Borfit weiterhin Prof. Schmidlin, der ftellvertretende Borfity Prof. Pieper anvertraut. Der bisherige stellvertretende Borsitzende, Geheimrat Meister, hat dies Umt niedergelegt, wird aber im Ausschuß verbleiben, ebenso wie Prof. Meinerg. Neu hineingewählt wurde Prof. Aufhauser. Der bisherige Schriftführer P. Streit war leider am Erscheinen verhindert und hatte außerdem ichriftlich die Riederlegung seines Amtes erklärt. Für diese Sitzung hatte infolgedeffen P. Hoffmann die Schriftführung übernommen. Er wurde nun für den Fall, daß P. Streits Rücktritt endgultig ware, gebeten, diefem den Dank der Kommission auszusprechen für feine bisherige Arbeit im Dienst unserer Sache, und dann das Amt selber zu übernehmen. Burde sich letteres als unmöglich herausstellen, sollte der Auftrag an P. Consalvus Walter übergehen. Wegen der derzeitigen Teuerung beschlof fodann die Kommission, bei der Leitung des Gesamtinstitutes zu beantragen, den von auswärts zur Sitzung erschienenen Mitgliedern ihre Reisekoften gu verguten.

2. Un der feit dem 4. Oktober 1911 gultigen Geschäftsordnung der wiffenschaftlichen Kommission 5 nahm man sodann im Interesse der Wissenschaftlichkeit sowohl als auch der Beweglichkeit und größeren Genauigkeit die folgenden Underungen por: Bunachst foll für die Aufnahme von Ordensangehörigen in die wissenschaftliche Kommission wie bei allen ihren sonstigen Mitgliedern dieser selbst die Wahl des Kandidaten zustehen. Dieselbe geht dann als Borschlag an die Obern des Erwählten und erlangt erft, wenn diese zustimmen, Rechtswirkung (zu Beschäftsordn. § 4 Abs. 2). foll es weiterhin zuläsfig sein, daß sich ein verhindertes Mitglied der Kommission in einzelnen Fällen durch ein anderes Mitglied des Instituts bei den Sitzungen vertreten läßt, sofern der Berhinderte seinen Bertreter für missionswissenschaftlich geeignet halt

<sup>1</sup> Über bessen lette Sitzung s. 3M 10, 200-202.

Darüber s. Kilger in 3M 6, 7—10.
 Das Protokollbuch verzeichnet die letzte Kommissionssitzung für den 13. 5. 1916. 4 Geschäftsordnung der wissenschaftl. Rommission, § 5 Abs. 1. 5 Bgl. 3M 1, 261.

(§ 4 Abs. 4). Wer aber auf die Einladungen zu wenigstens zwei Sitzungen sich weder einfindet noch äußert noch entschuldigt, gilt ohne weiteres als ausgeschieden (§ 4 Abs. 6). Umgekehrt wurde auch die Pflicht icharfer festgelegt, wenigstens zwei Bochen vor dem Tage der Bersammlung alle Mitglieder einzuladen und eine genaue Tagesordnung mitzuteilen (§ 5 Abs. 4). Der geschäftsführende Ausschuß der Kommission soll in Zu= kunft aus fechs Mitgliedern beftehen (§ 7) und alle drei Jahre neu gewählt werben (§ 8).

3. Obwohl unser Institut im Unterschied von der protestantischen Parallelgrundung aus dem Jahre 1918 1 von Anfang an sich als internationales Unternehmen kundtat, war seine Entwicklungszeit bisher noch zu kurz, um diesen grundsäglichen Charakter auch jum tatfächlichen zu machen 2. Bei der Berelendung, die der Friedensvertrag von Berfailles über Deutschland gebracht hat, ist es nun aber zum besonders dringenden Bedürfnis geworden, weiteste Kreise des Auslandes für unsere wiffenicaftlichen Arbeiten zu interessieren. Während seines Aufenthaltes in Rom (f. u.) hat der Borfigende feststellen können, daß die Propaganda nichts gegen die Internationalisierung einzuwenden hat und ihr Prafekt, Kardinal van Rossum, der Sache gunftig gegenübersteht. Bon der Schweig und Solland abgesehen, erwiesen sich die durch Prof. Schmidlin unternommenen Schritte um die Hilfe der Nichtdeutschen insbesondere bei den Amerikanern als aussichtsreich, wenn sich dort auch größere Reis gung zeigt, die praktischen Unternehmungen mit den wissenschaftlichen zu verschmelzen. In Spanien hindert besonders die geringe Berbreitung deutscher Sprachkenntnisse und die noch mehr aufs Praktische gebende Richtung der ganzen sonst sehr lebendigen Missionsbewegung. Immerhin sind gerade dort nicht wenige wissenschaftliche Erforscher der Missionsgeschichte seit langem an der Arbeit, wenn auch meift aus kolonialem oder ordensgeschichtlichem Interesse. P. Huonder und P. Otto Maas, die darauf besonders hinwiesen, übernahmen es, über die Tätigkeit ihrer ausländischen Ordensschriftsteller auf diesem Bebiete in unserer Zeitschrift gusammenfassend gu berichten. Ferner will man die früher ichon einmal beschlossene Aufnahme ausländischer Belehrter von missionswissenschaftlicher Bedeutung als korrespondierender Mitglieder nun systes matisch durchführen. Als solches ift insbesondere der Professor der Missionswissenschaft am Propagandakolleg zu Rom P. Tragella zur Teilnahme einzuladen. Agitationsreise in Spanien und Amerika schienen aber für den Augenblick noch nicht alle Umftände gegeben.

4. Missionswissenschaftliche Kurse gehörten von Anfang an zu den status tarischen 3 Aufgaben der wissenschaftlichen Kommission unsers Instituts. Ginen solchen plant Prof. Aufhauser auf Anregung der bagrischen Unio eleri für den kommenden Sommer in München. Da aber fast gleichzeitig zu Würzburg ein apologetischer Kurs über Religion und Leben auf Beranlassung des Klerusverbandes Bagerns in Burgburg stattfinden soll, ist das Münchener Unternehmen vorläufig noch sehr in Frage Der für Münster in Aussicht genommene internationale Kurs kann der bekannten politischen Verhältnisse wegen zunächst noch nicht verwirklicht werden. Ein Semesterhurs für Mitglieder missionierender Orden und Theologiestudierende darf als vorläufiger Ersatz dafür betrachtet werden. Mehr Aussicht wurde ein internationaler Kurs zu Freiburg i. d. Schweiz haben. Prof. Schmidlin wurde beauftragt, Bu diesem Zwecke mit dem unsern Bestrebungen sehr zugeneigten Pralaten Dr. Rirsch

in Berbindung zu treten.

5. Der geschäftsführende Ausschuß des missionswissenschaftlichen Instituts hatte am 16. Juni 1920 unter anderm auch beschlossen, von geplanten Archivaliensamm= lungen und Studienreisen wegen der Teuerung und der Unsicherheit der Lage zunächst abzusehen 4. Allein da sich inzwischen am Propaganda-Archiv zu Rom eine besonders gunstige Gelegenheit bot, dem hauptgegenstand unserer Arbeiten an einer

<sup>1</sup> Über die "deutsche Gesellschaft f. Missionswissenschaft" vgl. Walter in 3M 9, 139/140. 2 Das trot der icon 1913 in deutscher und französischer Ausgabe erschienenen Werbebroschüre des P. Pietsch O. M. I. Bgl. 3M 3, 233/234. 331 und 6, 9. 

<sup>3</sup> Geschäftsordn. § 2 Nr. 6. 

<sup>4</sup> JM 10 (1920), 201.

bisher fast unzugänglichen, zentralen Quelle näher zu kommen, hat der Borsitende dennoch zugegriffen und im verflossenen Winterhalbjahr zusammen mit insbesondere P. Kilger, der augenblicklich noch an derselben Arbeit ist, die Handschriftenschätze der Propaganda sustematisch aufzunehmen begonnen. Natürlich fehlt es trotz des Wohlwollens, das Kardinal van Rossum dem Unternehmen entgegenbrachte, nicht an in der Sache und den Umständen gelegenen Schwierigkeiten. Dennoch hofft man, ungefähr die dem 17. Jahrhundert angehörigen Materialien, die die Beidenmiffion betreffen 1, vollständig bearbeiten zu können. Alles soll registriert, jedoch nur die wich= tigeren Ukten im vollen Wortlaut abgedruckt werden. Ausgeschieden murden nach Möglichkeit die den Ritenstreit behandelnden Urkunden. Was die Beschichte der Propaganda selbst betrifft, haben sich ihre Archivare die Bearbeitung vorbehalten. Mit den eigentlich heidenmissionarischen Stoffen also wird ein erster Band ungefähr bis 1654, ein zweiter bis zum ersten Auftreten der apostolischen Bikare und der dritte bis zum Ende des 17. Jahrhunderts gehen. Die Anlage ist chronologisch und innerhalb dieser Einteilung geographisch, wie es die Natur des Propaganda-Archives nahelegt. Nach den Darlegungen Prof. Schmidlins hierüber entspann sich eine Auseinandersetzung über frühere Bearbeitung von Propaganda-Archivalien und über die einzuhaltende Methode, in die insbesondere Prof. Aufhauser und P. Huonder eingriffen. Die Auslagen des Institutes für diese wertvolle Forschung sind verhältnismäßig gering, da bisher nur 1500 Mark für P. Kilger und 2000 Mark für Prof. Schmidlin als Reiseentschädigung ausgeworfen wurden. Letterer verwandte aber Zweidrittel der Summe für die Arbeitsunkosten selber. Für diese, d. h. insbesondere für das Photographieren wichtigerer Urkunden, wären noch weitere 1000-2000 Mark zu bewilligen. Um schwierigsten ift bei der gegenwärtigen Lage die Frage des Druckes. Jedoch besteht gute Aussicht, daß eine leistungsfähige amerikanische Organisation dafür 2000 Dollar auswirft. Damit ware der Druck aller drei Bande gesichert, und es läßt sich hoffen, daß zum nächstjährigen Jubiläum der Propagandagrundung (1622) wenigstens der erfte Band der Öffentlichkeit übergeben fein wird.

6. Da allein die doch por allen Dingen zu haltende Zeitschrift des Institutes einen Jahreszuschuß von 8000 Mark erfordert, ist es ein schwieriges Problem, wie unsere sonstigen Beröffentlichungen fortgeführt werden sollen. Um wichtigften wäre da zweifelsohne, daß endlich einmal die drei noch ausstehenden Bande der Bibliotheca Missionum P. R. Streits 2 der Wissenschaft zugängig gemacht werden Obwohl die Druckkosten für den zweiten Band allein auf 60 000 bis könnten. 70000 Mark veranschlagt werden, hofft man dennoch durch eine Subskriptionslifte den nötigen Absatz sichern zu können. Das um so mehr als am Inhalt des 2. Bandes insbesondere Spanien und Amerika interessiert sind. Ungelöst mußten wir die Frage laffen, wie die "Terte und Abhandlungen" fortzusühren wären, obwohl außer der soeben erschienenen Studie von P. Gons. Walter ichon zwei weitere Arbeiten (von den Pallottinern Eug. Weber und R. hoffmann) vorliegen. Schon im Interesse der erstgenannten Unternehmungen hielt es die Kommission für nötig, daß der Mindest= beitrag der Mitglieder des Instituts in Zukunft 50 Mark betrage. Das ist um so billiger, als der Bezugspreis für die den zahlenden Mitgliedern kostenlos gelieferte Zeitschrift für Missionswissenschaft inzwischen von 6 auf 16 Mark erhöht werden mußte. Es ist obendrein aber auch gerade jett dringend zu munichen, daß die bisherigen Mitglieder nicht nur dem Institute treu bleiben, sondern ihm auch noch wei-

tere Freunde zuführen.

Münster i. W., den 3. Märg 1921. Prof. Dr. Jos. Schmidlin Borfigender der wiffenich. Kommiffion.

P. Dr. Karl Hoffmann P. S. M. provis. Schriftführer.

Die Sälfte des Materials geht Europa, und von der andern Sälfte fast Vierfünftel die Orientmission an! Obwohl die letztere auch als Forschungsgegenstand unsers Institutes gilt (3M 6, 8), wurde sie zunächst doch aus praktischen Gründen beiseite gelassen. 2 Bgl. 3M 2, 241/242; 6, 8/9 und über ben erften Band 7, 166 f.

### Berichtigung.

Dr. P. Laurenz Kilger gibt als Einleitung zu seinem Aussatz: Die ersten Jesuiten am Kongo und in Angola (1547—1575) ZM XI (1921) I, 15 ff. einen kurzen Überblick über die vorausgehende Missionstätigkeit in Kongo. Gegen Einzelheiten seiner Ausstührungen äußerte ich ihm Bedenken, deren Berechtigung er anerkannte. Aus wissenschaftlicher Gewissenhaftigkeit dat er mich, die Beanstandungen als Korrektur mitzuteilen. Um hier längere Aussührungen in der Begründung zu vermeiden, muß ich im allgemeinen auf meine noch ungedruckte Abhandlung: Die Reichsmission im Königreich Kongo (Von ihren Ansängen 1491 bis zum Eintritt der Jesuiten 1548) verweisen. Dieser Untersuchung

gemäß ist hier folgendes hervorzuheben:

1. (Bu S. 15.) Die Augustiner haben sich nicht an der Kongomission beteiligt. Sie tauchen erft in der Literatur als Teilnehmer und zuweilen als Begründer berfelben auf. Es liegt hier eine Verwechslung der Augustiner mit den Patres der portugiesischen Sätularkanoniker-Rongregation des hl. Johannes Evangelista vor, die besonders von ihrem Lissaboner Rlofter St. Elon unter ber nicht über 37 Jahre bauernden Regierung Affonsos wiederholt Missionare nach dem Regerreich fandte. Irrtum geht auf die Tatsache gurud, daß die italienische Proving der genannten Kongregation infolge inneren Zerfalles 1568 (Breve Pius' V. vom 1. Dez. 1568 Lubricum vitae genus) ihre bis dahin üblichen einfachen Bersprechen verlassen und sich jum feierlichen Welübbe auf die Augustinerregel entscheiben mußte, ohne jedoch ihres Namens und ber Vorrechte als Sätularkanoniker verlustig zu gehen. Die selbständige portugiesische Provinz blieb von dieser Reform unberührt und lebte bis zu ihrem Aussterben nach der Regel, die dem ersten Säkularkanoniker-Rloster S. Giorgio in Alga bei Benedig von ihrem Gründer Angelo Corario, dem späteren Papst Gregor XII., gegeben worden war (Francisco de S. Maria, O Ceo aberto na terra, Lisboa 1697, 293). Die Teilnahme der Franziskaner an der Rongomission in der vorjesuitischen Zeit ist quellenmäßig nicht zu belegen, sicher waren sie dort nicht die ersten Glaubensboten.

2. (Ju S. 15, A. 1.) Garcia de Resende dars nicht als Quelle dienen. Seine Königschronik ist ein volkkommenes Plagiat des Rui de Pina, Chronica d'El-Rey D. João II, Lisboa 1792, in: Collecção de livros ineditos de Historia Portugueza t. 2. Daß dies auch in seinem Bericht über die Ansänge der Kongomission der Fall ist, glaube

ich in der erwähnten Abhandlung unwiderleglich dargetan zu haben.

3. (Zu S. 16, A. 2.) König Affonsos Tod fällt in die Zeit zwischen Mitte 1541 und spätestens 1544; Diogos Thronbesteigung in die zweite Hälfte des Jahres 1544 (vgl. Brief der fünf Portugiesen an Joan III. vom 20. März 1541, P. M. 78 f. und Diogos Bericht über den Hochverratsprozest gegen Pedro Canguano Bemba, P. M. 101 ff.).

4. (Zu S. 16.) Der Dominikaner Bernado da Cruz war 13 Jahre Bischof von São Thomé und verzichtete erst am 28. April 1553 auf seinen Bischofsstuhl. Da er selbst in Portugal blieb und seinen Sprengel wahrscheinlich auch nicht einmal vorübergehend besuchte und andererseits der Aufenthalt des João Bautista in Kongo sowohl für das Jahr 1547 als für 1549 dokumentiert ist, so muß angenommen werden, daß letzterer von jenem als Bertreter nach Kongo geschickt worden war. Doch Bischof von São Thomé war er nicht. (Käheres in meiner genannten Arbeit.)

Rom.

Eugen Weber P. S. M.

# Besprechungen.

**Arens,** Bernhard, S. J., **Sandbuch der katholischen Missionen.** Mit 2 Bildern und 67 Tabellen. (Missionsbibliothek.) Gr. 8°. (XX u. 418 S.) Freiburg i. Br. 1920, Herber. Mt. 45,— und Zuschläge.

P. Arens hat uns in seinem Handbuch der katholischen Missionen ein Werk geschenkt, das in seinen Darbietungen weit über das hinausgeht, was sich sowohl der Missions-

sachmann wie auch jeder andere, der sich für Missionsfragen interessert, längst gewünschhatte: ein zuverlässiges und umsassenden Nachschauert für alle Fragen des gesamten Missionswesens der katholischen Kirche. Daß der Krieg und noch mehr der mit Unrecht de genannte "Friede" manche Ausstellungen des Buches über den Haufen geworsen hat, ist kein Nachteil, sondern eher ein Verdienst des Werkes, weil wir auf diese Weise eine übersichtliche Darstellung des ganzen disherigen Missionsbetriedes, einschließlich des am meisten veränderten, des deutschen, die zu den weltgeschichtlichen Umwälzungen der letzten Jahre haben, die nicht nur auf europäischem Boden und auf politischem Gediete, sondern auch in den heidnischen Ländern und in bezug auf die Missionen, ja, hier am allermeisten, eine ganz neue Epoche angebahnt haben. Das Buch, das in sich wegen der großen Schwierigkeiten, die sich seiner Fertigstellung in dieser unruhigen und unsichern Zeit aus Schritt und Tritt entgegenstellen mußten, als eine wahre Großtat bezeichnet werden muß, und das der Wissionswissenschaft wie der gesamten Missionssache unschäftbare Dienste zu

leisten berufen ist, zerfällt in acht Teile:

Erster Teil: Die Oberleitung des Missionswerkes. Der Papst, die Kardinalskongregationen für die Missiander (de Propaganda Fide und pro Ecclesia Orientali), Die höheren Dbern ber Miffionsorden und Genoffenschaften und die Dberleitung auf bem Missionsfelbe find die Buntte, die in diesem Abschnitt unter Benugung erster archivalischer Quellen und unter heranziehung einer umfangreichen Buchliteratur mit viel Geschied und Sachtenntnis behandelt werden. Im zweiten Teile fommen die Trager des Miffionswerfes und das Arbeitsfeld aussührlich zur Sprache. Der Berfasser ist über alles aufs genaueste unterrichtet, wie uns eine Menge Stichproben beweisen. Auf die etwas unsichere Behandlung der Orientmission hat icon P. Bath im letten Novemberheft der tatholischen Missionen hingewiesen. Dieses Missionsgebiet, zu dem auch der Baltan gehört, und das man immerhin nur im uneigentlichen Ginne als Miffion bezeichnen mag, mußte eigens, bann aber ausführlich und tonsequent behandelt werben. Der britte Teil ift ber Ausbildung und den Bildungsstätten des Missionspersonals gewidmet. Er gliedert fich fachgemäß in die Ausbildung der europäischen und ber einheimischen Missionare und beren Gehilfen und Gehilfinnen. Ein Anhang, in dem die deutschen und ofterreichischen Missionsgenoffenichaften und ihre Miffionsanftalten besonders und eingehend behandelt werden. erhöht die Brauchbarkeit des Buches für die Leser beutscher Junge, für die es ja in erster Linie geschrieben ift. Die Miffionsmittel und ihre Beschaffung betitelt fich ber folgenbe In ihm stellt der Berfasser ungefähre Berechnungen an über die Ausgaben bes Miffionsbetriebes und verbreitet fich über bie verschiebenen Wege, auf benen ber Mission die nötige materielle Silfe gufliegt. Der fünfte Teil, "die Missionsvereine", schliegt sich naturgemäß an, ja hätte mit dem vorigen sogar verschmolzen werden können, da er unter denselben Titel paßt. Wohl der größeren Klarheit wegen hat ihn der Berfasser eigens aufgeführt. Dieser Teil ist mit viel Liebe und Gerechtigkeit behandelt und soll in einem eigenen Werke noch eine gründlichere Behandlung erfahren. Die Zusammenftellungen über die nichtdeutschen Missionsvereine verraten eine bewundernswerte Renntnis der ausländischen Berhältnisse auf diesem Gebiete. Bei Spanien hätte vielleicht die Obra pia noch erwähnt werden fonnen. Gie ist zwar, wenn wir recht unterrichtet sind, fein Sammelverein, aber eine ergiebige Einnahmequelle für die Missionen des Orients (s. auch Illustr. Missionsblätter 1920, heft 1, G. 24). Der sechste Teil macht uns mit den Missionszeitichriften befannt. Die außereuropaifchen Zeitschriften bedurfen, wie der Berfaffer felbit hervorhebt, aus begreiflichen Gründen ber Erganzung. Die missionswissenschaftlichen Bestrebungen der neuern Zeit erfahren im folgenden Teile eine fachtundige und fast vollständige Behandlung. Aus ihr geht hervor, daß mit dem gesteigerten Missionsinteresse ber legten Jahrzehnte allerorts, nicht gulegt in Deutschland, auch die missenschaftliche Erfallung des umfangreichen Millionsbetriebes mächtig vorangegangen ift. Der achte und lette Teil belehrt dann noch über den Berfehr zwischen Seimat und Mission. Die Sauptreisewege und die Beforderungsmittel, der Nachrichtendienst und Sandelsverfehr, die in so inniger Beziehung zum Missionswesen stehen, werden unter diesem Gesichtspunkte grell beleuchtet. Die übersichtliche Zusammenftellung der Adressen der hauptsächlichsten Missionen ist eine wertvolle Beigabe, die manchem Missionar und im Missionsbienste Stehenden recht erwünscht sein dürste. Dasselbe gilt von dem am Schluß beigefügten Personenregister.

Diese gedrängte Ausstellung genügt zur Charakterisierung der vorliegenden Beröffentlichung. Das ganze, weitschicktige und weltumspannende Werk der apostolischen Missionstätigkeit der katholischen Kirche, daheim wie draußen, wird in seinen tausendsachen Erscheinungssormen und mit seinem gewaltigen Namen- und Zahlenapparat in sast mili-

tärischer Gliederung und Durchsichtigkeit vor dem wißbegierigen Leser ausgeführt, zugleich mit den mannigsaltigsten erfreulichen und weniger erfreulichen Ausbliden in die Bergangenheit und Jukunst. Das Werk läßt auf verhältnismäßig engem Raum einen tiesen Einblid tun in das gewaltige Ringen der hl. Kirche um die Herrschaft des Geistes und die Rettung der Seelen, hebt in dieser trüben Zeit den Mut und das Vertrauen der Glaubensboten wie der Heimstriche und gibt einen kräftigen Ansporn zu unverdrossenen Taden und neuen Opsern. — Der Preis (45 Mk. das gebundene Exemplar) ist zwar hoch, aber in Andetracht des reichen Inhaltes, der eine Reihe anderer Vächer ersetzt, und angesichts der zahlreichen Tabellen, die außerordentlich wertvoll sind und deren Herstellung große Unkosten verursacht, nicht zu hoch gegrissen. Die weiteste Verdreitung ist dem Buche, sür das wir dem Berfasser Dank schleden, sicher.

Bath, Alfons, S. J., Eine Entscheidungsstunde der katholischen Weltmisson. (Ab handlungen aus Missionskunde und Missionsgeschichte, H. 16.) 2. Aufl. Aachen (Xaverius-Berl.) 1920. fl. 80. 29 S. Mt. 1,50.

Der Kampf gegen die Missionspolitit der Alliserten, dem P. Bäth schon in den "Katholischen Missionen" und in seiner Flugschrift "Um die Zukunst der deutschen Missionen" (vgl. ZM X 67 f.) seine kundige und gewandte Feder geliehen hat, dilbet die Grundstendenz der vorliegenden populären Schrift. Zunächst wird dem Leser nahegebracht, daß gegenwärtig die Bosung gilt: "Sie Christentum — Sie Unglaube und heidnische Wiedergeburt, bolschewissische Welterseuchung und mohammedanischer Fanatismus." Angesichts dieser Lage richtet P. Väth im 2. Abschnitt der Schrift an die katholische Welt die Frage: "Profestantismus oder katholische Kirche?" Er zeigt im 3. Abschnitt, wie der Papst im Kundschreiben Maximum illud die Entscheidungsstunde der Weltmission tressen charakterisiert und das katholische Aktionsprogramm in großen Unwissen entwirft. Zum Schluchterischen Missionsmut zu beleben und die ganze katholische Welt zum geschlossenen Wisserstand gegen die Vergewaltigung des Wissionswertes zu sammeln. Die Schrift verdiente es, daß ihr eine rege Propaganda den Weg ins Volk gebahnt hat; nach wenigen Monaten war das 1.—10. Tausend vergriffen.

Pieper, Dr. Karl, Die Wissionspredigt des hl. Paulus. Ihre Fundstellen und ihr Inhalt. Eine biblisch-theologische Untersuchung. [Predigt-Studien, herausgegeben von Prof. Dr. Donders und P. Dr. Thaddaus Soiron O. F. M., IV.] Paderborn (Schöningh) 1921. (gr. 8°. IV und 126 S.) Mt. 22,50 einschl. Zuschl.

Es ist kaum eine Übertreibung, den Apostel in der Einleitung als den unter den Jüngern Jesu zu bezeichnen, der das junge Christentum aus dem Schöße des Judentums in die öffentliche weite Welt einführte. Gewiß war der Apostel auch ein glücklicher Organisator von Kirchengemeinden. Aber seinen Haupterfolg verdankt er dem aus liebeglühendem Herzen entströmenden Glaubensworte. Hiervon handelt Berf. eingehend in folgenden Paragraphen: 1. Gliederung der paulinischen Verkündigung. 2. Ihre Fundstellen. 3. Predigt an die Juden. 4. Predigt an die Juden. 4. Predigt an die Juden, de Predigt an die Heidenung der Verkündigung fuht auf der bekannten Tatsache, daß sich Paulus anfangs naturgemäß

an die Juden wandte. War er doch selbst ein Jude gewesen und auch als Apostel ein aufrichtiger Berehrer ihrer echten religiösen Güter, worin er die beste Boraussehung zur Anknüpsung für seine christliche Heilspredigt sinden mußte. Damit verdindet Verf. auch einen inneren Einteilungsgrund. Er unterscheidet zwischen der ansänglichen Werbepredigt und der späteren weitersührenden Belehrungspredigt, je nachdem sie vor oder nach der Taufe stattsand. Sinem gewissen Höhrenden Belehrungspredigt vor oder nach der Taufe stattsand. Sinem gewissen söhepunkt in der Belehrungspredigt dildete die Unterweisung an die Vollkommenen in "sester Speise" oder der Pneumatischen d. h. der voll aus dem Glauben lebenden Christen. Als Fundorte der paulinischen Predigt haben zu gelten die Briefe und die Apostelgeschichte. Letzter enthält an mehreren Stellen kleine Predigtstzzen, die eine Uhnung von der didattischen Art des Apostels geben (vgl. 13, 17—41; 14, 15—17; 17, 22—31; 20, 18—38). Dabei ist zu beachten, daß Lukas die Gedanken eiwas frei komponierte, keine stenographischen Berichte geben wollte. Verstat gut daran, auf zwei Reden, die in letzter Zeit Gegenstand lebhafter Kontroverse waren, näher einzugehen: die Antiochienrede 13, 17—41 und die Areopagrede 17, 22—32, deren

Echtheit er siegreich verteidigt.

In der Judenpredigt mußte der Apostel anders versahren als in der Heiden-predigt. Hier konnte er sich auf den biblischen Weissagungsbeweis stützen, zumal beim Kernpunkte seiner Predigt, dem Leidens- und Erlösungstode. Das Muster einer Juden-predigt liegt Apg 13 vor. Der Christusglaube samt der Taufe auf ihn mußte hier den Grundstod bilden. Dagegen war es ebenso selbstverständlich, daß der Apostel in ber Beiben predigt den Glauben an den Einen Gott, an Christus seinen Sohn und Welterlöser sowie das Weltgericht mit Auferstehung und Vergeltung fräftig hervorhob. Den Juden war bas erste und lette Stud bereits aus ihren hl. Buchern befannt; die Seiden wußten von feinem etwas, wenngleich der Bergeltungsgedanke ihnen nicht gang ungeläufig war. In bezug auf die zwei letzten Puntte: Christologie und Eschatologie findet Berf. reichste Gelegenheit, nach links und rechts gegenüber modernen Paulusforschern den katholischen Standpunkt zu rechtfertigen. Bekanntlich ist besonders die paulinische Christologie, wie sie das Fundament des Paulinismus bildet, auch der Hauptstein des Anstockes für die moderne Theologie der Neuprotestanten. In dem letzten Paragraphen verbreitet sich Berf. über die nachfolgende Belehrung oder die missionarische Katechese. Hier mußte es sich darum handeln, die Neophyten tiefer einzuführen in das Wesen des Christentums. Dazu gehörte negativ die Natur der bisherigen heidnischen Religiosität (Gal 4, 8; 1 Kor 8, 4; 10, 19 f.; 12, 2 u. a.), positiv der vorbildliche Lebenswandel Christi (Eph 4, 20 ff.), die Sakramente, zumal die Eucharistie (1 Kor 10 u. 11), die Person des H. Geistes und sein wunderbares Wirken in Rirche und Einzelseele, die Barusie, die christliche Ethik, in ihrer negativen Forderung wie auch in ihrem positiven Lebenswerte, und endlich ihre Motivation durch die Caritas, worüber Paulus das Schönste gesagt hat, was die Bücher der Hl. Schrift enthalten. Wie Jesus so ist auch seinem größten Missionar die Liebe das Wesen des Christentums!

Aus dieser nur andeutungsweise versahrenden Besprechung wird man schließen können auf den Reichtum der in der Schrift erörterten Probleme sowie auf die solide Art, womit sie angesakt und gelöst sind. Die Schrift verdient die volle Beachtung der Missionsgönner

sowie der Freunde paulinischer Theologie und paulinischen Christentums.

B. Bartmann.

Gutjahr, F. S., Dr. theol. et phil., papstl. Hausprälat, o. Universitätsprosessior in Graz, Der zweite Brief an die Korinther. [Die Briese des heiligen Apostels Paulus. II. Band, Heft 5 bis 7.] Graz und Wien, Styria, 1917 (XVI und 292 S. gr. 89).

Seit 1903 arbeitet G. an der Herausgabe eines Gesamtkommentars zu den Briefen des hl. Paulus. Bisher erschienen die beiden Thessalonicherbriese, der Galaterbries, der erste Korintherbries und als letzte Gabe die vorstehend angezeigte Erklärung des zweiten Briefes an die Korinther. Bedauerlicherweise hat sich die Besprechung dieses Buches verzögert.

G.s Kommentare verfolgen zunächst praktische Ziele, Sie wollen der Schule und dem Leben dienen. Diese Beziehung kann ihnen in weiteren Kreisen ja auch nur zur Empsehlung dienen. Doch trot dieser Einstellung behauptet der zur Besprechung stehende Tell gleich seinen Borgängern seinem Gehalte nach eine ansehnliche Stelle in der neutestamentlichen Literatur; denn wenn der Verfasser auch keine neuen Forschungsresultate vorlegt, so beruht seine Erklärung doch auf sorgättiger Durchmusserung der vorhandenen wichtigken alten wie neuen Literatur und sein Urteil ist im allgemeinen wohlabgewogen und besonnen.

Die bekannten drei Hauptieile des 2 Kor zergliedert er jedesmal in mehrere Abschnitte; diese wieder in kleinere Teile. So besteht z. B. der erste Abschnitt (1, 12—2, 11) des ersten (apologetischen) Hauptieils aus acht Unterabschnitten. An der Spize sedes Unterabschnittes steht die deutsche Übersetung, die sich an den griechischen Urtext anschließt; dann olgt die paraphrasierende Erkärung und deren Begründung, wobei hie und da ein kritisches Urteil einsließt. Dieser städige Wechsel von Übersetung und Erkärung nehst Beigabe macht das Buch allerdings schwer sesdar und unübersichtlich. Was die Übersetung betrifft, so liest sie sich nicht immer leicht. Ihr Berständnis hätte durch reichere Verwendung kurzer Einsügungen sicher gesordert werden können. Die Erklärung verläusstellungen, die aber unterbleiben mögen. Die zweisellosen Vorzüge des Werfes werden ihm sicher eine ansehnen de Eefergemeinde gewinnen.

Schwager, Fr. S. V. D., Emilie Such, ein Frauenbildnis aus dem 19. Jahrhundert. 8º. Aachen 1920. Xaverius-Verlag. Mk. 7,50.

Eine edle Frauengestalt der jüngsten Bergangenheit führt uns P. Schwager in Emilie Huch vor Augen! Eine glühende Liebe zur Kirche beseelt sie, und diese Liebe schlägt in den Köten des Kulturkampfes nur um so hellere Flammen. Diese Liebe Emilie Huchs drängt sie zu einem außerordentlichen Seeleneiser. Reiche Erfahrungen sammelt sie in der Diaspora GroßeBerlins und verwertet sie später in der schlessischen Helman, wo sie vielen Seelen durch ihre schriftstellerische Tätigkeit zum Apostel wurde. Ist es zu verwundern, daß sie bei dieser Sorge für die innere Mission auch großes Berständnis, offenes Auge und freigebige Hand hatte für die äußere Mission? Die Idee der Weltmission der Kirche hat Emilie Huch wie kaum sonst jemand zu ihrer Zeit erfaßt. Ihr rastloser Eiser sür diese hl. Sache, ihre Bereitwilligkeit und Opfersteudigkeit mögen in unserer Zeit recht viele Nachahmer, besonders in unserer kath. Frauenwelt sinden! Möge die Lektüre des Büchleins von P. Schwager dazu beitragen.

Schlagwein, Frit, Knechtsteden in alter und neuer Zeit. Verlag des Missionsshauses Knechtsteden 1920. 74 S. gr. 80. Mt. 3,—.

Im Jahre 1895 gründete die Kongregation vom Heiligen Geiste und vom heiligen Herzen Mariä ihr erstes deutsches Missionshaus in Anechtsteden. Im vorigen Jahre schaute dieses also auf ein Viertelsahrhundert seines Bestehens zurück. Aus diesem freudigen Anlaß hat der Schriftsührer des bekannten Bereins für das Missionshaus Anechtsteden obige Jubiläumsgade veröffentlicht. Sie enthält nach einem gedrängten Rücklick auf die Entstehung des alten Prämonstratenserklosters Anechtsteden eine Geschichte der jetzt dort wirkenden Gesellschaft, insbesondere ihrer deutschen Provinz, und des zu ihrer Unterstützung ins Leden gerusenen Bereins. Das in slottem Site geschriebene Bücklein ist wohl geeignet, dem verdienten Missionshause neue Freunde und Gönner zu werden. Zehn vortrefsliche Illustrationen erhöhen noch den Wert dieser in recht hübscher Aufmachung sich präsentierenden Festschrift.

Rlog O. S. B., P. Petrus, **Was ich unter Palmen fand.** (XI-156 S. 2./3. Aufl.), Freiburg i. B. 1918.

Ein sonniges, liebenswürdiges und begeisterndes Reisebüchlein! Wer in der traurigen Gegenwart sich in die lichten Tage vergangener Orientsahrten zurückversehen will, oder wer träumen will von kommenden Pilgerreisen und Ausruhen unter Palmen, der greise zu diesen Schilderungen und schaue, was sich unter Palmen an alten und neuen Wundern sinden läßt. Pistolenbewassnet landen wir in Beirut und folgen den üblichen Pilgerpfaden mit den kleinen Pilgerabenteuern über Baalbek, Damaskus und Samach an den Tiberiassee, besuchen Nazareth, den Karmel und Tador, durckeilen Samaria und verweilen lange in Jerusalem. Dann umfängt uns das Niltal mit seinen Kunst- und Naturwundern bis hinauf nach Assach am tosenden ersten Katarakt.

Erzberger, M., Reichsfinanzminister a. D., Erlebnisse im Weltkrieg. Deutsche Berlags-Anstalt, Stuttgart-Berlin 1920. 396 S. gr. 80. Pr. geb. 38 Mt.

Diese Kriegsmemoiren stammen von einem Manne, der sich von jeher und auch während des Krieges für die Missionen hervorragend interessiert und betätigt hat (Mit-

glied des Instituts und des Missionsausschusses), verdienen also schon darum unter all ben Rriegspublikationen unsere besondere Beachtung, Sier figuriert freilich nur die Orientmission und die dafür deutscherseits eingeleitete Rettungsaktion (im 5. Rapitel "in Konstantinopel"), an deren Anfängen ich zusammen mit Erzberger beteiligt war. Dieser Anteil ist im ganzen richtig dargestellt, aber ich muß mich wundern und beklagen, daß der Berfasser in bezug darauf nicht jene Zurückhaltung und Diskretion gewahrt hat, die er sich laut dem Borwort aufzuerlegen suchte, indem er sich begnügte, die Stellung der nicht mit Ramen anzuführenden Bertrauenspersonen zu umschreiben; statt dessen hat er nicht nur meine Reise nach der Türkei Ende 1914 erwähnt, sondern auch unter ausdrücklicher Nennung des Autors meine darauffußende geheime Denkichrift analysiert und die delikatesten Stellen in einer Beife wiedergegeben, die ein einseitiges Bild zu entwerfen und mich in Auslandskreisen zu distreditieren imstande ist, wie icon Meister im "Literarischen Sandweiser" hervorgehoben hat. Andererseits verschweigt er aus begreiflichen Opportunitätsgrunden manches, was zum Berständnis des Gesamtbildes wichtig ware, so 3. B., daß nicht ohne seine Schuld trog meines ständigen Drängens das gange Silfswert über ein halbes Jahr verschleppt worden und die fostbarste Zeit unbenüßt geblieben ist, daß lange der Dualismus zwischen ihm und dem Kölner Kirchenfürsten alias zwischen dem Missionsausschuß und dem Berein vom hl. Lande als Hemmichuh im Wege stand, daß überhaupt Erzberger wie in so vielen anderen Dingen das Bestreben hatte, alles selbst zu machen oder zu leiten und es boch nicht bei der Uberfülle seiner selbstgewählten Aufgaben bewältigen konnte, so bag bie wichtigsten Angelegenheiten zum Schaden ber Sache vielfach liegen blieben. Im Zusammenhang damit behandelt er weiter die Armenierfrage mit dem Anteil der deutschen Katholiken und speziell des Missionsausschusses an ihr (6. Kapitel), und die hl. Stätten, por allem bas Conafulum in Jerusalem (7. Rapitel), bann Bulgarien (8. Rapitel) und Rumänien (9. Kapitel). In all diesen Problemen und Aftionen wie in den übrigen, die das Buch beschreibt, hat sich Erzberger zweisellos große Berdienste um die deutsche wie Die tatholische Sache erworben und muffen wir feine ungeheure Bielfeitigkeit wie Geschidlichkeit bewundern und sein Programm meist billigen, mag auch damit über die vielumstrittene Persönlichkeit selbst und die persönlichen Motive nichts entschieden sein. Es ist erklärlich und auch verzeihlich, daß er im allgemeinen seine Rolle von der vorteilhaftesten Seite her erscheinen lätzt und daher in berechneter Auswahl nur die für ihn günstigen Momente hervorhebt, so 3. B., um persönlich Naheliegendes zu erwähnen, in bezug auf das von mir in Münfter gegründete und geleitete Gefangenenseminar von 80 (nicht 60) frangösischen Theologen (G. 15), während andererseits über bas 93er Manifest, unter bas er ju unferem großen nachteil meinen und anderer namen feste, ohne dag wir es je gelesen haben, mit keiner Silbe die Rede ist. Vom kirchlichen Standpunkt aus ist von besonderem Interesse das 3. (Im Batikan), 11. (Die römische Frage) und 20. Kapitel (Die papstliche Friedensvermittlung), von geradezu dramatischer Spannung die letten über die Abwicklung der großen Welttragödie (22. Der militärische Zusammenbruch, 23. Der Gang nach Compiègne, 24. Der Waffenstillstand, 25. Der Kampf um ben Friedensschluß). Jedenfalls fällt ungemein viel neues Licht auf all die dargestellten Phasen des Weltkriegs und gehört daher das Werk auch für den Missionsmann jum Interessantesten, was die Kriegsliteratur produziert hat. Form und Stil ist meistens flussig, mitunter zwar etwas schleppend und vernachlässigt, Ausstattung und Preis relativ befriedigend, Namen- und Sachregifter recht nüglich. Schmidlin.

Imle, Fanny, Dr. rer. pol., **Die Frau in der Politik.** Eine Einführung in das Staats- und Wirtschaftsleben für Frauen und Jungfrauen. 8º (198). Freiburg im Breisgau 1920, Herder; 14,50 Mk. einschl. Zuschl.

Unsere christliche Frauenwelt will F. Imle in die mannigsachen Fragen des politischen Lebens einführen, speziell in solche, zu deren Lösung das weibliche Geschlecht entsprechend seinen eigenartigen Anlagen vornehmlich berufen erscheint. In ihren gehaltvollen Darlegungen widmet sie auch (S. 12. 60 f. 70) manchen Problemen der Missionswissenschaft und Missionspraxis verständnisreise Aufmerksamkeit, was uns veranlaßt, das Werk auch an dieser Stelle wärmstens zu empfehlen.

8----

J. Flaskamp, cand, phil.

# Holland, die Wiege der Missionshierarchie.

Bon P. Carl Friedrich S. V. D., Rom.

ie Missionskirche steht mit der Diözesanhierarchie im allgemeinen auf ein und derselben Stuse. Jedoch weist sie der letzteren gegenüber doch manche Berschiedenheiten auf, so daß sie als ein Bersassussississen eigener Art anzuschen ist und als solches auch getrennt im Codex juris behandelt wird. Die Missionskirche nennt ihre Sprengel nicht Diözesen, sondern Apostolische Bikariate resp. Präsekturen; sie hat demgemäß keine Diözesandischöse, sondern Apostolische Bikare und Präsekten; die Sprengel sind ferner nicht in einem Metropolitan-Berband zusammengeschlossen, sondern unterstehen alle direkt dem H. Stuhle. Die Bikariate und Präsekturen haben keine Kapitel und gewähren nicht die Mitregierung in dem weiten Sinne, wie sie sonst den Kapiteln in den Diözesen rechtlich eingeräumt ist. Infolge dieser und noch mancher anderer Unterschiede fehlt der Missionskirche die hierarchische Gliederung nach oben und die Abstusung nach unten; sie ist daher im Rahmen der kirchlichen Hierarchie eine Bersassungsform für sich.

Im nachfolgenden soll nun die geschichtliche Genesis dieses Systems zur Darstellung kommen; wir müssen dabei zurückgehen bis auf die Zeit der Reformation. Denn die Missionsverfassung hat sich zuerst nicht, wie vielfach behauptet wird, in den überseeischen Ländern, sondern in Europa entwickelt.

Nicht etwa Verwaltungsschwierigkeiten waren dabei ausschlaggebend, sondern seinen gangbaren Weg in der Berwaltung einzuschlagen. So wurde in Holland zuerst die Missionshierarchie im Jahre 1602 als ein Provisorium eingeführt und sie hat sich dort auch zu einem Definitioum entwickelt. Bon dort wurde das neue System im Jahre 1623 in England eingeführt und erst später im Jahre 1658 wurde es nach Indien übertragen, wo merkwürdigerweise ebenfalls staatliche Schwierigkeiten zur Einführung zwangen und wo das Vikariatsschsten die eigentliche Hierarchie verdrängte. Bon Indien aus hat sich dann die Neuordnung in allen Ländern, welche der Propaganda unterstanden, als ausschließliche Berwaltungs- und Verfassungsform bis auf die heutige Zeit behauptet, wenn man etwa von Japan Abstand nimmt.

Sehen wir uns nun die Berhältnisse speziell in Holland des näheren an, um einen Einblick in den geschichtlichen Werdegang und seinen ursächlichen

Zusammenhang zu gewinnen.

### I. Die Rechts- und Zeitverhältnisse um das Jahr 1600.

Als man in Holland am Ausgang der Religionskriege und revolutionären Zuckungen daran ging, die kirchlichen Verhältnisse wieder in Ordnung zu bringen, sah man sich eigenartigen Verhältnissen gegenüber, sodaß man die alten bewährten Formen nicht ohne weiteres in Anwendung bringen konnte.

Der Episkopat war von den siegreichen Provinzen vollständig abgeschafft worden; seit dem Tode des Erzbischofs Friedrich Schenk († 1583) war kein kirchlicher Oberhirte mehr in Holland. Die Protestanten sahen ihr Bekennt= nis durch die Bischöfe am meisten gefährdet; diese galten ihnen als die gefürchtetsten Vorkämpfer der katholischen Kirche und als die Machthaber der damals so verhaften Inquisition; auf sie hatte man es daher am meisten abgesehen. "Victrices provinciae decreverunt regnare libertatem conscientiae; jura dabant, novum formabant imperium. Arma sumpserant, ut tenerent Religionem, quam vellent, ut arcerent Inquisitionem, qua impedirentur amplecti, quod luberet et ut delerent Episcopatus, quorum tribunalibus parem cum Inquisitione potestatem et inde par periculum dicebant" (Batavia sacra II, 83). Trot dieser fatalen Lage hätten immerhin noch die Träger der Jurisdiktionsgewalt auch ohne die Bischofsweihe genug Mittel gehabt, etwas Ordnung in das religiöse Chaos zu bringen; aber das Schlimme lag darin, daß im ganzen Lande nur mehr zwei Kathedral-Kapitel, nämlich zu Harlem und Deventer und ein Metropolitan-Kapitel zu Utrecht waren und daß diesen kirchlichen Bewalten die Ausübung der Jurisdiktion mit allen Mitteln verwehrt wurde. "Adeo iniqua fuere tempora, ut hic (sc. Vicarius capitularis) jurisdictionis actus exercere nunquam potuerat" (l. c. 83).

Ferner waren die Kirchengüter zum größten Teil verschleubert und verkauft worden, die noch bestehenden Prabenden aber waren von den Saretikern mit Beschlag belegt. Unter solchen Umständen kann es wahrhaftig nicht wundernehmen, wenn die Kirchenzucht erschlaffte und das geistige Leben zu erlöschen schien. Die Sistoriker entwerfen ein wirklich sehr trauriges Bild über jene Periode: "Canonici undique errabant dispersi, curam Religionis neglexerant et de conservandis, ut diximus, Ecclesiae juribus, nihil erant quidquam solliciti. Parochi et animarum Rectores nec fervido magis zelo erant nec maiore constantia. Immo a mutato regimine sensim primaeva Pastorum institutio confusa fuit, sacerdotibus, qui Ultrajecti sat frequentes erant, nullo servato ordine sacra administrantibus, ut adversarii adnotarunt haud incommode. restitueret ordinem, nullus erat, Schenkius obierat... Etenim post oblatas praerogativas saeculares, post proscriptum Religionis cultum et habitus clericalis seu ecclesiastici gestamen interdictum, spiritualis quoque potestas et jurisdictio cessavit" (l. c. 83).

Um das Unheil vollzumachen und um schließlich alle Dämme gegen den Ansturm der einbrechenden geistigen Sündssut und gegen die Wogen des Unglaubens niederzureißen, geschah es, daß auch die Ordensleute versagten, das Land verließen und sich um das hristlich-katholische Volk nicht kümmerten. "Regulares fere omnes fuga lapsi ob temporum acerbitatem, si pauculos et fere fratrem Amoldum ab Ischa, Minoritam observantem, cum eiusdem institui socio Henrico van Biesten, Amostolodami degentem excipias" (l. c. 47). Erst im Jahre 1592 kamen die Jesuiten wieder, 1594 die Observanten, 1620 die Dominikaner, 1630 die Augustiner und 1631 die Kapuziner.

Der Hirte war im buchstäblichen Sinne geschlagen und die Schafe waren zerstreut. Gerade zur Zeit des Kampses, wo die Gottesstreiter so notwendig waren, da fehlten die Führer, da waren nicht einmal jene da, die durch das Sakrament der Firmung die Gottesstreiter salben und stärken konnten. In dieser Not erkannte man so recht, welche Bedeutung der vom Heiligen Geiste gesette Bischof hat, wie wesensnotwendig die Hierarchie für die Kirche ist. Bon dieser Erkenntnis getrieben, gingen religiös gesinnte Männer unter der Führung eines Gesehrten zu Amsterdam, Jakob Jasonius, daran, die Ernennung eines Bischofs durchzusehen. Um ihn sollte sich dann die verlassenen Herbe sammeln, und er sollte der Herbe Hirte und Lehrer sein, das Sakrament der Firmung spenden, junge Leute auf den geistlichen Stand vorbereiten und den Ordo erteilen.

Solch düstere Zeitbilder läßt man zwar nicht gerne an seinem Geiste vorüberziehen; aber man muß doch auch andererseits der Geschichte dankbar sein, wenn sie die Geschehnisse und Zustände wahrheitsgetreu berichtet. So erweist sie sich doch im Grunde genommen als Lehrmeisterin und zeigt dem forschenden und betrachtenden Geist, was die Kirche ohne die hierarchische Ordnung und ohne das Fundament derselben ist. Es ist so, wie der heil. Paulus im Epheserbrief sagt, die Kirche ist aufgebaut auf dem Fundamente der Apostel und ihrer Nachfolger und sie kann ebensowenig dieses Fundamentes entbehren wie ein materieller Bau (Eph 2, 20).

## II. Die Einsetzung eines Apostolischen Bifars.

Als sich die Erkenntnis und Überzeugung bei allen Guten durchgerungen hatte, daß ohne die Ernennung eines Bischofs kein Ausweg aus der mißelichen Lage zu sinden sei, einigte man sich dahin, einem gewissen Sasboldus Bosmerus, der bei vielen, besonders beim Erzherzog, wegen seiner Berdienste um das Baterland sehr angesehen war, das Erzbistum Utrecht anzutragen. Der Apostolische Nuntius in Belgien, der schon früher in Kraft seiner Vollmachten Sasboldus zum Generalvikar ernannt hatte, erklärte sich mit dem Plane einverstanden. Darauf reiste Sasboldus nach Brüssel, wo er gemäß der Bereinbarung Briefe an den H. Bater und Beglaubigungsschreiben in Empfang nehmen und dann sobald als möglich nach Rom abreisen sollte. Nach längerem Warten langten die Briefe des Erzherzogs zwar an, welche die Empfehlungsdokumente enthielten; aber der Überbringer derselben hatte auch Weisung erhalten, Sasboldus scharf zu beobachten und ihm von der Reise nach Rom entschieden abzuraten. "Mandabat simul ut modis omnibus

ipsum observarent et a proposito atque ab itinere revocarent" (Bat. s. II, 48). Die Empfehlung war also sehr zweifelhafter Natur und das Hindernis, das sich so den Wünschen aller Guten in den Weg legte, war nicht gering. Nichtsbestoweniger reiste Sasboldus am 18. Januar 1602 ab und kam am 19. April in Rom an.

1. Die Ernennung. Die alten Borrechte der Regierung bei der Ernennung der Bischöfe konnten unter den obwaltenden Umständen nicht mehr aufrechterhalten \*werden. Desgleichen konnten auch die Privilegien der Diözesangeistlichkeit nicht in Anwendung kommen; das alte Axiom: "in redus extraordinariis via extraordinaria" regierte die Stunde.

Weil aber nun der König von Spanien, der als "dux Brabantiae et Comes Hollandiae, civitatis ac Patriae Trajectensis Dominus" die Ernennung bei Sasbold nicht vornehmen konnte, wie ihm dies bisher zugestanden war, so mußte man einen Ausweg suchen, um den Fürsten nicht zu stoßen. Das um so mehr, weil er die Reise nach Rom zu hintertreiben suchte und man annehmen mußte, daß die Ernennung des Sasboldus zum Bischof von Utrecht ihm unangenehm war. Das war der tiesere Grund, warum Sasbold nicht zum Erzbischof von Utrecht, sondern zum Apostolischen Bikar ernannt wurde.

Sören wir, wie er selbst seine Ernennung beschreibt: "Ubi Romae litteras Sanctissimo exhibuissem et ille legisset, dixit mihi: habebis omnia, quae petis. Simul familiariter instruebat, quomodo agere deberem in proponendis negotiis, nihil minus quam de Episcopatu cogitantem. Cum remissior essem in frequentandis Papae et Cardinalium Palatiis, ab uno Cardinali vocatus, instructus fui de dando libello supplici, quo peterem expeditionem. Interim vocor ad Congr. S. Officii et post colloquium de quaestionibus Religionis, in egressu dicitur, Papam et Cardinales statuisse, quod deberem promoveri et me debere Papam accedere atque in nullo contradicere. Nam immutabile esse decretum de promotione et me offensurum, si aliter facerem. Ubi tandem accessi, dicit Papa, se me velle Episcopum facere. Excusavi me propter aetatem et impotentiam, quodque in dies magis declinarem nec essem." "Tales", aiebat Pontifex, "oportet esse".

2. Die Titelfrage. Die Utrechter Kirche hatte keine mensa episcopalis mehr, da alle Benefizien von den Protestanten eingezogen waren. Die damalige Prazis, mit der Weihe zugleich ein Benefizium zu verleihen, konnte darum nicht innegehalten werden und es schien übrigens recht gewagt, Sasboldus auf den Titel des Erzbistums Utrecht zu weihen, weil man dadurch den Jorn der Protestanten herausfordern konnte. Die römische Kurie verhehlte sich die Schwierigkeit nicht und suchte einen Ausweg. Hier sehen wir den weiteren, bestimmenden Brund, warum Sasbold nicht auf den Namen des Erzbistums Utrecht, sondern auf eine andere Kirche geweiht wurde und warum man die alte Ordnung nicht beobachten konnte.

Sasboldus schreibt über diese Frage: "Deinde festinari ad conse-

crationem mandat (sc. Clemens VIII a. 1592—1605) additque, se me velle non promovere titulo Ecclesiae Ultrajectensis, ne haereticos magis acerbaret, sed posse me titulum omni tempore assumere cum beneplacito Serenissimi Ducis. Idem Cardinalis Aldobrandinus et postea is, qui nunc Paulus V, S. D. N. modo est, affirmabat, cui a Clemente mandatum erat, ut titulum assignaret; qui commodiorem me habere non posse asseruit, quam quem Serenissimus Archidux demississet, nimirum Philippensis."

Banz deutlich sieht man hier, daß die Rücksicht auf den Erzherzog und jene auf die Protestanten bei der Neuordnung und der Titelfrage den Ausschlag gegeben haben; diese beiden Faktoren waren nicht die Ursache, wohl aber der Anlaß zur Einrichtung der Bikariatsordnung.

Der neue Erzbischof wurde darum auch ermächtigt, den Titel ohne weiteres zu ändern, wenn der Fürst seine Zustimmung gegeben habe. In einem Briefe vom 6. Juni 1609 schreibt Sasbold: "Tempore Ordinationis dixit Sc. Papa mihi: se dare titulum Philippensis Ecclesiae, ne exacerbaret haereticos, in quorum potestate erat Ecclesia Ultrajectina; addens, quando placebit Archiduci, tum poteris titulum mutare. Verum hactenus, licet ab haereticis habear et dicar Ultrajectensis (sc. episcopus), non assumpsi titulum Ultrajectensem, sed usus sum ut sequitur:

Dei et Apostolicae Sedis gratia Archiepiscopus Philippensis necnon Ultrajectensis et Hollandiae ac Unitarum et nuper reductarum Transisalaniae Provinciarum Vicarius Apostolicus."

3. Der provisorische Charakter. Die römische Kurie hatte, wie man aus der Darstellung des geschichtlichen Sachverhaltes deutlich sieht, durchaus nicht die Absicht, neue Rechtsverhältnisse zu schaffen oder gar eine eigene Berfassung einzusühren. Man wünschte nicht einmal die Beibehaltung dieser Lösung und gestattete, daß die alte Ordnung ohne Rechtsförmlichkeit von Sasboldus wiederhergestellt werden könnte. Nur eine Bedingung war erforderlich, daß der Fürst der besgischen Länder mit der Anderung einverstanden sei: "ut si Belgii Principibus aut Regiae Majestati placeret, uti posset titulo Ecclesiae Metropolitanae Ultrajectensis, ad quam praecipue ordinabatur ac mittebatur."

Es kann somit nicht überraschen, wenn auch die anderen ofsiziellen Kreise die Neuordnung nur für eine ganz vorübergehende Erscheinung hielten und sich in der Benennung und Titulatur an die alten hergebrachten Formen hielten. So wurde der Oberhirte vom päpstlichen Nuntius in einem Schreiben vom 13. Upril 1612 einfachlin "Archiepiscopus Ultrajectensis" angeredet. Desgleichen betitelte der Erzherzog den Apostolischen Bikar "Archivescovo de Utreg", so in einem Briese vom 6. Juni 1609. Er selbst nannte sich zu verschiedenen Malen selbst einfach Erzbischof von Utrecht und wurde ständig vom Weltund Ordensklerus offiziell und inossiziell mit keinem anderen Titel angeredet als mit jenem eines Erzbischofs von Utrecht.

Dem katholischen Bolke paßte der neue Titel eines Apostolischen Bikars am allerwenigsten; es sah in demselben eine Zurücksetzung und darum gebrauchte es denselben nie. Es ist dies bei der konservativen Richtung des Bolkes verständlich; aber es beweist andererseits auch, wie sehr geringen Wert man auf den Titel und die Neuordnung legte und nirgendwo auch nur ahnte, daß die Neuordnung sich zu einer Verfassungsform in der kirchlichen Hierarchie ausbilden werde.

## III. Der Übergang in einen definitiven Buftand.

Bei der Ernennung des Erzbischofs Sasboldus scheint in Rom das Bestreben vorgelegen zu haben, jedes Aufsehen zu vermeiden. Infolgedessen wurde kein Dokument veröffentlicht und die Geschichte ist somit bei der Darstellung ganz auf die Berichte des alleinigen Zeugen Sasboldus angewiesen. Bon ihm allein können wir die Tatsache der ersten Einrichtung erfahren. Der Übergang des Provisoriums in ein Definitivum dagegen ist besseugt.

Als Sasboldus im Jahre 1603 den Fürsten um ein Benefizium bat, ging ihm die Mitteilung zu, daß der Fürst keine Präpositur an den Erzbischof zu vergeben, habe. Es scheine ihm überhaupt besser, wenn der neue Erzbischof Holland für immer verlasse und seinen Sitz nach Köln verlege (Bat. s. II, 50). Eine solche Antwort sagte dem Erzbischof genug; die ehemalige gereizte Stimmung gegen ihn hatte also nicht nachgelassen, sondern hatte sich eher noch verschärft. Er hielt es darum für völlig aussichtslos, den Erzherzog von Belgien zu ersuchen, ihm den Titel eines Erzbischofs von Utrecht zu gestatten. Er hätte mit einer abschlägigen Antwort rechnen müssen.

Die fortgesetzte feindliche Haltung des Fürsten war also zunächst der Hauptgrund zur Berlängerung des Provisoriums und zur Festigung der Neuordnung.

Der nächste Schritt zur Festigung der Neuordnung wurde von der römischen Kurie unternommen, als sie dem Erzbischof in der Person des Philipp Rovenius einen Nachfolger gab. Wie die Wahl des Sasboldus ohne Mitwirkung des Kapitels und der politischen Behörde geschah, so gleichfalls jene des Rovenius. Man konnte sonach in Rom den neuen Oberhirten wiederum nicht als Erzbischof von Utrecht ernennen, sondern nur als Apostolischer Vikar. Dieses Mal aber wurde ein Dokument in Form eines Breve ausgesertigt, welches die Ernennung des Rovenius mit folgenden Worten anzeigt: "Te in partibus Hollandiae et Zelandiae Vicarium Apostolicum ad nostrum et Sedis Apostolicae beneplacitum, cum facultatibus in aliis nostris in simili forma Brevis expeditis Apostolica potestate, tenore praesentium, facimus, committimus et deputamus" (Bat. s. II, 76).

Rovenius konnte wegen größerer Schwierigkeiten die Bischofsweihe nicht empfangen; erst nach Berlauf von sechs Jahren, nämlich am 22. Sonntag nach Pfingsten des Jahres 1620, erhielt er vom päpstlichen Nuntius unter Assiliet der Bischofe von Mecheln und Antwerpen in Vorsten bei Brüssel die Weihe.

Zwei Umstände nun hatten eine neue Sachlage geschaffen, die nicht ohne Einfluß auf den Titel und die Stellung des Oberhirten bleiben konnte.

Erstens war Rovenius als "Vicarius Apostolicus", nicht aber sofort auch als Erzbischof ernannt. Deshalb und weil, wie gesagt, die Bischofsweihe solange hinausgeschoben werden nußte, konnte man ihm nur den Titel "Aposto-lischer Bikar" geben, so gerne man auch diesen Titel umgangen hätte. So bürgerte sich der neue Titel doch langsam ein.

Zweitens war Rovenius nicht wie sein Vorgänger zuerst und hauptsächlich für die Erzdiözese Utrecht ernannt; er war für ganz Holland Oberhirte. Wie das offizielle Schreiben sagt, dehnte sich seine Jurisdiktion auf alle Provinzen aus "in partidus Hollandiae et Zelandiae". Wie hätte man da dem Oberhirten den Titel Erzdischof von Utrecht geben können? Man sieht, die rechtzlichen Bedingungen hatten sich bedeutend verschoben und sie blieben bestehen und modifizierten den Rechtsstandpunkt, selbst nach der Erteilung der Vischen und modifizierten den Rechtsstandpunkt, selbst nach der Erteilung der Vischen und Philippensis" bei (Hugo Grotius, de obsidione p. 18 und Rovenius ep. d. 5. Nov. 1637 ad cap. Gantens.), aber niemals den Titel eines Erzebischofs von Utrecht.

Unter Sasboldus wäre es verhältnismäßig leicht gewesen, zu den alten Formen der Titulaturen und Verwaltung zurückzugehen; religiöse Bedenken standen nicht im Wege, die Ermächtigung Roms lag vor. Alles hing von der Erledigung einer rein bureaukratischen Formalität ab, um die aber nicht nachgesucht wurde und die nicht gegeben ward.

Diese Bersäumnis wollte man nun unter Rovenius gutmachen und so die alte Form retten. Die Priester der Diözesanverbände und aller Orden wandten sich an den spanischen Infanten und baten in einer Eingabe, daß der Fürst den Titel "Erzbischof von Utrecht" genehmigen wolle. "Supplicant et orant, ut Catholicae Majestati Vestrae placeat, Dei et Ecclesiae causa, suo quoque dono, hanc gratiam et savorem praestare devotissimis sidi subditis, ut dene memoratum Archiepiscopum Philippensem Vicarium Apostolicum Philippum Rovenium, Archiepiscopum Ultrajectensem denominare dignetur." Die Bittschrift wurde einem guten Kenner holländischer Berhältnisse, Cornelius Jansenius, anvertraut, der das Weitere gemäß der Berabredung besorgen sollte.

Die Erledigung schien einen günstigen Berlauf nehmen zu wollen, zumal die Infantin Witwe und einige höhere Beamte ihre Intervention zusagten und den betretenen Weg als den gangbarsten bezeichneten. Indes wurde diese Adresse an den spanischen Hof in Utrecht bekannt und sehr übel aufgenommen. Schon lange betrachtete man in Holland Spanien als eine feindliche Macht. In Rovenius sah man nunmehr nicht nur einen Versechter der katholischen Religion, sondern auch einen Günstling eines ausländischen Hofes und katholischen Fürsten und ebendarum einen Verräter der Interessen Hollands. Man machte ihm den Prozes und als er nicht erschien, wurde er kurzerhand für immer aus Holland und Belgien verbannt. Alle Hossnung auf eine Erledigung der Vitzschrift im günstigen Sinne war damit verschwunden; an eine Rückkehr der alten Diözesanform war vorläusig nicht mehr zu denken. Die feindselige

Haltung der Protestanten und das Mißtrauen der Staatsgewalt hatte die Schöpfung der Bikariatsform veranlaßt, die feindselige Haltung der Regierung hat ihr auch zur Dauer verholfen und so die Missionshierarchie zur geschichts lichen Tatsache gemacht.

### IV. Die juriftische Struttur der neuen Berfassung.

Die Darstellung der geschicktlichen Entwicklung bietet nicht genug Elemente, um die Missionskirche gegenüber der Diözesankirche genau desinieren zu können. Ehe dies geschehen kann, müssen noch andere Untersuchungen und Bergseiche angestellt werden. Aber es sohnt sich auch hier schon der Mühe, die springenden Punkte und jene Formen, welche sich bei der ersten Gestaltung in einer besonderen charakteristischen Eigenart gezeigt haben, einer etwas eingehenderen Untersuchung zu unterziehen. Wir werden da die Tatsache konstatieren können, wie stark die Ansangssorm für die spätere Zeit maßgebend gewesen ist und wie die heutige Hierarchie in den Missionen in den Hauptpunkten nur das treue Abbild der ersten Verfassung ist. Lassen wir also eine Reihe dieser Punkte Revue passieren.

- 1. Die Titulaturen. In Holland und später in England und Indien erhielten die Oberhirten der Kirchensprengel zwei Titel, nämlich Apostolischer Bikar und Titularbischof; in ihnen müssen wir die Exponenten der vollzogenen inneren Anordnung erkennen; in ihnen polarisiert und bewegt sich wie in den Angelpunkten die neue Verfassung.
- a) Der Titel "Apostolischer Bikar". Bei der Ernennung von Sasboldus wurde der Titel nicht als ein Novum eingeführt; die Geschichte kennt ihn schon lange.

So wird uns schon die Errichtung eines Apostolischen Bikariats für Illyricum im Jahre 379 und die Institution eines anderen Vikariats in Arles für Frankreich aus dem Jahre 502 berichtet. Die Apostolischen Bikare, die jenen Gegenden vorstanden, waren aber doch eine Institution eigener Art; denn sie bekleideten das Amt eines Primas, hatten Jurisdiktionsgewalt über Bischöfe, führten bei den Synoden den Vorsitz und waren in Kontroversfragen die Appellationsrichter. Der Idee der Einrichtung zufolge waren sie noch mehr; sie waren die wirklichen Stellvertreter des H. Vaters, die mit Anteilnahme an der päpstlichen Gewalt regierten, wie es aus einer Reihe von amtlichen Schreiben<sup>2</sup> deutlich ersichtlich ist.

Diese Institution der Apostolischen Bikariate und Vikare ist in Holland nicht repristiniert worden; es sehlen wenigstens für eine solche Annahme alle Beweise.

<sup>1</sup> Bgl. Friedrich, Über die Sammlung der Kirche und das päpstliche Bikariat für Illyrikum; Münchn. Ak. S. B. philos.-phil.-phik. Ak. 1891; serner Rostig-Rieneck, Die päpstlichen Urkunden für Thessalonich. Z. f. k. Th. XXI, 1897. Schmitz, Das Bikariat von Arles, H. Jb. XII, 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So 3. B. wenn Leo I. [agt: "vicem curae nostrae proficiscente... Potentis delegantes", (Mg. L. 54, 646 B) ober: "cum in causa fidei, cui gloria vestra famulatur, vicem ipsi meam eatenus delegaverim, ut... exsequens in custodia fidei et in coclesiasticis disciplintis per omnia sollicitudinem meam..." (Mg. L. 57, 1024 B).

Als Sasboldus die Leitung der Kirche in Holland übernahm, gab es mehrfach Apostolische Bikare. Diese Borsteher verwalteten bei besonders schwierigen Berhältnissen vakante Diözesen bis zur definitiven Ernennung eines Bischofs. Sie wurden an Stelle eines Kapitels-Vikars bestellt und hatten darum auch nur dessen jurisdictio ordinaria, wenn nicht besondere Schwierigkeiten außerordentliche Bollmachten erheischten. Unserem heutigen Sprachgebrauch entsprechend waren sie Apostolische Administratoren, die ja auch, wie Kanon 312 sagt, bei besonders schwierigen Verhältnissen vom H. Stuhl ernannt werden. Weil die Verwalter nicht einfach vom Kapitel als Kapitels-Vikare, sondern vom H. Stuhle ernannt wurden, hießen sie "Apostolische" Vikare.

Das Charakteristische liegt sonach nicht bei der Ernennung des Sasboldus darin, daß man ihm den Titel "Apostolischer Bikar" gab; es fängt erst dann an, eine charakteristische Eigenart aufzuweisen, als das Provisorium in ein Definitivum überging. Wir haben jest eine Rechtsinstitution, die losgelöst von der Geschichte und den damals begleitenden Zeitumständen, eine neue Verfassungsform darstellt. Und da fragt es sich, wie man nun den Titel "Apostolischer Vikar" zu werten hat.

Der Terminus "Bikar" besagt offenbar, daß wir es mit einem Stell= vertreter zu tun haben und zwar, wie die Beifügung "Apostolisch" ausweist, mit einem Stellvertreter des Hl. Stuhles. Würde man nur die etymologische Bedeutung, ohne die Geschichte als ausschlaggebend ansehen wollen, so müßte man konsequent einen ziemlich tiefgreifenden Unterschied zwischen Diözesanund Missionshierarchie konstruieren. Denn es wurde aus dieser Stellvertretung gefolgert werden muffen, daß der Apostolische Bikar nur Umtsverweser ist, daß er eine geringere Selbständigkeit als der Diözesanbischof habe, daß er den Sprengel nur als eine Art Lehen erhielte. Indes darf man erstens diese Folgerungen ohne positive Belege nicht überspannen und zweitens zeigt gerade die Beschichte der Einführung dieser Berfassung, daß dem Erzbischof nichts vorenthalten wurde, daß man ihm die Selbständigkeit nicht nehmen oder beschneiden wollte und daß man ihm das Territorium nicht als Lehen übergeben hat. Der Titel ist freilich nun geblieben; aber die ursprüngliche Bedeutung hat er verloren. Der ältere Titel Apostolischer Bikar ist heute umgewandelt in "Apostolischer Administrator" und der heutige Titel "Apostolischer Bikar" besagt einfach "Ordinarius eines Missionsgebietes".

b) Titularbischof und Stellung zum Bikariat. In Holland wurde Sasboldus und Rovenius nicht auf den Titel der Utrechter Kirche, sondern auf den Titel einer fremden Kirche geweiht. Diese Einrichtung besteht bis heute noch; denn auch die Missionsbischöfe werden nicht auf den Titel ihres Bikariates, sondern auf jenen einer fremden Kirche geweiht.

An und für sich würden sie kraft dieses Titels das Recht und die Pslicht erhalten, jene Kirche zu verwalten und ein Benefizium zu bekommen. Da aber jene Kirche nicht mehr vorhanden ist und nur dem Andenken nach erhalten bleibt, so haben die Titularbischöfe von jener Kirche, wie der Name sagt, sowohl den Titel als auch den Bischofsgrad (Bischof oder Erzbischof) und sie werden auf die höchste Stufe der hierarchia ordinis gestellt. Durch den Titel der Kirche wird also wohl positiv die Stellung zur hierarchia ordinis ausgebrückt, nicht aber jene zu ihrem Territorium; diese muß aus anderen Elementen erklärt werden.

Can. 348 § 1 hat die Stellung der Titularbischöfe zur Diözese in folgender Formel zum Ausdruck gebracht: "Episcopi titulares nullam possunt exercere potestatem in sua dioecesi, cuius nec possessionem capiunt." Diese Fassung möchte die unter a) ausgesprochene Vermutung verstärken, als ob die Missionshierarchen ihr Gebiet als eine Art Lehen vom Hl. Stuhle er= hielten, und ihnen das territorium vorenthalten sei. Dem ist aber nicht so. Can. 293 § 2 spricht den Apostolischen Bikaren den Besitz des Gebietes ausdrücklich zu: "Vicarius et Praefectus Apostolicus possessionem sui territorii capiunt, ille litteras apostolicas, hic decretum seu patentes litteras S. Congr. de Propaganda per se vel per procuratorem ostendentes ei, qui territorium regit." Sonach ist die rechtliche Stellung der Missionshierarchen zu ihrem Sprengel dahin zu interpretieren, daß sie die wirklichen Inhaber und gesetzlichen Eigentümer der Sprengel sind und nicht bloße Bertreter und Umtsverweser. In diesem Punkte stehen sie mit den Diözesanbischöfen gang auf gleicher Stufe (cf. Can. 334 § 2 et 348 § 1) und Can. 348 § 1 findet auf die Apostolischen Bikare, trotzem sie immer in der Reihe der Titularbischöfe aufgezählt sind, keine Anwendung.

Man möchte darum versucht sein, die Frage aufzuwerfen, warum die Missionsbischöfe nicht in die Kategorie der Residenzialbischöfe aufgenommen sind und warum sie auf den Titel einer fremden Kirche geweiht werden. Die Antwort auf diese Frage gibt nicht so fast die Rechtsphilosophie als vielmehr die Rechtsgeschichte. Bon dem Titel einer fremden Kirche haben die Missionshierarchen nicht den geringsten Borteil, weder in bezug auf die Jurisdiktion noch in bezug auf ein Benefizium; und daß sie sehr gut auf den Titel ihres eigenen Territoriums geweiht werden könnten, hat die Missions= geschichte sowohl in Europa als im Ausland bis zum 17. Jahrhundert bewiesen. Unders ware die Sache zu beurteilen, wenn die Missionsbischöfe, die im eigenen Gebiet keine Benefizien und keine mensa episcopalis vorfinden, von der Kirche ihres Titels ein Benefizium beziehen könnten. Man sieht sonach gang deutlich, daß die Missionskirche die Berfassungsform der Bikariate und den Titel auf fremde Kirchen nicht aus inneren Bründen übernommen hat. Die historisch-konservative Richtung war ausschlaggebend nach der Einführung dieser Verfassung in Holland und Indien und dieselbe historische Richtung ist auch heute noch maßgebend. Undere Erklärungsgründe wird man kaum finden.

2. Jurisdiktionsgebiet. Durch die Neuordnung wurden die Diözesen in ihrem Bestande nicht berührt oder umgestaltet; auch die Zirkumskription blieb die gleiche. Indes hat sich gleich anfangs die Benennung anders gestaltet; zuerst wurde statt der Diözesen der Name "in partibus" eingeführt, der für die spätere Zeit typisch blieb; ferner machte sich der neue Titel "Apostolischer Bikar" in einer Art Rückwirkung bemerkbar, so daß die Verwaltungsgebiete

nicht mehr Diözesen, sondern Apostolische Bikariate genannt wurden. So war es in Holland, England und Indien; so ist es fortan geblieben.

Soweit die rechtliche Seite hier zur Erörterung kommt, ist das Apostolische Bikariat genau wie die Diözese eine persona moralis (Can. 100 § 1); die Errichtung von Bikariaten ist als causa maior dem H. Stuhle reserviert: "Unius supremae ecclesiasticae potestatis est provincias ecclesiasticas, dioeceses, abbatias vel praelaturas nullius, vicariatus apostolicos, praefecturas apostolicas erigere, aliter circumscribere, dividere, unire, supprimere" (Can. 215 § 1).

Im ganzen werden hier im Kanon vier verschiedene Sprengel aufgezählt und damit wird angedeutet oder vorausgesett, daß zwischen den einzelnen ein wirklicher Unterschied besteht. Auf diese Verschiedenheit macht auch Can. 293 § 1 ausmerksam, wenn er sagt "territoria, quae erecta non sunt in dioeceses reguntur per Vicarios"... Wenn man die Frage auswirft, worin nun die Verschiedenheit zwischen den Diözesen und Apostolischen Vikariaten besteht, da sie doch beide Rechtspersonen im kirchlichen Sinne sind, so wird man den Unterschied mit Berufung auf Can. 252 § 3 wohl allein in dem Umstande erblicken, daß die Missionssprengel "adhuc inchoatum aliquid praeseserunt".

3. Jurisdiktionelle Regelung. Zwei Punkte bedürfen hier einer Besprechung, nämlich die prinzipielle Gleichstellung der Vikare mit den Diözesanbischen und die Ausdehnung der Jurisdiktion auf die Ordensleute in den Missionen.

a) Die jurisdiktionelle Vollgewalt, welche den Ordinarien zukommt, wurde in Holland den Apostolischen Bikaren ohne jede Einschränkung übertragen. Bei Gelegenheit der Bischofsweihe, bei welcher der H. Bater persönlich dem Bischof das Rochett anlegte, sagte er ihm, daß er in Holland alles tun solle, was der H. Bater tun könne und müsse: "Sanctissimus Rocheto manu sua induente et repetente, quod prius in denuntiatione promotionis dixerat: facias in illis partibus, quaecumque ego possem et deberem facere." Und bei einem späteren Gespräch und der Anfrage über seine Bollmachten, habe ihm der H. Bater gesagt: "Utere jure tuo! Relinquimus ipsius conscientiae tamquam docti et eminenti... Item annuit Papa, ut in singulis Ecclesiis, in quibus Episcopi officia sua nequeunt praestare, agerem tamquam proprius Episcopus, simpliciter et per omnia."

Der Nachfolger Rovenius erhielt gleichfalls die gewöhnlichen Bollmachten eines Diözesanbischofs, jene, wie sie in den Ernennungsbreven enthalten sind (Bat. s. II, 76).

In ihrem Gebiete haben sonach die Missionshierarchen dieselben Machtbesugnisse wie die Residenzialbischöfe: "Vicarii et Praefecti Apostolici iisdem juribus et facultatibus in suo territorio gaudent, quae in propriis dioecesibus competunt Episcopis residentialibus, nisi quid Apostolica Sedes reservaverit" (Can. 294 § 1). Diese Verfügung bedeutet für die Apostolichen Vikare nicht nur eine Derogation, sondern eine vollständige Außers

kraftsehung des Can. 348 § 1. In dem Missionsgebiet haben die Apostolischen Bikare die Leitung und Regierung (Can. 203 § 1), ferner die dazu erforderzlichen jurisdiktionellen Machtmittel (Can. 294 § 1; 335 § 1), endlich die Berantwortung über die ihnen anvertraute Herde und die missionierenden Priester (Can. 295 ss.); darum müssen sie nach Can. 334 als die ordinarii et immediati pastores angesehen werden.

b) Die Ausdehnung der Jurisdiktion auf die Ordensleute. Die Missionskirche muß aus Mangel eines ausreichenden, bodenständigen Klerus auswärtige Priester besonders aus dem Ordensstande zur Evangelisierung heranziehen. Bezüglich der Jurisdiktionsregelung den Ordensleuten gegenüber war ein recht schweres Problem zu lösen, das sich bei der Einführung der Missionsordnung sogleich als akut erwies und auch gleich anfangs in den Hauptrichtlinien gelöst wurde.

Die Ordensleute, die das Hauptkontingent der Missionare stellen, sind dem Rechte nach nur in wenigen Punkten dem Diözesanbischof unterstellt; in den meisten waren sie exempt, in den früheren Zeiten noch mehr als heutzutage. In den Diözesen nun, wo die Ordensleute in geschlossenen Klöstern nur aushilfsweise Seelsorge leisten und die Seelsorge dem Weltklerus anvertraut ist, ist die Exemption und die dem Ordensstande eigene Autonomie wie eine Selbstverständlichkeit und wirkt nicht störend. Anders liegt und lag die Sache, als die Ordensleute bei fehlendem Weltklerus eine Reihe von Pfarrkirchen allein= stehend übernehmen mußten. Die Anstellung, Abberufung und der Austausch von Ordenspriestern, die die regelrechte Seelsorge ausübten, konnte unmöglich ohne Borwissen des Ordinarius allein von den Ordensobern vorgenommen werden. Desgleichen hatte die weitgehende Ausübung von Bollmachten 1 und Dispensgewalten, wie sie in der damaligen Zeit die Ordensleute hatten, auf die Dauer gur Berwirrung der Ordnung führen muffen. Es zeigte fich da= mals zu klar, daß die Ordensautonomie und Ordensverfassung auf die hier= archische Berfassung nicht abgestimmt war und als nun beide Berfassungen so stark miteinander in Berührung kamen, mußte eine Neuregelung porgenommen werden. Sie vollzog sich zunächst in drei Hauptlinien:

Erstens wurde als Prinzip aufgestellt, daß die Ordensleute, welche in der regulären Seelsorge Anstellung finden, unter die Jurisdiktion des Ordinarius gestellt sind und darum nicht nur von ihren Obern, sondern auch vom Bischofe abhängig sind.

"Cupientes, ut in locis ditionum Belgicarum tuae curae ratione Vicarii Apostolici commissis recte et fideliter omnia peragantur, tibi durante tuo officio huiusmodi plenam et amplam super omnibus

<sup>1</sup> Um nur ein Beispiel zu zitieren, sei auf einen Kasus aufmerksam gemacht, der sich in den Scritture riferite nelle Congr. particulari Vol. 13 fol. 13 findet. In Irland hatten die Ordensseute die Bollmacht, Chedispensen in verschiedenen Berwandtschaftsgraden zu geben, welche die Bischöfe selbst nicht erteilen konnten. Sie verlangten deshalb auf dem Konzil zu Dublin (17. Juni 1670), daß diese Bollmachten auch den Bischöfen gegeben oder den Ordensseuten genommen würden. Ck. Salotti, Plunket 1920.

cuiusvis Ordinis etiam Mendicantium ac Instituti et Societatis Jesu ingredientibus Provincias tibi commissis, tam in his, quae concernunt administrationem Sacramentorum, quam circa doctrinam catholicam et disciplinam, etiam quod tales Regulares habeant obedientiam suorum Superiorum et missi sint Religionis adjuvandi causa, dummodo tamen in eadem Provincia non adsint superiores dictorum Regularium ibi degentes, superioritatem et authoritatem omnimodam et eandem, quam eorum superiores haberent, si in iisdem partibus residerent, ita ut illos et quemlibet illorum circa praemissa visitare, corrigere et reformare ac contradictores quoscunque per censuras et poenas ecclesiasctias aliaque opportuna juris et facti remedia cogere et compellere possis et valeas authoritate Ap. tenore praesentium concedimus et impertimur..." (Ernennungsbreve an Rovenius, Bat. s. II, 76).

Zweitens wurde dann bestimmt, daß die Anstellung der Missionare und die Verleihung der Vollmachten durch die Apostolischen Bikare geschehen müsse, nicht aber durch die Obern.

"Nullo pacto licere id Patribus sive propria sive Superioris missionum aut PP. Provincialis aut Generalis Authoritate, quamvis ad alium effectum et extra missionis etiam munia tales socios assumerent: sed teneri eosdem sive eorum Superiores petere a D. Vicario, ut aut assignet, aut adducendi facultatem ipsis indulgeat, non obstantibus quibuscumque, etiam S. Congregationis de Propaganda fide, ordinationibus in contrarium facientibus." (Kongregations-Entscheidungen mitgeteilt durch den Nuntius 8. Juli 1643 ([Bat. s. II, 97].)

Drittens wurde endlich die Macht der Apostolischen Bikare genauer definiert, welche ihnen als Delegati Apost. Sedis zukommt; kraft dieser ist der Apostolische Bikar ermächtigt, Strasversahren in bestimmten Fällen gegen die Ungehörigkeiten der Ordensleute einzuleiten.

"Subjectio hic degentium Regularium sub D. Vicario conformis est illi decreto ss. 6 c. 3 de Reformatione, his verbis Ecclesiarum Praelati ad corrigendum subditorum excessus prudenter ac diligenter intendant; et nemo saecularis clericus cuiusvis personalis vel Regularis extra monasterium degens, sui Ordinis privilegii praetextu, tutus censeatur, quominus, si deliquerit, ab Ordinario loci tamquam super hoc a Sede Apostolica Delegato secundum canonicas sanctiones visitari, puniri et corrigi valeat . . . Nota, quod Episcopus in jure intelligitur omnis Praelatus, qui episcopalem jurisdictionem ordinariam habet. Talis ergo Praelatus, visitare et corrigere debet omnes, qui in eius provincia curam animarum quomodocunque exercerent" (Bat. s. II, 97).

# Das römische Propaganda-Archiv 1.

Bon Prof. Dr. Schmidlin in Münfter.

as Heranrücken des 3. Propagandazentenars zu Beginn des nächsten Jahres legt uns nahe, über das Archiv dieser Kongregation als eine Haupts schahkammer für die missionshistorische Forschung zu berichten, nachs dem es mir vergönnt war, darin zusammen mit P. Laurentius Kilger als Institutsvertreter im vergangenen Winter zwecks Borbereitung einer Publikation der Archivalien des 17. Jahrhunderts zu arbeiten und — ein seltenes Privileg — auch die inneren Käume mit den Beständen selbst zu betreten<sup>2</sup>.

Die Bedeutung dieses Archivs für die Missionsgeschichte ergibt sich ohne weiteres aus der zentralen Stellung der Propagandakongregation für das katholische Missionswesen seit ihrer Stiftung im Jahre 1622. Hier bestand sich die oberste Leitung der auswärtigen Missionen und in etwa auch der heimatlichen Missionsveranstaltungen, hier wurden die wichtigsten Missionssangelegenheiten beraten und entschieden, hier liefen die Missionsberichte nebst den Missionsgesuchen und Missionsanfragen aus allen Teilen der Welt ein, von hier gingen die Anordnungen und Entscheidungen in die Missionen wieder

<sup>1</sup> Als Literatur darüber erwähnen wir außer meiner Denkschrift über die Herausgabe missionshistorischer Quellen (1911) besonders A. Pieper, Das Propaganda-Archiv, Römische Quartalichrift I (1887) 80 ff. 258 ff.; Schmourlo, L'Archivio di Propaganda, Roma e l'Oriente I (1910) 101 ss.; J. Kollmann, O archivu Sv. Kongregace de Propaganda fide, Časopis musea kral. Ceského 66 (1892) 423 ss.; der [., Die böhmijche Forjchung im Archive der Propaganda fide, Mitteilungen aus dem Landesarchive des Königreichs Böhmen I (1906) 51 ff.; G. Brom, Archivalia in Italië belangrijk voor de Geschiedenis van Nederland III (1914) p. LX ss. (n. 6 Archief van de Congregatie der Propaganda); Blok, Lijst van Dokumenten betreffende ons Land, voorhanden in de Archieven van het S. C. de Prop. F. te Rom, Archief voor de Geschiedenis van het Aartsbisdom Utrecht 27 (1911) 329 ss. (für 1622-55) u. 28, 38 ss. (für 1665-1704); C. R. Fish, Guide to the Materials for American History in Roman an Other Italian Archives (Washington (1911) 119 ss. (Propaganda Fide); vgl. Hinojosa, Los Despachos p. 49 s. Dazu tommen noch die meist populären Monographien über die Propaganda felbst, por allem Mejer, Die Propaganda, ihre Provinzen und ihr Recht, 2 Bde. (Gött. 1852); Trede, Die Propaganda Fide in Rom, ihre Geschichte und ihre Bedeutung (Berlin 1889); La Propagande (Rom 1875); Freri, The Propaganda (Baltim. 1902); Schwager, Die kath. Heidenmission der Gegenwart I (1907) 17 ff.; Baumgarten, Die hl. Kongregation zur Verdr. des Glaubens, Katholik 79 (1889) 250 ff. und Die katholik Kirche in Wort u. Bild II (1906) 123 ff.; Arens, Sandbuch der fatholischen Missionen (1920) 2 ff.; Silling 3M I 147 ff. und Missionsblätter VI 46 f. Weiter die Relation von Cerri (ed. franz. 1714 u. engl. 1715), die Notizie Statistiche von Corfi (1844), die Miscellanea (1638), das Bullarium der Propaganda (1638 u. 1839), die Constitutiones (1842), die Collectanea und das Ius Pontificium.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch an dieser Stelle danke ich S. Eminenz H. Kardinalpräfekt van Rossum für die große Gunst der Zulassung und den Archivbeamten für ihre Unterstühung. Über das Archiv werde ich auch in der Einleitung unserer zum nächsten Jubeljahr geplanten Beröffentlichung referieren, über die Gründung und Geschichte der Propaganda selbst im 1. Heft des nächsten Jahrgangs schreiben, verweise aber schon hier auf das vom Oberarchivar Mgr. Castelucci im Austrag der Propaganda zum Jubiläum vorbereitete Werk darüber.

hinaus<sup>1</sup>. Zwar besitzen wir eine unübersehbare Menge von gleichzeitigen wie nachträglichen Quellen= und darstellenden Publikationen über die verschiedenen Epochen und Länder in der Missionsvergangenheit; aber gerade was uns bei diesen für die Edition berechneten und daher meist opportunistisch ausgewählten Materialien fehlt, der innere Bang und die wahre Gestalt der Missionen mit ihren Licht= wie Schattenseiten, speziell auch für jene Missionsgebiete, über die wenig oder nichts veröffentlicht ist, wird in vorzüglicher Weise ergänzt durch das archivalische Propagandamaterial, das eben wegen der hervorzagenden Rolle dieser höchsten Missionsbehörde in vielem das aller anderen Archive an Wichtigkeit weit übertrifft<sup>2</sup>.

Indes dürfen wir seinen Wert nicht überschätzen und nicht alle Aufschlüsse von ihm erwarten: nicht nur sagt es uns nichts über all die Jahrkunderte vor der Propagandagründung und insbesondere über die unmittels bar vorhergehende Entdeckungs- und Blüteperiode3, die zweifellos missionsgeschichtlich bedeutsamer ist als die folgende, welche bereits die Spuren des Berfalls aufweist; auch für die spätere Zeit finden wir aus vielen, man darf wohl sagen, den meisten und wichtigsten Missionsfeldern besonders in den Anfängen herzlich wenig, sei es weil sie zu den spanischen oder portugiesischen Kolonien gehörten, die sich nur nach den direkten Abmachungen ihrer Krone mit dem Hl. Stuhl richten wollten und daher unter dem Patronat derselben die Oberherrschaft der Propaganda nicht anerkannten4, sei es daß sie Orden anvertraut waren, welche sich bloß ihren Leitungen unterstellten und insofern ebenfalls wenigstens praktisch jede kuriale Zwischenbehörde ignorierten, wie insbesondere die Jesuiten, die den größten und interessantesten Teil der damaligen Weltmission verwalteten, aber fast nichts an die Propaganda berichteten und mit ihr öfter auf mehr gespanntem als auf freundschaftlichem Fuße standen<sup>5</sup>. Dazu muß man berücksichtigen, daß nach dem Missionsbegriff der Propaganda und schon nach ihren Gründungszielen, ja gerade am meisten in ihrer ältern Phase die Ruständigkeit der Kongregation nicht bloß auf die Missionen unter Ungläubigen oder Heiden, sondern vor allem einerseits auf die vielen orientalischen Kirchen und Missionen, die ihre Tätigkeit und Aufmerksamkeit überaus in Unspruch nahmen, andererseits auf die nicht minder

<sup>1</sup> Bgl. Pieper a. a. D. 81 f. Er verweist auf den Sah des Unterarchivars Corsi in seinen Notizie statistiche delle Missioni (1844), das Archiv bilde den kostbarsten Schah der Propaganda (Einleitung 13). Dies versteht C. allerdings besonders unter praktischem Gesichtspunkt für die Beamten, welche zur Herbeisührung größerer Kontinuität und Gleichspringkeit vor jeder Entscheidung die Präzedenzsälle im Archiv studieren müssen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. meine Einführung in die Missionswissenschaft (1917) 85 f.

<sup>3</sup> Die Archivalien dafür finden sich neben den vielen Publikationen besonders im vatikanischen, in den Ordens- und in den spanisch-portugiesischen Staatsarchiven (vgl. meine Denkschift).

<sup>4</sup> Darauf hat schon Krose (Kath. Wissionsstatistik 1908) 11 ausmerksam gemacht.

5 Dies ist insofern nicht sehr schlimm, als uns gerade über die Zesuitenmissionen die zahlreichsten älteren und neueren Publikationen zur Verfügung stehen, um so kostbarer sind die in der Propaganda liegenden und die Lücken ausfüllenden Materialien über die bisher so stiefmütterlich behandelten übrigen Missionen.

komplizierten abendländischen Missionen unter den Häretikern oder Protestanten und die Kirchen dieser "Terrae Missionis" überhaupt, in denen die Katholiken in der Minderheit waren, sich erstreckte 1. So kommt es, daß wenigstens die älteren Propagandabestände zum weitaus, vielleicht zehnfach überwiegenden Teil europäische oder Orientmissionen und nur zum viel geringern, etwa zu einem Fünftel oder gar nur einem Zehntel, die eigentliche Seidenmission im engern Sinne betreffen2.

Das Archiv der Propaganda hat eine wechselvolle, aber im Endergebnis für die Erhaltung seiner Bestände relativ recht gunstige Beschichte hinter sich3. Zuerst hatte ihm Papst Urban VIII. einen Saal unter der vatikani= schen Bibliothek im Batikanpalast eingeräumt<sup>4</sup>. Bon da aus gelangte es wegen der allzu weiten Entfernung in die papstliche Cancelleria und nach dem Tode des ersten Sekretärs Ingoli (1649), als mit ihm die lebendige Tradition verschwunden und darum eine öftere Konsultation nötig war, in den Propaganda= palast selbst, wo alle Schriftstücke sorgfältig aufbewahrt, untergebracht und registriert wurden, wie uns Urbano Cerri in seiner berühmten Relation von 1677 mitteilt<sup>5</sup>. Um die Mitte des folgenden Jahrhunderts war das Material bereits so angeschwollen, daß man 1760 zum ursprünglichen Archiv= raum über dem Sikungssaal der Kongregation einen zweiten fügen mußte 6. Unter der napoleonischen Gewaltherrschaft wurde das Archiv gleich den übrigen römischen Sammlungen 1810 nach Paris transportiert7, aber nach dem Sturz

1 Ngl. Mejer a. a. D. I 194 ff.; Grentrup 3M III 265 ff. u. meine Missions=

3 Bgl. Pieper 82 ff., Schmourlo 102 s., Kollmann 55 f. u. Fish 120 ss. 4 Bieper 82. De Archivio pro S. Congr. in Palatio Vaticano habendo Situng v. 23. März 1637 (Acta S. C. 12, f. 260 n. 1). Über einen Bericht des Sefretärs Ingoli

von 1633 Kollmann, Mitteilungen I 57.

6 Pieper 83 ohne Quellenangabe.

lehre (1918) 46 f. u. 137 f.

<sup>2</sup> Bon all den vielen Materien und Ländern, die in den Indices des 17. Jahrhunderts angegeben sind, eigentlich bloß Afrika (mit den Einzelrubriken Kongo, Madagaskar usw.) und Indien, zu dem sowohl Amerika als Indie Occidentali wie auch Ostindien (Indie Orientali) mit Tonking, China und Japan gerechnet wurde. Wir haben nach bem Indice Generale von 1657-54 folgende Rubriken noticrt (häufig vorkommende mit bem Indice Generale von 1657—54 folgende Mubriten notiert (häufig vorfommende mit Gternden): Africa, Albania, America (Isole, Meridionale, Settentrionale), Anglia, Arcipelapo\*, Armeni\*, Barbaria, (Belgio, Boëmia), Bosna\*, Bulgaria\*, Calendario, Candia, Cipro, Collegi\*, Collegio Urbano\*, Dalmazia\*, Danemarca, Dubbii, Egitto, Elvezia, Francia\*, Georgia, Germania, Greci, Ibernia\*, Indie Orientali e Cina (Indie\*, Cina e Tonkino\*, Giappone), (Isole Jonie), Italia, Italo Greci, Limosine, (Macedonia), Maroniti, Mesopotamia\*, Ministri, Missionari e Missioni, Missioni Settentrionali, Moldovia, Morea, Moscovia, Natolia, Olanda\*, Piemonte\*, Polonia, Portogallo, Regia\*, Romania\*, Ruteni, S. Congregazione, (Schiavonia), Scozia, Servia, Smirne, Soria o Siri\*, Stampa\*, Stamperia, Stato Temporale\*, Svezia, Tartaria, Terra Santa\*, Transilvania, Vallachia, Varie, Ungaria, Roll dazu bie Divisio Provinciarum non Transilvania, Vallachia, Varie, Ungaria. Lgl. dazu die Divisio Provinciarum von 1622 unter die gur Propagandakongregation gehörenden Rardinale (Bieper 263 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Stato della Religione Cattolica in tutto il mondo f. 175 (Manustript unter ben Miscellanea). Frd Girolano Nicolio stellte im Auftrag ber Propaganda 1660 ein Generalregister zusammen (Acta S. C. 1660 f. 127). Erster Archivar wurde 1660 ber Schotte William Lessen und ihm 1671 ein Unterarchivar beigesellt (Pieper 83). 1707 schlug man für das Archiv zwei Prokuratoren vor, um jedem Verlust vorzubeugen (Fish 122 nach Atti p. 377).

<sup>7</sup> Bom 23. Januar bis 16. Februar wurden die Akten (3963 Bände nach Gachard 31) in Gegenwart des Archivars unter polizeilicher Aufsicht verpacht und in 100 Riften, die

des Korsen wieder zurückgeführt, nur um 40 Bande verringert, die unterwegs abhanden gekommen waren 1. Als Corsi seine Generalstatistik von 1843 schrieb, fand er das Archiv wieder wohlgeordnet und vollständig registriert in den beiden alten Sälen, deren Schränke unten wie oben besetzt waren2. Rach seiner ersten Erschließung wurde es 1883 in einen neuen, durch eine Balerie in eine obere und untere Hälfte geteilten großen Saal gebracht, in dem ses jeht noch ruht3. Un Vollständigkeit überragt das nunmehr 6-7000 Bände umschließende römische Missionsarchiv selbst das vatikanische, aus dem viele Teile im Lauf der Zeiten verschleppt worden sind 4.

Die Benuhung des Archivs für Außenstehende und Forschungszwecke war in der ältern Zeit sehr erschwert oder gang unmöglich: als Caraffa es für seine Germania sacra restaurata (1639) konsultieren wollte, wurden ihm nur die Stücke herausgegeben, die er speziell nannte<sup>5</sup>; 1673 erhielt der Dominikanergeneral nicht einmal Abschriften der Dokumente, weil sie gegen die Jesuiten und andere Orden viel Unerbauliches enthielten 6. Erst als Leo XIII. das vatikanische Archiv eröffnete, wurden seit 1879 einige Gelehrte zugelassen und seit 1882 die Erlaubnis allgemeiner in einem eigenen Saale 7. Bald darauf wurde das Archiv infolge einer rückläufigen Bewegung wieder ge= schlossen: noch unter dem Kardinalpräfekt Gotti war der Zutritt äußerst schwer und selten; wer etwas wünschte, mußte in der Regel das betreffende Aktenstück angeben, damit es ihm von Archivbeamten auf seine Kosten abgeschrieben wurde 8. Es ist eines der größten Berdienste des gegenwärtigen Propaganda=

unterwegs sehr litten, am 2. März weggeschickt (Pieper 83 Anm. 2 nach bem Diario di Propaganda von 1809-14). Das Inventar befindet sich noch in den Pariser Archives nationales. Bgl. Gachard, Les archives du Vatican 110s.; Bourgin, Les Archives

Pontificales 94; Schmourlo a. a. D. 104 s.
1 10 Bände Entscheidungen des Offiziums, 12 mit Breven und Konstitutionen, 11 mit Propagandadefreten, 5 mit Glaubensdefreten und 2 mit Inftruftionen (Pieper 84 nach Corfi 13). Die verloren gegangenen Stude wurden nachher durch Ropien ergangt (ebb.). Bugleich wurden die Indices fortgeset, auch der bekannte Polyhistor Moroni mit der Ansertigung eines Gesamtregisters betraut (vgl. sein Dizionario storico-ecclesiastico

<sup>2 3</sup>m 1. Saale standen unten rechts die Acta, links die Lettere (Ausgänge), oben die Scritture riferite, im 2. die Scritture non riferite (Pieper 84 f. nach Corfi).

<sup>3</sup> Nach Pieper 85.
4 Bgl. Pieper 82 u. Fish 123. Wohl sind schon vor der Revolution einzelne wenige Bände verschwunden, so der 4. (mittlere zwischen 1640 u. 1644) der Indienserie, wie sich aus dem Vergleich der inneren Überschriften mit den Rückentiteln ergibt.

5 Nach Kollmann (Mitteilungen I 56 f.).

<sup>6 &</sup>quot;E se si publicassero, sarebbero di poco honore alla religione e di poco edificatione al mondo" (Atti v. 8. Mai 1873 n. 4 nach Fish 119 s.).
7 Bgl. Bieper 80. Außer ihm arbeiteten damals im Archiv P. Pierling für die russische, Fordes und Bellesheim für die schottische, Bliß für die englische, der Kanzler von St. Louis für die amerikanische Kirchengeschichte, P. Werner S. J. für seinen Wissionsatlas, andere für bie hollandischen oder wie Bieper und Wofer für die nordischen Missionen (ebd.).

<sup>8</sup> So erging es auch mir, obichon die deutschen Kardinale Kopp und Fischer perfönlich für mich intervenierten, mahrend sonft fogar Protestanten und Schismatifer mit diplomatischer Silfe hineinkamen. Trogdem gelang es mir damals schon, mich wenigstens vorübergehend einzuschleichen und einen allgemeinen Einblick zu gewinnen. In diese Periode fallen auch die Arbeiten von Schmourlo, Brom, Blot, Fish, Shea usw., weiter

präfekten van Rossum um Fortschritt und Wissenschaft, daß er mit dieser engherzigen Praxis gebrochen und die bisher verschlossenen Archivtore den Forschern wiederaufgetan hat, die freilich immer noch ein Gesuch unterbreiten müssen, das von der Kongregation auch abschlägig beschieden werden kann<sup>1</sup>. Die Arbeitsbedingungen sind kürzlich insofern erleichtert worden, als dafür zwei eigene Säle mit einer neugeordneten Manualbibliothek zur Verfügung gestellt wurden, wenn auch nicht ohne erhebliche Beschränkungen in bezug auf Zeit, Ort und Materialbeschaffung<sup>2</sup>.

Die Einteilung und Anordnung ist keine einheitliche, wodurch die Berwertung natürlich sehr behindert wird. Außerlich oder räumlich ist das Archiv vertikal in zwei Stockwerke, horizontal nach numerierten Kolonnen gegliedert. Oben umfassen Col. 2—5 die Udienze, 6-8 Acta S. Congreg., 9-11 Lettere della S. C., 12-16 Lettere alla S. C. (Scritture riferite antiche), 16-30 Memoriali e Scritture riferite corrispondenti agli atti (nach) 1669), 31 Lettere di Mons. Spina (nordische Missionen), 32-34 Miscellanea, 35 Indie Orientali, 36-38 Congregazioni particolari, 39-41 Atti e Scritture della Congregazione particolare dell' Indie e della Cina, 42 Missioni, 43-46 Stato temporale, 47 Tipografia, 48 Collegi, 49 Collegio Urbano; unten 1-5 wieder Udienze, 6-8 ebenfalls Acta, 9-11 und 13 Lettere (della S. C.), 14 Collegia Orientalia, 15-23 Atti ed Udienze Orientali, 26 Africa (Scritture non riferite), 27 Albania, 28 America meridionale und 33 settentz. (Scritture non riferite), 38 Cina e regni adiacenti, 41-42 Indie Orientali e Cina (Scritture non riferite), 47 Oceania (idem). Die Materien sind also einerseits nach den Kategorien des Geschäftsgangs, andererseits nach Ländern ober Begenden geordnet. Die hauptgruppierung richtet sich aber nach der Behandlung und dem Charakter der Stücke vom Standpunkt der Kongregation aus, wird also auch für unsere Übersicht maßgebend sein muffen 3.

Den Brundstock und Schlüssel zum Ganzen bilden die Kongregationsakten (Col. 6—8 oben und unten)<sup>4</sup>. Es sind die Register, welche die knappgefaßten Protokolle der Bollstungen oder Generalkongregationen wiedergeben, so wie sie auf dem Rücken der Einläuse im Konzept vermerkt sind. Sie bestehen im allgemeinen aus dem "Referat", welches der damit beauftragte Kardinal als Kongregationsmitglied in kurzer Zusammenfassung des Schriftstücks erstattete (Ponenza), und dem "Reskript" oder der Entscheidung durch die Kongregation der Propaganda. Die verschiedenen Gegenstände wurden dann als Einzelnummern je nach der Reihenfolge ihrer Berhandlung in das Gesamtprotokoll der Sitzung ausgenommen und dieses fortlausend oder am Schluß des Jahres in chronologischer Folge dem Aktenband eingereiht, der in der Regel mit einem Orts= und Sachregister (Indice per ordine di località und di materie) versehen ist. Der erste Band umschließt die Jahre 1622 bis 1625, auf die sossen entsallen bis 1650 (außer 1648) je zwei Jahre und von da ab ein

von den Jesuiten Beccari, Tacchi-Benturi, Schmidt, Hughes (History of the Jesuits in North America) zurück. Bgl. Schmourso 105 s.; Haskins, American Hist. Review II 42. Publikationen aus dem Archiv aufgezählt bei Pieper 258 ff.; Fish 122; Kollmann, Mitteilungen 58 ff. und Časppis 437 ss.

<sup>1</sup> Wie es teilweise auch Mitarbeitern von uns geschehen ist, so daß der Charakter als Geheim- und Privatarchiv gewahrt bleibt. Schmourlo 107 erinnert daran, daß es an sich keine wissenschaftlichen, sondern praktische Zwede versolgt; aber auch welche Vorteile mit der Öffentlichkeit verdunden sind. Mit mir arbeiteten außer P. Kilger im Archiv P. Lemmens, Lazaristen, ein Ungar, Bulgare usw.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sehr wünschenswert wäre eine sachverständige Reorganisation und Inventarisierung des Archivs mit sachmännisch beratener Erweiterung der Bibliothek.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ugl. Pieper 88 ff., Fish 123 ss. und Brom LXII ss.

<sup>4</sup> Bgl. Pieper 88 f. und Fish 123 ss. Ersterer schätzt die Gesamtzahl ber Attenbände auf 250, letzterer auf 500. Für 1808-13 feine Acta, statt bessen ein Diario,

einziges. So wichtig diese Protokolle für die Geschichte der Propaganda selbst sind, können sie doch nicht als Hauptquelle für die auswärtige Missionsentwicklung gelten.

Noch minder bedeutsam für den äußern Stand der Missionsfelder sind die als Resultat der Sitzungen von der Propagandakongregation ausgegangenen Lettere (Col. 9—11 oben und unten). Darunter sind die Originalschreiben verstanden, die ebenfalls in besondere Register kopiert und eingetragen wurden. Die erste Serie (1622—56) ist in 32 Bänden chronologisch geordnet, unter Ausscheidung der lateinischen Briefe (1 und 9) von den italienischen; die zweite (1656—68) geographisch sassikelsweise vereinigt in Bd. 33-45 bis 1664 und in Bd. 46-52 von 1665 an; die solgenden Bände enthalten in zeitlicher Anordnung, also entsprechend den Sitzungen, die Briefe jeden Jahres, entweder in je zwei Bänden oder getrennt in einem Bande sowohl die der Kongregation selbst als auch die des Sekretärs. Dazu kommen die Dekrete und Instruktionen der Kongregation<sup>2</sup>.

Biel wichtiger als Akten und Briefe der Kongregation find für die Kenntnis ber eigentlichen Missionen die meift aus ihnen selbst stammenden Schriften, Briefe und Berichte, für die erste Zeit (1622-68) die Lettere oder Scritture antiche (Col. 12-15 oben). Thre komplizierte Aneinanderreihung ist ziemlich instemlos und willkürlich, erschwert daher nicht wenig Benutzung und Drientierung. Für die erste Phase unter Ingoli (1622-48) wurden gunächst die eigentlichen Briefe und Berichte nach Ländergruppen und innerhalb derselben nach dem angegebenen oder approximativen Datum geordnet, fo daß wir auch für die indischen, afrikanischen und amerikanischen Missionen unter dieser Gattung eigene Bande haben3. Daneben aber schwimmen noch viele Originalschreiben aus Indien und Afrika unter den allgemeinen Letterebänden der Beit herum, sei es daß es auf ihrem Rücken verzeichnet ist oder nicht4. Endlich sind auch noch die Memoriali (Besuche) por 1648 chronologisch gu Sonderbanden gusammengefügt. Für die kurze Spanne von 1648-1654 wurden Lettere und Memoriali in ben Ländergruppen wiederum nach zeitlicher Ordnung miteinander verbunden 6. Die Materialien der letten Periode (1655-1668) murden abermals länderweise verteilt, aber innerhalb der großen Gruppen als numerierte Unterabteilung eine weitere geographische oder sachliche Gliederung versucht?.

Nach 1669 folgen als Fortsetzung die Scritture riferite corrispondenti (Col. 16—30 oben), nämlich jene Eingänge, über die in den Generalsitzungen referiert wurde und deren Anordnung von da ab mit den Akten korrespondierts. Heit die Reihenfolge ohne Unterschied der Länder oder Materien eine konsequent chronologische, entspricht somit derjenigen der Sitzungsprotokolle, deren Nummern sich wenigstens für

<sup>1</sup> Bgl. Pieper 93 f. und Fijh 188 (manche Ungenauigkeiten). In Bb. 294 die Lettere von 1808—13, in Bb. 363 die von 1870.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In einzelnen Bänden chronologisch hinter den Congregazioni particolari. Im I. Bb. der Decreta sindet sich z. B. die Divisio provinciarum, in denen der Istruzioni solche sür Indien, Tonking, China, Rongo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Für Indien mit China und Japan Vol. 189 (— 1629), 190 (— 1636), 194 (— 1640), 192 (— 1648), also verstellt; für Afrika Vol. 247—249, für Amerika Vol. 259—260.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Diese erste Reihe der Scritture oder Lettere antiche vereinigt gewöhnlich für je ein Jahr mehrere Länder und ist für diese Gruppen chronologisch gesondert (römisch) numeriert, während die Gesamtnumerierung (arabisch a tergo) alles durcheinanderwirft. Bgl. die Aufzählung bei Pieper 91 f. Indien ist in der Regel mit Spanien und Portugal verbunden.

<sup>5</sup> Am Schluß der ganzen Kategorie Vol. 382-416. Bgl. Fish 189.

<sup>6</sup> So für Indien Vol. 191 u. 193 (links oben ist bei den meisten Stüden angemerkt, wo sie im ursprünglichen Lettere- oder Memorialiband standen).

<sup>7</sup> Indien 3. B. (Vol. 230—234) zerfiel in Goa, Serra, Franziskaner, Jesuiten, Theatiner usw., Amerika (256—258) in die einzelnen Inseln und Provinzen, für Afrika als n. 6 Congo (Vol. 250). Bei Pieper 90 und Fish 148 stark durcheinander gemengt.

als n. 6 Congo (Vol. 250). Bei Pieper 90 und Filh 148 start durcheinander gemengt.

8 Usp zu ergänzen riferite nelle Congregazioni generali und corrispondenti ai rispettivi numeri degli atti.

Die erfte Beit auf den betreffenden Schriftstuchen in der Regel wiederholen, fo daß

die Auffindung und Identifizierung eine leichte ift1.

Im Begensatz dazu wurden die ebenfalls ca. 1668 einsetzenden Scritture non riferite (scil. in Congregazione generale) oder riferite nei Congressi nicht in den Plenarversammlungen, sondern in den jog. Kongressen des Kardinalpräfekten mit dem Propagandasekretär erledigt, sei es daß sie von geringerer Bedeutung waren, sei es daß fie eilten oder gum laufenden Beschäftsbetrieb gehörten2. Sie find gunachst nach Ländern und weiterhin nach dem Datum geordnet. Für unsere Zwecke kommen in Betracht die afrikanischen (Col. 26)3 und die indischinesischen (Col. 37 und 41 unten)4 mit historisch vielfach wertvollem Material.

Kalls bestimmte Angelegenheiten eine eigene längere Prüfung und Behandlung verlangten, pflegte der Papst dafür Congregazioni particolari zu bilden, die den Generalsitzungen vorzuarbeiten hatten und daher ihrer Quintessenz nach in deren Akten registriert sind, aber auch besondere Atti und Scritture aufweisens. Einige dieser Partikularkongregationen wurden nur vorübergehend von Fall zu Fall und darum mit wechselndem Inhalt gebildets. Als dauernde Einrichtung blieb die von Alexander VII. 1665 berufene, 1677 von Innozenz XI. als permanent erklärte für China und Indien (Congregationes particulares super rebus Sinarum et Indiarum Orientalium) bestehen. Bon ihr liegen sowohl die Acta 8 als auch die Scritture Originali9 (Col. 39-41) vor, beide für die oftafiatische Missionsgeschichte von unschätzbarem Werte.

Endlich bieten dem Missionshistoriker manche Ausbeute die eigentlichen Miscellanea (Col. 32 und 34), regellos nebeneinander gestellte Bande verschiedenen Inhalts, von denen namentlich die Libri Informationum eine einheitlich fortlaufende Jesuitensammlung der Aktenstücke für die Chinamission darstellen 10. Undere Kategorien bilden die 1666 anfangenden Udienze di Nostro Signore, dem Papst reservierte und ihm in ber wöchentlichen Audieng vom Sehretar ber Propaganda vorgelegte Entscheidungen 11,

1 Bgl. Pieper 90. Danach gahlte man 1794 ichon 900, 1873 ichon 1000 Banbe. 2 Bal. Bieper 87 f. nach der Memoria von 1784 über den Geschäftsbetrieb.

3 Junachit 9 Bande Angola, Congo, Senegal, Isole dell' Oceano Atlantico (1645-1792); bann 10 Etiopia, Arabia, Africa centrale (1630-1792); 8 Isole dell'Oceano Australe und Capo di Buona Speranza (1643-1792) und schließlich 4 Malta.

4 Col. 41 Indie Orientalie Cina 35. 1 (1623-74) -39 (-1799); Col. 42 Indie Orientali Bb. 1-37 (1800-92); Col. 37 Cina e Regni Adiacenti Bb. 1-35 (1800-92), bagu einige Miscellanea über China. Nach Pieper 96 f. werden die Scritture non riferite überhaupt von den Propagandabeamten als Miscellanea bezeichnet. Nach Fish beginnen sie für Amerika gleicherdings mit dem Jahre 1668.

<sup>5</sup> Ngl. Pieper 87. 97 u. Fish 190 ss.

6 So die bei Pieper 97 f. aufgezählten mit besonderen Überschriften (für Solland, England uiw.). Dazu gehören auch t. 20 (Congo, China, Indie 1664), 23 (Indie Orientali 1674), 30 (Indie Occidentali ed Orientali 1682-1700), 84 (Tibet 1732), 109 (Malabar 1750), 133 (Tibet 1739-64), 160 (Indie Orientali Cina Portogallo 1864) in 7 2gl. Pieper 87 u. 98. Col. 36-38 oben.

8 1. Band mit Scritture zusammen für 1677 (a tergo 1669 und 1658-77), der

folgende als t. 1 Atti 1677-98, t. 2 Atti 1701-17 usw. bis 24 (1850-56).

<sup>9</sup> Die 10 ersten Bände sämtlich um das grundlegende Jahr 1677 herum (teils Atti teils Seritture teils gemischt), der solgende über das portugiesische Patronat, dann 51 Bde.

Scritture (1684—1801), endlich 14 Bde. aus dem 19. Jahrh. (1800—56).

10 Bon den 14 Vol. Libri Informationum sind 12 (n. 118, 120, 134, 156, 157, 158, 162, 163, 164, 165, 166, 167) Pro Missione Sinensi, zulammengeltellt zwilchen 1597 und 1713, vol. 135 Pro Missionibus Aethiopia, Tunchini, Cocincinae et Siamensis (collectus anno 1701), vol. 136 Pro Missionibus diversis (Güdamerika und Indien). Die Libri Inf. tamen nach Aufhebung des Ordens in den Batifan und wurden von dort ber Bropaganda überwiesen (vgl. vol. 136 fol. 1: Accepi a S. P. Pio VI. die 18. Junii 1786). — Die übrigen Miscellanea Bände haben nur teilweise einheitlichen Inhalt (3. B. das portug. Patronatsrecht n. 14 oder die Relationen Cerris Mise. Var. XI u. XIII).

11 Bb. 1-162 (1666-1869). Bal. Bieper 87 f. 94 f.

bann die Collegi e Visite1, die Cause2, die Istruzioni und Decreti3, der Stato Temporale und die Scripta Varia4.

Bur bessern übersicht und Erleichterung des Gebrauchs sind von alters her mehr ober weniger zuverlässige Indices hergestellt und bis in die Begenwart fortgeführt worden. Bon den Kongregationsakten gibt es neben den alphabetischen Registern der Einzelbände, in der Regel aus ihnen übernommen und mit ihnen übereinstimmend, meist ebenfalls alphabetisch nach Ort und Zeit geordnete Indici Generali5. Daneben finden wir weniger plan- und regelmäßige Orts- und Sachregister über die Partikularkongregationen6, die Scritture non riferite7, die Miscellanea usw. 8

Außer der Missionsgeschichte, auf die allerdings der Löwenanteil des wissenschaftlichen Interesses und Quellenwerts unseres Archivs fällt, können aber auch Missions= kunde und Missionstheorie mit Nuten daraus schöpfen. Für die wissenschaftliche Erfassung ber Miffionsgegenwart liefern neben ben fortlaufenden und jungften Berichten und Entscheidungen die gablreichen Statistiken und Karten unersetzlich wert= volles Material9. Missionstheoretisch und missionsmethodisch wichtig find nicht blog die in den historischen Materialien liegenden Richtlinien und die teils gedruckten teils ungedruckten Unweisungen oder Dekrete der Propaganda 10, sondern auch manche aus den Missionen selbst stammende Wegweiser wie insbesondere die Synodalstatuten 11 und die Missionshandbücher 12.

2 Juristische Sachen und Prozesse, besonders Ostindien betreffend (Fish 189).
 3 Bgl. oben Anm. 2 S. 147 und Fish 194 s.

4 Teils für sich teils unter den Miscellanea (Fish 195).

6 Ein Indice per Materie, 3 Bande für China und 3 per ordine di località

(1665—1856), dazu Congr. Partic. 1847—64 und degli atti per Località.

7 "Das doppelte Inhaltsverzeichnis, di località und di materie, ist sehr unvoll-

ständig und darum das Durchgehen der einzelnen Bände nötig" (Pieper 97).

8 Indice per Materie. Auch ein Indice für die Orientalia (Atti, Lettere und Udienze) per Materie e Località. Die Indicesbände finden sich in einem eigenen Borraum des Archivsaals (früher im Studiensaal). Bgl. Brom LXVI s.

9 Neben ben herausgegebenen Gesamtatlanten von Petri (1859) und jenen von Werner, Streit und Launan, die das Propagandamaterial benutt haben, noch eine Unmenge ungedruckter Rarten über einzelne Miffionsgebiete. Altere gedruckte offizielle Statistifen von Corsi (1843) und Betri (1859), dazu das Jahrbuch Missiones Catholicae cura S. Congregationis di propaganda fide descriptae (1886-1907). Ein bringenbes Bedürfnis ware für die Miffionswiffenschaft eine moderne amtliche Generalstatistit und ein

moderner Cerri, darauf fußend eine wiffenschaftliche Miffionskunde.

10 Auger den oben (S. 142 A. 1) aufgeführten offiziell edierten noch hauptfächlich: 1. Raccolta di Decreti per ordine di materie, 2. Decreti vol. 2, 3. Compendium Constitutionum circa casus missionum Sinarum Tunkini Cocincinae Siami (Paris 1828), 4. Decreta S. C. super missionibus collecta iussu Benedicti XIV. Gine Handichrift mit Exzerpten aus ben Acta und Scritture aus der Hamburger Staatsbibliothet bei Mejer 106 ff. Gehr nötig wäre neben den Collectanea und dem Ius Pontificium sowie dem neuen Codex Juris eine offizielle Zujammenstellung bes geltenben Missionsrechts ober Concordantia discordantium canonum und aufgebaut auf ihr ein wissenschaftliches Missionsrecht.

11 In einer eigenen, sehr reichhaltigen, aber nicht vollständigen, völlig ohne Prinzip geordneten Sammlung von mehreren Banden und 143 Nummern mit dem Archiv verbunden.

12 Einzelne biefer Manualien, wenngleich verhältnismäßig wenige, finden sich in der Sandbibliothet des Archivs. Absolut notwendig erscheint die Erganzung der Archiv- wie ber Propagandabibliothet auch nach dieser Richtung hin, für die archivalischen Forscher por allem natürlich in der missionshistorischen Literatur.

<sup>1 44</sup> chronologisch geordnete Bande über die der Propaganda unterstellten Collegia Pontificia extra Urbem, deren Bisitationen und Relationen (Pieper 98 f.).

<sup>5</sup> C (1622-39) und D (1640-47) ziemlich konfus und unbrauchbar nach Buchstaben, innerhalb nach Jahren und danach erst alphabetisch; von da an zuerst alphabetisch und innerhalb chronologisch E (1657-64), F (65-71) usw. bis U (1882-1908). Dazu ein weniger brauchbarer Indice per Materie für die Atti der Congregazione Generale Bb. 1-9 (1622-1908). Bgl. Bieper 89.

## Missionswissenschaftliche Gestrebungen in der Gesellschaft Iesu 1.

Bon A. Huonder S. J. in Bonn a. Rh.

ine der ersten Aufgaben des "internationalen Instituts für missions-wissenschaftliche Forschungen" wird es wohl sein müssen, einmal festzustellen, was auf diesem Bebiete in den verschiedenen Ländern bereits geschehen ist und noch geschieht.

Bor allen kommen hier die älteren Orden mit ihrer missionsgeschicht= lichen Bergangenheit und ihren reichen Archivschätzen in Betracht. Um deren Leistungen wirklich zu kennen und zu würdigen, genügen nicht einige mehr oder minder vollständige bibliographische Angaben, man muß einen genaueren Einblick in das diesbezügliche Arbeitsprogramm der betreffenden Orden, ihre Plane und Arbeitskräfte usw. gewinnen, Dinge, die sich vielfach den Augenstehenden entziehen.

Im folgenden sei nun der Versuch gemacht, in kurzen Umrissen aufzuzeigen, was die Besellschaft Jesu in neuerer Zeit auf missionswissenschaftlichem Bebiete geleistet hat und gegenwärtig noch leistet.

### I. Miffionsgeschichte.

So wertvoll die acht Broffoliobande der Historia Societatis Jesu von Orlandini, Sacchini, Poussine (Possinus), Juvency und Cordara auch in missionsgeschichtlicher Beziehung selbst heute noch sind, sie reichen zunächst nicht über das erste Jahrhundert des Ordens (1540 – 1640) hinaus und vermögen neuzeitliche Unsprüche nicht zu befriedigen. Letteres gilt auch von dem gewissenhaften Bartoli († 1685), der im übrigen gerade die Missionsgeschichte sehr umfassend und mit besonderer Liebe behandelt2.

Eine neue auf den ersten Quellen und nach der modernen kritischen Methode aufgebaute Geschichte des Ordens war eine dringende Forderung der Zeit. Es ist das Verdienst des Ordensgenerals, A. R. P. Ludwig Martin (1892 - 1906), dazu den Anstoß gegeben und eine neue Ara ordens- und missionsgeschichtlicher Forschung begründet zu haben.

Der großzügige von ihm stammende Plan umfaßt gunächst

1. Die herausgabe der ordensgeschichtlichen Quellen, der Monumenta historica Soc. Jesu. Dieselbe wurde für die erste wesentlich spanische Bründungsperiode naturgemäß den spanischen Jesuiten übertragen, die ihre Aufgabe glänzend gelöst haben. Als Frucht ihrer Arbeit liegen heute

<sup>1</sup> Bortrag gehalten bei der 2. ord. Generalversammlung des Instituts für missionswiffenichaftliche Forichung, Deg. 1912 gu Berlin; auf bef. Munich neu bearbeitet und hier veröffentlicht.

<sup>2</sup> In der Turiner Ausgabe 1825 f. entfallen von den 18 Bänden 12 auf die Missionsgebiete.

bereits 58 starke Bände von je 700-800 Seiten vor. Sie sind von der zünftigen Kritik als hervorragende Leistung anerkannt worden 1.

Selbstverständlich kommen die Monumenta auch der Missionsgeschichte augute. Wir erhalten über die Anfänge der Jesuitenmission in Indien, Brafilien. Athiopien, in Nordafrika, am Kongo und in den Briefen Borgias auch bereits über Meriko und Peru ausgiebige Aufschlüsse2.

Die Monumenta Xaveriana, ex autographis vel ex antiquioribus exemplis collecta bieten uns jum erstenmal den gangen erreichbaren schriftlichen Nachlaß des hl. Franz Xaver in möglichst treuer Wiedergabe und eine Fülle wichtiger Dokumente zu seinem Leben und Wirken. Ein britter in Aussicht stehender Band wird Briefe und Berichte von Xavers Mitarbeitern und Reitgenossen bringen und damit abschließend erst die Möglichkeit eines wirklich treuen Beschichtsbildes des Seiligen schaffen.

Es ist natürlich ausgeschlossen, die Monumenta auch über die Bründungs= periode hinaus im selben Ausmaße weiterzuführen. Wohl aber liegt im Programm der Monumenta noch eine kritische und vollständige Herausgabe der ältesten Litterae indicae aus Indien, Japan, Brasilien, Ufrika, die vorläufig zurückgestellt wurde, "weil sie eines ganz besonderen Studiums und einer besonderen Borbereitung bedarf" 4. Das bedeutet eine überaus will= kommene Bereicherung unseres missionsgeschichtlichen Quellenmaterials aus dieser Beit.

Neben dieser Quellenveröffentlichung läuft gleichzeitig

2. die Abfassung einer neuen kritischen Ordensgeschichte und awar in der Beise, daß jede der sprachlich getrennten Ordensgruppen, also die spanische, portugiesische, italienische, frangosische, deutsche, bohmische, polnische, belgisch-hollandische, englische, irische, anglo-amerikanische Assistenz bzw. Provinz ihre Beschichte selbständig schreibt. Bon dieser Ordensgeschichte großen Stils liegen bisher 21 stattliche Bande vor5. Ebenso viele dürften noch zu er-

<sup>1</sup> Eine gute Orientierung über Plan, Arbeitsweise, Inhalt, Charafter des großen Quellenwerkes bietet der Auffat : Die Monumenta hist. S. J. oder die altesten Geschichts= quellen des Jesuitenordens von A. Suonder S. J. in den "Stimmen aus M.-Laach", Jahrg. 1913/14. Bb. 87. 470-492.

<sup>2</sup> Beispielsweise ist ber Auffat des P. L. Kilger O. S. B. in der 3M 1921, 15 ff.: "Die ersten Jesuiten am Rongo und in Angola (1547—1575)" großenteils auf dem Chronicon des P. Bolanco aufgebaut.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I. vol. XXXII u. 1030 pp. Madriti 1899/1900. II. vol. 1062 pp. ib. 1912.

<sup>4</sup> Aus einem Brief bes langjährigen Direktors ber Monumenta, P. Cec. Comeg Robeles an ben Schreiber biefer Zeilen.

<sup>5</sup> Historia de la Compañia de Jesús en la Asistencia de España por el P. Ant. Astrain S. J. (6 Bande erichienen) Madrid 1902-21. Storia de la Compagnia di Gesù in Italia narrata col sussidio di fonti inediti del P. Pietro Tacchi-Venturi S. J. (1 Bd. ericienen) Roma 1910. Der 2, Bd. wird bald ericienen. Histoire de la Compagnie de Jésus en France des origines à la suppression (1528-1762) par le P. H. Fouqueray S. J. (2 Banbe erschienen) Paris 1910. 1913. Geschichte ber Jesuiten in den Ländern deutscher Junge. Bon B. Duhr S. J. (3 Bbe., ber 2. Bb. in zwei Sälften erschienen) 1907. 1913. 1921. Geschichte der bohmischen Proving der Ges. Jesu. Bon Al. Aroesz S. J. (1 Bb. ericienen) Wien 1910. Jesuici w Polsce. Bon Stanisl.

warten sein. Einige (wohl die Mehrzahl) der hier mitwirkenden Ordens= historiker ziehen die Missionsgeschichte mit in die Darstellung hinein. Beispiels= weise hat ihr der Spanier P. Ant. Astrain in seiner vortrefflichen Historia de la Compañia de Jesús en la Asistencia de España den Millionen einen breiten Raum zugewiesen und behandelt sie mit Liebe und Berständnis. Um über die Missionstätigkeit der spanischen Jesuiten ein sicheres Urteil und Augenmaß zu gewinnen, hat er persönlich Meriko und Südamerika bereist, die dortigen Archive und Bibliotheken durchforscht und selbst oder durch Behilfen umfangreiche Aushebungen gemacht. Sie sollen in Verbindung mit den aus europäischen Archiven zusammengetragenen Schätzen sowohl ihm selber. als auch anderen Grundlage für spätere genauere Einzelarbeiten dienen.

Ebenso geht P. Thomas Hughes ausführlich auf die Indianermissionen des 17. und 18. Jahrh. im Gebiet der Neu-England-Staaten ein, während er die eigentliche Kanadamissionen dem frangösischen Sistoriographen überläßt.

Einige ber Bearbeiter scheiden die Missionsgeschichte aus und weisen sie anderen auf diesem Bebiete besser bewanderten Ordensgenossen zur gesonderten Darstellung zu.

Un diesen beiden großen im besonderen Auftrag des Ordens ausgeführten Unternehmungen sind etwa 20 der tüchtigsten Historiker des Ordens meist mit mehreren Behilfen seit drei Jahrzehnten tätig.

Außerdem sind seit langen Jahren einige besonders dafür befähigte Kräfte in den Archiven verschiedener Länder mit der Beschaffung des Aktenmaterials für besonders wichtige und schwierige Einzelfragen beschäftigt, die, wie 3. B. die Ritenfrage und die Zeit der Aufhebung (1773), auch die Missions= geschichte mittelbar oder unmittelbar stark berühren. Neben Kopier- und Regestenarbeit wird auch die Photographie reichlich angewandt, und das so bereits gesammelte und an geeigneten Zentralstellen bereitgelegte Material dürfte wohl schon einige tausend starke Bände füllen.

<sup>3</sup>aleffi S. J. (6 Bbc.) 2wow 1900 ff. History of the Society of Jesus in North America Colonial and Federal. By Thomas Hughes S.J. (2 Texts und 2 Dotumentenbande erichienen) London 1907, 1908, 1910, 1917. Bon den Bearbeitern ber portugiesischen (Franc. Robrigueg), belgifc-nieberlanbifden (Alfred Boncelet, Bruber bes verftorbenen Bollandiften Albert P.), der englischen (John S. Pollen), der irischen (J. B. Mac Erlean) Ordensgeschichte ist bislang nichts erschienen.

<sup>1</sup> Tom. I. San Ignacio (1540-1556) Madr. 1902. 19122: Das Wirten Franz Xavers pp. 465-493.

Tom. II. Laineg-Borja (1556-1572) Madr. 1905: Die Missionsanfänge in Mexito und Beru. Die span. Jesuiten in Japan, Athiopien, Brasilien. Bersuch einer Roptenmission in Agnpten pp. 284-316.

Tom. III. Mercurian Aquaviva, 1. p. (1573-1615) Madr. 1909: Die Miffionen in Beru und Mexifo pp. 123-177.

Tom. IV. Aquaviva 2. p. (1581-1615) Madr. 1913: Die Miffionen in Mexito. auf den Philippinen, in Bern, Quito, N.-Granada, Paraguan, Chile pp. 387-733.

Tom. V. Bitelleschi, Carafa, Piccolomini (1615-1652) Madr. 1916: Die Mijfionen in Mexiko (Palafox-Streit), Paraguan (Carbenas-Affaire) usw. pp. 301-696. Tom. VI. Noch nicht in unserer Sand.

3. Neben dieser sozusagen amtlichen Geschichtsforschung gehen parallel die zahlreichen Arbeiten einzelner in den verschiedenen Provinzen und Missionen des Ordens. Eine vollständige Zusammenstellung derselben würde über den Rahmen einer kurzen Orientierung weit hinausgehen. Hier seien nach Länder geordnet nur einige der bekanntesten Namen derer aufgeführt, die sich um die Missionsgeschichte besonders verdient gemacht haben 1.

#### A) In Europa.

Spanien. Der bedeutendste geschulte Historiker der spanischen Ordensprovinzen ist P. Fidel Fita, s. 3. "eines der tätigsten Mitglieder der K. span. Akademie der Geschichte" (P. Ehrle). Seine erstaunlich fruchtbaren Archivund Inschriftensorschungen kommen vorwiegend der römischzgotischen Periode und der frühmittelalterlichen Kirchengeschichte Spaniens zugute, haben aber auch wichtige Ergebnisse zur Aushellung der mit Kolumbus und seiner Enteckung verbundenen ersten Missionstätigkeit in Amerika gebracht. Fita gelang es bei Gelegenheit des Kolumbusjubiläums 1891, "das Dunkel und die mannigsachen Irrtümer und Zweisel großenteils zu beseitigen, welche bisher die Person des ersten Missionars Amerikas umhüllten" (P. Ehrle)<sup>2</sup>.

Die Estudios criticos acerca de la dominacion Española en America (20 Bände, Madrid 1886—97) des P. Ricardo Cappa zeichnen auf Grund reicher Archivalien die kulturgeschichtliche Seite der spanisch= amerikanischen Periode und die großen Verdienste, die sich besonders auch die Kirche und Mission (die Verdienste deutscher Jesuiten werden gebührend anserkannt) um Wissenschaft, Schule, Kunst, Gewerbe, Schiffahrt u. dgl. m. erworben.

Sehr verdient um die Missionsgeschichte hat sich P. Pablo Pastells gemacht. Er gab im Berein mit dem spanischen Philippinenforscher W. E. Retana die Historia de Mindanao y Iolo des P. Francesco Combes S. J. mit einem umfangreichen Apparat neu heraus (Madrid 1677 u. 1897), die außersordentlich selten gewordene Hauptquelle für die ältere Geschichte jener Mission und "eine der wertvollsten Perlen der philippinischen Literatur" (Blumentritt).

Ein bedeutsames Quellenwerk für die gesamte ostasiatische Mission im 16. und 17. Jahrh. schuf Pastells in der neuen Ausgabe von Fr. Colins Labor Evangelica de los Obreros de la C. d. J. (3 Bände gr. 8° zu=

1 Linguistif, Ethnographie u. bgl. werden nicht berüdsichtigt. Sie bedürften einer gesonderten Darstellung.

<sup>2</sup> Fitas Arbeiten finden fich im Boletin de la Real Acad. de la Historia. Madrid 1892/92: Bd. XIX 173 ff.: Fray Bernarl Boyl y Cristóbal Colón. Nueva colección de cartas reales, enriquecida con algunas inéditas; 234 ff.: Fray Jorge y el segundo viaje de Cristóbal Colón; 354 ff.: Fray Bernal Boyl, abad de Cuxá; 377 ff.: Cartas inéditas de Don Arnaldo Descos; 557 ff.: Fray Bernal Boyl. Nuevos datos biográficos. Bb. XX 160 ff.: Fray Bernal Boyl. Documentos ineditos; 179 ff.: Fray Bernard Boyl y Don Juan de Albion; 261 ff.: Primeros años des episcopado en América; 573 ff.: El primer Apóstol y el primer Obispo de América. Escrito inédito de Fray Bernal Boyl y nuevos datos biográficos de Fray Garcia de Pacilla, obispo de Bainúa y de Santo Domingo en la isla de Haiti u. a. m.

sammen 2198 Seiten) Barcelona 1900/1902, indem der Tert durch eine un= endliche Fülle von erstmals edierten Dokumenten, die Pastells aus den Archiven von Sevilla, Simancas, Madrid, Barcelona, Brüssel, Rom, Meriko, Manila mit erstaunlichem Fleiße zusammengetragen, allseitig erläutert und erweitert wird. Die zentrale Lage der Philippinen brachte die dortige Kirche in enge Fühlung mit den umliegenden Missionen von Japan, China, Hinterindien usw., und es dürfte kaum eine wichtige oftasiatische Missionsfrage jener Periode geben, die hier nicht oft eine überraschend neue Beleuchtung erhält.

Auch die neuere Missionsgeschichte der Jesuiten auf den Philippinen hat Pastells umfassend dargestellt 1.

1895 wurde Pastells vom Ordensgeneral Ludwig Martin beauftragt, aus dem mare magnum des Archivo General de Indias in Sevilla alle wichtigeren auf die Beschichte der alten Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika bezüglichen Aktenstücke auszuheben, teils im Wortlaut teils in ausführlichen Regesten zu veröffentlichen und durch Dokumente anderer Provenieng zu beleuchten. Als Frucht dieser muhsamen Arbeit sind bisber zwei umfangreiche Bande: Historia de la Comp. de Jesús en la Provincia de Paraguay I. (Madrid 1912. 1915) erschienen. Allein für Paraguan sind fünf solcher Regestenbände in Aussicht genommen, die zusammen die Substanz von etwa 6000 Dokumenten übersichtlich zusammenfassen.

Ausschließlich der alten Paraguan-Mission gilt die Lebensarbeit des P. Pablos hernández. Ihm danken wir zunächst die sorgfältige herausgabe einiger wertvollen bisher unedierten Werke aus dem 18. Jahrhundert2 und die durch die Zusätze Muriels erweiterte und fortgeführte Beschichte Paraguans von de Charlevoix 3, sodann eine neue auf eigenen Archivforschungen beruhende Darstellung des tragischen Untergangs der Mission und schließlich hernández' eigentliches Lebenswerk : eine umfassende aktenmäßige Darstellung des in den berühmten Reduktionen herrschenden Missionssystems 5.

Nicht unerwähnt bleiben durfen ichlieflich die vielen durch spanische Jesuiten besorgten oder veranlaften Neudrucke von älteren, selten gewordenen Werken missionsgeschichtlicher Natur wie z. B. Ruiz de Montonas Conquista espiritual hecha por los Religiosos de la C. d. J. en las Provincias del Paraguay (Bilbao 1892), Luis de Guzmans Hist. de las misiones de la Comp. d. J. en la India oriental, en China y Japon desde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Misión de la Comp. de J. de Filipinas en el siglo XIX. Relacion hist. deducida de los documentos autogr., orig., e impresos. 3 vol. mit zujammen XXVII und 1520 Seiten, Barcelona 1916-17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cardiel S. J.: Declaración de la Verdad. B. Aires 1900. Lozano, L. S. J., Hist. de las Revoluciones de la Prov. del Paraguay 1721-35. 2 vol. ib. 1905. Labrador, José, Sánchez, S. J., 2 vol. ib. 1910.

<sup>3</sup> Bisher sechs Bande, Madrid 1910-1916.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> El extrañamiento de los Jesuitas del Rio de la Plata y de las misiones del Paraguay por Decreto de Carlo III., Madrid 1908.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Organización social de las doctrinas Guaranies de la Comp. de J. 2 vol. (I. XIV et 608; II. 740 pp.) Barcelona 1913.

1540-1600 (Bilbao 1891), Pedro Lozanos Descripción corográfica del Gran Chaco, Andr. Serranos Noticias de las Islas Palaos (Madrid 1895), Patricio Fernandez' Relacion hist. de las misiones de indios Chiquitos (Madr. 1845), Fr. Figueroas Relacion de las Misiones de la C. d. J. en el pais de los Maynas u. a. m.

Portugal. Da die portugiesische Ordensproving einst auf dem Gebiete der Heidenmission eine Hauptrolle spielte und die portugiesischen Archive an unschätzbaren missionsgeschichtlichen Akten gang besonders reich sind, so sollte man bei den portugiesischen Jesuiten eine besonders rege missionsgeschichtliche Forschungstätigkeit erwarten. Allein die ständige Verfolgung der kleinen wenig zahlreichen Provinz, die seit zehn Jahren wieder in der Verbannung lebt, war solchen Aufgaben nicht günstig. Doch hat sie jest für die Geschichte der Proving, die zum großen Teil ja Missionsgeschichte ist', eine tüchtige geschulte Kraft, P. Franc. Rodriguez eingestellt, der seit Jahren mit vorbereitenden Archivforschungen beschäftigt ist und sich u. a. durch seine Studie über "Mestre Joao Bermudes" (Porto 1919) vorteilhaft eingeführt hat. Den Fingerzeigen Beccaris (Rerum Aethiopicarum Scriptores tom. V Intr. pp. VII. sqq.) folgend, weist er in scharfsinniger Schluffolgerung nach, daß Bermudes, der selbst noch in der neuesten Auflage der Kirchengeschichte von Hergenröther-Kirsch (III/1. 411) als erster katholischer Patriarch von Athiopien figuriert, nicht einmal Priester und ein Schwindler ersten Ranges war.

Italien. Es ist zu wenig bekannt, daß gerade die italienischen Jesuiten in sämtlichen Missionen des spanisch-portugiesischen Kolonialreiches stark vertreten waren und hervorragendes leisteten. Dem bedeutenosten derselben, dem Bahnbrecher der neuzeitlichen Chinamission, M. Ricci, hat der Historiograph der italienischen Assistenz, P. Pietro Tacchi-Benturi ein würdiges Denkmal gesett2 und eine Reihe kleinerer Einzeldarstellungen gewidmet3. Neben Tacchi-Benturi ist P. Camillo Beccari zu nennen. Die Archivarbeiten, die er als promotor causae der äthiopischen Blutzeugen aus der Gesellschaft Jesu unternommen, ließen ihn überraschend reiche Funde machen, die er zuerst in seinen Notizia e Saggi di opere e documenti inediti riguardanti la storia di Etiopia durante i secoli XVI-XVIII. Roma 1903 und bann in den Rerum Aethiopicarum scriptores occidentales inediti a saeculo XVI ad XIX niederlegte. Die 14 starken Quartbände von je 700-800 Seiten (Roma 1903-1914) bilden wohl eine der größten Quellenpublikationen

<sup>1</sup> Bur alten portugiesischen Ordensassistenz gehörten die Provinzen von Bortugal. Brafilien, Goa, Malabar und die Bizeprovinzen von Maranhao, China und Japan (Sinterindien).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Opere storiche del P. Matteo Ricci S. J. editi a cura del comitato por le onoranze nationali con prolegomeni, note e tavole. I vol. Commentari della Cina (LXVIII et 650 pp.) Macerata 1911. II vol. Le lettere della Cina (LXXII et 570) ib. 1903.

<sup>3</sup> L'Apostolato del P. M. Ricci in Cina secondo i suoi scritti inediti. Roma 1910; Il così detto Confucionismo del P. M. Ricci. Macerata 1911.

über eine einzelne Mission, die existiert. Die Introductiones sind reich an nühlichen Fingerzeigen und Aufschlüssen.

Frankreich. Der kräftig ausgeprägte französische Missionsgeist hat sich auch missionswissenschaftlich stark betätigt. Zunächst in Erschließung neuer Quellen. Dahin gehören Aug. Carayons Documents inédits concernant la Comp. de Jésus. 23 Bb., Poitiers 1863-76, von denen gut die Hälfte auf Missionsgeschichte entfällt (die Missionen des 17. und 18. Jahrhunderts in Konstantinopel und der Levante [Doc. K], die Missionen auf dem Griechischen Archipel [Doc. U], in Kanada und Louisiana [Doc. M. N.], in Rußland und im Kaukasus [Doc. T], die Ausweisung der Jesuiten aus den spanischen und portugiesischen Missionsgebieten [Doc. I. J. O. P. S.] usw.). Eine andere Quellenpublikation war die von den PP. Fortunate de Montézon, Ed. Estère und Felix Martin begonnene Sammlung von Voyages et travaux des Missionnaires de la C. d. J. publiés par des Pères de la même C. pour servir de complément aux Lettres Édifiantes. Die Sammlung kam aber u. W. über drei Bände nicht hinaus<sup>2</sup>.

Mehr als den genannten verdankt die Missionsgeschichte dem Essässer P. Jos. Brucker. Er beseuchtete zunächst in gründlichen Einzelstudien die großen Verdienste der alten Missionare um die geographische Kenntnis und Kartographie von Innerafrika und China den ging den Spuren des kühnen Laienbruders Bento de Göss nach, veröffentlichte einen Teil der noch une edierten Korrespondenz des berühmten P. Anton Gaubil S. J. (1704 – 1759) in China den und schrieb das Beste und Abgeklärteste, was wir über den dinessischen Kitenstreit besitzen. Ein französsischer Jesuit, P. Léonard Cros, war auch der erste, der die Franz Kaver-Forschung in neue kritische Bahnen

<sup>1</sup> Bgl. die ausgiebige Bürdigung von P. Ant. Huonder in den "Stimmen aus M.-Laach" 1912 I 64—81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. Missions de Cayenne et de la Guyane Française Paris 1857. XX et 503. Mit Originalberichten von P. Pierre Pelleprat 1655, Jean Gillet 1668 u. 1674, P. Lombart 1723—1790 usw.

II. Missions de la Cochinehine et du Tonkin. Paris 1858. LXI. 412. Mit Berichten von Alex. de Rhodes 1630—1648, Joj. Tijsanier (1654—1660) usw.

III. (Mission du Canada). Relations inédits de la Nouvelle France (1672-79) pour faire suites aux anciennes Relations. 2 vol. Paris 1861.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Découverte des grands lacs de l'Afrique centrale et des sources du Nil et du Zaïre (Congo) au XVI. siècle. Etudes, XXXVIII (1878) 385. Découvreurs et missionnaires dans l'Afrique centrale au XVI. et XVII. siècle, ib. 775. L'Afrique centrale des cartes du XVI. siècle l. c. XLII (1880) 559.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Execution des cartes de la Chine par les missionnaires du XVIII. siècle d'après des documents inédits, communication lue au Congrès international des sciences géographiques à Paris (16. Août 1890) Compte Rendu tom. I. 378—394.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Benoît de Goës, Miss. Voyajeur dans l'Asie Centrale. 1603-1607. Lyon 1879.

<sup>6</sup> La Mission de Chine de 1722—35. Paris 1881. Correspondance scientifique d'un missionnaire français an Pekin an XVIII. siècle 1883; La Chine et l'extrême Orient. Rev. de quest. hist. 1885. 485.

<sup>7</sup> Rite chinoises, Dict. de Theol. Cath. II. c. 2364-2391.

lenkte und wesentlich förderte. Auf diesen Borarbeiten und den Monumenta Xaveriana baute Al. Brou die neueste und bisher beste Biographie des Heiligen auf2.

Als bedeutenoster Missionshistoriker der französischen Assistenz hat wohl P. Camille de Rochemonteix zu gelten. Sein Hauptwerk über die Jesuitenmission in Kanada<sup>3</sup> gibt ein allseitig orientierendes Bild der altkanadischen Kirche und Missionen. Rochemonteix verdanken wir auch die erste quellenmäßige Darstellung der tragischen Lavalette-Affaire4 und eine äußerst lehrreiche Studie über die lette, wenig erfreuliche Phase der französischen Jesuitenmission von Peking, in deren Mittelpunkt ein P. Jos. Amiot steht 5. Ungewöhnlich reich ist die französische, auch jesuitische Missionsliteratur an Lebens= bildern hervorragender Missionare, von denen viele bleibenden Geschichtswert besitzen.

Deutschland. Obichon wegen wiederholter Berbannung weniger gunftig gestellt, hat doch die deutsche Ordensproving sich um die Missionswissenschaft vielfach verdient gemacht. P. Rudolf Cornely wandte schon als Mitbegründer und erster Schriftleiter der "Stimmen aus Maria-Laach" der Missionsfrage ein besonderes Interesse zu und schuf 1873 durch Bründung der "Katholischen Missionen", ein Organ, das, wenn auch nicht als wissenschaftliche Fachzeit= schrift gedacht, doch ein vertieftes Missionsverständnis in weite Kreise hineintrug und für eine missionswissenschaftliche Bewegung den Boden vorbereitete. Lange Jahre war und blieb die Schriftleitung die wichtigste Auskunftsstelle für Missionsfragen auch wissenschaftlicher Natur. Dazu war sie durch ihre kostbare und planmäßig ausgebaute Missionsbibliothek, die heute wohl an 10000 Bande gahlt, und ihre weitreichenden internationalen Begiehungen in besonderer Weise befähigt. Hier entstanden die kartographischen und kirchenstatistischen Arbeiten eines P. Oskar Werner<sup>6</sup>, die missionsgeschichtlichen Studien eines P. Anton Suonder, die Missionsstatistik eines P. Herm. Krose, das Missionshandbuch des P. Bernh. Arens, die Thomasstudien und die andern rühmlich bekannten Werke eines P. Jos. Dahlmann usw. Dem= selben Kreise gehören ber Xaveriusforscher P. Beorg Schurhammer an,

<sup>2</sup> St. François Xavier, <sup>2</sup> vol. Paris 1912.

4 La Père Antoine Lavalette à la Martinique d'après beaucoup documents

inédits. Paris 1907.

5 Joseph Amiot et les derniers survivants de la mission française à Pekin (1750-95) Nombreux documents inédits . . . 80 (LXIII et 563) Paris 1915.

<sup>1</sup> S. François de Xavier, son pays, sa famille, sa vie. Documents nouveaux. 1. vol. Toulouse 1894. S. François de Xavier, sa vie et ses lettres, 2 vol. Toulouse 1909.

<sup>3</sup> Les Jésuites et la Nouvelle France au XVII. siècle, d'après beaucoup de documents inédits. 3 vol. Paris 1895-96, erganzt burch zwei weitere Werke: Les Jésuites ... au XVIII. siècle, 2 vol. Paris 1906 und Relation par lettres de l'Amérique Sept. (1708-1710) Paris.

<sup>6</sup> Ratholischer Missionsatlas, Freiburg i. Br. 1885, der erste in Deutschland. Er hat ähnlich wie ber Orbis terrarum catholicus sivi totius ecclesiae ... conspectus geographicus et statisticus, ib. 1890 bahnbrechend und vorbildlich gewirft.

sowie der Geschichtschreiber der deutschen Jesuitenmission in Indien, P. Alphons Bäth.

Wertvolle Bausteine zur Missionsgeschichte haben auch P. Michael Pachtler<sup>2</sup> und zumal P. Bernhard Duhr, sowohl in seinem großen Geschichtswerke über die Jesuiten deutscher Zunge wie in zahlreichen Einzelarbeiten<sup>3</sup>, und P. Jos. Fischer durch seine kartographischen Entdeckungen und seine Studien über das vorkolumbische Amerika geliefert.

Österreich. Die österreichische Provinz, zu welcher bis vor kurzem auch Ungarn, Böhmen und Jugoslavien gehörte, war durch ihre Lage besonders für den Balkan und die orientalischen Kirchen innerhalb des Kaiserstaates interessiert. Letzeren galten die Studien des bekannten Innsbrucker Kanonisten P. Nikolaus Nilles. Sein Kalendarium utriusque ecclesiae orientalis et occidentalis (2 Bde. Innsbruck 1897) und noch mehr die Symbolae ad illustrandam historiam Ecclesiae orientalis in terris coronae S. Stephani (2 Bde. Innsbr. 1885) dürsen keinem sehlen, der sich mit dem Orient, zumal mit den Unionsbestrebungen der Griechen, Ruthenen, Serben, Rumänen, Armenier beschäftigt. Bielleicht darf hier auch P. Joh. Danner mit seinen Forschungen zur älteren Geschichte Bosniens (Bosnien gehörte mit zum Missionsgebiet der österreichischen Ordensprovinz), P. Kobler mit seinen Paraguanstudien und die bekannte Innsbrucker Theol. Zeitschrift mit ihren dankenswerten Beiträgen zur Missionsgeschichte genannt werden.

Belgien. Belgische Jesuiten haben in den Missionen des Ordens seite den Zeiten eines hl. Franz Xaver Glänzendes geleistet. Ihren Spuren ist in neuerer Zeit P. J. F. Kieckens und besonders P. Heinr. Bosmans nachsgegangen. Dessen fast ganz auf inedita beruhenden Monographien über J. B. Maldonado, Fr. de Rougemont, Albert Dorville, J. de Haynin d'Athusw. bringen wichtige Aufschlüsse zu den großen Missionsfragen des 17. Jahrshunderts (Ritenfrage, Apostolische Bikare). Bor allem beschäftigt sich Bosmans mit dem großen Belgier Ferd. Berbiest, über den er bereits eine Reihe Einzelsstudien gebracht, wohl als Borarbeiten eines abschließenden Lebensbildes.

Die PP. Kieckens, van Iseghem, Dennoodt u. a. haben sich um die Herausgabe der Briefe und Reiseberichte des berühmten P. De Smet,

<sup>5</sup> Genannt seien beispielsweise die "Ungedruckten Briese zur Gesch, des Jesuitenkrieges in Barag. XX 689. Bgl. ib. XXXII 672.

<sup>1</sup> Deutsche Jesuiten in Indien. Geschichte der Mission von Bombay-Puna, Regensburg 1920.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Alexander von Rhodes S. J. Missionsreisen, Freiburg 1858; Das Christentum in Tonkin und Cochinchina, Paderborn 1861.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pombal 1891. Jejuiten-Fabeln 1899 ff. Ungebruckte Briefe zur Geschichte des Jesuitenkrieges in Paraguay. Itsch. für kath. Theol. XX 689 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> P. Florian Baucke, Regensburg 1870. Der driftl, Kommunismus in den Reduktionen von Paraguay, Würzburg 1876.

<sup>6</sup> Les Anciens Missionnaires Belges de la C. d. J. dans les deux Amériques, en Asie et en Afrique, aux Iles Philippines, Bruxelles 1879-81. — Een Gentsche Martelaar, Ignatius Toebast . . . Zijn leven, zijne brieven en zyne marteldood (1648-1684), Leuven 1888.

einer Hauptquelle für die Geschichte der Indianermissionen im 19. Jahrhundert, verdient gemacht; die lang gewünschte Lebensbeschreibung des großen Apostels ist uns endlich von P. Laveille geschenkt worden 1.

Dem P. Ludw. Delplace, Professor der Kirchengeschichte in Löwen. verdanken wir die Selectae Indiarum Epistolae nunc primum editae (Florentiae 1887), die wenigstens einen kleinen Teil der noch ungehobenen Schätze aus den Ordensarchiven bieten, sowie einen Bersuch, durch eine Fülle neuer Archivalien gewisse noch unaufgehellte Punkte der japanischen Martyrer= geschichte aufzuhellen2.

Das Hauptwerk Delplaces muß an anderer Stelle erwähnt werden.

Solland. Bon den hollandischen Jesuiten haben sich besonders zwei, die PP. F. C. Sennen3 und J. A. van der Belden3 um die Geschichte der Million auf den Sundainseln und Molukken bemüht. P. W. van Nieuwenhoff hat dem aus Boes (Prov. Zeeland) gebürtigen Kaspar Berse (Barzaeus). dem ausgezeichneten Mitarbeiter des hl. Franz Xaver, ein nach dem damaligen Stand der Forschung würdiges Denkmal gesett4. Mit Glück hat sich ein noch junger Belehrter, P. Cornelius Bessels, auf seinem Sondergebiet: Mission und Erdkunde versucht5, während P. Ludwig van Miert seit vielen Jahren den Spuren niederländischer Missionare alter Zeit nachgeht.

England. Schon vor Cros hatte H. J. Coleridge in seinem The Life and Letters of St. Francis Xavier (2 vol. London 1872) die Xaveriusforschung in verdienstvoller Weise angeregt und entsprechende Bearbeitungen von Ed. de Bos in deutscher und von W. van Nieuwenhoff in holländischer Sprache veranlaft. Auch der vielseitige P. Hubert Thurston hat eine Reihe Einzelfragen der Missionsgeschichte, wie die Bernal Bonlund Sidotti-Frage mit Beschick behandelt.

### B) In Überfee.

Auch in den Missionsgebieten selbst sind fast allenthalben wenigstens einzelne dazu besonders berufene Patres mit missionsgeschichtlichen Arbeiten beschäftigt.

Orient. Hier haben die frangösischen Jesuiten der Lyoner Proving drei Millionen in Sprien, Agnoten und Armenien (Anatolien).

Die Sprische hat ihren Geschichtschreiber in P. Mich. Jullien erhalten 6, der auch sonst durch seine Forschungen über die alten Klöster des Orients sich bekannt gemacht hat. Die rege wissenschaftliche Tätigkeit der Jesuiten=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le P. De Smet (1801-1813), Liège 1913.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le Catholicisme au Japon, Bruxelles 1910. <sup>3</sup> Het Rijk Larantoeka op het Eiland Flores. s'Hertogenbosch 1876. 3 Teile. De Roomsch-Katholieke Missie en Nederl. Oost Indie (1808-1908). Ein hist, Schets. Nijmegen 1908.

<sup>4</sup> Gaspar Berse of de Neederl. Franc. Xaver, Rotterdam 1870.

<sup>5</sup> Antonio de Andrade S. J., Nijmegen 1912; Bento de Goes S. J., ib. 1914; Lettera inedita del P. Ippolyto Desideri S. J., Macerata 1911.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> La nouvelle mission de la C. d. J. en Syrie (1831-93), 2 vol., Paris 1899.

professoren an der St. Josephs-Universität zu Beirut mit ihrer herrlichen Druckerei, ihrer reichen Bibliothek und Handschriftensammlung kommt auch der Missionsgeschichte in hohem Grade zugute. Wir erinnern nur an die zahlereichen Arbeiten eines P. Heinr. Lammens, Louis Cheikho (Mitarbeiter am Corpus scriptorum orientalium, ed. Chabot), an die missionsgeschichtliche Quellenpublikation des P. Antonie Rabbath², die, abgesehen von den Ordensbeständen aus den Privatarchiven verschiedener orientalischer Patriarchen und Bischöfe, aus den Archiven von St. Benoît in Konstantinopel, aus dem Britischen Museum, der Pariser Nationalbibliothek, dem Archiv des Auswärtigen Amtes und der Marine in Paris usw. herausgehoben wurde. Auch die PP. F. Tournebize, A. de Damas, W. de Jerphanion mit ihren Werken zur Geschichte Armeniens und manche andre wären hier zu nennen.

Indien. In der deutschen Mission von Bomban-Poona hat die geschichtliche Forschung erst in neuerer Zeit stärker eingesetzt. Seit Jahren sammelt P. Ernst Hull alle einschlägigen Dokumente für eine Geschichte der älteren Zeit<sup>3</sup>, während P. Alphons Bäth die neuere Zeit mit großem Berständnis behandelt hat<sup>4</sup>. P. Severin Noti<sup>5</sup> wandte sich mit Borliebe der alten Mogulmission, P. Karl Joppen<sup>6</sup> der älteren Franziskanerperiode zu.

Aus der belgischen Jesuitenmission von Kalkutta verdient vorab der erste Erzbischof Msgr. Goethals ehrenvolle Erwähnung. Er schuf in seiner Residenz zu Kalkutta seine berühmt gewordene Goethals-Bibliothek, die als die an Indica reichste Privatbücherei in Indien gilt und schon vor 20 Jahren beiläusig 6000 Nummern über Indien zählte.

Leider nimmt die Missionsarbeit hier wie anderwärts so sehr alle Kräfte in Anspruch, daß immer nur wenige sich ernsten missionsgeschichtlichen Studien weihen können. Als unermüdlicher Forscher ist besonders P. Heinr. Hosten tätig, dessen bereits zahlreiche auf umfassender Archivforschung fußenden Arbeiten hauptsächlich der alten Mongulmission gelten<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> Teils Bücher, teils Beiträge zu den Mélanges de le Faculté Orientale (Université Saint-Joseph) u. zur arabijchen Zeitschrift der dortigen Patres: Al-Machriq. Bgl. Tables Decennales des Articles parus dans la Revue al-Machriq 1898—1907, Beyrouth 1910.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Documents inédits pour servir à l'histoire du Christianism en Orient (bisher 3wei Bänbe), Paris 1905—1910.

<sup>3</sup> Partieweise im "Examiner" von Bomban erschienen.

<sup>4</sup> Die deutschen Zesuiten in Indien. Gesch. der Mission v. Bombay-Puna (1854—1920), Regensburg 1920.

<sup>5</sup> Sein Hauptwerk ist: Land und Bolk des königk. Astronomen Dschaisingh II . . . Berlin 1911.

<sup>6</sup> Berfasser des vortrefslichen Historical Atlas of India, London-Bomban 1907. 19143.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Catalogue of Books on India and Indian Subjects collected by His Grace, Dr. P. Goethals, Archb. of Calcutta . . ., Calcutta 1898.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Meijt erschienen in dem Journal and Proceedings oder unter den Memoirs of the Asiatic Society of Bengal. Als besonders wertvoll sei zitiert: Mīrzā Zū-L-Qarnain, a christian Grandee of three great Moghuls, with Notes on Akbar's Christian wife.. Memoirs (vol. V. M 41), Calcutta 1916.

Madura, das Kleinod der alten und neuen Jesuitenmission in Indien, das Arbeitsfeld eines Robert de' Nobili, Joh. de Britto, Jos. Beschi und so vieler hervorragenden Missionare, ist klassischer Boden für missionsgeschichtliche Studien. Bahnbrechend haben hier die freilich jum Teil stark polemisch gefärbten Werke des P. Jos. Bertrand gewirkt1. Un sie schloß sich eine stattliche Literatur geschichtlichen, beschreibenden, biographischen Inhaltes. Das wertvollste hat uns wohl P. Léon Besse in seinem an lokalgeschichtlichen und biographischen Aufschlüssen über die alte Mission so reichen Buche: La Mission du Maduré. Historique de ses Pangous (Trichinopoly 1914), geschenkt, das auch über die im 18. Jahrhundert dort tätigen deutschen Jesuiten Hartmann, Hütlin, Kette, Kopff, Krening, Mahl u. a. erwünschte Auskünfte gibt.

Was uns bis heute fehlt, ist eine kritische Geschichte und Würdigung P. de' Nobilis und seiner missionsgeschichtlichen Rolle. Es scheint, daß wir eine solche jett von einem jungen Missionar und Sanskritforscher Maduras, P. Peter Dahmen, erwarten dürfen.

China. Ein ungewöhnlich reges missionswissenschaftliches Streben finden wir in den zwei französischen Jesuitenmissionen von Kiangnan und SD.=Ascheli. Mittelpunkt derselben ist Zikawei mit seiner an Sinensia so ungewöhnlich reichen Bibliothek und seinen verschiedenen Lehranstalten und wissenschaftlich auf der Sohe stehenden Observatorien. Sier ift im Lauf der Zeit eine umfangreiche Missionsliteratur entstanden. Sie wurde grundgelegt durch die fleißigen Archivarbeiten und Materialiensammlungen des Elsässers P. Alois Pfister, vor allem seine Notices biographiques et bibliographiques de tous les membres de la C. d. J. qui ont vécu en Chine, die über rund 450 Missionare genaue Aufschlüsse bietet2. Sein Hauptwerk, die Beschichte der alten Mission, an dem er 20 Jahre lang gearbeitet und das er sterbend seinem Mitbruder P. Havret nach Wouhou übersandte, ging beim Brande des dortigen Missionshauses zugrunde. Einen Ersat dafür suchte P. Aug. Colombel in seinem dreibändigen, zusammen nicht weniger als 2577 gr. 80 Seiten umfassenden Geschichtswerk zu bieten, das aber trot seines Sachwertes wegen methodischer Mängel bloß autographiert wurde.

Eine auf streng wissenschaftlicher Methode beruhende Beschichte dürfte von P. J. de la Servière zu erwarten sein, der als geschulter Historiker eigens zu diesem Zwecke nach China gesandt wurde und mit der neuzeitlichen Geschichte der Mission begonnen hat3. Ein treffliches Hilfsmittel hat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Formation du clergé indigène dans les missions, 1847. La Mission du Maduré d'après des documents inédits. 4 vol. 1847-54; Apologies des Missionnaires Réguliers de derniers siècles, 1848; Mémoires histor, sur les missions des ordres religieux, 1862; Lettres édifiantes et curieuses de la nouvelle missions du Maduré, 1865.

<sup>2</sup> Sie wurden 1868-1875 zunächlt autographiert (80. pp. XIII u. 1157) und dann 1896—97 in wenigen Exemplaren gedruckt. Pfister ist auch der so überaus nüg-liche, inzwischen mehrmals aufgelegte und erweiterte Catalogus Patrum ac Fratrum S. J. qui . . . in Sinis adlaboraverunt zu danken, ein fast unentbehrliches Nachschlagewerk.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Histoire de la Mission du Kiangnan. 2 vol. Zikawei 1914—15.

uns P. Seraphius Couvreur in seiner Sammlung offizieller Aktenstücke geschenkt 1.

Eine wirklich großartige Leistung sind sodann die 1892 von P. H. Havret begründeten Variétés Sinologiques, die bisher auf 55 Bände gediehen sind und wohl das größte literarische Unternehmen im Bereich des katholischen Missionsgebietes darstellen, das bisher gewagt wurde. Neben den Variétés begannen 1898 die Etudes sino-orientales zu erscheinen, die den wissen= schaftlichen Einzelarbeiten und Studien nichtjesuitischer Missionare Oftasiens geöffnet waren, aber u. W. über die erste Nummer nicht hinauskamen.

Wir übergehen hier die Publikationen und Bulletins der aftronomischen und meteorologischen Observatorien von Sose und Zikawei, die naturwissenschaftlichen, linguistischen, geographischen, kartographischen Arbeiten der Patres Heude, Dechevreus, Richard, Chevallier, Froc und vieler anderer, die nur mittelbar auch missionsgeschichtlichen Wert haben. Dagegen seien noch kurg die Konfutse-Studien2 des Schlesiers P. Albert Tichepe erwähnt, deffen Borarbeiten für ein abschließendes großes Werk über den dinesischen Beisen (Konfutse stand bekanntlich im Mittelpunkte des sog. Ritenstreites) nicht weniger als 20 Kleinfolios im Manuskript umfassen, und die Arbeiten des Eljässers, P. Léon Wigger, wohl des bedeutendsten katholischen Sinologen der Begenwart, dessen noch zu erwartende Lebensarbeit: eine große allgemeine Be-Schichte der dinesischen Literatur auch missionsgeschichtlich hoch einzuschätzen wäre 3.

Ufrika. Die wichtigste afrikanische Mission der Jesuiten ist wohl Madagaskar. Ihre Beschichte wie die Beschichte und Geographie des Landes überhaupt wurde zum Teil sehr eingehend und gründlich behandelt von den PP. Bictorin Malzac4, Jos. und Pierre Caussegue, J. Suau, E. Colin5,

de la Baissière6, Des. Roblet7 u. a.

Nord-Amerika. Die kanadische Mission (jest eigene Proving) hat zwei Missionshistoriker gestellt, die hier Erwähnung verdienen, P. Felix Martin (f. S. 156) und besonders P. Arthur Edw. Jones, der langjährige Archivar des Kollegs von Montreal, der als bester Kenner der alten Huronenmission galt und die Ergebnisse langer mühseliger Forschungen teils im Ontario Archaeological Report und ben Proceedings of the Wisconsin State Historical, teils und besonders in seinem Hauptwerke Old Huronia, Toronto 1909, niederlegte. Als sich in den 90er Jahren ein Konsortium Gelehrter

<sup>1</sup> Choix de documents: lettres officielles, proclamations édits, mémoires, inscriptions ... Texte chinois avec traduction en français et en latin, 80 IV et 560 pp., Hokienfu 1894.

<sup>2</sup> Rleinere Arbeit: Konfuzius. I. Sein Leben, Pentschoufou 1910.

<sup>3</sup> Bgl. den Auffat: "Forschergänge eines gelehrten Jesuiten" in den "Ratholischen Missionen", Jahrg. 1911/12, 81 ff.

<sup>4</sup> Hist. du Royaume Hora depuis ses origines jusqu'à sa fin, Tananarive 1912.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> E. Colin et J. Suau, Madagascar et la Mission Catholique, Paris 1895.

<sup>6</sup> Hist. de Madagascar, 2 vol., Paris 1884.

<sup>7</sup> Bgl. La Cartographie de Madagascar, par G. Gravier, Paris et Rouen 1896, 421 ff.

zusammentat, um von den so selten gewordenen Relations des Jesuites, der Hauptquelle für altkanadische Geschichte, eine neue vervollständigte Ausgabe mit englischer Kollateralübersehung zu veranstalten<sup>1</sup>, da war es nach dem Herausgeber "P. Arthur Jones, der seine unschähdere Sammlung (priceless stores) von Manuskripten und geschichtlichen Notizen vorbehaltlos zur Verfügung stellte und dem Unternehmen als Hauptberater zur Seite stand".

Spanisch-Umerika. Bier blühten einst sechs Ordenspropingen der Besellschaft Jesu: Meriko, Neu-Branada, Quito, Peru, Chile, Paraguan (außerdem die Provinz Brasilien und die Vizeprovinz Maranhao) und einige der schönsten Jesuitenmissionen, und obgleich über dieselben bereits eine reiche Literatur besteht, bleibt doch der Forschung noch sehr viel zu tun übrig. Die verschiedenen Nationalbibliotheken und Staatsarchive sind überaus reich an alten aus den ehemaligen Ordenshäusern stammenden Jesuita. Beispiels= weise umfast der Catálogo de los Manuscriptos relativos a los antiguos Jesuitas de Chile que se custodian en le Biblioteca Nacional (Santiago de Chile 1891) nicht weniger als 478 zum Teil umfangreiche Nummern, obschon er bloß die auf Chile selbst bezüglichen Dokumente enthält; während die fast ebenso zahlreichen documentos relativos a los conventos de de Jesuitas del resto de la América noch nicht katalogifiert sind. Ühn= liche Überfülle weisen die Nationalbibliotheken von Quito, Lima, Buenos Aires usw. auf. Einige wertvolle Reste der alten Bestände sind heute wieder in Händen der Jesuiten. Bon all diesen Schätzen ist wohl ein Teil in den von Staats wegen herausgegebenen Dokumentensammlungen der verschiedenen Freistaaten verwendet; das meiste harrt noch der Ausbeutung und Beröffent= lichung. Bis in die neuere Zeit geschah von den spanisch-amerikanischen Jesuiten in dieser Richtung nur wenig. Erst die vom Ordensgeneral P. Ludwig Martin ausgehenden Anregungen (j. S. 150) und die Archivreisen des P. Anton Aftrain (f. S. 152) haben auch hier den missionsgeschichtlichen Eifer gespornt. Bu Merikos alter Missionsgeschichte hat Andrés Perez de Rivas: Cronica y Historia relig. de la Provincia de la C. de J. de Mexico . . . hasta al año 1654, (1896/97 erstmals zu Meriko in zwei Bänden erschienen), einen Beitrag gebracht. Die neue Beschichte der Ordensproving wurde von G. Decorme bearbeitet2.

In Quito haben sich als mehr selbständige Forscher vorab die Patres Nic. Cacéres<sup>3</sup>, Lorenzo López Sanvicente<sup>4</sup>, und vor allem P. Fr. Xav. Hernáez hervorgetan, auf den wir unten zurückkommen. Reiche Auskunft

 $<sup>^1</sup>$  Die neue Auflage erschien 1896—1901, 72 Bände stark, in bloß 750 numerierten Abzügen, zu Cleveland, O.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist. de la Comp. d. J. en la Rep. Mexicana durante et siglo 19. tom. 1. (1816—1848), Guadalajara 1914.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Provincia Oriental de la Republ. del Ecuador, Quito 1892.

<sup>4</sup> Behandelt die alte Mannasmission nach handschriftlichen Quellen in "La Libertad Christiana" III. 70 ss., und gab das kostbare Diario de la entrada que hizo P. Pablo Maroni (österreichischer Jesuit) de la C. d. J. por el Rio Corino ó Pastaza desde Quito hasta Santiago de Laguna heraus ("Industrial" 1894—1896).

auch über die ehemaligen deutschen Missionare am oberen Amazonenstrom bietet die von P. Aurelio Elias Mera S. J. herausgegebene Historia de las misiones de la C. d. J. en el Marañon por el P. José Chantre y Herera, Madrid 1891, mit einer von P. Fr. Xav. Veigl in den Kerkern von Lissabon gesertigten Karte der Mission.

Die neuere Jesuitenmission von Colombia hat in P. Rafael Perez<sup>1</sup>, die alte Jesuitenmission von Chile in P. Fr. Enrich ihren

Beschichtschreiber gefunden 2.

Seit 1917 ist die hilenisch-argentinische Mission zu einer Ordensprovinz erhoben worden. Das hat den missionsgeschichtlichen Forschungen einen neuen Antrieb gegeben. Genannt seien hier zunächst der deutsche P. Carlos Leonhardt, der seit Jahren in der Nationalbibliothek von Santiago in Chile und in den Archiven von Buenos Aires gearbeitet und über die vielen alten deutschen Missionare, die einst in den Missionen von Chile und Paraguan so Hervorragendes geleistet haben, bereits eine Fülle wertvollen Materials (z. B. eine unedierte Geschichte des siebten Reduktionskrieges von P. Bernh. Nußedorffer) gesammelt und teils selbst in chilenischen und argentinischen Zeitschriften veröffentlicht teils anderen Mitbrüdern in Amerika und Europa zur Verfügung gestellt hat.

Bieles verspricht eine noch junge Kraft, P. Guillermo Furlong, der durch eine Reihe Studien 3. B. über die Druckereien, die astronomischen und historischen Arbeiten in den alten Reduktionen von Paraguan, und über die Anfänge der Mission in Patagonien sich vorteilhaft einführte<sup>3</sup>.

In den vier an Jesuitica reichen Archiven von Cordoba (Gobierno, Cabildo, Tribunales, Universidad) ist P. Pedro Grenón seit langem beschäftigt, das Material systematisch auszuheben; im Archiv von S. Fé hat P. Sallaberry dieselbe Arbeit begonnen. Es besteht der Plan, für die neue Provinz eine eigene historische Zeitschrift zu gründen. Die argentinische wie überhaupt die südamerikanische Geschichtschreibung stand früher stark unter dem Bann einer ausgesprochen sesuitenseindlichen Richtung und ist der Korrektur stark bedürftig. Dieselbe liegt aber in den noch ungehobenen Archivschäften.

Eine viel umstrittene Frage ist u. a. der sog. Krieg der sieben Rebuktionen. Ihn hat sich P. J. B. Hafkemeyer, der Geschichtsmann der deutschen Jesuitenmission in Rio Grande do Sul (Brasilien), wo jene sieben Reduktionen einst lagen, zum besondern Gegenstand seiner Studien erwählt.

Diese sehr summarische übersicht würde naturgemäß erst dann einen wirkilchen Einblick in den Stand der missionsgeschichtlichen Forschung der Gesell-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Compañia de Jesús en Colombia y Centro America despues su restauracion, 3 vol., Valladolid 1896—98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Historia de la C. d. J. in Chile, <sup>2</sup> vol., Barcelona 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Origines de la Imprenta en las Regiones del Rio de la Plata, Buenos Aires 1918. El primer astronomo Argentino, Buenaventura Suarez S. J. (1678—1750), ebb. 1919; El primer Historiador Santafesino Fr. Jav. Iturri S. J. (1738—1822), ebb. 1920; Tomas Falkner S. J. ebb. (1707—1784), ebb. 1920.

schaft Jesu geben, wenn die außerordentlich reiche Zeitschriftenliteratur herangezogen werden könnte.

Ein Wort noch über die miffionsgeschichtlichen Silfsmittel. Sier ist vorab der Atlas geographicus Societatis Jesu (Paris 1901) zu erwähnen, den ein geschulter Kartograph, P. Louis Carrez, im Auftrage des Ordens ausarbeitete und in welchem er auch die Missionen der alten und neuen Zeit ausgiebig berücksichtigte. Dazu kommen die vielen kartographischen Arbeiten einzelner Missionen. Außerdem besteht der Plan, die noch gahlreich in Archiven vorhandenen Originalkarten und seltene Kartendrucke der alten Beit zu sammeln und eventuell zu einem großen historischen Missionsatlas zu vereinigen. Ein wichtiges Hilfsmittel für die Missionsgeschichte ist die Bibliographie. Berade auf diesem Bebiete hat die neuerstandene Besellichaft Jesu Bedeutendes geleistet. 1853 schufen die beiden Belgier Augustin und Alois De Backer die Bibliothèque des Ecrivains de la C. de J., die anfangs in sieben Serien 1853-61 erscheinend, 1869-76 in drei Foliobanden neu herauskam. Ingwischen hatte P. Augustiin Carragon den erften Bersuch einer Bibliographie historique de la C. de Jésus ou Catalogue des ouvrages relatifs à l'histoire des Jésuits depuis leur origine jusqu'à nos jours (4º VIII und 612 pp.) Poitiers 1864 gemacht, in dem auch die ältere und neuere Literatur über die Jesuitenmissionen (pp. 62-202) zusammengetragen war. P. Carlos Sommervogel machte aus beiden Werken ein neues: Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, dessen I. Teil: Partie bibliographique feit Jahren in gehn starken Brofiquartbanden porliegt, während der II. Teil: Partie historique, eine völlige Umarbeitung und Erweiterung der Bibliographie Carragons, in Borbereitung ist und, wie zu hoffen steht, auch die Zeitschriftenliteratur mit aufnehmen wird. Damit schafft sich der Orden auch seine eigene Bibliotheca Missionum.

Sommervogels Werk, troz aller unvermeiblichen Lücken und Fehler nach Leopold Delisle eines der besten bibliographischen Werke des 19. Jahrhunderts, wird wesentlich ergänzt durch die analytischen Tables de la I. partie (Tom. X), die Arbeit des P. Pièrre Bliard, die Corrections et additions Supplement au "De Backer-Sommervogel" des P. E. M. Rivière, endlich den peinlich genauen Catálogo Razonado de obras anónimos y seudónimos de Autores de la C. d. J. pertenecientes à la antigua asistencia Española, 3 vol. 1904—09, des P. J. Eug. de Uriarte. Dazu kommt der Moniteur bibliographique, der von P. R. De Scorraille begründet, seit 1888 in zwangloser Folge erscheinend, über alle auch die kleinsten Publikationen des Ordens Auskunft gibt mit einer eignen Rubrik für Missionsliteratur.

## II. Theologisch:wissenschaftliche Missionslehre.

1. Zum Missionsrecht haben in hervorragender Weise beigesteuert P. Gerhard Schneemann mit seiner Collectio Lacensis 1, die in bequemer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acta et Decreta Conciliorum Recentiorum, vol. 7, Friburgi 1870—1890.

Form sämtliche Missionssynoden der letten Jahrhunderte bietet und deren bereits vorbreiteter 8. Bd. gerade die neuesten Missionsspnoden seit 1880 zusammenfassen sollte. Der unerwartet frühe Tod des Herausgebers (1885) brachte eine Stockung und die mittlerweile angekündigte Neuausgabe und auch alle Missionssynoden umfassende Fortsehung der Mansischen Konziliensammlung ließ von einer Fortführung der Collectio Lacensis Abstand nehmen 1.

Bielen Dank Schuldet das Missionsrecht dem P. Frang Xav. Bernaeg für seine große Sammlung der auf die alte spanisch-portugiesische Kolonialund Missionskirche sich beziehenden kirchlichen Akten 2, die er aus verschiedenen kirchlichen Archiven Amerikas, aus der Baticana und den papstlichen Bebeimarchiven usw. ausgehoben hat. Das Werk wurde nach das Berfassers Tode († 1876 zu Paris) von den PP. B. Garrastazu und I. E. de Uriarte ergänzt und in die jetige Form gebracht. Es ist die reichste und bestgeordnete Sammlung dieser Urt, die bisher existiert.

Außerordentlich nüglich und für den Missionshistoriker des Ordens fast unentbehrlich ist die von dem Belgier P. Louis Delplace S. J. herausgegebene Synopsis actorum S. Sedis in causa S. J. vol. I. 1540-1604 (Florentiae 1887); II. 1605—1773 (Lovanii 1895). Eine ähnlich angelegte Synopsis sämtlicher römischer das Missionswerk betreffender Akten in knappster Regestenform ware ein überaus verdiestvolles Unternehmen.

Nicht vergessen sei, daß der bekannte belgische Kanonist Arth. Bermeersch in seinem seit 1911 gu Brügge (Ch. Benaert) erschienenen De Religiosis et Missionariis Supplementa et Monumenta Periodica pon Anfang an und in gesteigertem Maße auch die Missionen besonders berücksichtigt.

Missions=Moral und Pastoral. Die ganz eigenartige Lage der Neuchristen in einer noch gang heidnischen Umwelt führt zu Gewissenskonflikten und schafft Gewissensfälle, an welche die Moralisten in Europa nie gedacht. Das ruft nach einer eigenen Missionsmoral. Borbildlich in dieser Hinsicht ist die mit Recht hochgeschätzte Arbeit eines Missionars von Madura, bie Suppetiae Evangelii Praeconibus . . . oblatae a P. A. Gallo S. J. (4 vol. Roma 1872)3.

Uhnlich verhält es sich mit der Pastoral. Sie bedarf in den Missionen einer eigenen Ausprägung. hier kommen vorab die meist von Missions= leitern verfaßten Direktorien in Betracht. Bon den in den Jesuitenmissionen entstandenen und gebrauchten seien beispielsweise angeführt: Monita ad Missionarios Provinciae Nankinensis (aut. RR. D. Jos. Simon) Zikawei 1898. Directoire pour les Missionnaires (du Madagascar) par Msgr.

<sup>1</sup> Tropdem dürfte ein von der Schriftleitung der "Rath. Missionen" früher geplanter Regestenband sämtlicher neuzeitlicher Missionssynoden sich als äußerst erwünschtes Silfsmittel empfehlen. Leider folieft die harte Zeitlage folde Unternehmungen vorläufig aus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Colección de Bulas, Breves y otros documentos relativos a la Iglesia de América y Filipinas, dispuesta, anotada e ilustrada por . . . 40 (I 988; II 1075 pp.), Bruselas 1879. Das Werk ift selten, da ein großer Teil der Auflage bei der Berschiffung nach Spanien unterging.

<sup>3</sup> Mit Ergänzungen von P. Aug. Lehmkuhl in der Pastoral Gazette von Bomban.

J.B. Cazet. Tananarivo 1888. Directoire à l'usage des Missionnaires du Maduré. Toulouse 1907 u. ä. m.

Ein wertvolles Stück Missionspastoral bieten auch manche Biographien von berühmten Missionsbischöfen oder Missionsobern, die wie z. B. das ausgezeichnete Werk von E. Becker S. J.: Un demi-siècle d'apostolat en Chine. Le R. P. Jos. Gonnet a la C. d. J. (Hokienfou 1900), ausgiebig die Missionsgrundsähe und praktischen Anleitungen eines bewährten Führers zur Darstellung bringen.

Desgleichen gehört hierher die große Zahl jener Werke und Schriften, die eine richtige Beurteilung und ein sicheres Einfühlen in die oft von unskundigen Missionaren so misverstandene heidnische Psuche und damit die Vorsbedingung einer segensreichen Beeinflussung vermitteln. Wir nennen beispielsweise die überaus sehrreichen Studien eines P. E. Hull: Studies in Idolatry, Studies in Hinduism, das Riesenwerk eines P. Henri Doré: Recherches sur les superstitions en Chine (bereits 15 Bände erschienen), die zum Verständnis gewisser missionsgeschichtlicher Vorgänge so nühlichen Forschungen P. L. Wiggers über die alten chinesischen Denker u. ä. m.

Mit vorstehender Darlegung dürfte wenigstens einigermaßen eine Borsstellung gewonnen sein, was innerhalb des einen Ordens der Gesellschaft Jesu zumal auf missionsgeschichtlichem Gebiete gearbeitet und geseistet wurde und noch wird. Und wir beeisen uns hinzuzufügen, daß eine ähnliche Wiedersbelebung der ordenss und missionsgeschichtlichen Studien und eine sehhafte Tätigkeit auf diesem Gebiete auch in anderen Orden, wie bei den Franzisskanern, Dominikanern, Augustinern, Kapuzinern usw. sich feststellen läßt.

Bei dem auffallend geringen Interesse, das die zünftige Geschichtschreisbung und die ihr dienenden Zeitschriften bis in die jüngste Zeit der Missionsgeschichte, diesem "Stiefkind" der Kirchengeschichte entgegenbrachten, blieben diese Leistungen des Auslandes bei uns in Deutschland weiteren Kreisen fast unbekannt. So konnte die Auffassung aufkommen, als sei auf diesem Gebiete bislang überhaupt noch "nichts oder so gut wie nichts" geseistet worden, eine Annahme, die, wie hier gezeigt wurde, glücklicherweise nicht zutrifft.

Wäre es möglich, das Jubiläumsjahr der Propaganda (1622—1922) u. a. auch durch einen wissenschaftlichen internationalen Missionskongreß etwa in Rom zu feiern und könnte damit eine Ausstellung der gesamten neuzeitzlichen Missionsliteratur verbunden werden, man würde staunen über die Fülle dessen, was bereits vorliegt oder glücklich auf dem Wege ist. Eine Zusammenzunft und Fühlungnahme der zahlreichen auf diesem Gebiete tätigen Kräfte würde der in Deutschland geborenen Idee eines internationalen Instituts für missionswissenschaftliche Forschungen eine feste Unterlage und die Möglichkeit einer vollen Berwirklichung bringen.

## Missionsrundschau.

Bon Dr. Anton Freitag S. V. D. in Stenl.

#### Die Indianermissionen Gudameritas.

ie Indianermissionen Südamerikas gehören zweifellos zu den allerschwierigsten Missionen der Welt. Nicht bloß die allgemeinen Kulturverhältnisse sind trotz einer mehr als vierhundertjährigen europäischen Kolonisation noch sehr im Rückstand, sondern auch die verkehrs= und bodenwirtschaftlichen, die sogialen und politischen und insbesondere die religiös-sittlichen Faktoren lassen vieles zu wünschen übrig im Interesse der Seidenbekehrung. Man braucht bloß an die unwegsamen Söhen der Kordilleren und die undurchdringlichen Urwälder der endlosen Ebenen, die gefährlichen Fahrten auf den Riesenströmen und die noch heimtückischeren Fußpfade der Rothäute in sumpfigen Bebieten denken, um eine einzige der gahlreichen fast unüberwindlichen Schwierigkeiten der südamerikanischen Indianermissionen zu ahnen. Schwieriger als in den meisten andern Missionen ift schon wegen dieser mangelhaften Berkehrswege und Transportmittel auch die Unlage eigener Pflanzungen und Biehbeftande gur Selbstunterhaltung der Mission. Aber weit schwerer fällt ins Gewicht, daß es sich fast allerorten nur um spärliche Reste einer durch brutale Ausbeutepolitik und gewaltsame Unterdrückung des roten Elements dezimierten Rasse handelt, die infolge jener verkehrten Eingeborenen= politik verscheucht, sich mißtrauisch und feindselig vor dem Weißen Mann, auch vor dem Missionar, ins Dickicht der Urwälder und Sumpfe gurückgezogen hat. Nichtsdestoweniger muß zur Berechtigkeit für die romanischen, katholischen Kolonialstaaten hervorgehoben werden, daß man ihre Eingeborenengreuel einseitig hervorhebt, während man die größeren Sünden der Angloamerikaner gegen Rothäute und Neger stillschweigend übergeht. Es redet doch für sich selbst, daß in Südamerika die Indianer zu Millionen erhalten und bekehrt worden sind, während gleichzeitig unter dem Sternenbanner und m Reiche des ewigen Gifes und Schnees die rote Raffe fozusagen ausgerottet ift. Ebenso ist auch von dem Rassenhaß gegen die Farbigen, speziell gegen die Reger, wie er in den Bereinigten Staaten bis heute noch herrscht, im katholischen Südamerika nicht viel zu seben. Es dienen beiden und allen Raffen dieselben Kirchen und Schulen und die öffentlichen Umter stehen allen in gleicher Weise offen.

Wenn man aber auf die traurige Lage der katholischen Kirche und die vielkach übel beleumundete mangelhafte Durchdringung des Bolkes mit dem Beifte des Christentums hinweist, so darf man nicht vergessen, daß anderthalb Jahrhunderte schwerster Unfeindung und planmäßiger Bekämpfung ber Religion und ihrer Miffion feitens gottloser und freimaurerischer Staatsregierungen und Revolutionsmänner über dem Kirchenwesen im Lateinischen Amerika lagen. Nachdem die Kirche verfolgt, geknebelt, ihrer Einkunfte beraubt, die Beistlichen auf alle Weise verunglimpft und eingeschränkt worden find, kann man dann leicht der Kirche den Borwurf machen, daß ihre Preffe und Schulen armselig find, daß ihre Missionen barniederliegen und daß das Bolk vielfach dem Blauben und der Rirche entfremdet ift. Es war ein wohlberechneter tödlicher Schlag, den man (1767) durch die Bertreibung des größten Milfionsordens, der Besellschaft Jesu, aus ganz Südamerika wider die Kirche führte. Und es war um so verhängnisvoller, als die frangösische Revolution am Anfang des vorigen Jahrhunderts die Seminarien schloß, aus denen ein hinreichender Ersat für die vertriebenen Missionare hatte erfolgen können. Endlich trugen die immer wiederkehrenden Revolutionen und Unabhängigkeitskämpfe seit gut hundert Jahren dazu bei, daß die Kirche und das Missionswerk nicht so bald aufkommen konnten 1.

Trothdem ist gerade im letzten halben Jahrhundert namentlich in den beiden Jahrzehnten unseres Jahrhunderts ein außerordentlicher Aufschung der Indianers

<sup>1</sup> Nach einem Bortrag des Referenten in der Universität Münster am 12. Jan. d. J.

missionen Hand in Hand mit dem Wiederausblühen des gesamten Kirchenwesens im Lateinischen Amerika zu konstatieren. Die schwerste Krise für die Kirchenentwicklung scheint eben in den meisten südamerikanischen Staaten überwunden zu sein, da sich nach endlosen Revolutionen, Kulturkampsstürmen und Versolgungen ruhigere und solidere Verhältnisse zwischen Staat und Kirche herausarbeiten. Bei der Trennung beider ist die Kirche troth empsindlicher Einbußen noch längst nicht immer am schlimmsten daran. Einen neuen Missionsfrühling bahnen besonders die zahlreich wiedereinströmenden Priester und Ordensseute aus Europa an. Der Priestermangel ist ja schreiend groß; und bevor man daran denken konnte, die verstreuten Reste der Indianer unter dem Kreuze zu sammeln, mußten die der neuen Missionierung höchst bedürftigen Namenskatholiken wenigstens einigermaßen versorgt werden mit Seelsorgern. Ausgenommen Uruguan, wo sich aber keine größere Zahl heidnischer Indianer mehr besindet, gibt es gegenwärtig keinen südamerikanischen Staat mehr, der nicht auch seine Indianermissionen hätte. Übrigens ist die Kopfzahl der Rothäute sehr gering, wie eine Statistik der Catholic Encyclopedia zeigt: 1

|                                  | Katholiken    | Protestanten | Heiden  | Juden |
|----------------------------------|---------------|--------------|---------|-------|
| Britisch Bunana (und Westindien) | 303928        | 986 000      | 600 000 | 2000  |
| Französ. "                       | 400000        |              | 18000   |       |
| Solländ. "                       | 77 539        | 66359        | 12000   | 2000  |
| Benezuela                        | 2640000       | 4000         |         | 400   |
| Colombia                         | 4300000       | ?            | 30 000  | _     |
| Ecuador                          | 1270000       | -            | 130 000 | _     |
| peru                             | 4 500 000     | 10000        | 300 000 | _     |
| Bolivia                          | 2150000       |              | 150 000 |       |
| Chile                            | 3800000       | 30 000       | 50 000  |       |
| Argentinien                      | 6100000       | 80 000       | 50 000  | 1000  |
| Uruguan                          | 1080000       | 25 000       | -       |       |
| Paraguan                         | 580 000       | 1000         | 50 000  |       |
| Brasilien                        | 20 25 0 0 0 0 | 250 000      | 600 000 | 3000  |
| Zusammen:                        | 46147539      | 506359       | 1390000 | 8400  |

Bergleicht man diese Resultate mit den entsprechenden Zahlen in den vom protestantischen England hauptsächlich missionierten Bereinigten Staaten von Nordamerika, wo man gegenüber 14847027 Katholiken im gleichen Jahre 1912 65000000 Protestanten, 500000 Heiden (Indianer und Neger), 55000002 ohne Religionsnachweis und 1777000 Juden zählte, sieht man ohne weiteres die große Bedeutung ein, welche die Missionierung eines Landes hat, je nachdem sie von protestantischen oder kathoslischen Nationen geleitet wird. Schon darum muß man gegen die Nationalisierung des Missionswesens grundsählich angehen.

In die Missionierung der nicht einmal anderthalb Missionen betragenden Indianers bevölkerung Südamerikas auf einer Bodenfläche von allerdings fast doppelter Größe Europas teilen sich folgende Orden und Missionsgesellschaften: Augustiner, Rekollekten, Kapuziner, Lazaristen, Söhne des Unbesseckten Herzens Mariä, Karmeliter, Dominiskaner, Salesianer, Jesuiten, Franziskaner, Benediktiner, Väter vom Heiligen Geist, Redemptoristen, Steyler und die Gesellschaft Mariä sowie Weltpriester. Wenn man von den Missionen der Kapuziner, Franziskaner und Salesianer hauptsächlich unter den Patagoniern und Araukanern absieht, so nehmen sich die Zahlenerfolge vers

<sup>1</sup> S. Cath. Encyclopedia XIV 281 v. J. 1912. Etwas anders bei Streit, Atlas Hierarchicus, Paderborn 1913, Tabelle S. 116 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Zahlen weichen sehr ab nach den Statistiern. Bgl. meine Ausführungen über die nordamerikanische Regermission in Katholieke Missie, 1914 fortlausend und die dort zitierte Literatur.

schwindend klein aus. Daran ist großenteils die noch kurze Dauer der meist erst in den seizten Jahrzehnten gegründeten Missionen schuld; zum Teil hängt es auch mit der unvermeidlichen, äußerst schwierigen und langsamen Missionierungsmethode zusammen. Das gesamte Missionspersonal darf man wohl für den Augenblick auf rund 2000 veranschlagen, nämlich etwa 800 Priester, 300 Brüder und 800 – 900 Schwestern. Eine genaue übersicht läßt sich gerade bei den südamerikanischen Indianermissionen schon deshalb nicht geben, weil einerseits zahlreiche kaum dem Heidentum entwachsene Eingeborene von der regelrechten Diözesanseelsorge versehen werden und andernteils zahlreiche Priester gelegentlich oder nebenher auch für die Christianisierung der Indianer tätig sind 1.

1. Eine wahre Missionsbewegung hat zunächst in den beiden ersten Jahrzehnten unsers Jahrhunderts in dem gut katholisch regierten Lande der Republik Kolumbien eingesetzt. Es wurden dortselbst gegründet: 1904 die Ap. Präsektur Caquetá, 1905 das Bikariat Goajira, 1908 das Bikariat Llanos de San Martin und die Präsektur Chocó, 1915 die Präsektur Urauca und 1916 die Präsektur Uraba, während seit 1893 nur das Bikariat Casanare bestand.

Auf der malerischen weit ins Karaibische Weer vorstoßenden Halbinsel Goajira haben sich die spanischen Kapuziner unsterbliche Berdienste für die Seelsorge und Christianisierung der rund 80000 religiös arg verwahrlosten Bevölkerung erworben. Die eigentliche Missionsarbeit gilt etwa 30000 noch ungetausten wilden und halbwilden Indianern, den freien Goajiros der Ebene und den friedlichen Arhuacos der Bergketten. Die größte Hossinung der Missionare ruht auf den Internaten, von denen zwei 1910 für die Goajiros und eins mit 40 Zöglingen 1914 für die Arhuacos errichtet wurden. Auch unter den noch sast ganz wilden Motilones konnten nach einer großen Expedition des Ap. Bikars Athanasius Soler y Royd im Jahre 1914 sieben Reduktionen mit insgesamt 1000 Wilden eingerichtet werden. Das Personal bestand 1909 aus 16 Kapuzinerpatres, 10 Brüdern, 7 Weltpriestern, 26 Religiosen anderer Orden und 5 Schwestern für 9 Residenzen, 20 Kirchen und Kapellen, 7 Schulen mit 300 Kindern und 1 Kolleg in Goajira mit 50 Studenten, während für 1919 13 Patres, 11 Brüder und 21 Schwestern gezählt wurden 2.

Das von spanischen Augustinern geleitete, icon seit 1884 energisch geplante, aber erst 1893 durch Leo XIII. errichtete Ap. Bikariat Casanare war mit 126 Reduktionen einst eine blühende Jesuitenmission. Seit der Bertreibung der Jesuiten i. J. 1767 nahmen sich Dominikaner und dann Kapuginer der Indianer an, bis die Mission wieder endgültig von den Augustinern aufgenommen wurde. Bei ihrer übernahme i. J. 1893 gählte man auf dem etwa 1000 Quadratmeilen großen noch ziemlich unerforschten Bebiete im Often der Republik rund 110000 Seelen, von denen nur ungefähr ein Biertel in Dörfern lebt, die übrigen auf den Ackerfeldern und Weiden. Die ersten Missionsversuche mit den Stationen Barrancopelado und San Juanito scheiterten vollständig. Die Revolution 1899 machte ihr vollends ein Ende, da der heiligmäßige eifrige Bischof Eg. Moreno Diag, selbst geschmäht und gefangen, in die Berbannung gehen mußte, um das Leben der eingekerkerten Missionare gu retten. Sie wurden vor den Augen der Indianer wie Handelsartikel auf Schiffe gebracht und abtransportiert. Casanare war abermals ohne Missionare und Schwestern. 1903 kehrten die mutigen Blaubensboten zurück. Des neuen Bischofs Migr. Casas Hauptsorge war die Errich= tung gahlreicher Bolksichulen. Much eine großgugige Denkschrift über die Rultivierung

<sup>1</sup> Bgl. über die Indianermissionen insgesamt besonders die Artikel von P. Schurshammer S. J., Spanisch-Südamerika in KM 1920, 137—141 und über Brasilien 153—156. Eine besondere allgemeine Abhandlung über die Indianermissionen Südamerikas liegt bis zu diesem nicht vor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Annuaire Pontif. 1909; Cath. Enc. VI 606; SM 1920, 139; 1894, 222. 240; El Siglo 1917, 211 ss.; 1921, 143 s.; Les Nouvelles Rel., Les Missions Cath. en Colombie 1921, 44.

der Indianer reichte er bei der Regierung ein zwecks Anlage von Brunnen, Wegen, Telegraph usw. Durch die hingebende Pflege und Ausopferung von Patres und Schwestern bei der großen Seuche im Lande 1904 erwarben sie sich schnell die Beliebtheit beim Volke. Unter dem Nachfolger Mfgr. Casas († 1906), dem Bikar Ballesteros sind bereits über 30 Schulen, darunter auch einige für Erwachsene zu Tamara mit Unterstützung des Ministers Ribas eingerichtet. Troch fortgesetzter Berleumdungen der Missionare, hauptsächlich daß sie die sog, antikolumbistische Lehre vortrügen und Nationalseinde seien, troch vieler anderer Schwierigkeiten weist die vergleichende Statistik einen schwach Zuwachs auf: 1913 fanden bereits in 35 Schulen 855 Knaben und 791 Mädchen Unterricht und Erziehung, während für 1918 schon 16 Priester, 11 Brüder, 11 Schwestern, 39 Kirchen und Kapellen, 45 Schulen und zusammen 2500 Schulkinder gezählt wurden. Seit 1891 verzeichnete man die 1913 16779 Tausen und 3933 Trauungen.

Bang im Westen Kolumbiens beiderseits des Aratro, der von den 3300 m hohen Anden herabsturgt und 150 Fluffe und 300 kleinere Zufluffe mit fich in den Atlantischen Ozean führt, liegt das Arbeitsfeld der Sohne des herzens Maria, die Up. Prafektur Choco. Das Bebiet ift reich an vegetarischen und mineralischen Produkten und übertrifft die Goldquellen von Klondike und Kalifornien ums Doppelte an Umfang. Aber auch an Fiebern und Seuchen ift das herrliche Land fehr reich. Bon 1909 bis 1917 hatte das mörderische Klima schon 6 Missionare hinweggerafft und 25 andere zur heimkehr gezwungen. Die Bevölkerung beträgt etwa 100 000 Köpfe, nämlich 10 000 Weiße, 20000 Mulatten, 20000 Indianer und 50000 Neger. Bei der übernahme der Mission i. J. 1908 durch die Sohne des Herzens Maria hatte das ganze Gebiet nur 5 Weltpriefter, von denen aber nur drei volle Arbeitskräfte waren. Die Miffionierung erstreckt sich naturgemäß auf alle Farbigen von den beiden hauptzentralen aus, Istmina und Quibdo. Um erstere gruppieren sich weitere 8 Sauptpfarreien und 33 Bigepfarreien, um letztere 10 baw. 42. Bis 1917 hatten die todesmutigen Glaubensboten nicht weniger als 60 Kirchen neugebaut ober hergestellt, 34 Schulen mit 1600 Schulkindern errichtet, 15 000 Taufen gespendet, 10 000 Firmungen, eine halbe Million Kommunionen ausgeteilt und 4000 Ehen eingesegnet. Leider hat das Feuer ichon einmal die Station Quibdo von Brund aus gerftort und Sturm die icone Barke der Miffion, ein Motor= boot, auf den Strand geworfen. 1917 waren 32 Patres und 15 Brüder in der Mission tätig, denen die Töchter der Liebe kräftig gur Seite stehen2.

Im Norden an die Ap. Präfektur anstoßend und die Grenze von Panama entslang bis zum Karaibischen Meer hin ist die 1917 errichtete und den Unbeschuhten Karmelitern der spanischen Provinz Navarra übertragene Ap. Präfektur Urabá geslegen. Schon früher waren hier Priester dieses Ordens tätig, namentlich aber widmeten sich einige missionsbegeisterte fromme Frauen dem Unterricht der Rothäute in den Grenzgebieten der Diözese Antioquia, die man als Kern einer religiösen Hissgenossenschaft ausbauen will. Die Präfektur ist zwar sehr fruchtbar, aber das seuchtwarme Klima auch aufreibend. Die meisten von den 30000 Einwohnern, davon rund 10000 Neger, wissen irgend etwas vom Christentum aus der alten spanischen Missionszeit, sind aber über alle Maßen verwahrlost und heruntergekommen. Zudem sind die nordamerikanischen Protestanten eisrig an der Arbeit. In der gesamten Präfektur wirken zurzeit 16 Patres und 5 Brüder in den Orten Leiva, Frontino, Senson und Palmira, außerdem in drei Orten unter den Halbindianern. Für die eigentliche Indianermission scheinen nur 5–6 Priester und sast ebenso viele Brüder tätig zu seins.

<sup>1</sup> El Siglo 1916, 1 ss. 38 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> El Siglo 1917, 121—128 (Art. v. P. Iriarte S. J.; KM 1912, 157 ff.; Streit (Atlas Hier. n. 31) verlegt die Präsektur irrtümlich an die Ostgrenze statt nach Westen.

<sup>3</sup> Agl. Das Stapulier 1920, 13 f. 115 f.; El Siglo 1919, 384 s.; 1921, 144, wo wie bei Arens S. J. (Handbuch ber kath. Missionen, Freiburg 1920, 176) 5 bzw. 6 Patres und 4 Brüder genannt werden. La Nouv. Rel. 1921, 45 nennt 8 Missionare für Anfang diese Jahres.

Ein ungeheures Bebiet, aber nur sehr spärlich und meist von noch wilden oder wieder verwilderten Indianern etwa 50 000 an der Zahl (10 000 getauft) bevölkert, versehen die Missionare der Gesellschaft Maria des seligen Grignon de Montfort in dem an Stelle der zwei 1903 und 1904 errichteten Ap. Präfekturen 1908 errichteten Ap. Bikariat Llanos be San Martin in der fast gleichnamigen politischen Proving Intendencia Oriental n Clanos de San Martin. Die ersten frangösischen und hollandischen Patres begannen 1908 ihre Arbeit im Westen des Bikariats unter den etwa 10000 Weißen und ebenso vielen driftlichen Indianern. Der Aufruf des Papstes Pius X. in seiner Encyclica Lacrimabili statu für die Indianermissionen Südamerikas hatte gur Folge, daß Sand in Sand mit der Regierung von den Missionaren auch die Missionierung der noch fast ganz wilden rund 20000 Indianer im östlichen Gebiete des Bikariats in Angriff genommen wurde. Die neuen hollandischen Blaubensboten mußten den mubfeligen Weg über Brafilien den Amazonas hinauf nach Kolumbien nehmen. Aus einem Bericht an die Regierung geht hervor, daß die Mission nur unter den größten Mühen, Entbehrungen und Opfern langfam voranschreitet. Die Pflanzungen zum Zweck der Selbstversorgung der Mission, leiden fortgesetzt unter den Verheerungen der Ameisen. Nur die Kaffeepflanzung und einigermaßen eine kleine Kakaoanlage scheinen besser zu gedeihen sowie Reisfelder und Bananengarten. Gine fehr ichwere Prufung erlitt die Sauptstation Montfort-Papuri am Rio-Baupes, da die kaum vollendeten Gebäulichkeiten: eine 60 m lange Wohnung, eine Kirche und ein Schwesternhaus und Mädchenschule bei einem Erdbeben 1919 niederbrannten. Die Station war mit dem Aufwand äußerster Kraftanstrengung der vom Klima ohnehin hart mitgenommenen Missionare gustandegekommen, während die Indianer nicht zu bewegen maren, auch nur hand ans Werk gu legen. Gine zweite Hauptstation befindet sich zu Santa Maria del Codunari. Rund um Montfort-Papuri am Rio-Baupes liegen vier weitere kleinere Stationen: San José zwei Tagreisen weit stromauswärts, wo die Tucanos selbst ein Kirchlein gebaut haben, San Bernardo, ein wenig tiefer als die hauptstation gelegen, wo die Decanos sich um einen Missionar beworben und einen Plat ausgesucht haben, um sich mit 20 Familien gleich um das neue Kirchlein seghaft zu machen; ferner S. Franz Xaver, eine Tagreise stromabwärts, wo ein Häuptling der Piratapunas sich bereits niedergelaffen und den gangen Stamm von Brafilien auf kolumbianifches Gebiet herüberziehen will; endlich S. Paul, einen halben Tagmarich von San José hinauf unter einem Zweig der Tucanos, der sich nicht mit den andern zu San José vereinigen will, um seine Selbständigkeit nicht zu verlieren. Bittere Klage führen die Missionare bei der Regierung gegen die oft jeder Religiosität und Sitte baren Weißen aus Brafilien und Kolumbia und fordern das Recht, jedem Weißen den Aufenthalt in den eigent= lichen Stationen zu verbieten, da sonst mit einem Schlage vernichtet wird, was aufzubauen viele Jahre der Mühe und Opfer hostete. Ebenso wird das Recht gefordert, gegen die Wegführung der Indianer gu den Kautichukplantagen einschreiten gu durfen nicht bloß vom missionarischen Standpunkt sondern auch, um das gefährdete Leben jener armen Opfer der roben Ausbeutepolitik zu schützen. In der Tat gewährte der porbildliche Präsident der Republik, ein mahrer Barcia Moreno seines Landes, den Blaubensboten auf gesetzlichem Bege nicht nur diese, sondern noch viele andere weitgehende Bollmachten, die der Zivilisierung und Christianisierung der Rothäute am Rio-Baupes förderlich sind. Obwohl also die Mission langsam voranschreitet in diesem unfruchtbaren Weinberg des Herrn, ist doch gute Hoffnung für die Zukunft vorhanden. nachdem nun auch P. Rock in fünf Indianersprachen eine Grammatik und einen kleinen Katechismus fertig gestellt hat1.

Ebenfalls ein Riesenmissionsgebiet Kolumbias ist die 1914 errichtete und von Kapuzinern der katalaunischen Provinz verwaltete Ap. Präsektur Caquetá dem die Mission von (kolumbisch) Putumapo angegliedert ist. In der älteren Missionszeit standen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Cath. Enc. VIII 66; Onze Missionarissen 1919, 182 ff. 203 ff. 230 ff.; 1920, 17; 1919, 233 (das Indianerjäufgeseß).

hier im Südosten des Landes blühende Reduktionen der Jesuiten, die aber seit der Bertreibung des Ordens 1767 bis 1842 verwaist blieben. Nach bloß achtjähriger Wiederaufnahme der Mission saben sich die Jesuiten abermals gezwungen, das Land zu verlassen. So blieb die Mission, welche einen Teil der Diözese Pasto bildete, ohne regelrechte Berwaltung und Seelsorge, bis i. J. 1895 unter einer besseren Landesregierung die Kapuziner von Pasto aus sich der armen Indianer erbarmten. Von da ab bis 1912 erfolgten nicht weniger als 15 große Missionserpeditionen in das weite Missionsgebiet. Bereits 1906, d. i. zwei Jahre nach Errichtung der Prafektur, waren 10 Priefter und 3 Brüder für 12000 Betaufte, 14 Kirchen und Kapellen, 5 Schulen mit 178 Kindern und rund 40000 heidnische Indianer tätig. 1919 betrug die Zahl der Missionare 30, die der Schwestern 21, denen Maristenschulbrüder besonders für die Schulen zur Seite stehen. Die Katholikenzahl war auf 14885 gestiegen. Rach einem Bericht von 1913 gablte die Mission damals in 25 Schulen 1200 Schulkinder; und von Santiago bis zum Safen Uffiffi gab es keinen Ungläubigen mehr. Der Eifer im Sakramentenempfang war groß. Die in dem Bericht an die Regierung gestellte Bitte um zivile Bollmachten gegenüber den Weißen, die durch schlechtes Beispiel und Ausbeutepolitik das Wirken der Miffionare wieder zugrunde richteten, wurde mit größter Beitherzigkeit beant= wortet und der Ap. Präfekt mit dem Rang eines Statthalters ausgestattet. Solche Borkehrungen werden verständlich, wenn man sich erinnert, daß ja erst Pius X. gerade die Greuel der weißen Kolonisten und Ausbeuter im Putumanogebiet aufs schärfste por aller Welt verurteilen und brandmarken mußte, worauf die englische Regierung die begangenen Fehler ihrer Landsleute ebenfalls bloßstellte und das englische Bolk ohne Unterschied der Religion gu einer Sammlung für ein Mijfionsunternehmen veranlaßte, das irische Franziskaner im peruanischen Putumagogebiet (f. dort) ausführen follten. Die Schwierigkeiten der Miffion find gewiß enorm groß: die Berkehrs= verbindungen schlecht, Landwege kaum gangbar und auf den Wasserstraßen keine Schiffe; daher ift auch der Transport von Lebensmitteln und wichtigen Dingen für den Missionsbetrieb schwierig und teuer; dazu kommen die fast unüberwindlichen Sprachgersplitterungen, der Priefterhaß und die Berfolgungssucht gewiffer Beifer und nicht zulett die verhältnismäßig geringe Zahl von Arbeitskräften. Auch die Wildheit der Rothaute felbst kommt in Betracht, wie die gefährlichen Ungriffe berselben auf die Forschungsexpedition der Kapuziner ins Land der Tetes vor zwei Jahren zeigen. Um so größer sind die mahren Berdienste der braunen Ruttenträger um Zivilisation und Christianisierung der Indianer und um die Kultivierung des Landes, wie auch der kolumbische Besandte beim Ap. Stuhl 1920 anerkannte und eine New Yorker Zeitung vor einigen Jahren rühmend hervorhob. Die Gesamtzahl der Katholiken auf allen 12 Stationen wird auf 32 000, die der heidnischen Indianer der Mission von 50 - 200 000 angegeben1.

Die Ap. Präsektur Arauca, die die 1915 den nördlich vom gleichnamigen Fluß gelegenen Teil der Casanaremission bildete und dann zum selbständigen Distrikt erhoben wurde, wird von Lazaristen verschiedener Länder versehen und hat zunächst die Zurückführung und Seelsorge der halbverwilderten Indianer zum Zweck. Die drei Haupststationen bilden die Orte: Chita, Tame und Arauca. Chita hat eine Bevölkerung von 12000 Seelen und ist der Ausgangspunkt und die Bersorgungszentrale der Missionsexpeditionen. Es ist zugleich die Residenz des Ap. Präsekten Larquère und von drei Patres sowie von fünf Schwestern, die eine Schule leiten. Letzteres ist auch der Fall zu Tame, wo zwei Patres stationiert sind. In dem völkisch sehr gemischten Arauca hat sich die Religiosität und Moral bereits außerordentlich gebessert durch die Rührigkeit der 3 Patres und 6 Vinzentinerinnen, die eine Schule und ein Kolleg

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Greuel in Butumano und Bius X., J. RM 1913, 37 ff.; Übersicht über die Mission in El Siglo 1915, 81 ss. 121 ss.; dazu RM 1912, 238 ff.; 1908, 108 ff. 140 ff.; Les Nouv. Rel. 1921, 45; Il Massaja 1920, 43 ss. 198 ss.; Osservatore Rom. 1920, 128; RM 1916, 240 Urteil der New Yorfer Sun.

dort leiten. Bon der alten Jesuitenmission zu Macaquan ist nur ein Trummerhaufen der Kirche und einige Strobhütten der Indianer übrig. Mit der eigentlichen wilden Indianerbevölkerung konnten die Missionare bislang nur gelegentlich in Berbindung treten. Für die Christianisierung kommen vier Stämme in Frage: drei an den Ufern des Lipa und Ele in den Wäldern von Banadia: die Macaquanen, die Salivasindianer und die gang wilben Buahivos. Ein vierter Stamm, die Tunevos, lebt in einzelnen Bruppen in den Berggegenden und an ichmer zugänglichen Punkten, da es in den Bergen keinen Weg noch Steg gibt. Diese ungivilifierten Indianer ichatt man auf rund 10000. Außerdem erstreckt sich die Missionstätigkeit der Lagaristen unter den Indianers auch auf die mehr im Innern an den Ufern des Rio Narvaes und des Rio Paez auf einem Terrain von 14000 Quadratkilometer wohnhaften 30000 Indianer des Stammes Paez, die an die berühmten Pijanos zur Zeit des Don Juan de Borja erinnern. Die beiden hauptresidengen der 5 Patres und der Bingentinerinnen sind Ingá und Belascagar, um die sich 24 Dörfer reihen, aus denen sich etwa 1200 Schulkinder unter der Leitung der Schwestern rehrutieren. Das driftliche Leben blüht wieder mächtig auf. 1919 gahlten die Missionare 720 Taufen, 120 Trauungen und 21 000 Kommunionen. Namentlich die Feier der ersten Monatsfreitage und die Berehrung des hl. Herzens Jesu sind sehr beliebt1.

Eine mühevolle Mission allerdings zumeist unter Negern aber auch für Indianer haben in den letzten Jahren (1917) die Söhne des hl. Ignatius am Magdalenensstrom<sup>2</sup> begonnen, während Millschiller Missionare auf San Andres und Provisdencia die 1902 von deutschen Patres gegründete und 1912 vorübergehend von Josephiten aus Baltimore geleitete Eingeborenens und besonders Negermission versehen<sup>3</sup>. Schließlich sind wenigstens noch die beiden großen Aussätzigenmissionen<sup>4</sup> von Agua de Dios und Contratacion zu erwähnen, die zusammen über 5000 Aussätzige bergen, deren Pseege von Schwestern der Heimsuchung aus Tour bzw. Mariahilfs

schwestern und deren geistige Fürsorge von Salesianerpatres geleitet wird.

2. Biel weniger gunftig steht es um die Christianisierung der noch ungetauften oder wieder verwilderten Indianer in Benezuela. Seit dem 17. Jahrhundert waren Kapuziner hier fast die einzigen Missionare. Erst seit kurzem sind Jesuiten, Dominis haner, Augustiner und Salesianer an die Seite der Kapuginer getreten. Aber nach den Berheerungen der Revolutionen und Kulturkämpfe ist ihre Tätigkeit hauptsächlich auf den Wiederaufbau des religiöfen Lebens unter den Katholiken felbst gerichtet. Die letzten sieben Kapuginer der älteren Periode fielen als Opfer der Revolution gu Anfang des 19. Jahrhunderts. Dreißig andere starben an den Folgen der ausge= standenen Leiden. Die Bertreibung der religiofen Orden aus Spanien wirkte dann auch für Benezuela schlimm. Erst i. J. 1891 konnte man an die Wiederaufnahme der Miffionstätigkeit denken. Seither find ununterbrochen neue Apostelfendungen dorthin aus der kastilischen Ordensproving der Kapuziner erfolgt. Doch konnte die Beidenmission selbst erst in unmittelbarer Vergangenheit in Angriff genommen werden, nachdem die neue Regierung dringend um Missionare für die noch wilden Motilones und Boajiros gebeten hatte. Die Zahl der besonders das Buanana- und Boajirogebiet der Republik bevölkernden Indianer wird auf nicht weniger als 98932 berechnet. Seit dem Sturg des katholikenfeindlichen Prafidenten Caftro ift ein eigenes Besetz gur Fördes rung ber Indianermissionen aufgestellt worden. Dagegen hat die Regierung die von nordamerikanischen Protestanten gegen das Gesetz der freien Religionsübung betriebene Propaganda unter den heidnischen Rothäuten (1911) untersagts.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Vincentius a Paulo 1918, 329 s.; 1917, 234 ss. 276 ss.; 1920, 3 ss.; El Siglo 1921, 172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Le Missioni d. Co. d. Giesú 1920, 196; Les Nouv. Rel. 1921, 46.

<sup>3</sup> S. RM 1913, 284; 1920, 138.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Le Miss. d. Co. d. Giesú 1919, 180—182.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Il Massaja 1920, 65 ss.; RM 1921, 44; 1917, 283; Bolletino Salesiano 1920, 61 ss.

3. Sehr ichlimm steht es mit dem Missionswerk unter den Indianern der kleinen unruhigen Republik Ecuador. Man schätt die Zahl der eigentlichen Indianer, die als Beiden oder haum driftianifiert gelten, auf 400 000. Die Balfte davon lebt giemlich wild in den noch fast unerforschten Bebieten des Oftens, die andere Sälfte ist der Reft der einft am Meere oder auf den hochebenen lebenden Rothäute. Jesuiten, Franziskaner und Dominikaner übten in Ecuador jahrhundertelang unter den größten Strapagen und Opfern das Missionswerk aus. Leider fielen mit der Bertreibung des Jesuitenordens i. J. 1767 die 100 000 getauften Indianer in 33 blühenden Reduktionen der berühmten Mainasmission wieder ins alte wilde Leben und Treiben guruck, da sie ohne geiftliche Silfe blieben. Die Revolution tat ein übriges, um die scheuen Waldkinder noch schneller zur alten Wildheit guruckzubringen. Nichtsdeftoweniger baten Indianer selbst noch nach fast 100 Jahren um die Mitte des vorigen Jahrhunderts die Jesuiten um Rückhehr. Die Zeit der neuen Mission Schien sich gunftig anzulassen, da in den beiden Konkordaten, die Barcia Moreno 1862 und 1882 mit Rom ratifizierte, ausdrücklich die Regierung sich zur Unterstützung der Indianermissionen verpflichtete. Schon 1867 reiste der erste neue Ap. Bikar Daniel Fonseca S. J. in sein großes Missionsgebiet, das einen Teil der alten Mainasmission bildete, ab. Die Mission wurde 1871 den Jesuiten gang übertragen, 1886 in zwei Bikariate getrennt und 1888 in vier Bikariate eingeteilt, von denen die Jesuiten den nördlichsten Teil des gangen östlichen Missionsgebietes erhielten, die Dominikaner ihr altes südlich davon gelegenes Canelos y Macas, die Franziskaner die Südspitze Ecuadors Zamora und die Salesianer die Mission unter den Jivarosindianern von Guadalaquiza versehen sollten. Die Jesuitenmission im Bik. Napo, wo man gleich ansangs der neuen Missionierung in den sechziger Jahren an 10000 alte Indianer wieder gesammelt hatte, mußte trotz der umsichtigen Führung durch den dritten Ap. Bikar Tovia S. J. († 1917) infolge der Revolution 1895 wieder aufgegeben werden. Neueren Berichten gufolge ist jedoch seit 1917 die Mission wieder eröffnet, und P. Arens S J. verzeichnet in seinem Sandbuch für das Bik. Napo 17 Patres, 6 Brüder, 5200 Katholiken, 24 Kirchen und 7 Elementar= schulen1. In dem Ap. Bikariat Canelos y Macas wurden bereits 1628 von den Dominikanern die ersten Reduktionen gegründet. Damals maren im gangen dieselben Schwierigkeiten wie heute vorhanden: wenige und fehr fchlechte Berkehrswege nament= lich über die Anden und durch den Urwald sowie das bösartige Klima. Die Ergänzung des Missionspersonals geschah aus der Ordensproving Ecuador. Als es infolge der Revolutionen mehr und mehr daran fehlte, gab man 1867 die Canelosmission gang auf, und trot der hergzerreißenden Bitten einer Abordnung von 15 Indianern konnte erft gut 20 Jahre fpater an die Wiederaufnahme gedacht werden. Unfangs waren drei Dörfer, jest 12, besett, für die 1916 6 Patres und 4 Brüder unter 1400 Christen tätig waren?. Während diese Mission wenigstens noch ein kummerliches Dasein friften konnte, ift leider die Frangiskanermission des Up. Bikariats Zamora aus politischen Brunden von der revolutionaren Regierung bereits 1899 suspendiert und so einstweilen die vielhundertjährige Missionstätigkeit der Minderbrüder des hl. Franziskus, die noch um 1800 an 20 Indianerdörser leiteten, in Ecuador unterbunden worden3. Unter unsäglichen Schwierigkeiten von allen Seiten hatte von vornherein auch die Salefianermission im Bikariat Mendeg y Buadalaquiga gu kampfen. Das Belande ift unwegsam und hochgebirgig, das Bolk arm, wust und roh, rachfüchtig: echte Wilde, die berüchtigten Jivaros. Im Jahre 1893 wurde das Bikariat übernommen und von Cuenca aus die erste große Expedition ins Innere vorbereitet. Im folgenden Jahre

<sup>2</sup> Bgl. Analecta Ord. Praed. III 1, 487 ss.; RM 1891, 30. 56. 72; 1915/16, 28 f. Überjicht von P. Benno O. Pr.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> El Siglo 1917, 332 ss. 370 ss. 411 ss.; L. Savicente S. J., La Mission del Napo, Quito 1894; Rafael Cáceres, La Provincia Oriental de la Rep. de Ecuador, Quito 1892; Cath. Enc. V 278 ss.; Arens S. J., Handbuch ujw. 1920, 176.

<sup>3</sup> Acta O. Min. XXIV 356. Apostolado Franciscano 1917, 110.

kam die Gründung von Guadalquiza zustande; schon konnte man eine Schule einzichten. Da brannte die Station wieder nieder und zwang zur Rückkehr nach Cuenca. Im folgenden Jahre begann der bis 1901 wütende Krieg der Indianer untereinander und die noch verhängnisvollere Revolution im Lande unter Alfaro. Zwar blieben die wenigen Missionare von Guadalaquiza von der üblichen Berbannung unbehelligt, allein es sehlte an Nachschub von allem, was sie nötig hatten. Erst mit dem neuen Jahrhundert brachen bessere und ruhigere Tage an. Bischof Costamagna konnte 1902 endlich sein Bikariat betreten. Ein Jahr später kamen die Mariahilsschwestern nach Guadalaquiza, und nur die bitterste Armut hinderte jetzt noch die Ausführung größerer Pläne. Man beschränkte sich auf die nächste Umgebung von Guadalquiza und erst 1908 begannen die Expeditionen und Neugründungen unter den Jivaros von neuem, nachdem auch Berstärkung der Missionstruppe eingetrossen war. Langsam schreitet so die Missionierung voran. 1916 wurde 3. B. die im entlegensten Teil des Bikariats

gelegene Station Santiago de Mendez gegründet1.

4. Die traurige Lage der armen Indianer, die ohne Missionare waren und von habgierigen Weißen nur allzusehr ausgebeutet wurden und noch werden, bewog gegen Ende des Jahrhunderts die Bischöfe von Peru, nachdem fie die Einwilligung der Landesregierung und die Zusage ihrer Unterstützung für Missionsunternehmungen erhalten hatten, beim Up. Stuhl um die Errichtung spezieller Indianermissionen eingukommen. Durch Dekret der Propaganda wurden demgemäß am 5. Februar 1900 drei Prafekturen in der fog. Montagna oder dem gebirgigen Often Perus aufgerichtet: im Norden die Up. Präf. San Leon de Amazonas, füdlich davon die von Ucuanali und ganz im Sudosten die Präf. Urubamba, welche den Augustinern, Franziskanern und Dominikanern übertragen und deren Beneralen und der Kongregation der Propaganda unmittelbar unterstellt wurden. Auch wurde mit Rücksicht auf die Freizügigkeit und das Nomadenleben der noch fast gang wilden Stämme die Jurisdiktion von vornherein ohne bestimmte Brengen auf die Gebiete ausgedehnt, wo sich die Indianer gerade befinden, da die Miffionare ihnen nachziehen muffen, bis man die Rothäute feghaft gemacht und an Arbeit gewöhnt hat. Die Gelder für diese Missionen werden jum Teil von der Regierung, jum Teil von der hauptfächlich auf Unregung der Franziskaner des Kollegs Ocopa 1896 organisierten "Besellschaft der Verbreitung des Blaubens im östlichen Peru" und nicht zulett von Wohltätern in Europa aufgebracht. Richtsdestoweniger gahlen sie zu den armsten der Welt. Das gilt besonders auch von dem ausgedehnten rechts und links vom Maragnon liegenden, soeben (1921) zum Ap. Bikariat erhobenen Bebiet der spanischen Augustiner San Leon de Las Amazonas?. Bon der Residenz des Up. Präsekten Iquitos, wo es nicht einmal ein kleines Kirchlein gibt, da die aus aller Herren Ländern zusammengeströmte Bevölkerung vollständig im Belderwerb aus den Bummiwerken aufgeht, zogen die ersten vier Monche den Maragnon hinauf und gründeten ihre Station zu Melendez, eine zweite zu Huabico, die aber fechs Monate nach der Errichtung von den Indianern wieder in Brand gesteckt wurde (1903) und eine dritte den Maragnon hinab zu Pebas. Mühselig find die ichier endlosen Wande= rungen durch den Urwald und die Fahrten im Kanu in diesen der Zivilisation entrückten Ländern. Aber was den Mut der Blaubensboten am meisten niederdrückt, ist die Knechtung und völlige Aussaugung der Indianer durch die Kautschuksammler, die schlimmften Gegner der Mission. Nicht bloß werden dadurch die Bekehrungsversuche an den Wilden illusorisch, sondern die direkte Feindseligkeit derfelben gegen die Weißen überhaupt wird immer neu geschürt. Das einzige Mittel der Christianisierung und Zivilisierung ware die Wirksamkeit der Missionare fern von den verbrecherischen Rolonisten. Mit diesen Schwierigkeiten mag es zusammenhängen, daß die Mission 1918 erst 9 Patres zählte für etwa 2000 Katholiken. Immerhin darf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> El Siglo 1914, 247 ss.; 1917, 201 ss.; J. Grijar S. J., Die Mijjionen der Salejianer Don Boscos [Separatabbr. aus RM 1913, 245ff.], Wien 1914, und RM 1917, 262.
<sup>2</sup> Acta s. Sed. 1921, 294 s.

die Ernte des Berichtsjahres 1917 mit 8 Taufen Erwachsener, 992 von Kindern, 138 Trauungen, 73 Beichten, 6 (!) Kommunionen und 786 Firmungen noch als erträglich angesehen werden, so gering sie für das endlose Bebiet und die ungeheuren Leiden und Müben ist. Gleichzeitig mit der Erhebung von S. Leon zum Bikariat ist ihm auch die 1912 nach der Engyklika Pius' X. Lacrimabili statu über die "Greuel im Putumanogebiet" und die traurige Lage ber Indianer den Frangiskanern ber irischen Proving übertragene Miffion Putumano zugeschrieben worden. Alsbald nach der Abzweigung der Mission reiste der Missionsobere P. Sambrock mit 3 Patres und 1 Bruder dorthin ab. Das mit Recht verrufene Gebiet ist eigentlich nur an den Zuflussen des Putumano bevölkert, am Cara-Parana und am Igara-Parana. Die meisten der dort lebenden Indianer find noch heidnisch und wenig von der Bivilisation berührt. Der Sauptort, zugleich der Zentralpunkt der Mission, ist La Chorrera, wo in etwa 10 Sektionen zu je 50 großen Indianerhäusern in je mehrstündiger Entfernung an 7000 Indianer wohnen. Dank den Miffionaren ift die Behandlung diefer im Dienft der Kautichukfirmen stehenden Rothäute beffer geworden. Mit der Christianisierung sieht es aber nicht besonders tröstlich aus. Der Sammlung größerer Bruppen stehen wegen des ichlechten Bodens und der sieben verschiedenen Sprachen unter den 9000 genannten Indianern große Schwierigkeiten im Wege. Dazu kommt die Abneigung der Indianer por der europäischen Religion, in der fie nur eine Falle der fie ausbeutenden Bivilisation (!) seben. Die gange Hoffnung ruht daber hier wie fast überall in den Indianer= missionen porgüglich auf der Erziehung der Jugend, womit in den Schulen auf den Sauptstationen sofort begonnen ift. Leider ist die Kinderzahl wegen des Geburtenmangels und des ungesunden Klimas sehr gering. Doch konnte gu La Chorrera die erfte Schule mit 40 Kindern eröffnet werden. Die Bahl der Missionare betrug 1917 erft fünf2. Dagegen hat (1921) die Kongregation der Glaubensverbreitung von San Leon de Amazonas die Stromgebiete des obern Maranhao und seiner Bufluffe in Peru und bis zu den Flussen Juncway und Ancutigo abgetrennt und als selbständige Up. Prafektur vom bl. Babriel von der ichmerghaften Mutter Bottes pon Maranon den Passionisten übertragen3.

Die Franziskanermission von Ucuanali hat eine glorreiche mit dem Blute von wenigstens 70 Martyrern geschriebene Missionsgeschichte des Ordens. Bis 1900 war sie die einzige Mission im östlichen Peru. Aber seit den Revolutionswirren unter Bolivar war die einst vom Kolleg Ocopa so segensreich betriebene Mission tödlich getroffen. Zwar sicherte der Kongreß 1849 den Franziskanermissionen eine jährliche Unterstützung von 30 000 Pejos zu und erlaubte die Wiedereröffnung des Kollegs, aber 1873 konnte der Guardian von Ocopa an die Landesregierung berichten, daß kaum 700 Pelos in der gangen Zeit für die Missionierung ausgezahlt worden seien. Das Gebiet ist riesengroß und dazu sehr unwegsam, die Indianer wild und von den Kautschuksammlern zu tödlichem Saß gegen die Weißen überhaupt aufgehett. Es wird förmlich Jagd auf die armen Indianer gemacht, um fie dann mit rober Bewalt, hunger, Beigeln bis aufs Blut und Schinden bis gu Tode gur Sklavenarbeit zu zwingen. Zwar hat das Eingreifen des Papstes Pius X. für die Indianer im Dutumanogebiet einige Erleichterung geschaffen, aber im eigentlichen Ucuanali dauern Die Unmenschlichkeiten fort. In den Grenzen der Prafektur gibt es etwa 40000 Bivilifierte und 20000 in kleinen Bruppen wild umberftreifende Indianer. Letztere find in tiefften Aberglauben verftrickt, aber auch die ersteren haben vom Christentum meist nicht mehr als die Taufe gesehen und leben in größter Unkenntnis und in wilder Che dahin. Die Missionsarbeit ist deshalb nicht gering. Sie gliedert sich nach vier

<sup>1 ©.</sup> Las Misiones Cat. ([pan.) 1914, 186 ss. 210 ss. 229 ss.; Missiones de Propaganda Fide, Roma 1907, 659 ss.; C. Encycl. XIII 448; RM 1920, 140. Acta s. S. 1921, 295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apostolado Fr. 1915, 18 ss. 56 ss.; 1917, 112.

<sup>3</sup> Acta s. Sed. 1921, 295.

aroken Arbeitsgebieten innerhalb der Präfektur: Chanchamano mit der Hauptstation San Luis de Sharo. Hier befinden sich alle möglichen Nationen nebeneinander und dazu die Campasindianer in der englischen Peruvian-Company von Perené und die heidnischen Amuesnas, die gelegentlich sogar auf die Mission überfälle inszenieren. Ein zweites Arbeitsfeld bildet das Aporoquialigebiet, nämlich Aporoquiali mit den Nebenstationen Santa Cita, Puerto Bermudez, Puerto Jesup, Mairo, Victoria und Chunahunas. 1914 war dies Gebiet infolge von überreigungen der Indianer burch die Beigen der blutige Schauplat wilder Brandschatzung und indianischer Breuel. Die Entsendung von Regierungstruppen gegen die Rothäute hat leider meist nur den gegenteiligen Erfolg, da die Soldateska es an ebenso grausamen Vergeltungsmaß= nahmen nicht fehlen läßt. Das dritte Arbeitsfeld mit 13 Nebenstationen gruppiert sich um die Resideng des Ap. Präsekten, gurgeit P. Iragola in Contamana. Sier werden etwa 36 000 driftianisierte und 7000 heidnische Indianer gegählt, darunter selbst Anthropophagen wie die wilden Cochibos am Rio Pachitea. Die vierte Region ist die von Requeng und Apúrimac mit einigen Nebenstationen und insgesamt 25 000 Bewohnern. Alle hauptstationen haben ihre größeren Schulen, deren Teilnehmer für die Reduktionen gewonnen werden sollen. Auch die Musik spielt hier noch eine wichtige Rolle gur Fesselung des indianischen Gemuts. Schon por einigen Jahren mar es der Plan der Mission, ein eigenes Kolleg für die weibliche Jugend einzurichten, um dem bis nach Europa sich erstreckenden unwürdigen Mädchenhandel gu begegnen. Die dafür in Aussicht genommenen Franziskanerinnen Mariens kamen 1919 über Ocopa glücklich in Requena an. Bereits find gablreiche Peruanerinnen Diefer um die Miffionen hochverdienten Benossenschaft beigetreten. Der Bericht des Up. Präfekten Irazola an die Propaganda vom Jahre 1917 spricht von 17 Patres, 6 Brüdern, 2384 Taufen von Kindern und 63 Erwachsener, 2027 Jahresbeichten, 4628 Andachtsbeichten, 7805 Kommunionen, 2143 Firmungen auf 7 hauptstationen, während aus der Statistik von 1913 hervorgeht, daß bereits 58 Kirchen und Kapellen, 10 Schulen. 305 Schüler. 20000 heidnische Indianer und 40000 Seiden in der Mission waren, mahrend P. B. Urens S. J. in seinem Sandbuch 5200 Katholiken und 24 Kirchen und 7 Schulen aufgähltt. Nicht weniger rauh und dornenvoll ist das Missionsfeld der spanischen Dominikaner in der 1900 errichteten Up. Prafektur Urubamba, die 1912 gum Bikariat erhoben worden ift. Auch hier find die Missionare die rettenden Engel für die 60 000 wilden Indianer und Bertreter des Rechts, der Menschlichkeit und der Religion und Sitte gegenüber der gang ins Irdische versunkenen Kolonistenwelt. Mit erfahrenem Blick griff ber erste Up. Prafekt Zubieta, ein alter Philippinenmissionar, das Werk der Zivilisierung und Christianisierung an, erschloß das weite Gebiet durch Wege und geeignete Stationen wie Cuzco, Challabamba, S. Jacinto, San Domingo, 5. Bincente und S. Quis. Leider hat sich die Bahl der Missionare anscheinend nicht vermehrt, da man 1911 icon 10 spanische und 1 peruanischen Dominikaner gablte und 1918 nur 10 Priefter und 5 Bruder. Naturlich kann man keine großen Bahlenerfolge erwarten. 1911 verzeichnete die Jahresstatistik 360 Taufen, 241 Firmungen und 22 Trauungen. Für 1918 werden 5 Kirchen bzw. Kapellen und ebenso viele Schulen genannt2.

5. Die Indianermission in Bolivia ist von Anfang an das besondere Arbeitsfeld der Franziskaner gewesen, namentlich im 18. Jahrhundert an den östlichen Usern des Beni und Madre de Dios unter den Mojos und Mosetenes von Apolobamba. Doch litten die Unternehmungen schon vor der Revolution und den Unabhängigkeitss

<sup>2</sup> Cath. Encycl. XV 230; Analecta O. Praed. I 5, 626; II 1, 696 ss.; 2, 162;

RM 1917, 29 (Übersicht v. P. Benno O. Pr.); RM 1908, 97.

 <sup>1</sup> Bgl. Holzapfel O. F. M., Geschichte des Franziskanerordens, Freiburg 1909, 512 f.;
 H. Pol. Bl. 1866, 451; Las Mis. Cat. 1912, 176. 208. 230. 258; Apostolado Franciscano 1915, 117. 148. 259. 289. 330; 1916, 18; 1917, 367; 1918, 209—215; 1920, 90 s.;
 El Siglo 1915, 136 ss.; Arens S. J., Handbuch 176.

kriegen sehr an mangelnder Unterstützung sowohl durch die staatliche wie kirchliche Behörde. In den Umwälzungen zu Anfang des 19. Jahrhunderts durften nur Frangiskaner und diese nur in einigen Kollegien bleiben, bis in den dreißiger Jahren sich langsam eine größere Freiheit für das Missionswerk wieder anbahnte. Die Missions= unternehmungen gingen durchweg von den fünf großen der Propaganda unterstellten Kollegien aus: Santa Maria de Tarija (1755), S. Joseph de Tarata (1791), S. Joseph be La Paz (1839), S. Antonio de Potofi (1853) und Sucre (um 1840). Eine übersicht vom Jahre 1917 gewährt am besten einen Einblick in die eigenartige Aufteilung und Bersorgung der betreffenden Missionen. Danach versah das Kolleg La Paz unter einem Missionspräfekten drei Missionen oder Reduktionen, nämlich Jesus de Cavinas, Moretenes und Covendo sowie vier Doctrinas oder Bigepfarreien: Tumapasa, Iriamas, Chupiamonos und San Buenaventura mit insgesamt 1489 Indianern, 135 Nicht= indianern, 5 Schulen und 169 Schulkindern. Bon 1910-13 tauften die Patres 1054 Personen. hier wie in den übrigen Missionen Bolivias sind die Patres zugleich die einzige zivile Autorität. Sie unterrichten die Indianer nicht blok in Religion und Sitten, sondern auch in Ackerbau, Biehzucht, Handwerken, Lesen und Schreiben usw. Das Kolleg selbst gahlte 17 Priester und 2 Brüder, die eigentlichen Missionen 7 Patres. Kolleg und Ordenspräfektur von Potosi versahen 1917 5 Missionen und 4 Doctrinas mit mehr als 7000 Reubekehrten, 5000 Seiden, 11 Kapellen und 1200 fast lauter Indianerkindern und 5 Schulen mit 650 Kindern in Potosi selbst. Das Personal beträgt 24 Patres und 8 Laienbruder. Das Kolleg Sucre diente hauptsächlich der Wiederbelebung des Blaubens in der zivilisierten Bevölkerung. Aber seit 1904 übernahmen die Patres auch die Mission von Ingre. Sie mußten jedoch die schrecklichsten Anfeindungen und Verfolgungen ausstehen von den Ausbeutern der Rothäute. In der Stadt leiten sie eine Schule mit 600 Rindern. Rolleg und Präfektur von Tarata haben eine der fruchtbarften Indianermissionen von gang Sudamerika unter den Buayaken, Nukareses und Buaragos mit insgesamt 70000 Seelen. Der Nukares= stamm wurde, nachdem man bereits 1796 mit seiner Missionierung begonnen hatte, 1844 in Dörfern gesammelt, 1850 kam ein solches mit einer gemischten Bevölkerung von Nukares und Chikitanos hinzu, 1858 ein weiteres, das aber wegen seiner Zer= störung durch die wilden Sirionos 1873 nach Yotau verlegt wurde. Das letzte dieser driftlichen Indianerdörfer wurde bereits von den deutschen Patres gegründet und 1900 endgültig übernommen. Ende der 80 er Jahre waren den schwachen Kräften der italienischen Patres deutsche und österreichische Silfskräfte zugestoßen unter dem bahn= brechenden P. Priewasser. Auch unter seinem italienischen Nachfolger blieben alle deutschen Patres auf ihren Posten und haben durch ihre Organisation herrliche Früchte erzielt. Neue Brundungen sind die von San Lorenzo und San Javier unter den Mojos und Buanaochos mit zusammen 2000 Bewohnern. Diese Missionsdörfer gelten als die schönsten des gangen Landes und zeichnen sich aus durch praktische Berkehrsverbindungen zu Wasser und zu Lande, durch große Werkstätten, fruchtbringende Uder und Biehzucht. Die Miffionsberichte von 1918 verzeichnen fur diese Dorfer (Ascension, Naguaru, Urubicha, Yotau, San Pablo, S. Antonio) 1425 Chen, 294 Greise, 922 Schüler und 827 Schülerinnen, 1652 Kinder unter 6 Jahren, 364 Geburten, 306 Todesfälle und 6722 Bewohner. Viel zu tun gibt es noch unter den wilden Sirionos mit rund 6000 Seelen. Die Einnahmen und Ausgaben der Mission sind nicht be= deutend, je rund 40 000 Bolivianos, und zeigen, wie sehr diejenigen im Unrecht sind, die der Mission Gelderwerb und Habsucht vorwerfen. Insbesondere wird geklagt über das Berderben, das gewissenlose Händler mit Alkoholika unter den wilden Stämmen Eine herrliche Entwicklung zeigt auch das Missionsfeld des Kollegs von Tarija im bolivianischen Chakogebiet. Neben 4 Pfarreien für die Gläubigen des Distrikts versieht das Kolleg 8 Missionsstationen mit 26 000 katholischen und 10 000 heidnischen Indianern, 11 Schulen und 712 Schulkindern und ein Seminar. 1916 verzeichnete man 42 Taufen von Erwachsenen und 1681 von Kindern, 14825 Jahres=

beichten und 13241 Kommunionen. Um den Bedürfnissen der bolivianischen Indianersmissionen mehr entgegenzukommen, errichtete die Propaganda i. J. 1919 zwei selbsständige Bikariate, nämlich das von Beni im äußersten Nordwesten des Landes mit Trinidad als Residenz und das von Chako im Südosten Bolivias hauptsächlich unter den Tschriguanen. Bereits 6 Stationen sind hier von Potosi aus gegründet worden:

- 1. San Pascual: 421 Bewohner, 101 Schulkinder und Schülerinnen,
- 2. Santa Rosa: 1200 " 83 Schüler " 143 " 3. S. Buenaventura: 106 " 70 " " 62 " 4. S. Antonio de Parapiti: 915 " 104 " " 112 "
- 4. S. Antonio de Parapiti: 915 " 104 " " 112 "
  5. S. Francisco Solano: 220 " 22 " " 24 "
  6. N. Senora de Lourdes hat seit 1914 bereits 83 Familien; 287 Seelen, 37 Schüler

und 32 Schülerinnen.

Leider haben auch hier die gewissenlosen Händler selbst durch brytale Gewaltste der Mission direkt geschadet. Rieh. Betreide und Geräte gerauht und die Missions-

akte der Mission direkt geschadet, Vieh, Getreide und Geräte geraubt und die Missionsweiden für ihre eigenen Herden sich angeeignet. Die Benimission ist zum großen Teil Gebiet der alten Jesuitenmission unter den Mojos und Chikitos. Obwohl mancherorts seit mehr als einem Jahrhundert kein Priester mehr den Boden betreten hat, sanden sich oft noch merkwürdige überbleibsel der christischen Religion z. B. in einer ganz entlegenen Familie der Brauch des Abendgebetes.

6. Die hilenische Araukanermission, einst das blühende aber auch opferreiche und von Martyrerblut getränkte Missionsfeld der verschiedenen Orden: Jesuiten. Frangiskaner, Merciarier, Dominikaner usw. bildet gegenwärtig das Hauptarbeitsfeld der banrischen Kapuginer, welche 1894 an die Stelle der spanischen Kapuginer traten. die erst fünf Jahre früher die Mission von ihren italienischen Ordensbrüdern übernommen hatten. Die 1901 errichtete Präfektur Araukanien erstreckt sich von dem sudlichen Grengstrom Maipue bis zu dem nördlichen Cautin oder bis Imperial und vom Joch der Anden bis an das Meer, und umfaßt demnach die Provinzen Cautin, Baldivia und Llanquihue. Die Residenz des Up. Präfekten P. Burchard ist Valparaiso. Nach der 1919 gegebenen Statistik war das Gesamtbild folgendes: 31 Patres, 21 Brüder, 55 Kreugichmestern; 36700 driftliche Indianer, 15000 beidnische, 80000 Chilenen gu paftorieren; 22 Stationen, 21 Kirchen, 19 Kapellen; 35 Erternate mit 1853 Schulkindern; 19 Internate mit 1110 Kindern (unentgeltlich); 2 Höhere Schulen für (zahlende) Mädden; Taufen von 461 Erwadfenen, 238 Seidenkindern, 1625 Rindern driftlicher Indianer, im gangen von 2324 Indianern und 4283 Chilenen; 779 Trauungen, 108 430 Kommunionen, 1476 Todesfälle. Innerhalb der 25 Jahre ihrer Tätigkeit haben die Rapuziner 51 000 Indianer getauft. Die Missionierung ist dadurch besonders erschwert, daß die Indianer zwar angesiedelt, aber mitten zwischen der weißen Bevölkerung wohnen, und die Seelsorge so viele Reisen nötig macht. Die Zahl der 19 Landkapellen reicht bei weitem nicht aus. Un der Bekehrung wirken vielfach die in den Kollegien erzogenen kleinen Indianer mit. Auch die Seelforge der weißen Rolonisten ift von größter Bedeutung, da sie andernfalls leicht das zugrunde richten, was die Mission mit vieler Muhe aufgebaut hat. Die qualitativen Erfolge find befriedigend, wenn man bebenht, daß die meisten nur das eine oder das andere Mal im Jahre den Priefter zu sehen bekommen und einer vielfach glaubenslofen oder direkt beidnischen Umgebung ausgesett sind. Während des Krieges mußte die Mission manche Einschränkung in Kauf nehmen, und da auch die Regierungsbeihilfen ausfielen, die Internate bedeutend einschränken. Die Station Purulon wurde mitsamt den fürs Jahr aufgespeicherten Bor-

<sup>1</sup> S. Damian Klein O. F. M., Im Osten Bolivias, Trier 1913; Holzapfel, Handbuch 515 ff.; Antoniusbote 1916, 207 ff. 329; La Voce di San Antonio 1920, 111 ss.; Apostolado Franciscano 1915, 334 ss.; 1916, 298; 1917, 111. 169 ss. 213 ss.; 1918, 128. 173. 221 ss.; XI. Jahresber. d. Franz., Düsselbur 1917, 15 ff.; RM 1904, 146 ff.; 1905, 217 ff.; Acta s. Sed. 1918, 9; Le Missioni d. Co. d. Giesú 1921, 20.

raten 1919 ein Opfer der Flammen. Die wackeren Blaubensboten find zugleich eifrige Erforscher der Sprache und Sitten der Araukaner. Gin Borschlag des Kolonialarztes Dr. Montaner aus der 1910 ernannten Indianer-Untersuchungskommission an die Regierung geht dahin, die seit Jahrhunderten den Indianern zugesicherten Schutgesetze aufzuheben und sie unter die dilenische Bevölkerung anzusiedeln statt in bestimmte Bebiete unterzubringen 1. - Gine zweite Mission unter ben Arauhanern Chiles versehen die spanischen Frangiskaner von der Proving der sieben Freuden Mariens in der Diogese La Concepcion. Die pon ihnen zu paftorierenden Indianer gählen mit den wenigen noch heidnischen 70 000. 1917 waren die Hauptstationen zu Chillan, Angol, Traiquen, Collipuli, Bictoria, Lautaro, Temuco, Carahue, Oforno, Mulchen, Nacimiento, Canete, Choldol, Caftro und Parral. In demfelben Jahre betrug die Bahl der Taufen von Indianern 2607, der Trauungen 376, der Schulkinder 1572, der internen Alumnen 412, der erternen 180. Mit der Unterrichtung und Erziehung der weiblichen Jugend sind die Tertiarinnen betraut. – Eine weitere Franziskanermission Chiles ist die der belgischen Franziskaner, die 24 Missionare, 66 000 Katholiken, 5000 Heiden, 9 Kirchen und Kapellen, 2 Pfarreien, 1 Kolleg mit 170 Alumnen aufzählt. Aber es wird nicht ersichtlich, wieviel von dieser Tätigkeit auf die eigentliche Missionsseelsorge kommt 2.

7. Ein außerordentlich umfangreiches und schwieriges Missionsfeld ist das Bebiet der Salefianer im fog. Patagonien, worunter das gesamte Missionsgebiet sudlich vom Colorado (3w. 35 u. 40 Brad f. Br.) in Argentinien und der Suden von Chile verstanden wird. Die ersten Missionsversuche der verschiedenen Stämmen angehörenden Indianer in diesen Bebieten murden im 17. Jahrhundert besonders von Jesuiten unternommen. Seit ihrer Bertreibung 1767 aber blieben die Missionen verwaist. Begen die Weißen mußten sich die Rothäute lange zu behaupten, bis unter dem argentinischen Beneral Rocca 1879/80 ihre Unterwerfung durchgeführt wurde. Kaum 30 000 blieben auf argentinischem Boden. Die meisten floben in die chilenischen Unden oder auf die unzugänglichen Inseln im Suden. Bleichzeitig mit den Truppen erschienen nun auch die Missionare mit dem Trost der heiligen Religion. Das Gebiet ist mit 1200000 qkm fast so groß wie Deutschland und Ofterreich vor dem Kriege und mißt 2000 km in der nordsudlichen Richtung. Reigende Strome, furchtbare Sturme und endlose Steppen und Sandflächen machten die beschwerlichen großen Forschungsreisen, die die Salesianer 1881 von ihren erften Posten zu Patagones und dem gegenüberliegenden Biedma aus begannen, zu wirklich abenteuerlichen Fahrten. Dazu kam die Robeit und gereigte Wildheit der Indianer felbst. Nirgendwo eine Kirche oder Kapelle, keine Schule, kein haus oder Obdach weit und breit. Nach achtjähriger gründlicher Erforichung des gangen Gebietes ging man daran, planmäßig von Norden nach Suden herab und zugleich im sudlichen Teile die Missionierung aufzunehmen, nachdem 1883 die sudliche Up. Prafektur Patagonien und für die ungeheuren Strecken zwischen Colorado und Santa Cruz das nördliche Bikariat Rordpatagonien gegründet worden war. Bischof Caglieri, der auf seinen unermudlichen Wanderungen allein 300 000 km in 25 Jahren zurücklegte und 9mal im Interesse seines Bikariates den Ozean durchquerte, sah im Laufe seiner segensreichen Amtszeit fast alle Indianer aus dem Seidentum zum mahren Blauben kommen. Trot der heftigften Anfeindungen seiner Missionare blühten zunächst zwischen Colorado und Rio Negro in den achtziger Jahren schöne Stationen auf, denen sich seit 1892 das Gebiet des Chubut mit der Station Rawson an die Seite stellte. Leider aber konnten hier weitere Brundungen nicht erfolgen, da die spärliche Bevölkerung von 20 000 Kolonisten und 3000 Indianern zu zerstreut wohnt. Deshalb wandten sich die Missionare seit 1895 wieder hauptsächlich dem nördlichsten Teile und nach Aufgabe der Pampasmissionen durch die Franziskaner 1896 auch diesem Bebiete

 <sup>1</sup> Bgl. Il Massaja 1919, 175; Missiones de Prop. Fid. 1907, 663; Apost. Franc.
 1917, 148. 171. 215. 247; 1918, 47; Holzapfel, Handb. 634; El Siglo 1918, 300 s.;
 RM 1913, 155; 1918, 18; 1920, 117 ff.; Privatbericht des Ap. Präfetten.
 2 Bgl. Apostolado Franc. 1917, 112. 373 ss.; 1915, 276 ss.

nördlich vom Colorado gu. Schon vor ber Jahrhundertwende waren im Bikariat Nordpatagonien an 20000 Indianer bekehrt, an 50 Stationen errichtet und 2000 Kinder in ihren Schulen. Ein furchtbares Unglück suchte die Mission 1899 heim, indem die Riesenüberschwemmung infolge schneller Schneeschmelze auf den Anden fast alle Stationen unter Wasser setzte. Bis auf verschwindende Reste dürften nun sämtliche noch lebende Patagonier und Araukaner des argentinischen Teiles der Salesianermission getauft sein. Auch in der Ap. Präfektur Südpatagonien haben die Söhne Don Boscos Brofartiges zustande gebracht. Der rührige Up. Prafekt Mfgr. Fogano legte 1886 in Santa Cruz den Brund zu einer sichern Ausgangsstation und griff zugleich die Mission auf Feuerland an. Für die Kolonisten versehen die Salesianer allein sieben Stationen, auf denen 20 Patres und 25 Brüder tätig sind sowie 35 Mariahilfschwestern in sechs Niederlassungen. Für die frei umherschweisenden Indianer mußten wieder Wandermissionare durch das Preugen an Broge gleichkommende Bebiet ziehen. Dann sammelte man zuerst die Alacalufen 1889 auf Dawsou in Reduktionen, seit 1893 auch die Onas, wobei es nicht an harten Prüfungen wie Brand der kaum erbauten Station Candelaria ufw. fehlte. So find zwar faft alle Reuerländer fur den Blauben gewonnen worden, aber leider hat Schwindsucht und weiße Rache an den Rothäuten ihre Bahl bis auf gang unscheinbare Reste vermindert. Schlimmer sieht es noch bei den wenigen Tehuelchen des Festlandes aus, wo Aberglaube und Unsittlichkeit stark vorherrschen, da die Mission sie seltener erreichen kann. Da mit der im wesentlichen vollzogenen Bekehrung der Indianer die eigentliche Missionsaufgabe erfülltist, schritt Rom 1916 zu einer Neuordnung der beiden Missionssprengel von Patagonien. Für den chilenischen Teil der bisherigen Präfektur trat das neugebildete Up. Bikariat Magellano in partibus infidelium mit dem Sitz des Bischofs in Puntarenas ein. Das frühere Bikariat Nordpatagonien wurde aufgelöst und sein Gebiet mit bem argentinischen Teil der früheren Prafektur vereinigt. Die Seelsorge wird vor wie nach von Salesianern ausgeübt, aber unter der Jurisdiktion der Bischöfe von Buenos Aires und La Plata 1.

Im Norden Argentiniens im sog. Bran Chaco haben die Franziskaner ausgedehnte Miffionen unter den etwa ein Drittel der Bevolkerung ausmachenden Indianern hauptsächlich vom Stamme der Tobas. Die Christianisierung geht auch hier wie in Chile, Bolivia ufw. von den sog. Kollegien unter Leitung der Propaganda aus, nämlich San Carlo de San Lorenzo (1784 gegründet), Santiago de Salta (1857), San Francisco de Solano de Rio Cuarto (1865) und San Maria Mercede de Corrientes (1907), zu benen noch der 1870 gebildete Missionskonvent zu Dugui hingukommt. Unter unfäglichen Mühen und harten Prüfungen hat die Missionierung von San Carlo aus sich seit 1900 erfreulich entwickelt und in S. Martino, S. Francisco Xaverio, S. Rosa, Las Palmas, Resistenica usw. bei den wilden Mocobis gut eingerichtete Stationen geschaffen, dank vor allem auch einem Sägewerk und einem Motorboot der Miffion. Bon Salta aus wird oft mit Lebensgefahr die Miffion unter den wilden Matacosindianern eifrig betrieben, wo 1907 die beiden Stationen Nueva Pompena und Ribadabia aufgeführt werden. Ahnlich schwierig gingen die Bründungen von Corrientes und Rio Quarto aus vor sich. Da die frühere Missionsweise zu sehr von dem jeweiligen Berhalten der Regierung abhängig war, so schloß San Carlo im Jahre 1900 mit der Regierung einen neuen Bertrag, wodurch das Aufleben des alten Reduktionssystems ziemlich ermöglicht ift. Auf den 74000 ha von der Regierung für diese 3wecke überwiesenem Land haben die Frangiskanermissionare gleich im ersten Jahrzehnt sowohl in materieller wie in religios-sittlicher Sinsicht herrliche Erfolge erzielt und eine wahre Musterkolonie geschaffen: San Francisco de Laishi, welche dann Borbild für alle weiteren Gründungen merden sollte. Nach einem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. Grijar S. J., Die Mijjionen der Salejianer Don Boscos, Wien 1914, 22 ff.; El Siglo 1914, 241 ss. 281 ss.; 1919, 64 s.; 1920, 109; Bollettino Salesiano 1920, 260 et diversim.

Bericht vom Jahre 1917 versahen die vier Missionskollegien zusammen 4 Hospize, 14 Missionsstationen und »Pfarreien unter den Kolonisten und in den Gebieten der Indianer von Formosa, Chaco, Pampas und Santa Fé 13 Stationen und 9 Schulen mit mehr als 1500 Indianerschulkindern. Hierfür arbeiteten damals 63 Patres und 22 Brüder. Dagegen bezissert eine frühere Statistik (1911) die Zahl der wilden Indianer allein für das Gebiet des Kollegs San Carlo auf 40000, die der Weißen auf 25000 und die der bekehrten Indianer dort auf 3274 nebst 400 Tausbewerbern und die Zahl der heidnischen Indianer im Gebiet der übrigen Kollegien auf 61000, die der Christen auf 20000, während Arens S. J. in seinem Handbuch der katholischen Missionen für 1914 in den argentinischen Indianermissionen der Franziskaner 96935 Katholiken, 41 Kirchen und Kapellen, 19 Schulen mit 2363 Kindern und 141 Patres, 31 Brüder und 18 Schwestern zählt.

8. Nach fast 150jähriger Verlassenheit sollte im Jahre 1910 im alten klassischen Missionslande der Jesuiten Paraguan durch Stenler Patres, Brüder und Schwestern eine neue Mission entstehen. Die Schwierigkeiten Schienen fast unüberwindbar und alichen in vieler Sinficht ben ersten schwierigen Anfängen der frühesten Jesuitenmission. Auch das System ist dem alten nicht gang unähnlich; denn auch jett handelt es sich um Seghaftmachung, Kultivierung und Zivilisation ber vor den Weißen guruckgescheuchten Rothäute aus dem Cainguaftamm der Buaranis, bevor an eine allgemeine Christianisierung gedacht werden kann. Eine solche Methode erfordert lange Zeit und viel Beduld. Die Zahlenerfolge auf der ersten Hauptstation Puerto Bogarin am Mondanfluß sind daber noch sehr bescheiden und betrugen 1919 52 Chriften, 154 seghafte Indianer in der Reduktion, 24 Knaben und 19 Mädchen in der Schule, 33 Jahrestaufen, 3 Trauungen und im ganzen 8 chriftliche Familien, was in Anbetracht der allgemeinen Zügellosigkeit schon viel bedeutet. Die Bewöhnung der Indianer an Arbeit hat für die Mission den Nutzen, daß sie sich zum Teil selbst unterhalten kann, für die Indianer, daß sie zu Besitz und Ansehen vor den Stammesgenossen gelangen und so zur Nachahmung reigen. Im Frühjahr 1920 konnte die kleine Missionstruppe von 3 Patres und 5 Brüdern den ersten Nachschub aus Europa und por allem auch die schon lange ersehnten Schwestern für die weibliche Erziehung erhalten. Sogleich wurde nun auch eine zweite Station zu Carupera am Sepirifluß im Nordosten von Paraguan gegründet, wozu die Regierung das Land hergegeben hatte. Die nur wenig von den Indianern am Mondan in der Sprache sich unterscheidenden Chiripaindianer hatten selbst um eine Schule gebeten 2. Auf Bitten Mgr. Bogarins von Afuncion, desselben, der auch die Stepler Missionare berief, wurde 1920 den Salesianern eine weitere Indianermission in Paraguan übertragen im Gran Chaco-Bebiet, das 70 000 Einwohner gahlt, davon rund 50 000 Indianer. Diese werden als friedlich und gutmutig gepriesen und gehören den Stämmen der Tobas, Lenguas, Angantés, Sanapanás, Buanás und Chamacocos an. Der Direktor des salesianischen Kollegs von Asuncion leitete selbst die Forschungserpedition 1919. Die erste Station befindet sich zu Fuerto Olympo 680 km nördlich von Ajuncion 3.

9. Traurig ist es um die Indianermission in Brasilien bestellt. Die ungeheure Größe des Landes, das 15mal Deutschland übertrisset, die sehr rückständigen Verkehrsverbindungen, das teilweise ungesunde Klima, die seindliche Stellungnahme des Staatswesens gegen die Kirche im letzten Jahrhundert, die allgemein gewordene Gleichgültigkeit im Glauben

<sup>1</sup> S. Apost. Franc. 1917, 110 s.; RM 1908, 132 ff. 157 ff.; Groete ten, Die Missionsarbeit der Franziskaner in der Gegenwart, Trier 1911, 107 ff.; O. Porreca, Relación sobre las misiones Franciscanes existentes en la República Argentina, B. Aires 1894; Arens S. J., Handbuch 178.

<sup>2</sup> Nach: Argentinischer Volksfreund 1919, 16. April bis 14. Mai; KW 1921, 99 ff.; Steyler Missionsbote 1920/21, 15 f.; El Siglo 1919, 13 ss. 51 ss. Bei der Übersicht in Arens, Handbuch 178 und KM 1920, 109 bzw. 155 übersehen.

<sup>3</sup> Bgl. Bollettiono Salesiano 1921, 210. 285 ss.; Le Missioni Catt. 1920, 237.

in der brasilianischen Bevölkerung und die entsetzliche Priefternot usw. find gum größten Teil Schuld daran. Das Aufblühen des katholischen Lebens, das sich auch in der Errichtung von nicht weniger als 50 neuen Kirchensprengeln in gang Brasilien seit Beginn dieses Jahrhunderts ausspricht, kommt natürlich langsam auch den Indianermissionen zugute, da je langer je mehr samtliche Kolonistenmissionen die Christianisierung der in ihrem Bereich wohnenden Indianer auf ihr Programm setzen. Brasilien hat aber teils in offensichtlicher Unlehnung an die alten Reduktionssusteme der Jesuiten und Frangiskaner von Paraguan und Meriko teils in offenem Gegensatz gur kirchlichen Seidenmission im Staate Matto Brosso eine positivistische Laienmission gegründet unter Führung des Generals Rondon. Statt die spanische Methode der gewaltsamen Ausrottung oder die englische der langsamen Beseitigung zu erneuern, foll durch die Vermischung der wilden noch ungivilisierten Raffen mit den schon givilisierten die Kultivierung aller vor sich gehen. Religionsunterricht ist natürlich vollständig ausgeschlossen und eine allgemeine Moral an dessen Stelle gesetzt. Bereits 80 Millionen hat so der Staat für dieses Werk ausgeworfen, ohne daß der geringste Erfolg erzielt worden ware, ichon darum, weil die meiften dieser modernen "Laien-Missionare" ihr monatliches Behalt von 2-5000 Franken in die Tasche stecken, in den Städten wohnen bleiben und sich um die Zivilisierung der Indianer wenig kummern. Die Burgermeifterei, die man den Rothäuten aufdrängt, ift ihnen vollständig nebenfächlich und so sitzen sie vor wie nach im alten Schmutz ihrer Hütten und Siedlungen in krassester Unwissenheit und sittlicher Berkommenheit. Ein einziger katholischer Priester würde unendlich mehr ausrichten als diese sehr kostspielige Laienmission. Am schlimmsten steht es um die katholische Indianermission im südlichen Teil Brasiliens, wo es keine einzige ausgesprochene Mission dieser Urt gibt. Im Staate Rio Grande do Sul treten von verschiedenen Kolonisten-Missionsposten aus die Pallottinerpatres, von denen die meisten Deutsche sind, der versprengten Indianerbevölkerung nabe. Auch einige Jesuiten üben gelegentliche Mission bei den Indianern aus?. Im Staate Santa Catharina besuchen gelegentlich deutsche Franziskaner von Palmas aus die Bugresindianer, deren Christianisierung aber wegen der Furcht der Indianer vor dem Berlieren ihrer nationalen und Stammeseigentumlichkeiten auf große hindernisse stößt 3. Im Staate Parana machte einer der Stepler Missionare von ihren Kolonistenstationen aus den Bersuch, zuletzt 1912, die Coroados am Ivahn an der Nordgrenze der alten Paraguanreduktionen mit dem Chriftentum in Beziehung zu bringen 4. Neuerdings haben die Kapuziner der Provinz Bologna diese Mission unter den Coroados oder Camesindianern von Paraná übernommen, über die ichon 1888 ein P. Luigi di Cimitile O. Cap. ein Promemoria und ein Bokabular der dortigen Indianersprache herausgab 5. Bergeblich hatten dieselben Ordensbrüder der Trienter Proving ichon 1902 im Staate Sao Paulo von Campos Novos aus mit den wilden Kaingangs angeknüpft, denen u. a. bereits ein Weltpriefter zum Opfer gefallen war. Die aussichtsvollere Mission unter den Chavantesindianern von Marrecas fand leider ein vorschnelles Ende durch den Tod eines indianischen Kapuziners in den Fluten bei dem Transport eines Kranken (1914)6. Die Botokudenmission der Steyler Patres von Espirito Santo aus scheiterte an der Freizugigkeit der Indianer und noch mangelnden Arbeitskräften 7. Dagegen bleibt zu hoffen, daß die holländischen Franziskaner vom Staate Minas Geraes aus demselben Stamme nahe kommen und ihn zum Christentum herüberziehen. Ausgangs=

<sup>1</sup> Bur Laienmijfion vgl. Bulletin Salésien 1920, 92; Het Missiewerk 1921, 153 (Artikel von P. Gervasius O. Cap.); KM 1917, 153.

2 Ngl. Stern v. Afrika 1920, 104 (Jahresbericht); KM 1920, 155.

<sup>3</sup> Ngl. Elsner O. F. M., Die deutschen Franzistaner in Brafilien, Trier 1911, 133;

Jahresber. der Franz. 1910/11, 39 f.

4 Bgl. Ant. Freitag S. V. D., Die Miss. d. Ges. d. Göttl. Wortes, Stepl 1912, 122 f. <sup>5</sup> S. Il Massaja 1920, 81 ss.; 1919, 160; Nachrichten a. d. Miss. d. Rap. 1920, 3.

<sup>6</sup> S. II Massaja 1915, 123 f.

<sup>7</sup> A. Freitag, a. a. D. 122 f.; Stepler Missionsbote 1906, 145 ff.; 1908, 119 ff.

punkt ihrer Mission ist die Station Jequitinhonha 1. — Eine äußerst blutige Katastrophe ereilte die 1896 von italienischen Kapuzinern in Maranhao von Alto Alegre aus südlich von Carro do Korda gegründete Mission für die wilden Waldindianer, indem am 13. Märg 1901 drei Patres, ein Bruder, ein Tertiar, fieben Schwestern und rund 240 Christen von den Indianern grausam hingemordet wurden. Ursache des Aufstandes wat die Furcht vor einer Erneuerung der alten Sklavenjagden, Berkauf und Abtransport durch die Portugiesen 2. Blücklicher waren ihre Unternehmungen im Staate Para, wo die hauptniederlassungen des Ordens Belem und Prata sind und mit Unterstützung der Regierung das Missionswerk auch unter den wilden Tembes gedeiht. Gerühmt werden die großartigen Berkehrs- und Ackerbauanlagen der Mission 3. Eine schöne Zukunft verspricht vor allem die deutsche Franziskanermission unter den Mundurucuindianern in der nicht weniger als 700 Quadratkilometer großen Ap. Präfektur Santarem mit 200 000 Katholiken und noch 50 000 heidnischen Indianern. Schon 1911 machten die Patres Wand und Mense ihre Forschungsreise am Tapajogitrom binauf und gründeten die erste Mission mitten zwischen den 11 Dorf-Schaften der Mundurucus. 600 Kinder waren 1918 bereits getauft. Es war eine Schwere Prüfung für den infolge des Krieges in Deutschland weilenden Gründer der Mission am Cururu, als zu Anfang des Jahres 1919 gerade die Indianermission wegen finangieller und Personennot geschlossen werden mußte, als eben die Regierung für die Mission 140 gkm Landes zur Berfügung stellte. Doch ist kurg darauf die Mission von neuem in Angriff genommen worden und find gahlreiche neue Kräfte dafür erworben 4. Un die Up. Präfektur Santarem stößt im Südosten des Staates Pará und in Gonag die bedeutend kleinere aber noch gegen 120000 Bewohner zählende Praelatura nullius Araguana der französischen Dominikaner der Proving Toulouse, die nach 30jähriger Tätigkeit derselben im Jahre 1911 als solche errichtet wurde. Sitz des Bischofs ist Uberaba, andere Residenzen: Bopaz, Formosa, Puerto nacional und Concepcion de Araguana. Die eigentliche Heidenmission begann erst von Puerto nacional aus 1896 am untern Araguana, von dem die Prälatur auch ihren Namen hat, unter den Canazosindianern und dehnte sich aus auf die Kanapos, Chavantes und Tapirapes. Leider läßt fich aus dem Jahresbericht für 1920 nicht ersehen, wie viele der 22 Patres, 13 Bruder und 75 Schwestern unmittelbar für die Indianermission tätig sind und wie viele der 4367 Jahrestaufen auf die Rothäute kommen 5. Gine Indianermission, die Brafilien und die gange Welt mit Staunen erfüllt, ist die der italienischen Salesianer in dem "wilden Westen Brafiliens" im Staate Matto Groffo unter den gefürchteten Borroros, Caimios und Aigieriindianern. Die Mission begann 1895 nach einem Schrecklichen Raubund Mordzug der Borroros, am oberen San Lourenzo. Drei Jahre maren sie hier segensreich tätig, als man sie wieder vertrieb und eine Laienmission an ihre Stelle treten follte. Doch kehrten fie 1901 auf Bitten der Regierung wieder und begannen mit einer großen Dorfanlage auf einem von der Regierung dazu überwiesenen Terrain von 4000 ha. Auf Bekehrungsversuche mußte man bei den mißtrauischen, am Beisterglauben und Bögenwahn hangenden wilden Indianern vollständig verzichten und nur gang langsam konnte man ben Boben für die Christianisierung porbereiten. feierlichen Bottesdienst aber, Schule und Spiel, auch auf materielle Anlagen wurde viel Bewicht gelegt. 1905 nahm man eine zweite Station in Ungriff und 1911 waren deren drei gegründet. 1918 ist am sog. Totenfluß (Rio des Mortes) unter den Caiamos= indianern eine neue Station errichtet und die Miffion bereits vier Jahre früher zwecks

<sup>1</sup> Pius Almanak 1921; Het Missiewerk 1921, 223.

<sup>2</sup> Bgl. über das Blutbad RM 1901, 279 und 1902, 50.

 <sup>3</sup> Il Massaja 1920, 171 ss. und KM 1920, 155.
 4 X. Jahresber. d. Franz. 1916, 17; XIII. Jahresber. 1919, 19 ff.; Antoniusbote

 <sup>1920, 56;</sup> Apostolado Franc. 1917, 111.
 Las Mis. Dominicanas 1921, 319; 1919, 234; Piolet S. J., Les Missions Cath. Franc. VI 431 ss.; AM 1915/16, 29; Anelecta O. Praed. I 1, 248.

leichterer Seelsorge zu einer Praelatura nullius mit dem Bischofssitz in Cunaba erhoben worden. Bezeichnend für die mahre Friedensarbeit dieser wackeren Indianerapostel ist die Wahl des Bischofs zum Präsidenten des Staates, die hauptsächlich mit Rücksicht auf die erhoffte Beruhigung der Bevölkerung besonders aus der Indianergefahr erfolgte (1918)1. Drei weitere Indianermissionen liegen mehr im Westen Brasiliens, nämlich die Ap. Präfekturen (feit 1910) Rio Negro, Teffe und Alto Solimoes im Staate Amazonas, denen sich die erst 1919 errichtete, noch ziemlich brachliegende Weltpriestermission der Praelatura nullius Acre y Purus anreiht 2. Große Forschungsreisen find in Rio Negro wie in allen Salesianermissionen der eigentlichen Missions= tätigkeit der Söhne Don Boscos voraufgegangen (1917/18) durch den leider allzufrüh verstorbenen Ap. Präsekten P. Giordano († 1919). Gegenwärtig sind drei Patres und vier Brüder noch mit dem Ausbau und der Erweiterung der hauptstation S. Gabriel beschäftigt, wo eine Schule für 30 Kinder und eine Ackerbaukolonie eingerichtet ist. Als dringenofte Bedürfnisse der neuen Mission werden ein kleiner Missionsdampfer und eine Station zu Manaos betont's. Die erst 1909 von Kapuzinern der Umbrischen Proving begonnene Mission von Alto Solimoes ift eine Flugmission wie so viele andere Indianermissionen und ringt namtlich in den letzten Jahren wegen des Preisfturges für Rohgummi formlich um seine Eristeng, da die finangiellen Unterftutzungen vom Orden, von Lyon usw. sehr spärlich aussielen. Das Kolleg des hl. Franz von Assisio zu Tonantins mit 50 Schülern mußte geschlossen werden; eine Mädchenschule wurde dreimal eröffnet und wieder geschlossen. Die Missionierung der noch meist in voller Barbarei lebenden Indianer längs der Fluffe ift noch fast gang vernachlässigt und setzt wohl erst jetzt mit dem Eintreffen von sechs neuen Patres (1920) ein. Mit Hilfe eines großen Wohltäters und der Regierung von Manaos konnte 1919 am großen Strome Maranhao die erste bedeutende Kirche errichtet werden, ein Wahrzeichen des Christentums weit ins Land hinaus 4. Die von frangösischen Patres der Pallottiner im Gebiet der 1910 zur Ap. Präfektur erhobenen Mission von Teffe, wo schon im 17. Jahrhundert, Jesuiten den Blauben verkündigt haben, ist durch Beschluß des letten Generalkapitels 1920 an die deutsche Proving der Pallottiner übergegangen, die ichon früher einige Mitglieder dafür gestellt hatte. Die Beidenmission ist aber noch fast gang vernachlässigt worden wegen der erdrückenden Paftorationsarbeit unter der Kolonistenbevölkerung. Forschungsreisen haben ein sprachlich sehr gemischtes und schwieriges Missionsfeld ergeben, während die Indianer in der Nahe der bisherigen Missionsstationen sich giem= lich leicht bekehren ließen 5. Endlich bleibt noch die ganz im Norden zwischen Venezuela und Britisch Bunana eingeklemmte Up. Prafektur der belgischen Benediktiner in Rio Branco zu erwähnen übrig. Nach altem benediktinischem Pringip soll hier im Lande der ewigen Tag= und Nachtgleiche, wo noch eine wilde, sozusagen unerforschte Natur sich ausbreitet, die Abtei in Abhängigkeit der brasilianischen Mutterabtei von Rio de Janeiro ein Missionszentrum für das ganze umliegende Gebiet werden. Als Hauptniederlassung war 1913 Capella gedacht. Nach kaum vierjähriger Tätigkeit (1909-13) zählte man bereits 2000 Bekehrte 6.

10. Eine Mission, von der man selten hört, ist die der Jesuiten der Provinz New Orleans im englischen Gunana. Das Vikariat Demerara wurde bereits 1837 errichtet und zählte 1912 einschließlich die Barbadoinseln nur 22 000 Katholiken

Bulletin Salésien 1920, 92 und anders; M. Catholiques 1917, 166; RM 1918, 13ff.; 1912/13, 271 ff.; 1914, 328 ff.; Le M. d. Co. d. Giesú 1918, 268; Las Mis. Cat. 1914, 235.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acta s. Sedis 1920, 5 ss.
<sup>3</sup> Bollettino Salesiano 1919, 8—11 Sett

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bollettino Salesiano 1919, 8.—11. 5eft infl. 1920, 207 ss.; Santa Cruz (brafif. Rivista Sales.) 1920, 338 ss.; 1921, 96 ss.; El Siglo 1921, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Il Massaja 1919, 185 ss.; 1920, 30 ss. 195 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bgl. Echo aus den Miss. v. Anechtsteden 1915, 362 ff.; 1920, 217; AM 1915/16, 215 ff.; 1917, 130 ff.

<sup>6</sup> Missions Bénédictines aus Brésil et au Congo 1913, 149—156; RM 1914, 173.

unter 307000 Bewohnern. Bon der Gesamtbevölkerung bilden 6% die Beigen, 410/0 die Neger, 380/0 Kulis und nur 30/0 Indianer. Die Indianermission geht hauptsächlich von drei Stationen aus: Santa Rosa, Morawanna und Takutu. Um Santa Rosa, das bereits 1842 gegründet wurde, liegen noch vier kleinere Stationen sämtlich für Indianer des Arrawakstammes, die 1788 vor einer Revolution aus Benezuela flohen, dem Namen nach katholisch sind, aber vielfach von Anglikanern irregeleitet. Auch Morawanna ist eine Mission mit mehreren regelmäßig von einem Pater besuchten Nebenstationen der Arrawak und Warrau. Takutu umfaßt den gangen Westen der Kolonie. Die Hauptresideng ist zu S. Ignatius Zariwa am Takutu, die neueste und fruchtbarfte Mission der Kolonie. Unter den Stämmen der Arecunas, Partamonas, Akawois, Wapisianas und besonders Macusci sind in kurzer Zeit von P. Elwes S. J. 2000 getauft worden. Die Nebenstationen sind: S. Xaver bei Waifrang nabe am Ireng, S. Maria am Tumonn, S. Joseph am Karerkaparu, S. Petrus Claver am Puwa, S. Ludwig am Tapuru, S. Fr. Borgias am Saurivan, S. Johannes Berch= mans an den Bergen von Kufad, S. Johann-Franziskus am Sabbiofo oder Kativau1. - In dem frangösischen Gunana oder Capennes hatten ehedem die Jesuiten und Kapuziner blübende Missionen unter den Wilden. Seit 1855 ist das Gebiet Strafkolonie. Für die allerdings wohl nur 3000 Indianer und Buschneger ist noch wenig geschehen, namentlich, seit die Bater vom Beiligen Beist 1892 die Kolonie verlassen haben. Unter dem letten Up. Prafekten Migr. M. Beguin wird ihre Christianifierung wieder stärker betont. Schon 1908 war der Wunsch nach einer Ordensgesellschaft hier= für rege, aber die unentwickelten und unerquicklichen Bustande der Strafkolonie, die frangösische Kirchenpolitik und das mörderische Klima standen dem Plane bislang im Wege. Der zur Präfektur gehörende brafilianische Bunanabegirk mar der Schauplat der 1851 verftorbenen "Mutter der Schwarzen" Unne-Marie Javouhen 2. Auf eine segensreiche Missionsperiode können endlich im holländischen Bugana oder Suriname die niederländischen Redemptoristen guruchblicken, indem sie seit der Ginrichtung des Bikariats Suriname 1842 22000 Katholiken unter etwa 75 000 Bewohnern gesammelt haben und pastorieren. Das weiße Element gahlt nur wenige hundert Seelen. gegen find an 25 000 Indier, 10 000 Javanen, 1000 chinefische Kulis, 9000 Buschneger und viele Mohammedaner neben einer bunten Bolkermischung anderer Länder vertreten. Die Indianer sind über die ganze Kolonie zerstreut, zählen aber nur gegen 1500 Köpfe und werden gelegentlich von der Mission erfaßt, da es in der schwierigen Mission zu sehr an Arbeitskräften gebricht, um sofort allen Anforderungen nachzukommen. Doch besteht auch eine Schule bei den Buschnegern d. h. verwilderten Nachkommen flüchtiger Negersklaven und zwei Schulen für Indianer 3.

Alles in allem bietet so das Indianermissionsfeld Südamerikas zwar noch den Anblick eines vielsach vernachlässigten, aber auch den eines allgemein in ernsten Angriss genommenen Ackerseldes. Bon Nordamerika sucht der Protestantismus neuerbings mit dem größten Auswand an sinanziellen Mitteln namentlich durch Gründung von Elementar- und höheren Schulen überhaupt im Romanischen Amerika und so auch bei den Indianern sich Eingang zu verschaffen. Bisher waren seine Ersolge allerdings ziemlich verschwindend. Aber die Gesahr ist drohend und muß katholischerseits zu einer tatkräftigen Unterstützung der so hoffnungssfroh neu begonnenen Indianermissionen führen. An erster Stelle müßten dafür aber auch die Katholiken Südamerikas selbst aufgeweckt werden, die vielsach noch dem Gedanken der universalen Berpstich-

tung gur Berbreitung des Blaubens fernstehen.

<sup>1</sup> Bgl. Le M. d. Co. d. Giesú 1919, 172—174; RM 1919/20, 35 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Piolet S. J., Les Missions Cath. Franc. 1903 VI; RM 1908/09, 6 ff.

<sup>3</sup> Bericht des Bischofs von Suriname Rosmaelen C. ss. R. in Het Missiewerk
1920, 80 ff.; RM 1915/16, 286; Cath. Directory of The Westindies 1916, 184 ff.

## Besprechungen.

**Der Düsseldorfer Missiansungus** für Missionare und Ordenspriester 7.—14. Okt. 1919. Vorträge, Aussprachen und Beschlüsse des Missionskursus, herausgegeben im Auftrage der Deutschen Superiorenkonserenz von Friedrich Schwager S. V.D. 40 XVI u. 304 S. Xaverius-Berlag, Aachen 1920. Mk. 36.—.

Der Düsseldorfer Kurs als solcher ist ja in dieser Zeitschrift (9, 54–59) von P. Schwager selbst schon ziemlich ausführlich besprochen worden. Das von ihm darüber herausgegebene Buch macht einen sehr stattlichen und vornehmen Eindruck, dürfte auch inhaltlich zu den bedeutendsten missionswissenschaftlichen Erscheinungen des sehten

Jahres gehören.

Was "zur Einführung" gesagt wird, scheint die Vorgeschichte des Kursus ausführlich darzustellen; immerhin hätte erwähnt werden müssen, wo die eigentlichen Wurzeln der Beranstaltung lagen (vgl. ZM 8, 189; 9,46 und 243). Nach einigen Urkunden, wie Kundgebung an den Heiligen Vater u. ä. folgt dann die Wiedergabe der einzelnen Vorträge mit anschließender Aussprache. Nur drei Referate sehlen: die beiden von P. W. Schmidt und das von Dr. Mergentheim. Wer einigermaßen mit dem Missionsleben oder mit der Missionswissenschaft in Berührung steht, dem mussen all diese Borlesungen außerft intereffant vorkommen und einen Begriff davon geben, wie weit und ungeklärt das Forschungsseld in Missionsdingen noch ist und wie fruchtbar eine Snnthese von Missionspragis und Missionswissenschaft, die sich hier in selten glücklicher Weise getroffen haben. Zulassung zur Taufe, Katechese, Predigt, Pflege der Landessprache; Erziehung zur Keuschheit, Cheschließungsformen, Aberglaube, Kirchenbuße; Raiffeisenkassen, Krankenpflege, Politik, spanische Missionsmethode; einheimisches Bolkstum, Lavigeries Missionsgrundsätze, Mitarbeit an der Fachliteratur, Statistik, missionspastorale Zeitschrift, Pauli Missionsweise; endlich völkerkundliche Fragen: das ist wahrhaft eine Fülle von Erfahrung und Wissen, so daß sich jeder reichlich daran sättigen konnte und kann. Freilich sind diese Fragen nicht alle in gleichmäßig voll-kommener Weise behandelt worden. Da und dort vermißt man eine vollständigere geschichtliche Grundlegung (z. B. S. 13 ff., 142 ff.), anderswo eine spezifisch missionarische Ausrichtung (S. 25 ff., 244 ff., 260 ff.). Am schwächsten ist wohl n. VIII. (S. 83–96); dieser Bortrag hatte ohne Schaden ungedruckt bleiben können; das Thema ist nicht Scharf erfaßt und die Beispiele einer populären Beispielsammlung entnommen. Manche Referate weisen kleinere Schonheitsfehler und Mangel auf: fo ift der sonft so wertvolle Auffatz über Lavigeries Missionsgrundsätze durch eine gekünstelte dogmatische Einleitung mit unverarbeiteten Thomaszitaten entstellt; der über die Mitarbeit ber Miffionare an der heimatlichen Fachliteratur könnte den Berdacht aufkommen laffen, als werde hier dem iconen Stil jum nachteil wahrhafter Ursprünglichkeit und ber seichten Popularität zum Nachteil ernster Wissenschaftlichkeit das Mort geredet. Andere Konserenzen jedoch darf man wirklich als Meisterstücke in ihrer Art bezeichnen, wie die von P. Witte über die pastorale Behandlung der öffentlichen Sünder (104 ff.) die von P. hoffmann über Raiffeisenkassen im Dienste der indischen Mission (118 ff.), die von P. Kroje über Missionsstatistik (207 ff.), um nur einige hervorzuheben. Im letzten Abschnitt, dem völkerkundlich-linguistischen Teil, ist es mir bei aller Trefslichkeit des Gebotenen wieder recht klar geworden, wie sehr Ethnologie und Linguistik, so wichtig ihre Kenntnis für den Miffionar ift, von der Miffionswiffenschaft als einer theologischen Dissiplin nach Formal- und Materialobjekt verschieden sind und ja nicht zu sehr mit ihr vermengt werden sollten. Wenn freilich ein völkerkundlicher Vortrag so glücklich missionarisch ausgerichtet ist wie der von P. Wandt über die Indianerstämme am Amazonas (288 ff.), so hat man gegen seine Aufnahme in einen derartigen Kurs sicherlich nichts einzuwenden.

Ein gewisses Wagnis war es von P. Schwager, auch die Aussprache nach den Vorträgen in die Beröffentlichung auszunehmen. Wertvoll ist es ja und man spürt den Eindruck und die Aufnahme der einzelnen Referate, wie sie teils eine anregende, klärende Diskussion herbeisührten, teils durch den Reslez der Aussprache entweder die eigene Unzulänglichkeit zeigten oder die Vielheit der Ansichten in den vielen Zuhörern (3. B. 165 ff., 183 ff.). Hinwiederum ist es auch peinlich, einzelne Aussprücke gedruckt zu lesen, die eben in der Schnelligkeit des Augenblickes wohl nicht so ganz überlegt gesagt oder auch misverständlich aufgezeichnet wurden, jedenfalls objektiv unverständlich

oder mißdeutig dastehen (3. B. P. Schück S. 12, P. Küsters S. 23) oder sich bei näherer Nachfrage als unrichtig erweisen (3. B. die Bemerkung P. Huß' über den einheimischen Klerus in Natal S. 45).

Jedenfalls sind wir P. Schwager dankbar für den wertvollen Einblick in das Herz der Berhandlungen, den er uns durch die Wiedergabe der Aussprache gewährt.

Ich habe am Anfang gesagt, dies Buch sei eine ganz bedeutende missionswissenschaftliche Erscheinung; das möchte ich jeht nach so viesen kritischen Bemerkungen nochmals ausdrücklich betonen. Ich habe es selbst mit größtem Interesse gelesen – am Kurs selbst habe ich ja nicht teilgenommen – und habe es einen ergrauten Missionssbischof mit größtem Interesse durchstudieren sehen, der es dann mit Erfolg der S. Congr. de Propaganda Fide zur Anschaftung und Beachtung empfohlen hat.

P. Laurenz Kilger O. S. B.

Wolff, Ludwig, S. C. J., Der Missionar als Forscher. Aachen, Berlag des Xaveriuss Bereins 1920. VI u. 180 S. 80. Mk. 33.

Das Buch verfolgt den löblichen Zweck, dem Missionar Anleitung zu geben, wie er bei Ausübung seines Beruses in fernen Landen auch um die Wissenschaft sich Versdienste erwerben kann. Zu dem Zwecke bietet es nach einigen einführenden Vorsdemerkungen eine spstematisch geordnete Zusammenstellung von Fragen aus den Gebieten der Geographie, Ethnographie, Religion, Linguistik und Mission. Dazu folgen als Anhang noch einige Schemata für schriftliche Fixierung gemachter Beobachtungen

und für statistische Ungaben.

Seiner Bestimmung entspricht das Werkchen in hervorragendem Maße. Man ist in der Tat erstaunt über die Unsumme von Fragen, die der Berfasser mit bewundernswertem Sammeleifer zusammengetragen hat. Gewiß hat er sich bei dieser Häufung von dem Grundsatz leiten lassen: Wer vieles bringt, wird jedem etwas bringen. Denn daß ein Missionar alle die aufgeworsenen Fragen erschöpfend zu beantworten vermöchte, das liegt doch wohl außerhalb des Kahmens der Möglichkeit, zumal die Hauptaufgabe desselben unter dem sehr wünschenswerten Interesse für topographische, meteorologische u. a. Beobachtungen natürlich nicht Schaden leiden darf. Über bei freundlicher Berständigung und geschickter Arbeitsteilung kann vielleicht doch eine relative Bollständigkeit erzielt und so Wertvolles geschaffen werden. Möge daher dieser Führer unsern Missionaren ein lieber Begleiter werden. S. 149 ist von "theoslogischer Missionskunst" die Rede. Der Terminus dürste kaum glücklich gewählt sein.

**Weber**, Dr. Balentin, Professor der Theologie in Würzburg, Des **Paulus Reiserouten** bei der zweimaligen Durchquerung Kleinasiens. Neues Licht für die Paulussforschung. Würzburg, C. J. Becker, 1920 (41 S. 8°) Mk. 3, – 1.

Der Bölkerapostel hat auf seiner zweiten und dritten Missionsreise ganz Kleinassen von den Grenzen Syriens dis an das ägäische Meer durchzogen (Apg 15, 41–16, 8 und Apg 18, 23; 19, 1). Stehen auch Ansangs- und Endpunkt beider Reiserouten set — das erstemal Antiochien in Syrien und Troas, das zweitemal Antiochien und Ephesus — so stöht doch die nähere Bestimmung des Reiseweges durch das Innere Kleinassens eichemal auf große Schwierigkeiten. Sicher ist, daß Paulus auf der zweiten Reise zuerst in umgekehrter Reihenfolge die Städte besucht hat, in denen er auf der ersten Bekehrungsreise gepredigt hatte und die damals zum südlichen Teil der Provinz Galatien gehörten: Derbe, Opstra, Ikonium und auch wohl Antiochia in Pisidien. über die weitere Liniensührung der Reiseroute gehen, wie ein Bergleich der verschiedenen Karten zeigt, die Ansichten weit auseinander. Bon entscheidender Bedeutung ist die Aussegung von Apg 16, 6. Strittig ist vor allem der geographische Begriff "Phrygien und das galatische Land". Bersteht man darunter die Namen der alten Landschaften, so nimmt man gewöhnlich an, daß Paulus, der ursprünglich die direkte Route nach Westen zur Küste hin einschlagen wollte, auf höhere Weisung nach Norden abgebogen sei und außer in Phrygien auch in der Landschaft Galatien, also in dem nördlichen Teil der zleichnamigen Provinz gepredigt habe. Ebenso seit Paulus auf der dritten Keise zuerst durch die Landschaft Galatien und dann durch Phrygien nach Ephesus gezogen (vgl. Apg 18, 23). In der Landschaft Galatien sind

<sup>1</sup> Bgl. dazu den kleinen Beitrag in der letten Nummer S. 113 f.

dann auch die Leser des Galaterbriefes zu suchen (sog. nord galatische Sppothese). Im Begensatze zu dieser von alters her und auch heute noch von den meisten Forschern vertretenen Unficht glauben die Unhanger der Sudgalatientheorie, daß die Adreffaten des Galaterbriefes die Bewohner der auf der ersten Reise missionierten Städte im stüdlichen Teil der Provinz Galatien (Derbe, Lystra usw.) seien.

Balentin Weber, seit Jahr und Tag in Deutschland als der gaheste Berteidiger der füd galatischen Sypothese bekannt, will in vorliegendem Schriftchen durch Bestimmung der Reiserouten Pauli neues Material zur Begründung seiner These bringen. "Das phrygische und galatische Land 16, 6 ist das phrygisch-galatische Land oder das galatische Phrygien, d. h. jener Teil von Südgalatien, der phrygische Stammesbevölkerung hatte" (S. 5). Bon hier aus sei der Apostel auf der zweiten Bekehrungsreise durch das zur Proving Afien gehörige Phrygien von Sud nach Nord und weiter nach Myfien und Troas, auf der dritten Reise direkt durch das afianische Phrygien nach Ephejus ge-30gen. Den Boden der eigentlichen Landschaft Galatien hat demnach Paulus beidemal nicht betreten. Diese Reiserouten sucht W. vor allem aus Apg 16, 6 und den vorzgehenden Versen zu begründen. V. 3 wird erzählt, daß Paulus in Lystra den Timotheus, der mit ihm weiterziehen sollte, mit Rücksicht auf die Judenchristen beschnitt. W. nimmt nun nach Befragen sachkundiger und praktisch erfahrener Mediziner an, "daß zur Zeit des Paulus und Timotheus ein Erwachsener infolge der Beschneidungssoperation mehrere Wochen, etwa drei dis vier, brauchte, bis er wieder marschfähig wurde, weil damals die Bundheilung ohne Rahen und ohne antiseptische Behandlung geschah" (S. 18). Paulus sei nun diese vier Wochen nicht in Lystra geblieben, sondern habe in der Zwischenzeit, worauf B. 4 und 5 hinweisen, mit Silas die auf der erften Reise gegrundeten Gemeinden in Ikonium und Antiochia in Pisidien besucht. Nach Beendigung der Bisitation sei er nach Lystra guruckgekehrt, um von dort mit Timotheus weiterzuziehen. Aber konnte Timotheus nicht nach Antiochia in Pisidien nachkommen? Hierauf antwortet W.: "Dies ist durch 16, 3 ausgeschlossen! Timotheus sollte "mit ihm ausziehen" — nämlich auf das neue Missionsfeld, das er bei dessen Wahl zum Gefährten zweisellos schon ins Auge gesaßt hatte. Das "Mitausziehen" weist unbedingt auf Lystra. Und abgesehen davon konnen wir nicht annehmen, daß der neue Missions= genosse sang und klanglos von Lystra Abschied nahm und allein den beiden Blaubens= oten nachzog. Bielmehr liegt die Borftellung nahe genug: Paulus kehrte mit Silas nach Lyftra zurück und gestaltete den gemeinsamen Abschied zu einer eindrucksvollen Missionsfeier der versammelten Bemeinde" (S. 23). Nachdem W. fo Lystra als Ausgangspunkt für den neuen mit B. 6 beginnenden Abschnitt der Reiseroute bestimmt hat, sucht er durch tertkritische Untersuchung des B. 6 Anhaltspunkte für den weiteren Reiseweg zu gewinnen. Aus den verschiedenen Lesarten, die alle mehr oder minder verderbt seien, konstruiert W. folgende Textform als die ursprüngliche: "Nachdem sie aber das phrygische und galatische Land durchzogen hatten, (darauf) gehindert worden waren vom Heiligen Geiste, in Asien das Wort zu verkünden, (sodann) gegen Mysien gekommen waren . . . "(S. 25). Phrygisches und galatisches Land saßt W. als ein einziges Gediet, den südlichen Teil der Provinz Galatien (s. o.). Mit dem Durchzug durch das phrygische und galatische Land in B. 6 sei demnach die Route über Ikonium und Antiochien in Pissien gemeint. Auf dem Boden des asianischen Phrygien angekommen, sei Paulus nach Norden auf Mpsien und Troas hin gezogen. Auf der dritten Reise habe der Reiseweg durch Südgalatien und Phrygien direkt nach Ephesus geführt (Apg 18, 23). Für die Abfassung des Galaterbrieses, meint W., bleibt nach dieser Bestimmung der Reiserouten Pauli nur "die Südgalatientheorie in Berbindung mit der Frühabfassung" (vor dem Apostelkonzil) übrig.

Weber wird, wie früher, so auch mit dieser neuesten Begründung seiner These viel Widerspruch finden. Mir wenigstensscheint W. doch allzuviel seine Lieblingsthese in den Tert hineingelesen zu haben. Wie kame man sonst wohl auf den Bedanken, daß Paulus, weil Timotheus infolge der Beschneidung noch nicht marschfähig gewesen sei, inzwischen mit Silas einen Abstecher nach Ikonium und Antiochia in Pisidien gemacht habe und dann nach Lystra zurückgekehrt sei, um den Timotheus für die Weiterreise abzuholen? Wer Apg 16, 3–5 unbefangen liest, gewinnt den Eindruck, daß Timotheus bereits hier zu den Gefährten Pauli gehört und der endgültige Aufbruck von Lystra bereits ersolgt ist. Kann man so Lystra nicht als Ausgangspunkt für den in B. 6 erzählten Durchzug durch "Phrygien und das galatische Land" annehmen, so hält es schwer, selbst wenn man mit W. statt den Loo die Partizipialform deeldovres als ursprünglich ansieht, hier nur eine Rekapitulation des bereits in B. 3-5 berichteten Durchzuges

durch den südssichen Teil der Provinz Galatien anzunehmen. Viel größer ist die Wahrscheinlichkeit, besonders wenn die heute fast allgemein angenommene Lesart dischden zur Keische das im Anfang von V. 6 die Weiterreise durch neue Gebiete erzählt wird. Dann kann man aber unter "Phrygien und galatisches Land" nicht mehr den südslichen Teil der Provinz Galatien, sondern nur noch die alten Landschaften Phrygien und Galatien verstehen. Wenig Beisall wird W. mit seiner Behauptung sinden, daß Apg 18, 23, wie das beigesügte nadesöße beweise, mit "Galatisches Land und Phrygien" zwei aufeinandersolgende Gebiete gemeint seine, während 16, 6 das Fehlen des Adverbs auf ein einziges Gebiet schließen lasse. W. muß zur Stüge seiner These nicht bloß in V. 16, 6 Phrygien adjektivisch und als Apposition zu "galatisches Land" fassen, sondern auch, wie wir oben sahen, einen doppelten Durchzug durch das südgalatische Gebiet, einmal (V. 3–5) ohne und das zweitemal (V. 6) mit Timotheus annehmen. Ob W.s. Hontman, durch die von ihm gebotene "neue Begründung und durch die Modisikation der Koute 16, 6" der Südgalatientheorie zur allgemeinen Annahme zu verhelsen, in Erfüllung gehen wird, erscheint mir noch zweiselhaft.

23. Brede.

#### Schurhammer, Beorg, S. J., Der heilige Franziskus Xaverius der Apostel des

**Hitens.** Blicke in seine Seele. Mit acht Abbildungen. 8°. 79 S. Aachen (Xaverius-Verlag) 1920. [Pioniere der Weltmission, 1. Bd.] 5 Mk.

Eine Inhaltsangabe des Büchleins erübrigt sich, da das Leben des hl. Franz Xaver bekannt ift. Der kostbare kleine Raum von 79 Seiten ware vielleicht noch besser deutite ist. Der Gefen der Berfasser das Thema des Untertitels: "Blicke in seine Seele" sester im Auge behalten hätte. Der Leser möchte gerne erfahren, wie es in der Seele des baskischen Edelmanns aussieht, wie der lebensmutige Student nach innen gelenkt wird, wie der Magister durch die Ignatianischen Exerzitien umgewandelt werden kann, nachdem er vorher die Ignatianischen Ideen hatte belächeln muffen; man möchte wissen, wieviel Frang von Ignatius und seinen Befährten angenommen und wieviel er Eigenes behalten hat; man möchte einen Einblick gewinnen in die seelischen Triebkräfte, die ihn zum Apostel gemacht haben. Die Umrisse der äußeren Lebensverhältnisse des Heiligen sind vortresslich gezeichnet. Besonders wertvoll ist die Charakteristik der Umwelt. Nationaler Freiheitskampf, studentisches Treiben, garende Weltanschauung umgeben den heranreifenden Menschen. Die Einflüsse, die von den kolonisierenden Bölkern und den missionierenden Orden ausgehen, sind leider übersehen. Dagegen vermag man die außerordentlich günstige Missionslage in Indien und Oftasien, die durch nationale und politische Momente mitbestimmt war, wohl gut zu verstehen. Die vielen Wunderberichte sührt der Verfasser als nüchterner Sissoriker stillschweigend auf das rechte Maß zurück. So kommt der Leser dem Heiligen inner-lich nahe und erwärmt sich an ihm. Die sprachliche Darstellung verrät dichterische Rraft, boch wird manche geistreiche Ratselrede, die der Gebildete mit einiger Mühe versteht, dem Bolke dunkel bleiben. Die neue Serie des Xaveriusverlages ist mit diesem Heftchen verheißungsvoll eröffnet. Roch mehr aber freuen wir uns auf die vom Verfasser angekündigte große Xaveriusbiographie.

P. Bonfalous Walter O. M. Cap.

# Krose, H., S. J., Kirchliches Handbuch für das katholische Deutschland. Neunter Band: 1919/1920. 8°. XX u. 449 S. Freiburg i. Br., Herder 1920. Mk. 34,—.

Unser Kirchliches Handbuch bedarf kaum noch empfehlender Worte. Seine Borzüge sind den Benutzern desselben längst bekannt. Auch der neueste Band stellt eine tüchtige Leistung dar. Im Mitarbeiterstab ist an die Stelle des verstorbenen Domzdekan Dr. Selbst von Mainz der Paderborner Generalvikar, Domkapitular Prosessor Rosenberg getreten, der, wie sein Beitrag: Zeitlage und kirchliches Leben im Jahre 1919/20 zeigt, eine sehr geschichte Feder führt, wenn auch das Urteil über einige seiner Ausführungen wohl geteilt sein wird.

Den Missionsmann interessiert vor allem die vierte Sparte. Ihr Bearbeiter, P. Bäth S. J., berichtet diesmal über einige Phasen aus dem Kampse um die Existenz der deutschen katholischen Missionen, wie er leider durch die besonders gehässigen, ja direkt unchristlichen §§ 122 und 438 des traurigen Friedensvertrages von Versailles mötig geworden ist. Ein fertiges Bild dieses Kampses des Rechts gegen barbarische Gewalt konnte er freilich noch nicht zeichnen, da die wichtige Aktion des amerikas

nischen Prälaten Kelley noch nicht zu einem gewissen Abschluß gekommen war. Das Urteil über den Artikel von P. A. Brou auf S. 135 sautet doch wohl etwas zu günstig. Aus dem übrigen Inhalt des Buches verdient noch die besondere Ausmenksamkeit des Missionsfreundes die tabellarische übersicht über die Heidenmissionsvereine auf S. 246 st., die freisich von der Zusammenstellung derselben in Arens' Handbuch mehrsach abweicht. Unter Nr. 13 dieser Tabelle muß es heißen: Katholischer Akademischer Missionsbund, da sich die bestehenden akademischen Missionsvereine anfangs 1920 zu einem Verbande zusammengeschlossen haben. Die dort angegebene Stärke ist überholt. Sehr beachtenswert ist auch die in der siebenten und achten Abteilung enthaltene übersicht über den augenblicklichen Stand der religiösen Orden, Kongregationen und Genossenschaften im Deutschen Keich. Sie zeigt eine nicht unerhebliche Vermehrung der Niederlassungen gerade der Missionsorden und Missionsgesellschaften und legt so erfreuliches Zeugnis ab von dem unvermindert starken Interesse, das die deutschen Katholiken an der Ausbreitung von Christentum und Kirche auf dem Erdkreis nehmen. Außer den namhaft gemachten Ungenausgkeiten sind dem Keserenten auch noch in dem sonstigen Inhalt des Buches hie und da kleine Versehen ausgestoßen, die aber seinem großen Werte in keiner Weise Abbruch tun.

Kauczor, Daniel, P. Dr. theol. et phil., Missionär des Ap. Bik. Chartum, **Die Berg**= nubische Sprache, Dialett von Gebel Delen. XIX und 351 S. Wien 1920. Kommissions=Berlag Alfred Hölder.

Kaum eine andere afrikanische Sprache hat sich einer so lebhaften Beachtung seitens der Forscher ersreuen dürsen wie das Nubische. Es braucht nur erinnert zu werden an Namen wie die der beiden Altmeister Lepsius und Reinisch, serner an Schäfer, Czermak, Junker und Abel, an die Schweden Almquist und Zettersten. Meist waren es Egyptologen, denen das ihrer Arbeitsstatt benachdarte Nubische gleichsam als Nebenprodukt zusiel. Diesen Studien reiht sich die vorliegende Grammatik des Bergnubischen von Kauczor durchaus ebenbürtig an, ja sie nimmt insosern eine ganz besondere Stellung ein, als sie einen bisher kaum beachteten Dialekt mit eigener Entwicklung behandelt, und daher unsere Kenntnis des Nubischen ganz erheblich weitersschurt. Der Gebel Delen liegt in der Provinz der Nubaberge in der südöstlichen Hälfte der Provinz Kordosan des ehemaligen egyptischen Sudan; die Mundart wird von etwa  $20-25\,000$  Menschen gesprochen, sie kann also für die Milsionsarbeit auch eine prak-

tische Bedeutung erlangen.

Kauczor lehnt sich in seiner Schreibung wie auch in der Anlage der Grammatik vielsach an die älteren Borbilder, besonders wohl an Reinisch, trotzdem hat aber seine Arbeit als Ganzes einen durchaus selbständigen Charakter, und man gewinnt den Eindruck, daß auch seine Lautbeobachtung, trotzdem er allzu bescheiben über sie urteilt, eine sorgfältige ist und ein klares Bild über den Lautbestand wie auch über die wichtigsten lautlichen Vorgänge in der Sprache gibt und so der Forschung ein wertvolles, verläßliches Material bietet. Dies wird in noch höherem Maße der Fall sein, wenn erst die in Aussicht gestellten Texte und das Wörterbuch erschienen sein werden; es wäre ein wirklicher Schade, wenn deren Herausgabe sich insolge der Teurung verzögern würde; denn erst sie würden in vollem Umfange eine Bergleichung mit den bisher schon bekannten Dialekten des Kilnubischen wie auch mit anderen afrikanischen Sprachen gestatten. Denn daß das Rubischen nicht isoliert setht und darum auch nicht nur isoliert betrachtet werden darf, ist selbstverständlich. Die zahlreichen Berührungen mit den nilotischen Sprachen, sowohl in der Sprachanschauung, der Formenbildung wie auch dem Wortschaft sind sie einen sorgfältigen Beobachter gar nicht von der Hand zu weisen, wobei es freilich eine Frage für sich bleibt, ob diese Gemeinsamkeiten ursprünglich sudanisch oder hamitisch sind, aber daß es sich hier um alten gemeinsamen Besit handelt, ist mir nicht zweiselhaft.

Zwei Bitten erlaube ich mir noch an den Berfasser. Er erwähnt in der Borrede seines Buches die Nyumasprache in der gleichen Provinz und eine scheinbar fast schon ausgestorbene Geheimsprache der Bergnuba. Es wäre von großer Bedeutung, wenn wir von ihnen genügende Proben hätten, und kaum ein anderer ist so wie Kauczor in der Lage, uns diese zu liesern — vorausgesetzt freilich, daß man ihn auf sein Missionsgediet zurückkehren läßt. Der Versassersten den Beweis erbracht, daß er afrikanische Sprachen wissenschaftlich zu handhaben versteht, seine Arbeit bringt uns reichen Gewinn, und wir erhossen noch mehr von ihm. Diedrich Westermann.

## Die missionarische Persönlichkeit des Weltapostels.

Von Privatdozent Dr. K. Pieper in hamm i. W.

on allen Persönlichkeiten der Urkirche ist uns Paulus am meisten vertraut. über seinen äußeren Lebensgang sind wir zwar nicht lückenlos vollständig, aber immerhin gut unterrichtet. Doch, was wichtiger ist, auch die geistige Struktur dieses Mannes, sein innerer Organismus, seine Versönlichkeit steht lebendig vor uns. Diese glückliche Lage verdanken wir dem Umstande, daß uns nicht nur über Paulus, sondern auch von Paulus eine nicht ganz unerhebliche Zahl wertvoller Kundgebungen und Mitteilungen erhalten sind. Wir denken an seine Briefe und im minderen Make auch an die Reden, die uns in der kanonischen Apostelgeschichte von Lukas 1, dem zeitweiligen Begleiter des Paulus, überliefert werden. Freilich sind Brief wie Rede oft genug der Borhang, hinter bem die lehten Gedanken eines Menichen verborgen werden, die Maske, die sein wahres Aussehen verhüllen soll. Schon der alttestament= liche Psalmensänger spricht diese schmerzliche Tatsache aus in den Worten: Ore suo benedicebant et corde suo maledicebant (DI 62, 5). Aber bei Paulus ist das gang und gar nicht der Fall. Allein schon die Beobachtung, daß weite Strecken seiner Briefe des ruhigen Flusses ganglich entbehren, weist darauf hin, daß sie nicht gemachtes Wesen, nicht täuschender Schein und Flitter sind und mit ausgeklügelt berechnender Absicht zum Zwecke der Irreführung kongipiert wurden, sondern der unverstellt echte Widerschein seines inneren Denkens, Empfindens und Wollens.

Welches Bildnis Pauli spiegeln nun diese kostbaren Quellen wider?

Jede derselben liefert uns charakteristische Züge einer wunderbar vielsseitigen Persönlichkeit, läßt uns tiefe Blicke in ein Seelenleben von seltenem Reichtum und fast einziger Beweglichkeit tun. Wir Iernen Paulus kennen als spekulativen Denker, als scharssinnigen Schriftausleger, als empfindsamen Bemütsmenschen. Aber mit all diesen Aussagen treffen wir nicht den eigentslichen Kern dieser Persönlichkeit. Seinem tiefsten Wesen nach ist Paulus eine missionarische Natur, ein Mensch, der sich von Gott auserlesen und verpstichtet weiß zum Verkünder einer neuen Religion, der Frohdotschaft von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Autorschaft des Lukas bez. der Apostelgeschichte vgl. besonders Harnack, Die Apostelgeschichte, Leipzig 1908. Auch die Einleitungswerke zum Neuen Testament und die Kommentare zur Apg. Bezüglich der Authentizität der paulinischen Keden in derselben s. meine Darlegungen in meiner Schrift: Die Missionspredigt des heiligen Paulus (Paderborn 1921) 21—57.

Jesus Christus 1. Diese Einsicht teilt sich jedem Leser seiner Briefe und Reden unmittelbar mit. Hier lebt ein Mann, das ist der Eindruck, der von dem Glauben an seinen Missionsberuf als einer ihm von Gott verliehenen Gabe und Aufgabe gang und voll beseelt und durchglüht ist. Tausend Stellen seiner Briefe und Reden bezeugen dies Berufsbewußtsein. Sie alle hervorzuheben, ware ein Ding der Unmöglichkeit. Man müßte schon ganze, lange Kapitel seiner Briefe hierherseben. Es seien daber hier nur einige wenige, besonders eindrückliche Stellen angeführt. Sehr bemerkenswert ist gunächst die Spitze des Balaterbriefes. Denn mehr als durch andere stürmt durch dieses Schriftstück das tiefe Pathos starken Selbstgefühls, weil Paulus genötigt war, seinen Abel gegen Angriffe zu verteidigen. Daher hebt er gleich an mit der Feststellung: "Paulus, Apostel, nicht von Menschen, noch durch einen Menschen, sondern durch Jesus Christus und Bott den Vater" (Bal 1, 1). Auch den Thessalonichern versichert er zur Beseitigung von Berdächtigungen, die man gegen ihn dort ausgestreut hatte: "Wir predigen nicht aus irriger oder fündiger Gesinnung, nicht in böser Absicht, vielmehr als die durch Bottes Urteil mit dem Evangelium Betrauten" (1 Thess 2, 3). "Mir, dem geringsten unter allen Heiligen, ward die Gnade zuteil, den Heiden den unerforschlichen Reichtum Christi zu predigen", erklärt er mit jubelnder Seele den Lesern der Engyklika, die uns unter dem Namen Epheserbrief bekannt ist (Eph 3, 8). Und im Römerbrief (1, 14) schreibt er: "Schuldner bin ich Briechen und Barbaren. Weisen und Unweisen." Den ergreifendsten Ausdruck hat das apostolische Berufs= bewußtsein Pauli wohl im ersten Korintherbriefe gefunden. Dort findet er für seine innere Bindung folgende Worte: "Wenn ich das Evangelium verkündige. habe ich mich dessen nicht zu rühmen; denn das ist für mich ein Müssen; wehe mir, wenn ich das Evangelium nicht verkündigte" (1 Kor 9, 16). Diese Stellen mögen genügen. Sie lassen erkennen, welch unerschütterliche Gewifheit binsichtlich seiner Missionsaufgabe als einer ihm von Gott auferlegten Pflicht der Apostel seit der Bnadenstunde vor Damaskus 3 gehabt hat. Der Glaube an seine missionarische Sendung hat ihn seitdem zeitlebens nie verlassen. Er ist der ruhende Pol seines oft so aufgeregten Innern, er kennt, auch wenn der Ozean seiner Seele noch so bewegt ist, kein Schwanken, kein Auf und

<sup>1</sup> Sicher ist der Genitiv in der Phrase εδαγγέλιον τοῦ Χοιστοῦ als objectivus anzusehen. Bgl. darüber meine ebengenannte Schrift 82 ff.

 $<sup>^2</sup>$  Die Worte  $\dot{\epsilon} v$   $E \varphi \dot{\epsilon} o \varphi$ , die in wichtigen Handschriften sehlen, sind wohl nicht ursprünglich. Wahrscheinlich hat Paulus den Brief, der keine engen Beziehungen zwischen ihm und den Lesern verrät, wie man es doch erwarten sollte, da er etwa 3 Jahre in Ephesus gewirkt hatte, nicht an eine bestimmte Einzelgemeinde gerichtet, sondern hat an mehrere Gemeinden als Leser desselben gedacht.

<sup>3</sup> Es gibt Exegeten, die die Ansicht vertreten, daß Paulus vor Damaskus nur zum Glauben, und einige Zeit später zum Berkünder der Frohbotschaft, zum Apostel berusen sei. Wahrscheinlich aber fallen beide Daten zusammen. Jedenfalls weiß sich Paulus seit dem Eingriss Christi in seinen Lebenslauf und infolge desselben als Apostel. "Bin ich nicht Apostel? Habe ich nicht unsern Jesus gesehen?" schreibt er 1 Kor 9, 1.

Nieder, keine Bezeiten 1. Dieses Berufsbewußtsein hat die Seele seines Trägers auch mit einem fast unsagbaren Hoch= und Selbstgefühl erfüllt. "Selbst wenn ein Engel vom Himmel euch ein anderes Evangelium verkündete, als wir es euch verkündigt haben, so soll er verflucht sein", lautet ein stolzes Wort aus der Einleitung des Galaterbriefes (Gal 1, 8). Niemand hat auch jemals in volleren Akkorden das Lob des Missionsberufes gesungen als Paulus. "Gott Dank," ruft er 2 Kor 2, 14 aus, "der uns überall in Chriftus zum Siege führt und den Duft seiner Erkenntnis durch uns an allen Orten offenbart; denn wir sind Christi Wohlgeruch für Gott." Und etwas weiter legt er die Einzigartigkeit seines Amtes in folgenden wie eine logische Schlußkette zusammengefügten Worten dar: "Wenn ichon der Dienst des Todes, der in Buchstaben auf Steinen eingegraben war, derart verherrlicht wurde, daß die Kinder Ifraels dem Moses nicht ins Antlit zu schauen vermochten wegen der Herr= lichkeit seines Antliges, die doch vergänglich war, wie sollte da nicht in noch viel höherem Brade der Dienst des Beistes in Herrlichkeit sein? Denn wenn der Dienst der Berurteilung Herrlichkeit bringt, dann ist in noch höherem Brade der Dienst der Berechtigkeit überreich an Herrlichkeit. sogar unverherrlicht ist in dieser Hinsicht, was verherrlicht ward, wegen der überschwenglichen Herrlichkeit. Denn wenn schon das Vergängliche in Herrlichkeit strahlte, dann ist in noch viel höherem Maße das Bleibende in Herrlichkeit" (2 Kor 3, 7 ff.).

Achten wir nun auf die hervorstechendsten Züge seines missionarischen Porträts. Ein erster, an dem Missionar Paulus unmittelbar in die Augen springender Zug ist sein ganz ungewöhnlicher Tätigkeitsdrang, sein rastloser Aktivismus im Dienste des Evangeliums. Einmal gewonnen, hat Paulus sein Leben gänzlich und restlos für die große Sache Christi eingesett. Dieser Eiser durchherrscht ihn von der Stunde an, da ihm der Herr vor den Toren von Damaskus erschienen ist. Kaum, daß er von Christus ersaßt und umzgewandelt ist, da reißt er sich sos aus allen menschlichen Berwandtschaftsund Freundschaftsverhältnissen und will nur noch für Ihn seben und zeugen. Denn dazu ist ja seine Erwählung ersolgt (Gal 1, 16). Gleich in Damaskus begann er daher mit der Predigt des Evangeliums. "Er verkündete sofort in den Synagogen, daß Jesus der Sohn Gottes sei" (Apg 9, 20). Seitdem hat es für ihn in seinem Missionsberuse bis zu seinem glorreichen Martertode keine freiwillige Pause und Ausspannung gegeben. Ja sogar im Gestängnis hat er das Evangelium verkündigt (Apg 28, 28). Vielleicht hat er

<sup>1</sup> Gegen Deißmann: Paulus (Tübingen 1911) 138. Bgl. auch Bartmann, Paulus als Seelsorger (Paderborn 1921) 13.

<sup>2</sup> Nicht unzutreisend bemerkt Wernle (Paulus als Heidenmiljionar [Tübingen 1909] 10): "Der Missionar hat keine Familie, keine Freundschaft, kein Baterland und keinen Besig. Für Paulus trifft das so zu, daß noch nie jemand, der seine Briefe las, nach diesen Dingen gefragt hat . . Die Erwähnung eines Nessen durch die Apostelgeschichte ist die einzige Rotiz, die wir über die Berwändtschaft des Paulus haben." Das letzte ist doch etwas zu schroff gesprochen. Gal 1, 15: ἐχ κοιλίας μητοός μου sindet sich doch ein Hinweis auf seine Mutter.

auch den Aufenthalt in Arabien (Gal 1, 17) dazu verwandt. Ohne selbstgefällige überhebung und ohne begründete Furcht, auf Widerspruch zu stoßen, darf er daher schon zur Zeit der Abfassung des 1. Korintherbriefs (gegen 57) versichern, daß er "mehr gearbeitet habe als alle" (1 Kor 15, 10)². Ühnlich zuversichtlich kann er im Frühsahr des folgenden Jahres von Korinth aus den römischen Christen schreiben: "Ich nehme mir nicht heraus, etwas vorzubringen als nur, was Christus durch mich gewirkt hat zum Gehorsam der Heiden, . . . nämlich, daß ich von Jerusalem und Umgegend aus dis nach Ilhrikum die Verkündigung des Evangeliums Christi vollendet habe . . . , sodä ich jetzt keinen Raum mehr habe in diesen Gegenden und schon seit vielen Jahren Sehnsucht habe zu euch zu kommen, um nach Spanien zu reisen" (Köm 15, 18 st.). Also über die apenninische Halbinsel, auf die schon lange sein Ablerauge gerichtet ist (vgl. auch Apg 19, 21), hinaus schweift hier seiner Sehnsucht Blick dis an den westlichen Saum der Erde. Es sprechen gute Gründe dafür, daß er dies Ziel auch erreicht hat³.

Nicht minder als die Extensivität seiner missionarischen Tätigkeit erheischt auch ihre Intensivität unsere Bewunderung. Es ist nicht so, daß der Mann, der die Welt des Oftens und des Westens durchmessen hat, sich an den einzelnen Orten seiner Wirksamkeit nur mit einer flüchtigen Missionierung begnügt und oberflächliche Arbeit geleistet hätte. Paulus hat jeden seiner Neubekehrten, seiner "Kindlein" (Bal 4, 19) gekannt und ist um ihn besorgt. Denn er wußte, daß er einmal für jeden werde Rechenschaft ablegen müssen. "Ihr wift selbst, daß wir jeden einzelnen von euch nach Baterart ermahnt, angeleitet und beschworen haben, daß er seinen Wandel Gottes würdig führen möchte", ruft er den Thessalonichern ins Gedächtnis zurück (1 Thess 2, 11). Benau so hat er es an allen Orten gehalten. Worte, wie diese: "Wo ist einer schwach, und ich wäre es nicht? Wo nimmt einer Anstoß, und es brennt mich nicht?" (2 Kor 11, 29), die er fragend an die Korinther richtet, ohne zu befürchten, daß sie Einsprache erheben, lassen auf ein Berg schließen, das für jeden einzelnen voll innigster Teilnahme geschlagen hat. Die in Milet versammelten ephesinischen Presbyter kann er daher auch mit gutem Brunde daran erinnern, daß er "drei Jahre lang Tag und Nacht nicht aufgehört habe, unter Tränen jeden einzelnen von ihnen zu ermahnen" (Apg 20, 21).

<sup>1</sup> Johannes Chrysostomus, Hieronymus, auch viele Moderne vertreten die Meinung, daß Paulus in Arabien missionarisch gewirft habe und daß nur deswegen alle geschichtliche Erinnerung davon ausgelöscht sei, weil diese Frühverkündigung ohne merklichen Ersolg gewesen sei. Andere Exegeten dagegen lassen Ausenthalt innerer Sammlung und der Berarbeitung des großen Erlebnisses von Damaskus gewidmet sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Gefahr selbstgefälliger Prahlerei wird noch besonders ausgeschlossen durch die folgenden Worte: "Doch nicht ich, sondern die Gnade Gottes mit mir."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eine Missionstätigkeit des hl. Paulus in Spanien bezeugen um das Jahr 95 Klemens von Rom in seinem Schreiben an die Korinther (5, 7), und im 2. Jahrh. der Kanon Muratori (profectio Pauli ab urbe ad Spaniam proficiscentis). Bgl. darüber Dubowy, Klemens von Rom über die Reise Pauli nach Spanien, Freiburg 1914. Auch meine Abhandlung: Die Missionspredigt des heiligen Paulus 4 f.

Treffend harakterisiert er deshalb seine Arbeit an den Seelen der Menschen gern als ein Sichabmühen. (Bgl. Gal 4, 11; 2 Kor 11, 29; Phil 2, 16; 1 Tim 4, 10). Ein uralter Zusat<sup>1</sup> in der Apostelgeschichte besagt, daß Paulus in Ephesus im Lehrsaal des Tyrannus zwei Jahre lang täglich "von der fünsten dis zur zehnten Stunde" (Apg 19, 9) gepredigt habe. Er gewinnt im Lichte solcher Selbstzeugnisse, wie wir sie eben erwähnten, einen hohen Grad von innerer Wahrscheinlichkeit.

Man könnte einen Augenblick versucht sein zu glauben, daß diese ernste Beobachtung des Imperativs labora, diese rastlose Tätigkeit nach außen, den Apostel gegenüber der Forderung ora mit einer gewissen Indisserenz erstüllt und seiner Innerlichkeit Abbruch getan habe. Aber dann wäre Paulus ein schlechter Schüler Jesu gewesen. (Bgl. Mt 7, 7; 21, 23; Lk 6, 12; 11, 9 f. u. a.). Wie Jesus, so wurzelt auch Paulus ganz und gar im übernatürlichen Lebensgrunde. Er weiß, daß "wenn der Herr das Haus nicht baut, so bauen umsonst, die daran bauen" (Ps 127, 1). Daher übte er selbst ununterbrochen das Gebet (Phil 1, 4) und bat andere um ihre Fürbitte, damit "das Wort des Herrn seinen Weg mache und verherrlicht werde" (2 Thess 3, 1; vgl. 1 Thess 5, 25). Insbesondere verrichtete Paulus gern Dankgebete für die Erfolge des Evangeliums (Köm 1, 8 ff.; 1 Kor 1, 4; 2 Kor 1, 11; Phil 1, 4; Eph 1, 16). Gewiß leitete ihn dabei die Überzeugung, daß er durch solche Übung am ehesten den Segen Gottes aus seine Weitere Arbeit herabziehen werde<sup>2</sup>.

Des Apostels heißes und heiliges Berlangen, andern mitzuteilen, was für ihn selbst der tiefste und einzige Inhalt seiner Seele, das Leben seines Lebens geworden war, läßt ihn auch alle Gefahren verachten und stimmt ihn au jedem Opfer freudig bereit. Damit berühren wir einen weiteren gang großen Bug im missionarischen Bilbe des Paulus, seine unvergleichliche Leidens= und Opferkraft. Die apostolische Tätigkeit, die Paulus als einen Kampf für den Glauben ansieht (val. 1 Tim 6, 12), hat von ihm wirklich ein überlaufendes Maß von Mühen und Entbehrungen gefordert; sie ist für ihn eine ununterbrochene Passionswoche gewesen. Kaum eines von den Karfreitagsleiden seines Herrn ist dem Anechte erspart geblieben. Hunger und Durft, Kälte und Blöße, dreimaliger Schiffbruch, Unbilden und Gefahren unsicherer und beschwerlicher Reisen zu Lande und zu Wasser, Gefängnis, fünfmalige Mißhandlung von den Bollstreckern der jüdischen Justig und dreimalige Buchtigung durch römische Liktoren und noch manches andere (vgl. 2 Kor 11, 23 ff.), das alles hat er schon im Dienste des Evangeliums bis zur Zeit der Abfassung des zweiten Schreibens an die korinthischen Christen durchgemacht; einer Zeit, in der noch viel Schweres und Bitteres ihm bevorstand. Aber durch nichts konnte sein feuriger Seeleneifer gedämpft, seine leidenschaftliche Schaffensluft gebrochen werden. Seine Devise lautet: "Allenthalben sind wir bedrängt, aber nicht

2 Bgl. über Paulus als Beter Bartmann, a. a. D. 21 f.

<sup>1</sup> Er findet sich im sog. β-Text. Bgl. über die Bemerkung Belser, Beiträge zur Erklärung der Apostelgeschichte, Freiburg 1897, 101.

erdrückt, ratlos, aber nicht mutlos, verfolgt, aber nicht verlassen, niedergeworsen, aber doch nicht vernichtet; allerwegen tragen wir das Todesleiden Jesu an unserm Leibe herum, damit auch das Leben Jesu an unserem Leibe sich offenbare" (2 Kor 4, 8 ff.). Man darf sogar sagen, daß Schwierigkeiten und Berfolgungen nur immer neue Willensenergieen in ihm auslösten. "Ihr selbst, Brüder, kennt unser Auftreten bei euch, daß es nicht kraftlos war; sondern daß wir nach den Leiden und der schmählichen Behandlung in Philippi, von denen ihr ja Kenntnis habt, in unserm Gotte den Mut fanden, euch in heißem Bemühen das Evangelium Gottes zu verkünden" (1 Thess 2, 1 f.). "Selbst wenn ich mich verbluten muß bei dem Opferdienste für euren Glauben, so freue ich mich und habe Mitfreude mit euch allen" (Phil 2, 17; vgl. 1 Tim 4, 10).

Solche Opfer und solche Gesinnung waren gewiß geeignet, dem Apostel manche Herzen zu öffnen. Aber noch auf andere Weise wußte er für sich und seine Berkündigung Stimmung zu machen und Vertrauen zu erwecken. Wo Paulus nämlich ein Wort der Anerkennung, der Ermutigung aussprechen, ein Lob erteilen konnte, hat er es gern getan. Man beachte die Eingänge mancher Briefe (Röm, 1 und 2 Thess, Phil) und auch andere Stellen (z. B. Gal 5, 7; Röm 16, 19), an denen er, was er bei den Lesern Gutes rühmen kann, freudig hervorhebt. So hat er es auch bei seinem persönlichen Wirken gehalten. In seiner Areopagrede z. B. spricht er von der außerordentlichen Frömmigkeit der Athener und anerkennt das Borhandensein einer monotheistischen Strömung dei ihnen. "Was ihr ohne es zu wissen verehret, das verkünde ich euch" (Apg 17, 23). Paulus war eben ein seiner Psychologe, der wohl wußte, mit welchen Mitteln Menschenherzen zu gewinnen waren.

Allerdings hat Paulus bei der Erfüllung seines himmlischen Auftrags auch manche bittere Erfahrung an den Objekten seiner Bemühungen machen muffen. Der Name Balatien 3. B. ruft die Erinnerung an solche sofort ins Bedächtnis zurück. Dort hatten judaistische Agitatoren den von Paulus mit so viel Liebe bestellten Acher arg verwüstet. Welcher Seelenschmerz den Apostel darüber erfaßte, offenbart sich in Worten, wie den folgenden: "D ihr unverständigen Balater! Wer hat euch denn behert, denen doch Jesus Christus vor die Augen gemalt worden ist, und zwar der Gehreuzigte" (Bal 3, 1). "Ich fürchte für euch, daß ich unter euch umsonst gearbeitet habe" (Bal 4, 11). "Ich wollte, ich wäre jetzt bei euch und könnte meine Stimme wandeln, denn ich bin in Not um euch" (Bal 4, 20). Gewiß sind solche Erlebnisse nicht, ohne bleibende Narben zu hinterlassen, an Pauli Seele vorbeigegangen. Aber er ist durch solche üble Erfahrungen kein verdrieklicher Briesgram geworden. Bielmehr ift er mit der Geduld des guten Hirten solchen Sorgenkindern nachgegangen, in erfinderischer Liebe auf immer neue Mittel sinnend, um sie für Christus zurückzugewinnen. "Meine Kindlein, um die ich abermals Geburtsschmerzen trage, bis Christus in euch Gestalt gewinnt" (Gal 4, 19). Auch haben seine Berufsfreude und überhaupt sein fröhlicher Optimismus davon keinen Schaden gelitten. Es ist sehr bemerkenswert, wie oft in seinen Briefen, auch in denen, die aus schwersten Tagen stammen, Freudenausrufe und Aufforderungen zur Freude wiederkehren<sup>1</sup>. (Bgl. Gal 5, 22; 2 Kor 1, 24; 6, 10; 7, 9; 8, 2; 13, 9; Phil 1, 18 ff. u. a.)

Aus dieser optimistischen Brundstimmung seiner Seele heraus floß auch das große Vertrauen, das Paulus den Menschen entgegenbrachte und das sich vor allem in einer heiligen Weitherzigkeit hundtat, die er gegenüber seinen Gemeinden an den Tag legte. Aufforderungen zu eigenem Urteil und zur selbständigen Stellungnahme in wichtigen Fragen begegnen uns an manchen Stellen seiner Briefe. So heißt es 1 Thes 5, 21: "Unterwerfet alles der Prüfung, das Bute haltet dann fest." Rom 12, 2 schreibt er: "Prüfet, was Bottes Wille sei." (Bgl. auch Phil 1, 10; Eph 5, 17.) Und in wie vielerlei Dingen hat er ihnen doch, um ihr Selbstgefühl zu wecken, eine Mitwirkung eingeräumt! Wo er den Korinthern die Kollekte für die Armen in Jerusalem ans Herz legt, verspricht er ihnen, daß sie selbst die ihnen geeignet erscheinenden Männer für die Überbringung derselben bestimmen sollten (1 Kor 16, 3). Auf das Botum der Christen von Lystra und Ikonium hörte er bei der Heranziehung seines Gehilfen Timotheus (Apg 16, 2). Sogar in Sachen der Kirchenaucht räumte er den Gemeinden so weitgehende Rechte ein, daß sie bei Aufnahme und Ausschluß öffentlicher Sünder entscheidend mitbestimmen konnten. (Bal. 1 Kor 5, 2 ff.: 2 Kor 2, 5 ff.) Auch darin offenbart sich sein entgegen= kommendes Bertrauen, sein weiter Beist, daß er den neuentstehenden Bemeinden durchweg schon sehr bald nach ihrer Bründung Presbyter aus ihrer Mitte gab. (Bal. Apg 14, 23; 1 Thelf 5, 12; 1 Kor 16, 15 ff.)

In naber Berührung mit dieser edlen Weitherzigkeit befindet sich ein anderer missionarischer Vorzug Pauli, wir meinen seine Unpassungsfähig= keit, seine Babe und Gewandheit, sich an die jeweiligen Situationen und Personen in geschickter Weise anzugleichen. "Den Juden bin ich wie ein Jude geworden, um die Juden zu gewinnen; den Gesethesleuten wie ein Mann des Besetzes, um die Gesetzesleute zu gewinnen; denen ohne Gesetz, wie einer ohne Besetz . . ., um die ohne Besetz zu gewinnen. Ich bin den Schwachen ein Schwacher geworden, um die Schwachen zu gewinnen. Allen bin ich alles geworden, um überall einige zu retten" (1 Kor 9, 20 ff.), so spricht der Apostel sich selbst aus über sein Berfahren bei der Ausübung seines apostolischen Dienstes. Eine Illustration dieses missionarischen Brundsakes Pauli liefert die Apostelgeschichte, wenn sie 3. B. erzählt, daß Paulus den Timotheus "um der Juden willen" beschnitten habe (Apg 16, 3), oder auch, daß er in Kenchreä wegen eines Gelübdes sich das Haupthaar geschoren habe (Apg 18, 18; vgl. auch 21, 23 ff.). Aber auch sein Wort verrät fein= fühliges Berständnis, weitgehenden Angleich an das geistige Niveau seiner Hörer. Die Korinther 3. B. hat er mit "Milch" (1 Kor 3, 2) getränkt, weil sie "feste Speise" noch nicht vertragen konnten. Seinen Worten an die Philosophen in Athen hingegen gibt er eine stoische Nuance. Ja noch mehr; selbst in der Auswahl der religiösen Ausdrücke, mit denen er das Evangelium verkündet, hat er sich von der geistigen Atmosphäre der damaligen Zeit beein-

<sup>1</sup> Bal. Weinel, Paulus2 (Tübingen 1915) 140.

flussen lassen. Längst hat man nämlich erkannt, daß Paulus in seiner Predigt "eine ganze Reihe von Mysterienausbrücken aufgenommen und mit christlichem Geiste erfüllt hat".

Noch eine weitere Eigenschaft des Glaubensboten Paulus bedarf der Erwähnung. Das ist seine Anspruchslosigkeit. Paulus verlangte von seinen Bekehrten keinen Unterhalt. "Ich suche nicht das Eurige, sondern euch" (2 Kor 12, 14). Wohl kennt er die Anordnung des Herrn, daß diejenigen, die das Evangelium verkündigen, auch von demselben leben sollen. Ja, er versteht es sogar als echter Schriftgelehrter dieses Recht mit biblischen Stellen zu begründen. "Im Besetze des Moses steht geschrieben: du sollst dem dreichenden Ochsen das Maul nicht verbinden. Kümmert sich Gott etwa um die Ochsen? oder gehen nicht vielmehr alle seine Worte auf uns? Um unsert= willen ist es geschrieben . . . Wenn wir euch bas Beistige gesät haben, ist es da etwas Brokes, wenn wir da euer fleischliches But ernten sollen?" (1 Kor 9, 8 f.). Aber Paulus verzichtet freiwillig auf dieses sog. Apostelrecht, und erwirbt lieber durch seiner Hande Arbeit seinen Lebensunterhalt, um da= durch dem Evangelium Jesu Christi mehr Türen und Herzen zu öffnen. "Obwohl ich frei war in allem, habe ich mich allen zum Knechte gemacht, um recht viele für Chriftus zu gewinnen" (1 Kor 9, 19). Nur von folden, die seinem Herzen gang nahe standen, wo also keine Gefahr der Migdeutung bestand, hat er sich gelegentlich kleine Freundlichkeiten erweisen lassen (vgl. Phil 4, 10). In innigster Berbindung mit dieser königlichen Beistesart steht sein persönliches Beispiel überhaupt, seine vorbildliche Lebensweise. Paulus lebte, was er predigte. Wort und Wandel standen bei ihm in schönster Harmonie. So bildete sein persönliches Leben den besten Kommentar seiner Predigt. "Ich züchtige meinen Leib und unterjoche ihn, damit ich nicht, nachdem ich andern gepredigt habe. selbst verworfen werde" (1 Kor 9, 27). So konnte er por seine Gläubigen hintreten mit der Forderung: "Ich bitte euch, seid meine Nachfolger!" (1 Kor 4, 162; vgl. 1 Kor 11, 1; Phil 3, 17; 1 Theff 1, 6).

Im Bilde unseres Missionars bedarf noch ein letzter Zug, der wertvollste von allen, einer besonderen Beachtung. Die stärkste Treibkraft seines Handelns, die eigentliche Springseder seines unermüdlichen Wirkens, das ist die Liebe, die sein Herz durchglüht. Und zwar die doppelte Liebe: die Gottesliebe und die Nächstenliebe, die Liebe zu Christus und die Liebe zu den Menschenseelen. Seit in der Gnadenstunde vor Damaskus das Bild Christi in seine Seele eingetreten ist (Gal 1, 16), ist es daraus niemals wieder gewichen. "Ich sebe, nein nicht ich, sondern Christus sebt in mir" (Gal 2, 20), in diese tiefsinnigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bartmann, a. a. D. 134. Freilich, wo entscheidende Fragen auf dem Spiele standen, war Paulus von stahlharter Entschiedenheit und kannte kein Nachgeben. Bgl. Gal 2, 11 st. a. Auch hat er durch seine Anpassung keinen christlichen Glaubenssah verwässert. Man beachte 3. B., wie er trot des stoischen Sinschieden sin der Areopagrede so monumental das Gericht betont. Damit erkedigen sich die Bemerkungen, die Wernle (a. a. D. 12) über die Aksommodation des Apostels glaubt machen zu müssen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Bulgata sett noch hinzu: sieut et ego Christi, die aber im griechischen Urtexte nicht stehen. Anders aber 1 Kor 11, 1.

Worte hat er das mystisch-innige Verhältnis, das unlösliche Band, das ihn seitdem mit Christus verbindet, gekleidet. Diesem Christus, der ihm Erbarmen hat widerfahren lassen, will er sich dankbar erweisen. Daher kennt er seit dieser Stunde auch nur noch einen Wunsch, die Berwirklichung des Willens Jefu, daß auch die anderen Schafe, die noch fern sind, herbeigeführt werden und seine Stimme hören (Joh 10, 16). So kann er mit Recht sagen : "Die Liebe Christi drängt uns, da wir so urteilen: Einer ift für alle gestorben, also sind alle gestorben. Und für alle ist er gestorben, damit die Lebenden nicht mehr sich selbst leben, sondern dem, der für sie gestorben und auferstanden ist" (1 Kor 5, 14 f.). Mit dieser dankbaren Liebe zu Christus, der ihn geliebt hat und sich für ihn hingegeben hat (Gal 2, 20), verbindet sich die Bruderliebe, die Liebe zu allen Erlösten, die er zu Mitgenossen und Teilhabern seines Glückes machen möchte. Bon welch rührender Liebe eingegeben ist doch das Wort im Galaterbrief: "O meine Kindlein, um die ich abermals Geburtsschmerzen trage, bis Chriftus in euch Geftalt gewinnt" (Bal 4, 19). Und fast noch ergreifenderen Ausdruck leiht der Apostel dieser seiner "suchenden Liebe zu den Berlorenen" im Römerbrief an der Stelle, wo er die Stellung Israels in der Heilsgeschichte erörtert: "Die Wahrheit sage ich in Christus, ich lüge nicht, denn mein Bewissen bezeugt es mir im Heiligen Beist, daß ich große Trauer und unaufhörlichen Schmerz in meinem Herzen habe: ja ich wünsche selber von Christus fortgebannt zu sein zugunsten meiner Brüder, meiner Stammesgenossen nach dem Fleische, welche Israeliten sind" (Röm 9, 1 ff.). Noch nach anderer Seite hin bestand diese Liebe ihre Probe und offenbarte ihre Reinheit. Sie ließ den Apostel auch neidlose Freude empfinden über die missionarischen Erfolge anderer Männer, auch solcher, die Christum predigten aus unlauteren Beweggründen. Sie hat ihm ein so großes Wort wie dieses auf die Lippen gelegt: "Was tuts! Wenn nur auf alle Weise Christus gepredigt wird, sei es aus Borwand, sei es in Wahrheit; ich freue mich darüber und werde mich auch weiter freuen" (Phil 1, 18). Mit dem Hinweis auf die Liebe, der Paulus im 13. Kapitel seines ersten Korintherbriefes einen Hymnus von fast überirdischer Schönheit gesungen hat, haben wir das tiefste Beheimnis seines missionarischen Wirkens und die eigentliche Kraftquelle seiner missionarischen Erfolge berührt.

Natürlich enthält außer den aufgewiesenen das Bild des Missionars Paulus auch noch andere beachtenswerte Züge. Hingewiesen sei z. B. noch auf das in seiner Art Menschen zu behandeln wurzelnde Geschick, helsende Kräfte in großer Zahl zur Mitarbeit heranzuziehen und so gleichsam seine Arbeit zu vervielfältigen. Aber die wichtigsen Eigenschaften, die ihn zum unversgleichlich größten und gesegnetsten Glaubensboten aller christlichen Zeiten ershoben haben, dürften in den vorhergehenden Ausführungen wohl kurz erwähnt worden sein.

"Dieser ist mir ein Gefäß der Auserwählung, um meinen Namen vor Heiden und Könige und Söhne Israels zu tragen" (Apg 9, 15), so hatte einst

<sup>1</sup> Bifcher, Der Apostel Paulus und sein Wert'2 (Leipzig-Berlin 1921) 37.

der Herr dem Ananias gegenüber die Aufgabe des neubekehrten Saulus bezeichnet. Dieser Aufgabe hat sich, wie unsere Darlegungen gezeigt haben, der Apostel mit Leib und Seele, mit all seinen Kräften und Fähigkeiten, mit seiner ganzen Persönlichkeit nicht ohne bedeutende Erfolge seit der Enadenstunde vor Damaskus unterzogen. Daher darf er denn, als der Arbeitstag seines irdischen Lebens zur Neige ging, mit befriedigtem Blicke rückwärtsschauen und seinem vertrauten Schüler und Mitarbeiter Timotheus das Bekenntnis ablegen: "Dankbar bin ich Christus Jesus, unserm Herrn, dafür, daß er mich stark gemacht und mich mit seinem Vertrauen beschenkt hat, sodiß ich ihm dienen durfte — mich, der ich zuvor ein Lästerer und Verfolger und Frevler gewesen bin. Aber mir ist Erbarmung widerfahren, weil ich aus Unwissender und Unglauben gehandelt hatte. Uch, überschwenglich reich erwies sich in mir die Enade unsers Herrn mit Glaube und Liebe in Christo Jesu" (1 Tim 1, 12 ff.).

## Wilhelm Wundts Bedeutung für die katholischen Missionare.

Bon Dr. Meinulf Küsters O. S. B. in St. Ottilien.

ur drei Semester durfte ich zu Füßen des berühmtesten Philosophen unsers Baterlandes liken. Es waren die drei letten Semester seiner akademischen Lehrtätigkeit. Der 85jährige Greis kam gewöhnlich im Wagen zur Universität, körperlich gebeugt und hinfällig. Wenn er das Katheder des Auditorium maximum betrat, hätte man ihm helfen mögen. Dann aber begann er seinen Bortrag. Sein Auge beherrschte die Zuhörer, und bis zur letten Stunde sprach er in freiem Bortrag über das umfassende Bebiet der Bölkerpspchologie, nur unterstütt durch eine kurze, schriftlich festgehaltene Disposition. Leise und unverständlich blieben die ersten Worte, dann aber drang die Stimme durch und erfüllte den großen Raum soweit wenigstens, daß bei der tiefen Stille der Zuhörer ein allgemeines Berstehen möglich war. Den ganzen Krieg hindurch war das Auditorium maximum die Lehrkanzel des greisen Meisters. Bewiß, es war nicht mehr jugendliche Begeisterung, die von dort in die Herzen der Hörer ausströmte, aber das reife, abgeklärte Urteil zog die Jugend in seinen Bann, und mit tiefer Berehrung saß sie zu den Füßen Wilhelm Wundts. Und als 1917 der Abschied genommen werden mußte von Leipzigs größtem Lehrer, waren tagelang vorher alle Platkarten vergeben. Eine Ovation sollte Wundt zuteil werden, getragen von tiefer, verehrender Liebe. Dem bescheidenen Manne aber war die äußere Ehre zuwider; und eine Stunde eher. als man gedacht und geplant, nahm er in seiner liebenswürdigen Weise Abschied von den Hörern. Still lebte er seiner Arbeit, die nur tagtäglich durch einen einstündigen Spaziergang unterbrochen wurde. Die letten Bände seiner Bölkerpsphologie werden erst in dieser Zeit veröffentlicht. Sie sind das beste Zeugnis für seine geistige Frische trot körperlicher Schwäche.

Wilhelm Wundt stammte aus dem protestantischen Pfarrhause in Neckarau, wo er am 16. August 1832 das Licht der Welt erblickte. In den Jahren 1851 – 56 studierte er auf den Universitäten Tübingen, Heidelberg und Berlin Medizin; doch wußte er immer noch Zeit zu sinden, die neueren Bestrebungen der Naturwissenschaft und der Philosophie sich zu eigen zu machen. Als Privatdozent begann er seine akademische Laufbahn bereits im Jahre 1857 in Heidelberg, wo er Physiologie als Lehrfach wählte. Im Jahre 1864 erfolgte seine Ernennung zum a. o. Professor, in welcher Eigenschaft er bis zum Jahre 1874 wirkte. Dann berief ihn Zürich als Ordinarius für Philosophie, und bereits im Jahre 1875 wurde er in Leipzig der Nachsolger Fechners. Bolle 42 Jahre war er hier Ordinarius für Philosophie, bis er 1917 seine segensreiche akademische Laufbahn beschloß.

Eine reiche literarische Tätigkeit befruchtet seine akademischen Vorlesungen. Im Jahre 1856 erscheint sein Erstlingswerk: "Die Lehre von der Muskelbewegung". 1862 folgt diesem die Arbeit "Beiträge zur Theorie der Sinneswahrnehmung". Das folgende Jahr sieht die Erstauflage der "Borlesungen über Menschen- und Tierseele", die bis zum Jahre 1911 fünf Auflagen erlebten. Sein "Lehrbuch der Physiologie des Menschen" sah von 1865 - 78 vier Auflagen. "Die physikalischen Ariome und ihre Beziehung zum Kausalprinzip" veröffentlichte Wundt 1866, im Jahre darauf sein "Handbuch der medizinischen Physik". Nach dem Kriege gegen Frankreich erschienen 1871 "Untersuchungen zur Mechanik der Nerven und Nervenzentren" und 1873 das epochemachende Buch "Grundzüge der physiologischen Psychologie", das im Jahre 1909 in drei starken Bänden in sechster Auflage gedruckt wurde. Ein allmähliches übergreifen der medizinischen Forschung auf das Gebiet der Philosophie macht sich bei diesen Arbeiten bemerkbar. In Leipzig begann er seine Laufbahn mit der Antrittsvorlesung: "Über den Einfluß der Philosophie auf die Erfahrungswissenschaften". Fast jedes Jahr sah nun eine Publikation aus seiner Feder. Sein "Brundrif der Psnchologie" erlebte bis 1913 nicht weniger als elf Auflagen. Eine kurze "Einführung in die Philosophie" hat bereits drei Auflagen. Seine große dreibändige Logik legte er 1908 zum drittenmal durchgearbeitet der wissenschaftlichen Welt vor, sein "System der Philosophie", 1889 zum ersten Male herausgegeben und nur neun Jahre jünger als seine Logik, war bis 1907 schon dreimal verlegt worden. System der Philosophie sowohl wie die 1901 erschienene "Einleitung in die Philosophie", die in 12 Jahren 6 Auflagen sah, führen in die Weltanschauung Bundts ein. Der Logik folgte 1886 seine "Ethik", die ebenfalls schon vier Auflagen erreichte.

Seit 1883 erscheinen die "Philosophischen Studien", seit 1904 als "Psychoslogische Studien" fortgesetht; eine Zeitschrift, die im engsten Anschluß an seine Lehrtätigkeit entstanden ist, und deren Artikel zum großen Teil erst möglich gemacht wurden durch die musterhafte Einrichtung des Institutes für experimentelle Psychologie. Seit dem Jahre 1879 sehen die Arbeiten für die Realisserung dieses größten und folgenschwersten Planes Wundts ein. Aus primis

tiven Anfängen hat sich ein Institut entwickelt, das Leipzigs Universität zur Lehrmeisterin nicht nur aller deutschen Hochschulen, sondern der Universitäten der ganzen Welt machte. Die experimentelle Psychologie hat von Leipzig aus ihren Siegeszug über die ganze Welt angetreten, und sehten Endes gehen auf Wundt alle Ergebnisse dieser für unsere Zeit so bedeutungsvollen Wissenschaft zurück.

Dieser allgemeine Überblick, der allerdings nicht das ganze Schaffen Wundts umfaßt, mag der eigentlichen Würdigung der Persönlichkeit Wundts in seiner Beziehung zu den Missionaren und zur Missionsarbeit vorangehen.

Sein großes Werk "Bölkerpsnchologie", bessen gehn Bände in den Jahren 1900 bis 1920 herausgegeben wurden, könnte man als eine Widmung an die Missionare auffassen. Eine kurze Einführung in die Probleme der Bölkerpsychologie gibt das Werk "Elemente der Bölkerpsychologie". Gewiß, beide Werke sind nicht ausschließlich den Missionaren vorbehalten, aber wohl niemand nimmt diese Bücher mit größerem Nugen gur Sand als der Missionar und derjenige, der sich wissenschaftlich mit den Arbeiten der Missionare befaßt. Das gesamte Beistesleben des Menschen als Bliedes der sozialen Berbände, also des Menschen als eines Gesellschaftswesens, versucht Wundt hier darzulegen und zu deuten. Die beiden ersten Bande umfassen die Sprache; dann erscheinen drei Bande unter dem Titel: Mythos und Religion; ein Band ist der Kurst gewidmet, in zwei weiteren Bänden ist die Gesellschaft und in je einem Band das Recht sowie Kultur und Geschichte behandelt. In den Jahren 1917, 1918 und 1920 wurde der Schlufstein dieses umfassenden Werkes gelegt, das einzig in seiner Art dasteht. Banz verschieden von den Riesenwerken eines Frazer, der sich in der Hauptsache mit der Sammlung und Gruppierung eines reichen Materiales begnügt, hat es sich Wundt als wahrer Philosoph zum Ziele gesetzt, nicht nur das Was, sondern auch das Woher und Wozu, nicht nur den Begenstand darzulegen, sondern auch seinen Ursprung und seinen Sinn zu deuten.

Das ist bei dem allumfassenden Stoff natürlich eine Aufgabe, die die Kräfte eines Mannes übersteigt; und so haben wir auch in den Bänden Wundts nicht ein fertiges, abschließendes Werk zu sehen, sondern einen Bersuch, der an manchen Fehlern leidet, der aber in der Großartigkeit seines Entwurses und der ruhigen Beurteilung der Tatsachen eine prachtvolle Anleitung zu weiterem Forschen und Weiterbilden gibt.

Als die beiden ersten Bände über die Sprache erschienen, wurden sie von Ehrenreich im Globus LXXIX, 21 mit folgenden Worten begrüßt: "Dieses weit angelegte Werk des großen Pschologen bildet ein Ereignis nicht nur für seine Fachgenossen, sondern auch für alle, die der Wissenschaft vom Menschen im weitesten Maße bestissen sind ... Das Werk ist berusen, vielleicht eine ganz neue Periode der allgemeinen Linguistik einzuleiten." Wundt hatte sich freigemacht von dem einseitig philologischen Standpunkt, die Sprache als eine Sondererscheinung menschlichen Verstandeslebens aufzusassenegung, von dem Ein ihrem Wesen ist, als eine Ausdrucksbewegung,

und reiht sie so der Reihe der andern Ausdrucksbewegungen an, an denen das Leben so reich ist.

So hat er auch das Recht, die Sprache einzureihen in das psychologische Arbeitsgebiet. Den Rahmen dieser Bölkerpspchologie spannt er weit. Ihre Aufgabe besteht "in der Untersuchung derjenigen psychischen Vorgange, die der allgemeinen Entwicklung menschlicher Bemeinschaften und der Entstehung gemeinsamer geistiger Erzeugnisse von allgemein gültigem Werte zugrunde liegen". Also nicht nur das Bolk in seiner Gesamtheit, sondern jedweder soziale Berband und jede lokale Gemeinschaft fällt unter das Arbeitsgebiet des Bölkerpsychologen. Dieser allgemeinen Bölkerpsychologie stellt Wundt dann die spezielle Bölkerpsychologie gegenüber, "die sich mit der Charakteristik der geistigen Gigentumlichkeiten der einzelnen Bölker und Rassen beschäftigt". Die psychologischen Gesetymäßigkeiten des Zusammenlebens sind die Resultate, die die Bölkerpspchologie erstrebt, "die lokalen und nationalen Unterschiede dieser Bestaltung sind ihr gleichgültig, insoweit sie nicht in irgendeiner Beise auf jene Besehmäßigkeit Licht werfen". Dem Einzelindividuum gegenüber wird das Gebiet der Bölkerpsphologie von Wundt in dieser Weise begrenzt. "Die Erscheinungen fallen von dem Augenblick an der Beschichte zu, wo sie unmittelbar durch das persönliche Eingreifen einzelner zustande kommen. Darum gehört die Geschichte der geistigen Erzeugnisse in Literatur, Kunst und Wissenschaft nicht zur Bölkerpsnchologie." Die große Schwierigkeit besteht nun darin, die richtige Grenze für das Wirken der Einzelpersönlichkeit zu finden. den Menschen als Herdentier zu denken, ist doch eine große Schwierigkeit, und wenn auch Wundt das Individuum als eine Erscheinung auffaßt, die noch nicht bei den eigentlichen Naturvölkern vorkommt, so hält er es doch für notwendig, zwei besondere Charakteristika herauszuarbeiten, die die AUgemeinerscheinungen kräftig von den Individualerzeugnissen abheben. "Das erste besteht darin, daß an jenem unbestimmt viele Mitglieder einer Gemeinschaft mitgewirkt haben, welche die Zurückführung auf bestimmte Individuen ausschließt. Das zweite ist dieses, daß die gemeinsamen Erzeugnisse in ihrer Entwicklung zwar mannigfache, zumeist geschichtlich bedingte Unterschiede darbieten, trot dieser Mannigfaltigkeit aber gewisse allgemein gültige Entwicklungs= gesetze erkennen lassen, und diese sind es dann, in deren Auffindung die Bölkerpsychologie ihre lette und wichtigste Aufgabe sieht." Die Bielheit der handelnden Personen schließt nun allerdings den Einfluß des Individuums nicht aus. Große Männer muffen es verstehen, die Massen in Bewegung zu bringen und sie so in den Bann eines Gedankens zu zwingen, daß es ihnen scheinen möchte, es wäre ihr eigenes Denken und Fühlen, für das sie streiten. Und daß derartige Vorgänge ihre Gesetzmäßigkeit ebensogut aufweisen, soweit die Bielheit in Betracht kommt, steht außer Zweifel. Wundt grenzt darum noch einmal in anderer Form das Gebiet der Bölkerpsnchologie ab. Und zwar bringt er jest die Vorkommnisse, die nicht jum Gebiete der Bolkerpspchologie gu gablen sind. Das sind: "Erstens die direkt nachweisbaren Eingriffe einzelner, mit der durch ihre individuelle Eigenart bestimmten Willensrichtung, die eine Reihe von Erscheinungen als solche erkennen läßt, die zwar auf das gemeinsame Leben Wirkung ausüben können, aber in ihrem Ursprung nicht ber Bolksseele angehören. Zweitens ist es durchgängig das Gebiet des willkurlichen, eine bewußte Abwägung der Motive voraussetzenden Handelns, das außerhalb der völkerpsychologischen Borgänge liegt." Das freie, überlegte Handeln des Menschen scheidet demnach aus dem Arbeitsgebiet der Psychologie aus, das triebartige Handeln des Menschen verbleibt ihr. Wenn Wundt aber das Auftauchen des Individuums, wie schon oben erwähnt, zum Kennzeichen des Kulturvolkes macht, so kann diese Behauptung nicht unwidersprochen bleiben. Bundt sagt direkt: "Nichts bezeichnet nämlich die Brenze, wo der Begriff des Naturvolkes dem des Kulturvolkes Platz macht, schärfer als eben jenes Eingreifen der Individuen mit ihrem willkürlichen Handeln." Berade hier kann die Arbeit des Missionars noch viel schaffen, und hat schon viel Material beigebracht, das für die freie Persönlichkeit auch bei den sogenannten Naturvölkern spricht. Ich darf wohl sagen, daß wir kein einziges Naturvolk kennen, wenn wir die Individualität dabei ausschließen mußten.

Die beiden Bände, die die menschliche Sprache behandeln, bringen zum ersten Male die scharfe Trennung zwischen Gebärdensprache und Lautsprache. Nicht eine ist aus der andern zu erklären, sondern beide haben ihre selbständige Entwicklung durchgemacht und sind als völlig ausgebildete Systeme menschlicher Verständigung anzusprechen. Es ist darum auch ganz klar, daß die Gebärdensprache eine Syntax haben muß, daß sie nicht nur Einzelbegriffe besitzen darf, sondern irgendein Mittel haben muß, diese Begriffe in die entsprechenden Beziehungen zueinander zu sesen.

Die Ausführungen über die Sprache als Ausdrucksbewegung sind das eigenste Erzeugnis der Beobachtungen Wundts selber. Mit absoluter überslegenheit behandelt er darum dies Kapitel, und es ist eine ungetrübte Freude, den Wegen des Meisters hier folgen zu können.

Heiß umstritten bleibt hingegen das Problem der Entstehung der Sprache. Die alte Anschauung, die bereits Lukrez vertrat, dann von Darwin aufgenommen und von W. v. Humboldt, Herbert Spencer u. a. vertreten wurde, als sei die Sprache aus dem Gesang, dem Liebeswerben hervorgegangen, gibt Wundt auf. Der Gesang kann nur auf einer fertigen Sprache aufbauen. Bei der Untersuchung der tierischen Ausdrucksmittel weist Wundt sehr deutlich auf die Verschiedenheit der tierischen von den menschlichen Ausdrucksmitteln hin. Er sieht in ihnen gewiß eine Vorstufe, aber doch nicht, wie man es so oft zu lesen gewohnt ist, eine direkte Vorstufe der menschlichen Sprache.

Bei der Behandlung der Kindersprache berührt es sehr angenehm, daß die Entwicklung der Menschheit doch nicht so generell der Entwicklung des Kindes gleichgestellt wird. Ein Bergleich mit dem Kindesalter ist alles, was hier berechtigt ist; denn bei den primitiven Bölkern war eben der einzelne doch in die Notlage versett, für sich selber sorgen zu müssen, während das Kind auswächst unter der Obhut und Fürsorge anderer und unter dem beständigen Einsluß einer höheren Umgebung.

Gegen das Kapitel über die Lautmetapher wendet sich vor allem P. W. Schmidt in seiner Kritik: Mitt. der anthrop. Gesellschaft, Wien 1903, XXXIII, 361–89. Hier muß Wundt sich auf die Forschungsresultate der Sprachwissenschaftler stügen, die er aus inneren Gründen zu erklären sucht, während sehr oft eine äußere Ursache den Anstoß zur Weiterentwicklung ges boten hat.

Psychologisch sein durchdacht sind die beiden nächsten Kapitel über den Lautwandel und die Wortbildung. Der alten Wurzelhypothese wird hier als ursprünglichstes Wort das Dingwort gegenübergestellt. Er bringt manches, was geeignet ist, seiner Behauptung Anhänger zu gewinnen, aber endgültig hat er die Wurzelhypothese nicht erledigt. Ein neuer Sporn ist gegeben, um in diesen Fragen eine Klarheit anzubahnen.

Der zweite Band bringt eine Abhandlung über die Wortformen, die Satfügung, den Bedeutungswandel, und in seinem Schlufkapitel über den Ursprung der Sprache. Wundt kommt dabei zu folgendem Endresultat (Bd. II, 633 - 39): "Zwischen dem Bewußtsein selbst der niedersten Menschenrasse und dem des vollkommensten Tieres besteht eine Kluft, die wir durch keine Beobachtung direkt auszufüllen imstande sind. Diese Kluft ist aber nicht derart. daß die im Menschen beginnenden Entwicklungen nicht bereits beim Tier in mannigfachen Borstufen vorbereitet wären . . . Die Sprache ist demnach nichts anderes als diejenige Gestaltung der Ausdrucksbewegungen, die der Entwick= lungsstufe des Menschen adäquat ist. Dieses menschliche Bewußtsein läßt sich ohne Sprache ebensowenig denken, wie sich Sprache ohne menschliches Bewufit= sein denken läßt . . . Das Problem des Ursprungs der Sprache kann dem= nach auch nur insofern erwogen werden, als man es auf die Frage ein= schränkt, wie die dem Menschen eigenen und seiner Bewußtseinsstufe adäquaten Ausdrucksbewegungen zu Sprachlauten und damit allmählich zu Symbolen der Bedankeninhalte geworden sind, die nur in gewissen Ausnahmefällen eine Beziehung zu ihrer Bedeutung erkennen lassen." Die unsprüngliche Beziehung des Lautes zum Begenstand wurde durch die begleitende Bebarde hergestellt, sodaß Wundt als das "Bedeutsame an der ursprünglichen Sprachäußerung" die "Lautgebärde" bezeichnet. "Eine Folgeerscheinung der Lautgebärde ist dann erst der Sprachlaut." An Sand der Gebärdensprache hat sich dann die Lautsprache entwickelt, und sich erst gang allmählich von ihr frei gemacht. "Nicht der Zufall ist also der Urheber des Sprachlautes, sondern dieser ist durch die begleitenden mimischen und pantomimischen Bewegungen ursprünglich völlig in der Richtung zu dem, was er bedeutet, determiniert: durch die mimischen Bewegungen direkt, da die Lautgebärde selbst nur eine besondere Form mimischer Bewegungen ist; durch die pantomimische Bewegung indirekt, da in bezug auf diese die Lautgebärde und der von ihr abhängige Sprachlaut eine Mitbewegung darstellt, die von den übrigen Komponenten der gesamten Ausdrucksbewegung abhängt . . . So entsteht der Sprachlaut als ein naturnotwendiges Ergebnis der bei seiner Bildung obwaltenden psychophysischen Bedingungen, die sich nur im einzelnen Fall, teils, weil sie an sich nicht mehr aufzusinden sind, teils, weil der Sprachlaut selbst fortwährenden Beränderungen nach Laut wie Bedeutung unterworfen ist, meist unserer Nachweisung entziehen." Aber die Sprache ist kein rein mechanischer Reslex, sondern eine wenn auch eindeutig bestimmte Willenshandlung. Sie ist damit als etwas rein Menschliches gekennzeichnet, die keinen Bergleich mit der Tiersprache duldet, es sei denn in ihrer rein physischen Grundlage als Ausdrucksbewegung.

Als psychophysische Erscheinung muß die Sprache das Denken des Volkes widerspiegeln. Die hohe Bedeutung der Eingeborenensprache für den Religionsunterricht wird dadurch ohne weiteres klar. "Allen alles werden", vor allem auch im eigensten, was ein Volk besitzt, in seiner Sprache, erschalt uns Missionaren darum auch als das Gebot der Wissenschaft entgegen, die damit eine neue Bestätigung für die langjährige Praxis der kath. Kirche beibringt.

Die zweite große Reihe innerhalb der Bölkerpspchologie umfaßt die Probleme der Entstehung der Kunft, des Mythos und der Religion. Der sechste Teilband ist nur eine Neuauflage des dritten Bandes. Hatte Wundt, wie wir sahen, die Sprache als eine Ausdrucksbewegung behandelt, in der psydophysischen Tätigkeit also einen festen und sicheren Ausgangspunkt für seine Deduktionen gefunden, so ist es für diesen Teil menschlicher Tätigkeit die Phantasie, die alles erklären und in ihrem Ursprung verursacht haben soll. "Die lette Quelle aller Mythenbildung, aller religiösen Gefühle und Borstellungen ist die individuelle Phantasietätigkeit; jene Gebilde selbst aber besitzen durchaus den Charakter von Phantasieschöpfungen, die sich unter den Bedingungen des Zusammenlebens entwickelt haben. In dem Mythos verknüpft die Bolksphantasie die Erlebnisse der Wirklichkeit. In der Religion schöpft sie aus dem Inhalt dieser Erlebnisse ihre Borstellungen über Brund und Zweck des menschlichen Daseins." Bom christlichen Standpunkt aus eine merkwürdige Erklärung der Religion. Oder versteht etwa Wundt unter Phantasietätigkeit etwas gang Besonderes, das unsere Bedenken zerstreuen könnte? Bb. III, 1,7 gibt er folgende Definition der Phantasietätigkeit ab: "Danach werden wir dem allgemeinen Sinne nach als zum Gebiet der Phantasie gehörig alle die seelischen Erscheinungen zählen mussen, in denen sich eine bildende Tätigkeit offenbart, gleichgültig, ob diese in der blogen Nacherzeugung früher vorhandener Gebilde besteht, oder ob sie zu Neubildungen führt, die bloß in ihren Elementen oder in einzelnen ihrer komplegen Bestandteile in früheren Erlebnissen vorgebildet waren." Immerhin werden als besonders augenfällige Außerungen bildender Tätigkeit diejenigen gelten können, in benen der Charakter der Neubildung deutlicher hervortritt. "Demnach wäre also Kunst, Mnthos und Religion in der Hauptsache eine Bildung des menschlichen Beistes, ein Phantasieprodukt. Doch wird die Berufung auf eine ursprüngliche Wahrheit nicht gang geleugnet, die Möglichkeit besteht."

Mit wahrem Genuß wird man die Darlegungen über die Phantasie im Leben des Kindes, über das Verhältnis von Phantasie und Kunst lesen. Es ist nicht möglich, zu den Einzelfragen hier Stellung zu nehmen. Es bleibt immer das Wort Wundts zu beachten, daß er einen Versuch der Lösung schaffen

will, keine endgültige Lösung gefunden zu haben glaubt. Aber von außerordentlichem Nugen können die Rotizen und Winke für den Forscher sein,
vorausgesetzt, daß er nicht forscht, um zu beweisen, sondern forscht, um die Wahrheit zu erkennen. Nicht Richtlinien, wie man forschen soll, kann Wundt uns geben, sondern Richtlinien, seine Forschungen so erakt anzustellen, daß sie eine beweisende Rolle zu spielen vermögen.

Ein besonderes Interesse beansprucht aber doch die Stellungnahme Wundts dem Mythos und der Religion gegenüber. Konnte man bei der Definition der Phantasie noch die Möglichkeit finden, an eine objektive Offenbarung anzuknüpfen, so schwindet diese gang, wenn wir die Definition des Mythos uns vor Augen führen. "Behört doch die Mythenbildung durchaus nur der Befühls- und Borstellungswelt des Menschen an. Wie sehr darum auch die Erzeugnisse des mythologischen Bewußtseins von äußeren Natur= und Kultureinflussen abhängen mögen, so gilt dies von ihnen doch nur in derselben Beise wie von allen seelischen Borgängen, insbesondere auch von den individuellen Borstellungen, Befühlen und Affekten. Wie diese trot ihrer Abhängigkeit von äußeren Reizen nicht aufhören seelische Borgange zu sein, ebenso sind die Bebilde der mytho= logischen Phantasie zunächst und an sich subjektive Erlebnisse, von denen ber individuellen Phantasie nur dadurch verschieden, daß sie, ähnlich der Sprache, auf der geistigen Wechselwirkung der einzelnen beruhen und eben hierdurch einer geschichtlichen, über die Dauer des Einzellebens hinausreichenden Entwicklung angehören" (Bd. III, 529). Es ist also der Mythos wesentlich das Erzeugnis der menschlichen Phantasie, nur modifiziert durch die äuseren Einflusse. Dieser Bedankengang weitergesponnen auf die Religion, ergibt für sie notwendig dasselbe Resultat, daß sie nämlich nichts anderes ist, als das Erzeugnis menschlicher Phantafietätigkeit. Zwar vermengt Bundt die Begriffe Mythos und Religion nicht, er fordert gerade gegenüber der damals herrschenden Richtung eine scharfe Trennung der Begriffe, wenn er auch das praktische Nebeneinander von Religion und Mythos immer betont, aber dem Wesensgehalt nach stehen beide doch gleich als die Erzeugnisse der menschlichen Phantasie. Wenn er daher seinen Religionsbegriff in die Worte faßt: "Religion ist das Gefühl der Zugehörigkeit des Menschen und der ihn umgebenden Welt zu einer übersinnlichen Welt, in der er sich die Ideale verwirklicht denkt, die ihm als höchste Ziele menschlichen Strebens erscheinen", so ist das nichts anderes als die nachte Bejahung der Tatsache, daß alle Religion vom Menschen stammt. Das ist ein Resultat, das unserer Weltanschauung diametral ent= gegensteht, ein Resultat aber auch, das sich schon jett durch die religionsgeschichtlichen Forschungen wenigstens als äußerst gefährdet, wenn nicht als schon völlig hinfällig erwiesen hat. Genau so hinfällig ist das Entwicklungsspstem, das Wundt für die Religion aufstellt. Es ist das Schema der religionsgeschichtlichen Entwicklungshypothese, etwas gemildert in seiner Form. Bom tiefstitehenden Begriff ist der Aufstieg zu den höchsten Formen erfolgt. Die Skala der Begriffe wird vom modern philosophischen Standpunkt festgelegt. Einen primitiven Monotheismus bezeichnet Wundt als eine psychologische Un-

möglichkeit, wenn dieser Monotheimus des Kultus entbehrt. Aber, so darf man sich doch auch fragen, kann benn überhaupt ein Bottesbegriff bestehen, wenn nicht ein Kult besteht oder doch bestanden hat? Ist nicht der Bottes= begriff der lette Rest einer früher deutlicher ausgeprägten Religion? Es ist das eine Frage, die historisch allein gelöst werden kann. Jedenfalls macht ein primitiver Monotheismus eine psychologisch viel leichter verständliche Entwicklungsreihe der verschiedenen Religionen möglich, als das wirklich unverständliche Schema der immer höheren Entwicklung. Diese Entwicklung selber weist in sich eine auffallende Verschiedenheit auf. Je mehr der Bottesbegriff ideell klar erfaßt wird, desto mehr tritt der Kultus in den Hintergrund; und umgekehrt, je tiefer der Bottesbegriff steht, desto entwickelter und umfassender ist das Kultleben gestaltet. Also eine materielle Hochblüte steht einer geistig leeren Epoche zur Seite, und die geistig höchstentwickelte Religion kann der äußeren Form als solcher am meisten entraten. Bang entbehren kann freilich keine Religion den Kultus. Legt man aber die historische Schichtung der Religionen eines Erdteiles, etwa Afrikas, als Makstab der Entwicklung an. so haben die Promäen und Buschmänner einen relativ hohen Gottesbegriff. der sich einem Monotheismus jedenfalls sehr nähert. Bei den Nigritiern bleibt die Bottesidee ziemlich klar, weicht jedoch im Kultus dem alles überwuchernden Beisterglauben. Bei den Bantu, die ebenfalls noch einen Bott, den Schöpfergott, kennen, ist der Kultus fast ausschließlich zum Ahnenkult geworden. So ließe sich also hier die historische Reihe feststellen: Vom Monotheismus jum Beisterglauben und dann jum Uhnenkult. Der Polytheismus ist nur eine Nebenform des Beisterglaubens, die meist in der Art des Henotheismus vorkommt. Psnchologisch läßt sich diese Reihe auch gut erklären, besonders, wenn man die soziologische Seite ins Auge faßt. Bei den Pygmäen ist die einzige Form des sozialen Zusammenschlusses die Familie, also ein Oberhaupt; bei den Nigritiern der Stammverband, jedoch nie in Form des Absolutismus, sondern der Häuptling ist in seiner Macht beschränkt durch sein Ministerium. Bei den Bantu schließlich ist die Staatsform der absoluten Häuptlingsgewalt, die ihren Ausdruck zum Teil in der Bergottung des Häuptlings schon zu Lebzeiten findet, ihr besonderes Gepräge aber durch den Uhnenkult erhält. ist das eine Andeutung; das ganze Gebäude konstruktiv aufzuführen fehlt noch das genügende Material. Sicherlich hat aber auch Wundt sich geirrt in der Bewertung der Religion und ihrer Entwicklungsstufen. Auch wenn er Christus zwar als historische Personlichkeit gelten läßt, sein ganges Wirken aber betrachtet unter dem Gesichtspunkt der Christuslegende, so kann diese Auffassung vom unserm Stundpunkte aus nur bedauert werden.

Ahnlich wie in der Gesamtauffassung der Religion sind in den Teilgebieten manche Darstellungen ansechtbar und angesochten worden. Unhaltbar ist so der Begriff der Körperseele. Wie Ankermann in seinen Untersuchungen bewiesen hat, hat der Primitive, um dies Wort zu gebrauchen, nur die Vorstellung der Persönlichkeit, nicht der Doppelpersönlichkeit nach Materie und Geist. Und es bleibe die Aufgabe der Missionare, die forschend eindringen auf den

Brund der Seele alter Bölker, neues Material zu schaffen, um ein haltbares Bebäude religionswissenschaftlichen Forschens aufrichten zu können. lung ist ein allgemeines Besetz, aber es gibt eine vielfache Richtung bei der Entwicklung. Es gibt nicht nur eine mögliche Richtung, - wie wollten wir sonst die heutigen Zustände Europas erklären, - sondern eine vielfache Art der Entwicklung muß als möglich und historisch sicher zu erwarten angenommen Eines aber muß als die Grundvoraussetzung aller entwicklungs= geschichtlichen Konstruktionen gelten, nur da kann sich etwas entwickeln. wo ein Keim vorhanden ist. Und das bleibt schließlich die Kernfrage, wie war der Kern und woher stammt er? Wenn daher Meinhof im Evangelischen Missionsmagazin N. F. 64. Jahrg. 345 ff. schreibt: "Es ist doch ein merkwürdig frommes Buch. Ich finde darin ein ehrfürchtiges Lauschen auf die in den Dingen ruhenden Gesetze", so kann man ihm darin beistimmen, daß wirklich eine merkwürdige Frommigkeit aus dem Buche spricht. Es ist die suchende Wahrheitsliebe, die uns auf Schritt und Tritt begegnet, aber leider nur zu oft mit verbundenen oder geblendeten Augen. Mitleid steigt in uns auf mit dem ehrlich ringenden Mann und der Wunsch, ihm und so manchem Suchenden zu helfen, daß sie das Rechte zu erkennen vermöchten. Das ist aber der Befehl, selber die Pfade wissenschaftlichen Strebens zu wandeln, um hier, angetan mit der Waffenruftung sachlicher, wissenschaftlicher Beweiskraft und unterstützt vom Lichte des Blaubens, durch die Arbeit auf dem Missionsfelde der heimat und gerade ihren Besten nühen zu können.

Die Entstehung der Gesellschaft durchläuft die drei großen Grnppen: Horde, Stamm und politischer Staat. Die Horde ist bei Wundt nicht der Borläufer der Familie, sondern sie geht dieser parallel, sie ist der Übergang vom einfachen Familienleben zur Stammesorganisation, gewissermaßen die erste Fühlungnahme der Menschen zu einem außerfamiliären Zusammenschluß.

Bei der Trennung von Natur- und Kulturvölkern bringt Wundt fehr hübsche Unterscheidungen, in denen er versucht, das Kulturminimum zu begrenzen. und zwar wird es bei den Naturvölkern hauptsächlich begrenzt durch die Sprache und die Kunft, also durch geistige Merkmale. Erst bei den höhergestellten Bölkern liefert die materielle Kultur die Trennungsmomente. Als Urform der Ehe nimmt Wundt die Einehe an, die er damit als die natürlichste und darum auch die höchste Eheart kennzeichnet. Die ganzen Systeme der Entwicklungsschule sind für Wundt erledigt. Ist nicht der Monotheismus ähnlich zu werten wie die Monogamie? Weniger entschieden kann er die erste Staats= form festlegen. Die Horde, deren Begriff "nicht sowohl das Borhandensein als vielmehr die Abwesenheit einer sozialen Organisation bedeutet, zugleich aber die Möglichkeit der Entstehung einer solchen in sich schließt, indem er in der noch ungeordneten Berbindung einer Bielheit von Individuen die Bedingung zu einer wirklichen Organisation in sich schließt", ist also mehr ein theoretischer Begriff, oder wie Wundt sich ausdrückt: "eine intermittierende soziale Organisation", d. h. sie tritt nur in Einzelfällen gemeinsamer Befahr ober gemeinsamer Interessenvertretung zusammen. Für gewöhnlich aber werden die Blieder der Horde in den getrennten Familienverbänden regiert. Innerhalb der Horde und im Verkehr der einzelnen Horden miteinander scheint ein friedlicher Zug zu herrschen, wie die Art der Wassen wenigstens anzudeuten scheint. Also den Urkrieg, den Kampf aller gegen alle, lehnt Wundt ebenfalls ab. Die Horde hat, analog ihrem intermittierenden Bestand, auch nur einen zeitweiligen Führer. Von diesem Fundamente aus baut nun Wundt sein ganzes Staatsund Wirtschaftsspstem auf. Bis hinauf in die höchsten, die politischen Staatsformen, wie er es nennt, entsteht das Gebilde menschlicher Zusammenarbeit. Vorsichtiger bereits aufgebaut, wie Mythos und Religion, aber ebenfalls das zusammensassenden Kesustat der einzelnen Forscherarbeiten, bleibt auch hier manche Frage ungelöst und manches Problem unaufgehellt.

Der neunte Band behandelt das Recht in seinen Pringipien, seinen Begriffen und ihrer Entwicklung und seiner jeweiligen Ausprägung. Und der zehnte Band schließlich ist der Kultur, ihrer Entwicklung und ihren Gebieten geweiht. Noch einmal taucht abschließend die Menschheitsgeschichte vor uns auf. Die Kulturstufen und die Wirtschafts- sowie die Gesellschaftsstufen, angefangen von den tierischen Vorstufen des Kulturmenschen über die primitive, die Sippen- und Stammeskultur hinüber zur nationalen und internationalen Kultur steigen vor unserm Auge in knappen, charakteristischen Merkmalen auf. Noch einen Blick auf die verschiedenen Gebiete des kulturellen Lebens, Bodenkultur, Tierzucht, Technik und Wirtschaft, auf die geistigen Schöpfungen in Staat, Besellschaft, Kunst, Wissenschaft und Religion, und dann schließt der greise Denker sein Werk mit einem Ausblick in die Zukunft. Den Blick in die Zukunft getaucht scheidet er als Prophet von seinem Volke. Er hat das mit den Propheten des Alten Bundes gemeinsam, daß er in tiefstes Leid getaucht die Hoffnung nicht fahren läßt. Deutschlands Aufstieg trot allem! das kündet sein Mund. Als Missionare aber wollen wir sagen: Der Mensch= heit Aufstieg trot allem! Nicht in unserer Jugendkraft, auf die Wundt sein Bertrauen sett, sondern in der ewig unversieglichen Kraftquelle des Blutes Jesu Christi wollen wir die Welt, trot allen Elendes auf ihr, ihrer herrlichen Jenseitsbestimmung zuführen. Und wir wissen, daß diese Hoffnung nicht eitel ist.

## Missionsrundschau.

Bon Dr. Anton Freitag S. V. D. in St. Xaver, Bad Driburg.

## 1. Seimatliches Miffionswefen.

Instreitig das bedeutendste und zu den schönsten Hossnungen berechtigende Ergebnis unserer modernen heimatlichen Missionsbewegung ist das Erfassen weitester Kreise der Gebildeten und der besser sinanzierten katholischen Bevölkerung durch den Missionsgedanken. Die Erwartung, daß namentlich die junge studierende Welt von heute ein Leuchtturm und eine Bannerträgerin der Missionsaktion von morgen sein werde, ist nicht rein theoretisch sondern bereits praktisch erwiesen. Wäre bereits zu Ansang des Welthrieges ein großer Zusammenschluß aller Missionsfreunde unter den gebildeten

Katholiken der ganzen Welt vorhanden gewesen, so hätten die Missionsparagraphen von Versailles jedenfalls sich nicht so zum Nachteil der gesamten Weltmission und besonders des deutschen Missionswerkes auswirken können; und schon die Taktik der Mächte gegen die Missionare im Kriege selbst hatte nicht die bekannten brutalen Formen annehmen können.

Die akademische Missionsaktion ist 1910 von Münster ausgegangen, hat auf den verschiedensten deutschen und öfterreichischen Sochschulen ichnell Fuß gefaßt und stand 1914 vor dem Zusammenschluß der ak. Missionsvereine zu einem Weltmissions= bund, nachdem bereits andere Länder besonders die Schweiz und Nordamerika Bruderbündnisse ähnlicher Art geschaffen hatten. Man kann es verstehen, daß infolge der eigenartigen Kriegspfnchose nach dem Kriege die Initiative zu einem akademischen Weltmissionsbund ichlecht von Deutschland in Angriff genommen werden konnte. Ja, die heimatlichen gerrütteten Buftande erlaubten es den deutschen und öfterreichischen Studenten nicht einmal, mit den kapitalkräftigen und in geordneten Bahnen sich bewegenden ausländischen studentischen Missionsorganisationen gleichen Schritt zu halten. So find namentlich auf hollandischem, schweizerischem und nordamerikanis ichem Boden unter den Studierenden der Sochschulen Missionsvereinigungen entstanden und emporgeblüht, die ihre vorbildlich gewesenen deutschen akademischen Missionsvereine übertreffen an unmittelbar praktischer Missionshilfe und Indiewegeleitung neuer zugkräftiger Missionsfaktoren wie Arztliche Missionshilfe usw. Was leider die sprichwörtliche deutsche Uneinigkeit auch im heimatlichen Missionswesen noch nicht hat juwege bringen können, ist speziell in holland und in der Schweiz längst verwirklicht: ein allgemeiner großer nationaler Missionskongreß sowohl sämtlicher studentischen Bereinigungen als auch der gebildeten Katholiken überhaupt. Aus guter Quelle verlautet, daß auf Anregung des Heiligen Baters zu Pfinaften kommenden Jahres (1922) in der ewigen Stadt ein großer Internationaler Missionskongreß stattfinden foll, der erste dieser Art1. Auch die Missionsbewegung unter dem katholischen Klerus ist mit der missionswissenschaftlichen Aktion 1910 in Münster entstanden und hat mitten im Weltkriege durch die tatkräftige Initiative des Herausgebers der Mailander Missioni Cattoliche P. Manna in Italien eine neue Richtung empfangen, die nunmehr als Unio Cleri pro missionibus von Italien aus über die ganze katholische Welt sich verbreitet und die höchsten kirchlichen Empfehlungen mit auf den Weg bekommen hat. Die gegenwärtige Riesenentfaltung des Missionswesens ist gum Teil schon eine Frucht dieser Aktion unter dem katholischen Klerus.

Was speziell das deutsche Missionswesen angeht, so wird die hoffnung auf eine baldige allgemeine Rückkehr der verbannten und Zulassung neuer deutscher Missionare in die verwaisten Missionen und in andere Gebiete der alliierten Mächte immer geringer. Während aber früher England seine Bewaltpolitik den Missionen gegenüber öfter damit rechifertigte, daß die deutschen Missionare angeblich sich illonal gegen die britische Kolonialregierung verhalten hätten2, wird jetzt unumwunden zugegeben, "daß wir keine Klagen gegen die katholischen Missionare ehemals feindlicher Mächte vernommen haben . . . Thre Rückhehr wird gegenwärtig nicht gestattet; aber das bedeutet durchaus nicht, daß sie für immer ausgeschlossen sind"3. Mit gutem Recht und treffendem Sarkasmus fragt dazu die angesehene Wochenschrift "America": "Wie läßt sich jest noch die Vertreibung der Deutschen und ihre weitere Fernhaltung rechtfertigen?"4 Die einzige gutreffende Antwort durfte Diese sein, daß die kunftlich hoch= gepeitschte Setze gegen alle Deutschen einschlieflich die Missionare erst langsam ab-

<sup>1</sup> Nach einem Audienzbericht des Kardinals von Burgos beim Heiligen Bater in El Siglo 1921, 252.

<sup>2</sup> Bgl. z. B. das Memorandum B über den Ausschluß bzw. die Wiederzulassung

nichtbritischer Missionare nach 3M 1920, 47.
3 So ein Beamter des Indian Office einem nordamerikanischen Korrespondenten gegenüber. Ogl. RM 1921, 236. 4 America 1921, 608.

flauen muß, bevor die Regierung ohne Befahr für ihr Prestige die getroffenen Magnahmen beseitigen kann. Auch scheinen die revolutionären Strömungen in Indien tatjächlich viel bedeutender und für die Zukunft viel gefahrdrohender für England zu sein, als man gewöhnlich annimmt, und eine gahlreichere Rückkehr von Deutschen dem britischen Ansehen keine Empfehlung zu bieten. Die von The Universe in die Welt hinausposaunte Nachricht, daß folgende drei Punkte mit Rom vereinbart worden seien: 1. Der Papst hat das Recht, Missionare in die ganze Welt zu schicken. 2. Mit Rüchsicht auf die heutigen Berhältnisse wird bestimmt, daß der Obere und der Prokurator deutscher Missionen ein Engländer oder Amerikaner sein muß und 3. Missionare, die im Kriege als Beistliche dienten, muffen sich sechs Monate vor der Zulassung in England oder Amerika aufhalten, und daß die überwachung diefer Magregeln von einem Bertreter der Heimatländer der Missionare geschehen soll - ist nur eine schlechte Berschleierung der Tatsache, daß deutsche Missionare außer in Palaftina und Ugppten in britischen Kronkolonien keine Zulassung erhalten1. Auch die sonst wohl in die Presse lancierten und dort verkehrt oder zu optimistisch ausgelegten Erlasse des britischen Indian Office über den Wegfall der lästigen Pagbestimmungen und Ginschrän= kungen für die Missionare in Indien treffen nicht auf die deutschen und österreichischen Missionare zu, sondern auf die Missionare anderer Nationalitäten2. Nach einer Erklärung des Sehretärs für Indien Montagu ist die Politik der britischen Regierung auf einen fünfjährigen Ausschluß der deutschen und österreichischen Missionare nach Friedensschluß gerichtet8. Für das jetzt unter die Verwaltung des Völkerbundes ge= stellte ehemalige Deutsch-Oftafrika ist in dem Mandat eine Klausel enthalten, das die vollständige religiöse Freiheit zusagt, den freien Zutritt der Missionare aller Religionen in das Territorium gestattet und auch das Recht Güter zu erwerben, Gebäude zu errichten usw. vorsieht4. Aber auch hierbei gilt als selbstverständlich, daß es sich nicht um Deutsche handelt! Dagegen hat die südafrikanische Regierung den deutschen Blaubens= boten die Wege gebahnt und ihre Gebiete wieder erschlossen. Die deutsche Mission der Marianhiller dürfte alsbald zu einem selbständigen Bikariat erhoben werden und auch der aus Daressalam vertriebene Up. Bikar Spreiter O. S. B. soll eine neue Kaffernmission erhalten5. Bischof Döring S. J. von Poona (Indien) hat die Würde eines Erzbischofs erhalten und eine Berufung nach Rom zwecks anderweitiger Einstellung seiner Person. Die deutschen Jesuiten erhalten statt der aufgegebenen indischen eine neue in Japan. Immer mehr schwindet selbst die Hoffnung der Salvatorianer auf ihre Ruckkehr nach Affam (Indien). Ihre Anftrengungen find 3. 3. darauf gerichtet, amerikanische Mitglieder des Ordens für die Mission zu gewinnen. Gin kleiner Trost wurde den hart geprüften und zumeist unter dem tückischen Klima schwer leidenden deutschen Missionaren im früheren deutschen Subseegebiet: Kaiser-Wilhelms-Land und Neupommern zuteil durch die Berordnung der australischen Regierung, daß sie vorläufig bleiben durfen. Gine Kommission, die gur Untersuchung der politischen Saltung der deutschen Missionare beauftragt war, erklärte in einem Minoritätsbericht, daß weitere Deportationen von Prieftern üble Folgen nach fich giehen wurden. Auf stetes Drängen der auftralischen Katholiken hin wurde deshalb oben erwähntes Mandat der Regierung gegeben 6. Eine endgültige Regelung, wie z. B. der Maasbode dazu sich äußert, dürfte dieser Erlaß aber noch nicht sein, und man muß fortwährend mit neuen schweren Schicksalsschlägen der Mission rechnen. Es ift zu hoffen, daß es den braven auftralischen Katholiken und der wackeren katholischen Arbeiterpartei gelingt,

<sup>1</sup> Bgl. St. Josephs-Missionsbote 1921, 27 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> CM (nach New Service) 1921, 117; Rh. Merfur Nr. 57 vom 10. 3.21; Etudes 1921, 220 ss. P. Alex. Brou S. J. beurteilt hier in einem umfassenden Missionsartifel die Lage der Mission als günstig, u. E. viel zu günstig, besonders die eventuelle Wiederzusassung deutscher Missionare.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Het Missiewerk 1921, 250.
 <sup>4</sup> CM 1921, 117.
 <sup>5</sup> Privatnachricht u Rh. Werfur Rr. 122 vom 29. 5. 21.

<sup>6</sup> Nach Germania Nr. 365 vom 28. 6. 1921.

bie Absichten der missionsseindlichen Regierung zu paralysieren. Bischof Walleser mit seinen von den Karolinen und Marianen vertriebenen Kapuzinermissionaren hat ebenfalls eine Mission in einer Randprovinz Chinas erhalten, wo auch noch andere Berbannte und von den alliierten Ländern ausgeschlossen deutsche Missionare ein schönes Arbeitsseld sinden werden. Der Stand dieser neuen Missionen der St. Ottilianer, Kapuziner, Pallottiner, Steyler usw. wird schwer genug sein, da von gewisser Seite energische Anstrengungen gegen die deutschen Missionsunternehmungen gemacht werden, um sie nicht hoch kommen und selbständig werden zu lassen, so wie zuerst gegen die Anstellung von deutschen Missionsbischöfen in Ostasien gearbeitet worden ist.

Eine laute Stimme gegen die Bergewaltigung der ichonen deutschen Missionen haben auf Beranlassung einer Resolution, die Referent auf der Sommerversammlung des Münsterschen Akademischen Missionsvereins 1920 an die gebildeten Katholiken der gangen Welt zum Austrag brachte2, die italienischen Katholiken bei Belegenheit des dritten italienischen Antisklavereikongresses in Rom erhoben, indem Prof. Biuseppe Biroccini nach einer sehr ichneidigen Beigelung der Ungerechtigkeit gegen die Rirche und ihre Miffionen u. a. betont: "daß auch die italienischen Katholiken, indem fie der Marich= route der Untisklavereigesellschaft und dem Beispiel anderer Bolker folgen, lebhaften Einspruch erheben, damit eine so große Ungerechtigkeit und Undankbarkeit wieder autgemacht werde und die Missionare und barmbergigen Schwestern deutscher Nationalität wieder ihren Miffionen, aus denen sie vertrieben wurden, zugeteilt werden. Diefer Protest murde der italienischen Regierung überreicht und auch den Regierungen der übrigen alliierten Bölker, besonders denen von Frankreich und England3. Bu den früher gemeldeten spanischen Protesten gegen die Erdrosselung unserer deutschen Missionen find inzwischen noch einige andere hinzugekommen, während die französische katholische Presse merkwürdig still geworden ist und namentlich die Missionspresse sich totschweigt. Ein offenes und freimutiges Gintreten gugunften der deutschen Missionare ift von dorther, zum Teil wegen der frangösischen Kriegspsnchose zum Teil aus Furcht vor Magregeln der freimaurerischen Regierung, noch auf lange hinaus nicht zu erwarten 4. Broken Eindruck auf die englische Welt hat endlich der von den anglikanischen Bischöfen auf ihrer großen Konfereng erlassene Protest hervorgerufen, der die Bersailler Missionspolitik aufs schärffte brandmarkt: "Als Chriften können wir uns bei diesem Berbot (des Wirkens deutscher Missionare . . .) nicht beruhigen, als handle es sich um eine

<sup>1</sup> Maasbode vom 17. 5. 1921; briefl. Mitteilung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. die Resolution in der Germania 31. Juli 1920 Ar. 332. Dazu vgl. Illustr. Millionsbl. 1920, 62.

<sup>3</sup> Bgl. Osservatore Rom 23. April 21; El Siglo 1921, 216; den ausführlichen Protest s. AB Nr. 366 vom 15. 5. 21. U. a. heißt es darin: "Warum sollen nicht auch die Katholiken Italiens sür das heilige mit Füßen getretene Recht der Kirche auftreten? Ich deantrage, daß von dieser Bersammlung aus, die für die volle Freiheit der wilden Bölkerschaften eintritt, sich eine Stimme erhebe, die verkündige, daß der Austrag Christi, das Evangelium zu verkündigen, nicht den Katholiken einer einzelnen Kation erteilt wurde, sondern allen Katholiken, welcher Nation sie auch angehören mögen einschließlich der deutschen. Möchten doch alle guten italienischen Katholiken in diesem Sinne Einspruch erheben und möchten diese freien Gesinnungen der Kultur, der Religion, der Unabhängigkeit sowohl der Regierung Italiens als auch denen der Entente, hauptsächlich Englands und Frankreichs, kundgegeben werden! Möchte es doch auf diese Weise erreicht werden, daß die Hirten wieder zu ihrer Herbe zurücklehren können, und daß das Wert der Evangelisation sorteses zum großen Vorteil der katholischen Kirche, zum Ruhme Gottes, zum Seil der Seelen und auch zum materiellen, politischen und wirtschaftlichen Wohle senter Setaaten, die heute sene Kolonien verwalten, aus denen die Wissionare ungerechterweise vertrieben worden sind!"

<sup>4</sup> Gegenüber der früher in den Etudes vertretenen Stellungnahme hat der bekannte Kaveriusdiograph Alex. Brou S. J. neuerdings einen verjöhnlicheren Ton angeschlagen (Etudes 1921, 226 ss.). Spanischerseits s. den Protest des Eco franciscano (Februarheft) im St. Antoniusdoten 1921, 96.

zeitweilige Maßnahme. Auch kann die Missionssache es sich nicht leisten, ihre Hilse zu verlieren ... Der Befehl Christi ist für jene Bölker ebenso bindend wie für unser eigenes . . . "1

Die Unterbindung eines großen Teiles unserer deutschen und öfterreichischen Milfionen und der Schlechte Stand unseres Belbes haben ihre großen und dunklen Schatten auf das heimatliche Missionswesen geworfen und von gewisser Seite immer wieder den Ruf in die heimatliche katholische Welt ergeben laffen: wogu unter diesen Umftänden noch Arbeit für die Beidenmissionen und nicht alle Bebel in Bewegung feten für die Diasporamission? Nachdem gerade die großzügige und herrliche Schaffensfreude am heiligen Missionswerke seitens der deutschen Katholiken in schwerfter Not und trübster Zeit geradezu die Bewunderung der gangen Welt auf sich gezogen hat, muß diese Wendung und der gur Berfplitterung führende Beift der Uneinigkeit im hatholischen Lager befremdend auf den Außenstehenden wirken und wenigstens einen Brofteil der Miffionsarbeit unferer Katholiken lahmlegen, mahrend es fehr zweifelhaft bleibt, ob der so bedingte Ausfall dem Diasporamissionswerke wirklich zugute kommt. Übrigens ist die Brundvoraussetzung falich, daß die deutschen Miffionen wesentlich getroffen seien. Nicht einmal ein Drittel unserer gesamten Missionsarmee in den Beidenländern hat der Berbannungsbefehl getroffen und von diesen haben sehr viele bereits eine neue Mission gefunden. Ja, die neue deutsche Mission beginnt sich eine größere Welt zu erobern als sie vordem gewesen. Sollen wir diese im Stich laffen mit ihren gum Teil großen Werken und Unternehmungen, die dem deutschen Namen und dem der Kirche zugleich die größte Ehre bereiten? Es ift ein Schlag ins Ungesicht der Wahrheit, wenn man gerade den Prieftermangel in der deutschen Beimat gegen die Abgabe von Missionspriestern betont, da alsdann Frankreich viel eher von Prieftermangel reden und fich der Miffion entziehen könnte; fteben doch unfere Seminarien teilweise gedrängt voll, während in Frankreich die Priefterberufe abnehmen. Wollte man aber mit der Beidenmission warten bis gur Beseitigung jeder religiosen Not im eigenen Lande, wurde der Befehl Christi wohl nie gur Ausführung gelangen. Much sollte man meinen, wenn so viele Milliarden an Kriegskoften gn gahlen find, ware noch die eine oder andere Million übrig für eine edlere und größere Aufgabe als diese, und man sollte nicht so leichtfertig von Verschleuberung beutschen Beldes für das Ausland sprechen, namentlich nicht angesichts so ungeheurer Ausgaben des Bolkes für weniger gute Zwecke. Biel zu wenig bedenken die einseitigen Freunde der Diaspora, wieviel gerade diese auch der Beidenmissionsarbeit schuldet. Zweifellos find febr viele katholische Kreise erft durch die energische Aktion der Beidenapostel zur Tat auch für die Diasporakatholiken geweckt worden; und ebenso haben unsere beutschen Missionsvereine einen nicht geringen Unteil an der finanziellen Unterftutung derselben, sowie auch gahlreiche Missionare sich der heimischen Seelforge und speziell der Diasporatätigkeit hingegeben haben und noch widmen. Es bleibt fehr fraglich, wer der mehr empfangende Teil in der Unterftuhung der Beidenmiffion gewesen ift, Deutschland selbst oder seine Missionsländer. Bergleicht man zudem die Summen, die bem Bonifatiusverein jährlich gufließen und die Bilang der Missionseinnahmen, fo sollte man meinen, daß ersterer nicht schlecht wegkäme mit 3. B. 8,3 Millionen Mark Einnahmen 19202. Beleidigend und herausfordernd muß vollends eine Gegenüberstellung wie diese wirken: daß es leicht ware 100 000 in der Diaspora zu gewinnen. während mit der kleinen Bahl von Bekehrten aus den Kaffern der Kirche wenig gedient sei. Als ob es nicht hunderttausende von Bekehrten in China, Indien und andern Ländern gabe, mit denen keine Diasporamission fich vergleichen kann! Derartige Bergleiche und Behauptungen wie die von der geringen Bevölkerung der Miffionsländer (man denke nur an Oftasien, speziell China, wo ein Biertel der gangen Menschheit wohnt) erinnern an die gang unkatholischen Ausführungen eines Frang Blei. der seinerzeit im Hochland ebenfalls den Stab über das katholische Missionswerk brach,

<sup>1</sup> Nach RB Nr. 357 und Stern v. Afr. 1921, 155. 2 Vgl. RB 2, 3, 21.

dabei aber selbst sein Urteil aussprach. Ehre den wackeren Borkämpfern unserer Diasporamission, aber wenn einer behauptet, man solle fie auf Rosten der Beidenmission betreiben, denn wenn einer in warmer Stube fige, kenne er die Rot der Augenstehenden nicht, so ist man versucht, das auf ihn selbst anzuwenden gegenüber den armen Seiden. Man hore endlich damit auf gu betonen, das Bemd fei uns naber als der Rock! darum die Diaspora näher als die Heidenmission. Räumlich mag das gelten, und wer nun einmal die Triebfeder fühlt, die Diafpora zu unterftügen, der tu es; aber wem Bott der Gerr die Heidenwelt auf irgendeine Weise durch Schrift oder Wort in greifbare Nabe rucht, ber nehme fich der Beiden an. Beruf und Bnadenantriebe find Bottes Sache, deffen Beift weht, wo er will und wie er will. Wie er einst die einen von den Aposteln berief, gunächst unter den Juden zu wirken, die andern, darunter den größten: Paulus, zu den Seiden in die Ferne zu gehen, so mag es auch heute fein. Ift denn nicht Beruf, Geld und geistige Unterstützung genug für beide, Diaspora und Heidenmission? Wogu diese trennende Unterscheidung, warum nicht lieber beides? Das ist auch der Wille der Kirche. Oder gilt die lette große Missions= enzyklika des Papstes Benedikt XV. nicht auch für uns? Und hat nicht Kardinal Schulte noch bei Belegenheit der Einweihung der Zentrale des Frangiskus-Xaverius-Bereins zu Aachen am 30. Mai d. J. die schönen Worte gesprochen: "Richt Bonifatiusverein oder Franziskus-Xaverius-Berein, nicht Seidenmission oder Diasporahilfe fei die Losung, sondern Xaveriusverein und Bonifatiusverein, Diasporahilfe und Heidenmission"1. Es ist aber doch wohl anzunehmen, daß der Papst und unsere Bischofe auch den Beift Bottes in sich hätten 2.

Unentwegt ob der fast pyramidalen Schwierigkeiten find die deutschen Missionshreise an der Fortführung ihrer großen Unternehmungen. Seit gehn Jahren tagte in Münfter zu Anfang März zum erften Mal wieder die Kommission des Internationalen Instituts für Missionswissenschaft und beschloß eine straffere Organisation sowie die Berausaabe miffenschaftlicher Werkes. Auch die lette Tagung der deutschen Miffionsobern-Konferenz zu Würzburg Ende Juli zeigte eine feste Machtstellung unseres heimatlichen Miffionswesens. Die miffionswiffenschaftlichen und verwandten Difziplinen namentlich an der Universität Munfter sind wieder in vollem Gange unter der bewährten Ugide ihres Nestors Prof. Dr. Schmidlin und Prof. Dr. Pieper. Gegenüber den protestantischen Parallelbestrebungen in Berlin, Halle, Leipzig usw. hat sich die katholische Missionswissenschaft wohl einen ehrenvollen Plat, aber noch lange nicht die ihr gebuhrende Aufmerksamkeit in katholischen Fachkreisen erworben. Bu größeren Kongreffen war leiber wegen der Not der Zeit auch in diesem Jahre keine paffende Belegenheit; dafür veranstaltete der Franziskus-Xaverius-Berein für die männliche ftudierende Jugend in Knechtsteden und für die weibliche studierende Jugend in dem Pensionat St. Adelheid zu Beuel in den Serbstferien Missionstagungen, mahrend gleichzeitig der banrifche Ludwig-Missionsverein in St. Ottilien für Studierende und in Tuging für höhere Schülerinnen ahnliche Beranstaltungen traf4. Wie bei den früheren allgemeinen deutschen Katholikenversammlungen so hatte auch die diesjährige 61. Beneralversammlung in Frankfurt in der zweiten geschlossenen Bersammlung die katholische Heidenmission auf ihr Programm gestellt und als Hauptredner Bischof hennemann von Kamerun über die gegenwärtige kritische Lage der Missionen gewonnen. Warme Worte widmete den Missionen auch Bischof Kilian von Limburg und in seiner Resolution Abgeordneter von Papens.

<sup>1</sup> RM 1921, 260 f.

<sup>2</sup> Seitens der einseitigen Diasporaaktion vgl. Höveler, Heidenmission und Diaspora in KV Nr. 162 vom 28. 2. 1921 und neuerdings in Pastor bonus Juli 1921. Dagegen schrift A. von Löwenstein, Die Missionsaufgaben der deutschen Katholiken in KV Nr. 345; serner Stern v. Usr. 1921 Juliheft und KW 1921, 241 ff. Biel ruhiger verläuft der Kamps der Anslichen in Holland. Bgl. den tressenden Artikel hierzu von I. Smitt in Het Missiewerk 1921 I. Beilage: Binnenlandsch en buitenlandsche Missiaktie.

3 Bgl. Antoniusbote 1921, 93. 4 Privatnachr. u. Flugblatt.

5 Bgl. KV Nr. 587.

Un den hochschulen entfaltete der akademische Missionsbund in den letten Monaten eine rege Werbetötigkeit. Neue akademische Missionsvereine baw. Birkel entstanden in Berlin, Trier, Paderborn, Sildesheim, Burgburg, Köln. Bom Missions= idealismus derselben und ihrer alteren Bruder zu Munfter, Freiburg, Munchen . . . zeugte die Bertretersigung gu Frankfurt, in der einstimmig beschlossen wurde, im nächsten Jahre einen akademischen Missionslehrgang zu veranftalten. Die wichtigste Tätigkeit der akademischen Missionsvereine liegt unstreitig in der Pflege der Studiengirkel, die ja auch in den meisten Vereinen Unklang gefunden haben. Bon Munchen wird uns gemeldet, daß sich etwa 15-20 Studenten und Studentinnen regelmäßig alle 14 Tage gur gegenseitigen Belehrung gusammenfinden 1. Aus dem berechtigten Berlangen, sich auch praktisch an der Förderung des Missionswesens sei es in der Keimat oder für die Seidenmission unmittelbar zu beteiligen, sind die Teilnehmer des Munchener Birkels an die verschiedenen Standesvereinigungen herangetreten mit dem Anerbieten, aufklärende und werbende Miffionsvortrage gu halten.

Die Unio Cleri pro missionibus, die nunmehr an die Stelle der bestehenden Priefter-Miffionskonferengen getreten ift und in den beiden Kardinalen Schulte von Köln und Faulhaber von München ihre Ehrenvorsitzenden hat2, veranstaltete bereits für die Diözese Münfter zwei große Tagungen für das laufende Jahr zu Dorften und Revelaer am 8. bzw. 9. Auguft, mahrend die Erzdiözese Köln ihre Tagung auf den

Unfang des Dezember in München-Bladbach verschoben hat3.

In starkem Unwachsen sind auch immer noch die deutschen Missionsanstalten begriffen sowohl was ihre Bahl wie die ihrer Bewohner und ihre Große betrifft. 1920 gahlte man 22 Saufer der Jesuiten mit 118 Religiosen, 5 Saufer der Laga= riften mit 85 Religiosen, insgesamt in gang Deutschland 612 Ordenshäuser von 31 männlichen und 53 verschiedenen weiblichen Orden mit zusammen 67 801 Mitgliedern und 46 neue Ordensniederlassungen, wovon über 20 auf die eigentlichen missionierenden Orden kamen4. Bu ben neuesten eigentlichen Missionshäusern gehören das von Luxemburg nach Sann-Wittgenstein verlegte Theologische Seminar der Priefter vom heiligsten Bergen (Sittarder)5, die Missionsschule der Bater vom Beiligen Beift zu Donaueschingens, das neue Scholastikat der Maristen vom Mutterhaus zu Meppen in Glanerbrückt, die Oblatenordensschule in dem alten Biftergienserklofter au Burlos und einige noch im Werden begriffene Unftalten, 3. B. die beiden Miffionshäufer der Stenler und Pallottiner in der Diogese Ermland und die für Brafilien bestimmte Niederlassung der Frangiskaner bei Bronau9. Für die icon von Prof. Dr. Schmidlin aufgeworfene Idee eines deutschen Weltpriester-Missionsseminars wird neuerdings ftärkere Propaganda getrieben, aber es dürfte kaum die günstige Zeit dafür gekommen sein 10. In welch machtvollem Aufblühen immer noch unser deutsches Missionswesen

<sup>1</sup> Privatbrief aus München. Es wird konstatiert, daß diese Zirkel auch das private Glaubensleben fehr gefördert haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Acta s. Sed. 1921, 102 s.

<sup>3</sup> Bgl. Kirchl Amtsblatt f. Münster 1921, Nr. 9, 68. Einzelne Missionstage finden zahlreich ftatt, werden aber fast nur von einigen Bereinigungen noch besonders gebucht. Ein großartiges Missionssest veranstaltete das Stepler Missionshaus St. Xaver in Bad Driburg ebendort am 19. Juli und den folgenden Tagen unter Zuziehung von 9 scheidenden Chinamiffionaren und unter größter Beteiligung ber Bevölferung auch beim Empfang ber heiligen Sakramente. Bgl. Westf. Bolksbl. Nr. 167 vom 23. 7. 21. 4 S. M. Catt. 1921, 134. Bgl. 3M 1921, 42 f.

<sup>6</sup> Echo a. d. M. 1921, 74. 5 AV Nr. 462.

<sup>7</sup> Rreuz u. Karitas 1921, 76 "St. Dlaf". Auch eine neue Schwesterngenossenschaft ist in Meppen angegliedert worden. Ebendort 43.

<sup>8</sup> Die deutsche Ordensproving der Oblaten gählte am 1. 1. 21: 125 PB., 79 Scholastifer, 102 Br. und 143 Junioristen. Im Eljah erscheint als neues Ordensorgan die Missionszeitschrift Immaculata. Bgl. Monatsbl. d. Obl. 1921, 94.

<sup>9</sup> Privatmitteilungen, Prospette und Antoniusbote 21, 91. 10 Bgl. hierzu pro und contra in den RM 1921, 263.

begriffen ist, zeigt für sich ichon die vom März dieses Jahres datierte Statistik der Stenler Benoffenschaft, die 717 Priefter einschließlich 2 Bijchöfe und 3 Up. Prafekten, 192 Scholastiker, 125 Klerikernovizen, 685 Brüderprofessen, 161 Brüdernovizen, 146 Postulanten und Kandidaten für Missionsbrüder, 1157 Gymnasiasten aufweift, sowie 1081 Miffionsschwesternprofessen, 141 Noviginnen und 182 Postulantinnen nebst 61 Klausur= schwestern, 18 Novizinnen und 14 Postulantinnen derselben. Die Zahl der von Stenl seit der Revolution ausgesandten Missionspriester übertrifft bereits 125, die der Schwestern bis zu Anfang dieses Jahres betrug 941. Rücksichtlich der Kreise, aus denen die meisten Missionsberufe stammen, hat man die Beobachtung gemacht, daß mehr und mehr die Landbevölkerung, namentlich die kernige Bauernbevölkerung nachläßt,

während die Berufszahl aus der Industrie stark zunimmt2.

Eine rege Tätigkeit entwickeln endlich vor wie nach unsere großen und kleinen Sammelvereine. Das Werk der heiligen Kindheit hat fich trot der schlechten Baluta mit 1 030 080 Franks die Stellung unmittelbar hinter Frankreich erhalten, obwohl das gange katholische Elfaß und andere Landesteile abgeschnitten find, und hat sogar seine Einnahmen von 952972 Fr. im Jahre 1919 bedeutend erhöht3. Bom Frangiskus-Xaverius-Berein, der Ende Mai seine neue Zentrale einweihen konnte, liegen noch keine Berichte vor. Dagegen verzeichnet der Ludwig-Missionsverein gegenüber 1 046 424,99 Mk. Einnahmen 1920 eine kleine Verminderung auf 1025 363,83 Mk. aber einschließlich der Reserven eine Verteilungssumme von mehr als anderthalb Millionen Mark an die Missionen 4. Auf ein reiches Ernte- und Entwicklungsjahr kann ferner die Missionsvereinigung katholischer Frauen und Jungfrauen gurückblicken. Un Ginnahmen für 1920 wurden gegahlt 879157 Mk., d. i. 124532 Mk. mehr als im Borjahr. Der Bereinigung gehörten 300 000 Mitglieder mit 10 000 Beförderinnen hauptsächlich in Deutschland an. Ihr sind angeschlossen 200 Kongregationen und fromme Vereine sowie 83 höhere Lehranftalten5. Der deutsche Anteil an den insgesamt 1 177 219,85 Lire betragenden Einnahmen der Petrus-Claver-Sodalität i. J. 1920 beläuft sich auf 549284,05 Mk., der öfterreichische auf 600 000 Kr., wogegen der Ertrag des Bereins gur Unterftutzung armer Negerkinder 1920 nur 24004 Mk. betrug6.

In Ofterreich, wo das Miffionswesen gegen Deutschland noch weit guruck ift, beginnt sich namentlich durch die Aktion unter den Studierenden und Prieftern eine wirkliche Missionsbewegung anzubahnen. Un Theologenmissionsvereinen waren im Wintersemester 1920/21 angemeldet Brigen mit 95 internen und 20 externen Mitgliedern, Brag mit 84 baw. 5 Mitaliedern, Stift Beiligenkreug, Leitmerig mit insgesamt 42 Teilnehmern, Ling mit 52, St. Florian mit 28 internen und 30 externen, St. Polten mit 38 internen und 34 externen, Weidenau mit 17 baw. 11, Klagenfurt mit 23 Mitgliedern und die Missionssektion Salgburg?. Bon einer Missionsvereinigung der welt= lichen Studenten scheint noch kaum die Rede zu sein. Leider! Die Berftändnislosig= keit des Klerus gegenüber dem Missionswerke dürfte am besten durch die am 27. Mai d. J.

<sup>1</sup> Bgl. AM 1921, 164; Stepler Miffionsb. 1921, 79.

<sup>2</sup> Bon 21 Berbst 1920 und 36 Ditern 1921 aufgenommenen Zöglingen ber Oblaten waren nur 5 echte Bauernföhne, von den 40 Böglingen zu Oftern 1920 fogar nur 2. Bgl. Monatsbl. d. Dbl. 1921, 93. Richt viel anders find die Stepler Berhaltniffe.

<sup>3</sup> Bgl. Ann. de l. St. Enf. 1921 Juin.

<sup>4</sup> Bgl. RM 1921, 260 gur Einweihung der Zentrale. Sodann ebend. 243 ff.: Der Ludwigsmissionsverein in Bayern und die Gabenverteilung in "Die Weltmission" 1921 Mr. 11/12.

<sup>5</sup> Bgl. Stimmen a. d. M. 1921, 40 ff. über ben ersten Delegiertentag seit 1916 in Bürzburg, ebendort 43 über die herrlichen Miffionsfeste in Roblenz, Saarbruden und an höheren weibl. Lehranstalten, ebend. 47 über die österreichische Bewegung der Bereinigung und ben Sauvibericht ebenbort 239, in bem 168 Miffionsfestversammlungen, 12 größere Beranstaltungen, 2 apost. Triduen in Trier und Speper und 1 Missionsbasar in Werl genannt werden.

<sup>6</sup> S. Echo a. Afrika 1921, 62 f. u. w. u. 7 Nach Stern d. Neg. 1921, 47.

in der Erzdiözese Wien konstituierte Unio Cleri pro missionibus gehoben werden, die jährlich zwei große Versammlungen abhalten wird1. Der junge Nachwuchs des Klerus in den Seminarien und bischöflichen Konvikten hat eine Anlehnung an die Unio Cleri vollzogen auf der unvergleichlichen Missionstagung im Missionshaus St. Babriel bei Gelegenheit ber bortigen IV. Theologen-Missionskonfereng Ofterreichs am 5. - 6. August 1921, welcher P. Fr. Schwager mit einem Referat über die gegenwärtige Lage der katholischen Weltmission beiwohnte und bei der namentlich die rege Diskussion über die von Referenten einzelner Seminarien erstatteten Ausführungen und Berichte zeigte, welcher Begeisterung für die Mission man auch in Ofterreich fähig ift. Wenn die jungen Theologen nur halbwegs das ausführen, was dort beschlossen worden ift. darf mit Sicherheit ein machtvolles Aufblühen der Missionssache durch den Klerus erwartet werden. Sehr zu begrüßen ift auch die dort gegebene Unregung, noch in diesem akademischen Jahr einen missionswissenschaftlichen Kursus für Priefter und Theologen und eine größere Missionsfeier für Akademiker zu veranstalten2. In dieser Berbindung muß hier noch nachträglich eine herrliche Tagung erwähnt werden: ber erfte bohmifche katholische Missionskursus für die Kleriker Nordböhmens in Mariaschein in den letten Augusttagen des verflossenen Jahres, bei dem als hauptreferenten für das Missionswesen P. Dr. Kilger und Prof. Dr. Pieper, sowie Pfarrer Winderlig in Widhostia und Bijchof Brog von Leitmerit mitwirkten3. Bei Belegenheit diefes Kursus hielt die Unio Cleri auch ihren Einzug in die Ischechoslowakei. Dank der reichen Einnahmen von 3074093,20 Kronen konnte das Katholische Missionswerk für Indien im Berichtsjahre 1920 ein Zananainstitut für weibliche Missionare Indiens einrichten. Ein Bebäude dafür wurde zu St. Blasien im Schwarzwald erworben und eingerichtet. Ferner ist in Oberwillzingen ein Missionshaus für männliche Missionare Indiens errichtet worden und das Hilfswerk für das Aussätzigenheim St. Johann wieder in Aktion getreten. Die Bahl der von dem kath. Missionswerk 1920 in Ofterreich abgehaltenen Missionstage beträgt 185; die der Schweiz und Deutschland 394.

Für das mächtige Emporkommen der Missionsbewegung in den außerdeutschen Ländern spricht an erster Stelle die schnell steigende Linie der Missionseinnahmen der großen Bereine. So bucht der allgemeine Berein der Glaubensverbreitung für 1870: 5 Millionen, 1912: 8 Mill., 1918: 8005704, 1919: 15253752 und 1920: 19104315 Franks, wobei allerdings die Verschlechterung des Geldwertes miteingubeziehen ift. Von den letzten Einnahmen kamen allein auf die Vereinigten Staaten dank ihrer guten Baluta 10143927 Fr., auf Frankreich 4223055, Holland 809874, Argentinien 667 772 Fr. 5 Seit 99 Jahren kann der Berein eine Gesamteinnahme von 485 207 532,48 Franken buchen 6. Das Werk der heiligen Kindheit stieg seit 1918 von 4477623 Fr. auf 7666397 i. J. 1919 und auf 9516467 Fr. im letzten Berichtsjahre. Davon lieferte Europa 1918: 3349125 und Amerika 734367 Fr., 1920: 5275879 baw. 2580774 Fr.7 Während Italien um 427048 Fr. gefallen ift, stieg Deutschland trotz seines Verluftes an katholischer Bevolkerung im Elfaß von 952 972 Fr. i. J. 1917 auf 1030 080 i. J. 1920 und kommt somit nach den Ver. Staaten mit 2347013 und Frankreich mit 1544073 Fr. an dritter Stelle. Alsbann kommt Holland mit 670 483 und Belgien mit 633 022 Fr. 8 Großen Aufschwung nimmt auch die Petrus=Claver=Sodalität weit über die deutschen und öfterreichischen Landes= grenzen hinaus 3. B. in Polen, wo sie bereits 417941,59 polnische Mark, in Italien wo sie 257479 Lire und in der Schweiz, wo sie 173197,18 Fr. Einnahmen für 1920 erzielte9. Dank der großzügigen Organisation und zahlreichen Propagandaveranstal= tungen betrugen die Jahreseinnahmen der Sodalität 1920: 1177219,85 Lire gegen-

<sup>1</sup> Ebendort 63. 2 Privatmitt. a. St. Gabriel.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bgl. Afad. Miffionsblätter 1921, 23. <sup>4</sup> Bgl. Licht u. Liebe 1921, 36.

Annales de la Prop. 1921 Juli.
 Missions Cath. 1921, 231.
 Annales de l'oeuvre de la St. Enf. 1921 Juin.
 Ebenbort.

<sup>9</sup> Echo aus Afrika 1921, 62 f.

über 955 099,30 Lire im Vorjahre1. Inzwischen erfolgte auch die römische Approbation

der Regeln der Sodalität2.

Eine geradezu wunderbare Entwicklung hat das hollandische Missionswesen in den letten Jahrzehnten genommen, wenn man sich der früheren bedrückten Lage der Katholiken im Mutterland und Kolonien erinnert. Die gegenwärtige Missionsbewegung findet auch in Regierungs= und Kolonialhreisen Berftandnis und Anerkennung. So tritt der frühere Bertreter der Niederl. Handelsgesellschaft in Riederl. Oftindien J. S. Lankamp auf Brund seiner Erfahrungen für eine starke Unterstützung der Missionen durch die Kolonialregierungen aus zivilisatorischen Brunden ein, wiewohl er wegen papstlicher Tendenzen deshalb angefeindet wird. Auch van der Does als Mitglied der Ersten Kammer redet der Mission mutig das Wort. Endlich hat die Regierung nachgegeben und den die Missionen auf bestimmte Bebiete einschränkenden Urtikel 123 der Besetgebung abgeandert, namentlich auf die gahlreichen Proteste der niederländischen Katholiken hin3. Auch die staatliche Unstellung einer größeren Bahl von katholischen Beistlichen in den Kolonien und die Behaltserhöhung derselben auf monatlich 150 Gulden ist garantiert sowie freie Reisen 4. Zumeist wird das Missions= interesse in den breitesten Schichten des Bolkes bei hoch und niedrig geweckt durch die immer noch sehr zugkräftigen Missionswochen, wie sie z. B. Ende Upril in Haarlem und Arnheim sowie Mitte Juli in Maastricht stattfanden. Während ber Haarlemer Woche fanden nicht weniger als 58 Predigten, 36 Vorträge mit Lichtbildern und 56 Stunden Erklärung in der Missionsausstellung statt. Die Zahl der Besucher erreichte 14000, die Einnahmen betrugen bruto 30000 Bulden, ohne Silfe der fog. Fancy-fair, die bischöflicherseits verboten worden sind. Bur weiteren Pflege des Missions= lebens bildete sich in der Stadt ein bleibendes Ortskomitees. In Maastricht gab die herrlich verlaufene Missionswoche mit dem größten bisher aufgebotenen Missions= festzug: der Siegeszug der Religion durch die Geschichte der Menschheit - die Umrahmung zu dem Ersten Missionswissenschaftlichen Kongreß Hollands, zu dem sich etwa 600 Teilnehmer zusammenfanden und den glänzenden Ausführungen theoretischer und praktischer Missionsredner wie eines P. Rijmakers (Scheut) und des hollandischen Studentenvaters Berard de Brom lauschten. Die großen Bereine und Unterstühungswerke für die Missionen wie Unio Cleri, der Berein der Glaubensverbreitung und der heiligen Kindheit, das Opus s. Petri usw. waren gut vertreten 6. Die studen = tische Missionsbewegung in Holland hat der deutschen jedenfalls eine intensivere perfönliche und individuelle Mitarbeit der einzelnen Mitglieder voraus. Um 30. Jan. 1921 tagte zu Delft unter dem Borfitz des Sehretärs der niederländischen katholischen Studentenvereinigung Ger. de Brom und von P. Dr. van Ginnecken S. J. und von Bertretern aller holländischen Missionsklubs der Studenten die Interakademische Missions= versammlung, und berieten besonders über die missionsärztliche Bewegung und das Laienapoftolatfür die Beidenmiffion 7. Dem erften allgemeinen niederländischen Studenten-Missionskursus in Steyl 1920 ist nun Mitte August ein großer Interakademialer Missionskursus in Tilburg gefolgt, bei dem leider die Theologiestudierenden nur in sehr beschränkter Bahl anwesend sein konnten. Die Tagung, der Bertreter der akademischen Missionssache aus Münfter (Deutschland), Ungarn, Österreich, Schweig, Belgien usw. beiwohnten, trug viel zur inneren Berbindung aller kontinentalen aka-

<sup>1</sup> Cbendort und besonders Flugblatt. 2 Acta s. Sedis 1921, 145.

<sup>3</sup> Mach Artifeln in De Beurs. Vgl. Onze Missien in Oost en West IV 131 ss.; Het Missiewerk 1921, 40 ff.

<sup>4</sup> Mach Het Missiewerk 1921, 40 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aus De Tijd vom 7. Mai 1921 und nach Het Missiewerk 1921, 55 s.

<sup>6</sup> Siehe den Artifel von Dr. Louis in RB Nr. 546 und 587 1921 und die Ausführungen in De Kath. Missie September 1921.

<sup>7</sup> Anwesend waren Bertreter aus Amsterdam, Utrecht, Leyden, Groningen, Rotterdam und Wageningen. S. Het Missiewerk 1921, 235 ff.

demischen Missionsvereine zu einem einzigen Weltbund bei 1. Nach einer kürzlich erschienenen übersicht gab es zu Anfang dieses Jahres (1921) im Niederland nicht weniger als 7 ausschließlich für die Heidenmissionen wirkende Gesellschaften: Millhiller, Steyler, Lyoner, Weiße Bater, Scheutvelder, Bater vom Beiligen Beift und Oblaten; ferner 7 hauptsächlich für die ausländischen Missionen arbeitende Orden und Kongregationen: Befellichaft Marias, Priefter vom heiligsten Bergen, Picpusmissionare, Beilige Familie, Lazariften, Mariften und Missionare von den heiligsten Bergen und 12 Orden und Gesellschaften, die auch für die Beidenmissionen mitwirken: Kapuginer, Karmeliter, Konventualen, Dominikaner, Jesuiten, Kreuzherren, Franziskaner, Norbertiner, Passionisten, Redemptoristen, Alogsiusbrüder und die Brüder U. L. Fr., der Mutter der Barmherzigkeit2. Die Säuser der Lagaristen sind, nachdem die hollandischen Patres von 2404 des ganzen Ordens auf 114 gestiegen waren und von 21 Bischöfen 2 Hollander find, zu einer felbständigen Proving erhoben worden mit dem Novigiat in Helden-Panningen und dem kleinen Seminar und einer Up. Schule in Wernhoutsburg. Dezentralisation ist hier wieder einmal Kräftigung der Gesamt- und individuellen Aktion geworden, was auch beim Unstreben einer allzu großen Zentralisation überhaupt berücksichtigt werden sollte3.

Aus dem blühenden belgischen Missionsleben ist besonders die Neugründung der Benediktinerinnen-Missionsgenossenschaft zu nennen, die bei Brügge ihr Kloster

haben4.

Das wackere französische Missionsvolk wird dank seiner weitherzigen Regierung, die dafür eine halbe Mission Franken bewissigte, eine Moschee mitten in Paris haben. Auf dem großen Generalkapitel des Pariser Missionsseminars wurde die Anpassung der Regeln an den neuen Koder vollzogen und Msgr. Gusbriant als erster Generaloberer gewählts. Auf Wunsch des Heiligen Baters hat der Berein der Glaubensverbreitung, ähnlich wie es in Italien geschehen ist, zwei Generaldelegierte ernannt, deren Ausgabe es ist, die Diözesandirektoren zu dirigieren.

In Italien ist eine vollständige Umwandlung in der Leitung des großen Bereins der Glaubensverbreitung vollzogen, indem auf Initiative der Propagandakongregation in Rom selbst ein nationales Zentrum geschaffen worden ist mit einem Präses, einem Sekretär und Schahmeister an der Spitze, das für alle Angelegenheiten des Bereins zuständig ist und direkt der Propaganda untersteht und nicht mehr wie bisher der Lyoner Zentrales. Auf eine schöne erfolgreiche Entwicklung darf die Unio Cleri pro missionibus in Italien hinblicken, da bereits 115 Zentren mit 10 900 Mitgliedern des stehen. Eine der besten Früchte der Unio Cleri dürste wohl die größere Beteiligung an den großen Unterstützungsvereinen sein, da nach dem Rechenschaftsbericht von 1920 die Einnahmen des Bereins der Glaubensverbreitung z. B. in Mailand von 20 915 L. i. J. 1918 auf 57 634 i. J. 1920 und die Einnahmen des Kindheitsvereins von 60 242 L. auf 105 877 L. in derselben Zeit stiegen 10. Langsam werden auch die Theologiesstudierenden vom Missionsinteresse erfaßt. So bildete sich im calabressischen Generalsseminar zu Catanzo unter den Seminaristen der erste Missionszirkel, dessen Mitglieder

<sup>1</sup> Die Reserate erstreckten sich über die studentische Missionsbewegung (P. de Vall O. Pr., Freiburg), die protestantische Missionsaktion (Ger. De Brom), den eingeborenen Klerus (P. Dr. Juure P. B.), die geistige Kähigkeit der farbigen Rasse (P. Boumans C. J. C. M.), Erfahrungen aus der indischen Mission (P. J. Aelen), Missionsätztliche Hisse (Dr. J. Schnutzer) und Krankenfürsorge auf den Philippinen (P. de Lepper M. S. C.). Nach Privatnachrichten. Die Akten sind im Druck. Rach vielen Schwierigkeiten werden auch die Verhandlungen des Ersten Riederl. Missionskurzus in Steyl 1920 in kürzester Frist in der Steyler Missionsbruckeret erscheinen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De Vriend der Hl. Harten 1920, 15 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> St. Lincentius 1921, 65 ff. <sup>4</sup> LMC 1921, 354. <sup>5</sup> Miss. Catt. 1921, 101.

<sup>6</sup> LMC 1921, 172 und The Field afar 1921, 116. 7 LMC 1921, 222. 8 Acta s. Sed. 1921, 202 s.; LMC 1921, 222. 9 LMDom 1921, 222.

<sup>10</sup> Bgl. den Resoconto 1920 der Unio Cleri in Mailand.

zuerst den beiden großen Bereinen angehören, später der Unio Cleri beitreten und außerdem einen monatlichen kleinen Beitrag zur Unterhaltung eines Katechisten opsern. Alle 20 Tage wird eine kleine Konferenz abgehalten. Die Missionsvorlesungen im Propagandakolleg übernimmt an Stelle des Mailänder Missionars und Schriftstellers Tragella P. Dr. Laurentius Kilger O. S. B. aus der Schule des Prof. Dr. Schmidlin². Der Personalbestand des Mailänder Missionsseminars beträgt z. zt. 9 Bischöse, 121 Missionspriester in den Missionen und 18 in Italien, 2 Brüder in der Mission, 35 Theologiestudierende, 26 Lyceisten, 32 Gymnasiasten und 3 Brüder in Italien³. Für die Servitenmission im Amazonasgebiet hat die italienische Regierung das Ordenssisstitut zu Bologna anerkannt⁴. Die wichtigste und aussehenerregendste Missionstagung der letzen Monate war wohl der zu Rom vom 21.—23. April stattgehabte III. Antisskavereikongreß Italiens. Beraten wurden 1. die zivilisatorische Bedeutung der Mission, 2. die materielle und moralische Hebung der Eingeborenen und 3. die Beseitigung der Hausssklavereis.

Eine interessante Zusammenstellung des Missionspersonals gibt die spanische Zeitschrift El Siglo:

|                    | Spanien | Belgien | Holland | Deutschland |
|--------------------|---------|---------|---------|-------------|
| Missionspriester   | 1053    | 836     | 928     | 642         |
| Missionsbrüder     | 348     | 195     | 379     | 474         |
| Missionsschwestern | 500?    | 287     | 1022    | 1557        |
| Zusammen:          | 1901    | 1318    | 2329    | 2673        |

Werden auch noch die 2599 spanischen Schwestern und die 4258 Priester spanischer Herkunft in Südamerska hinzugerechnet, so steht Spanien mit 6758 Glaubensboten an zweiter Stelle im katholischen Missionswesen überhaupts. Ein oberstächlicher Blick auf die großen Lücken im deutschen Missionspersonal allein, das wenigstens 4000 beträgt, davon rund 1000 Priester, genügt, um den Wert solcher Statistiken nicht allzu hoch einzuschäften. Eine andere wertvollere Übersicht aus dem spanischen Annuario ecclesiastico für 1921 gibt folgende Einzeldaten für:

Spanien:

| Orden      | Priester | Brüder | Schwestern | Getaufte | Taufen | Schüler |
|------------|----------|--------|------------|----------|--------|---------|
| O. S. B    | 23       | 28     | 20         |          |        |         |
| O. Pr      | 150      |        | 30         | 405245   | 43936  | 25798   |
| O. F. M    | 164      | 74     | 23         |          |        |         |
| O. M. C    | 49       | 15     | 62         | 124298   | 4180   | 5640    |
| Augustiner | 43       |        | 26         | 31406    | 3394   | 1505    |
| O. Carm    | 55       | 8      |            | 109000   | 4576   | 13094   |
| S. J       | 22       | 85     |            | 362268   | 8624   | 12639   |
| F. I. C. M | 50       | 33     | 30         | 115000   | 11500  | 1480    |

Das ergibt zusammen 556 europäische Missionspriester, 180 europäische Missionsbrüder und 191 europäische Missionsschwestern, zusammen ein Personal von 927, zu denen noch nach demselben Jahrbuch 370 eingeborene Priester und 881 Brüder kommen = 1251 eingeborenes Missionspersonal. Mittelpunkt der spanischen Missionsaktion in der Heimat scheint immer mehr Burgos und sein neues Missionsseminar zu werden. Im Anschluß an die seierliche Inauguration desselben ist vom Kardinal Bensloch von

<sup>1</sup> Miss. Catt. 1921, 73. 2 Privatmitteilung.

<sup>3</sup> Miss. Catt. 1921, 120. 4 Cbendort 1921, 148.

<sup>5</sup> Ebendort 1921, 149 ss. P. Aragella bemängelt besonders die Fülle des Stoffes, der zu Diskussionen zu wenig Zeit übrig ließ und zu wenig Konzentration. Wgl. Miss. Catt. 1921, 170 ff.

<sup>6</sup> Rgl. El Siglo 1921, 190.

<sup>7</sup> Nach Annuario ecclesiastico 1921 aus LMDom 1921, 191. Bgl. 3M 1921, 102 ff.

Burgos ein außerordentlich inhaltsreiches Missionspaftorale erschienen, dessen Lekture und Studium innerhalb des spanischen Welt- und Ordensklerus, der leider trotz seiner großen Missionsvergangenheit heute zum größten Teil ohne Verständnis und Interesse für die Missionen ist, gewiß sehr viel zur Weckung einer neuen Blüteperiode im Missionswesen beitragen wird; aus ihm spricht ganz der Geist der Jesuitenzeitschrift El Siglo, deffen Redaktion wohl auch zu dem großartigen Sirtenschreiben Pate gestanden hat. Eine pompöse Missionswoche und ein großzügiger Missionskongreß zu Burgos war für die 700jährige Feier der Einweihung der Kathedrale geplant, ist aber verschoben worden. Die im Februar dieses Jahres vom neuen Missionsseminar ausgestellten Preisausschreiben für Priefter hatten folgende Themata: 1. Die Mission im Katechismus nach der Engyklika Maximum illud und dem Missionspastorale; 2. Die Organisation des Klerus für die Missionen in Europa und Amerika; 3. Mitarbeit der spanischen Katholiken besonders des Klerus am Missionswerke und Mittel zur Förderung; 4. Bebeutung der Unio Cleri pro missionibus für Spanien2. Gine fehr glangende Beteiltgung fand außerdem das Preisausschreiben für die spanischen Theologen mit zusammen 121 eingesandten Arbeiten, davon 5 über die Engyklika und das Pastorale, 13 über ben Papft und die Mission, 25 über die rechte Beteiligung der Seminaristen am Missionswerk, 38 milfionsdramatische Arbeiten, 18 über eine besondere Liga spanischer Theologen für die Mission, 9 über die Organisation im Seminar selbst, 15 über Spanien und die Missionen3. Die Seminaristen des von Dominikanern geleiteten Seminario Conciliar Central de San Ildefonso de Toledo wenden sich in einem Aufruf an alle katholischen Spanier zur Sammlung für die Missionen verwendbarer Artikel aller Art, Gebrauchsgegenstände und Devotionalien jeder Battung 4.

In Irland ist die Unio Cleri bereits in 17 Diözesen eingeführt unter der Führung des Bischofs O'Doherty. Die allgemeine Missionsbegeisterung hat auch die irischen Schuldrüder bewogen, am Missionsschulwesen in China mitzuarbeitens. Wie die missionsärztliche Hilfe gerade in der irländischen Mission in China großen Beisall sindet, so ist kürzlich auch für die Mission am Obern Nil eine irische Ooktorin als Missionsärztin nach Nsamya abgereist? Dehrreich ist nicht bloß für Irland sondern für alle missionierenden Länder ein Bergleich, den jüngst ein Laie über den Alkoholverbrauch und die Gaben für den Berein der Glaubensverbreitung angestellt hat. Danach kommen jährlich 13 000 000 Pfund Sterling auf Alkohol, aber nur 3000 für die Glaubensverbreitung oderin 10 Jahren 130 000 000 Pfd. = 2 600 000 000 Mk. (Friedenswährung) für Alkohol, aber nur 30-40 000 Pfd. = 800 000 M. für die Missionen!8

Nachdem, wie schon früher gemeldet<sup>9</sup>, das Priesterkapitel von Inner-Schwyz seinen Beitritt zur Unio Cleri erklärte, ist nunmehr auf einer Tagung zu Gruob in Graubünden auch das dortige Priesterkapitel, am 11. Mai das Kapitel von Lugnez auf einer Versammlung in Villa und am 12. Mai das Priesterkapitel von Unterhalbestein in Alveneu einstimmig der Unio beigetreten 10. Mit welcher Kührigkeit in der Schweiz für die Missionen gearbeitet wird, mag aus dem einzigen Beispiel eines früheren Togomissioners ersehen werden, der während seines Missionsfeldzuges durch die Schweiz von Januar 1920 die Januar 1921 allein 109 Missionspredigten und 95 (meist Lichtbilder-)Vorträge hielt 11. Eine erhebende Tagung der Schweiz bildete der am 26. Juli über alles Erwarten stark besuchte erste allgemeine schweizerische Missionskongreß unter dem Protektorat des H. Bischofs Marius Besson zu Frei-

<sup>1 23</sup>gl. El Siglo 1921, 181 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebendort 1921, 117 s. Die Publikation soll bei der Zentenarseier der Kathedrale erfolgen. <sup>3</sup> Ebendort 1921, 218 s. <sup>4</sup> LMDom 1921, 158 s.

Acta s. Sed. 1921, 148 und The Field afar 1921, 93. 96.
 The Far East 1921, 114.
 Het Missiewerk 1921, 53.

<sup>8</sup> The African Missionary 1921, 61 s. 9 S. 3M 1921, 104.

<sup>10</sup> Rhein. Merkur Nr. 122 vom 29, 5, 21,

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Privatmitteilung von P. Eidmann S. V. D. Über das Mijjionssest in Altstetten (Zürich), das Generalsekretär Höftiger abhielt, vgl. Bethlehem 1921, 264 ff.

burg. Nach den markanten Einleitungsworten des Prälaten Kirsch trat Dr. Hil. Felder O. M. C. mit seinem Reserat über die päpstliche Missionsenzyklika und dann Missionssekretär Höfliger mit seiner Rede über die schweizerischen Missionswerke hervor, denen praktische Borschläge für die heimatliche Missionspssege aller Art solgten. Der Akademische Missionswerein der Universität Freiburg proklamierte bei derselben Gelegenheit den Missionswereind der samtlichen Akademischen Missionswereinigungen der katholischen Welt, womit man wohl angesichts der tatsächlichen Verhältnisse sich absinden wird. Das zweite Jahrbuch des Freiburger Akademischen Missionswereins von 1921 lätzt jedenfalls auf eine sehr tatkräftige Propaganda schließen. Nach den wiedergegebenen Berichten blühen schne Einzelsektionen auf außer in Freiburg selbst im Priesterseminar von Luzern und von Sitten, in den Kollegien Karl Borromäus von Altdors, St. Anton in Appenzell, in Bethlehem-Missionsinstitut, in den Stiftsschulen zu Einsiedeln und Engelberg, Sarnen, Kolleg Maria Hilf Schwyz, St. Fidelis Stans usw. Das disherige Missionssinstitut Bethlehem hat seine Erhebung zu einem schweizerischen Weltpriester-Missionsseminar erhalten?

Immer weitere Kreise schlägt auch die Studenten-Missionsbewegung in den Bereinigten Staaten Nordamerikas. Die 1918 in der Steyler Riederlaffung und auf Betreiben des P. Hagspiel S. V. D. gegründete Bereinigung Catholic Students Mission Crusade gahlte im Januar 1921 bereits 24 226 Mitglieder in 240 Bereinigungen, die in den voraufgegangenen Monaten seit der zweiten großen Tagung in Washington August 1920 38146 Dollars gesammelt hatten. Die im letzten Jahr mit verdoppeltem Eifer betriebene Werbeaktion rechnete bis zur neuen Tagung in Dayton August dieses Jahres mit 50 000 Mitgliedern und will nicht eher ruben, bis 3 Millionen Studenten der Bereinigten Staaten der neuen Kreugzugsbewegung eingereiht sind3. Um die kraftvoll aufblühende Missionspropaganda wie auch um die edle Unterstützung der auswärtigen Missionen durch die Katholiken der Bereinigten Staaten und darüber hinaus hat lich namentlich die Chatolic Church Extension Society unter ihrem sehr rührigen Prafidenten Migr. Kellen die größten Berdienste erworben, obwohl das erste Ziel der Ausbreitungsgesellschaft die Förderung der kirchlichen Berhältnisse in den Bereinigten Staaten selbst ist. Ihre Einnahmen betrugen 1920 nicht weniger als 675000 Dollars, die Zahl der Abonnenten des Vereinsorgans 2000004. Den uns Deutschen etwas echt amerikanisch anmutenden modernen Propagandamitteln wie Missionssufball-Wettspielen, Missionskaffeekrangen usw. ist zu Washington am 17. Mai sogar ein erfolgreicher "Missionstanz" eingegliedert worden, der von der Besellschaft für die Bengalenmission der Cäcilienakademie veranstaltet wurde und bei dem 150 Paare unter Aufsicht der Eltern sich im Kreise drehten und die Missions= kaffe füllen halfens. Ein neues Miffionshaus werden demnächft die deutschen Benediktiner von St. Ottilien in den Bereinigten Staaten errichten 6. Ebenfo laffen die Bater vom heiligen Kreuz einen Aufruf für die Gründung eines Missionsstudienhauses in Detroit ergehen 7. Das schöne Unternehmen des amerikanischen Weltprieftermissionsseminars von Maryknoll weist nach zehnjähriger Entwicklung folgenden Stand auf:

| 1921            | Priester  | Brüder | Schwestern | Studenten |
|-----------------|-----------|--------|------------|-----------|
| Ossining (Sem.) | 9 6 1 1 1 | 9 3 2  | 60 6 3 3   | 65 70     |
| Zusammen:       | 29        | 14     | 72         | 135       |

 <sup>1</sup> Brivatmitteilung. Bethlehem 1921, 258 ff.
 2 Jahrbud d. Af. Miljionsbundes Freiburg 1921. Acta s. Sed. 1921, 386.
 3 Bgl. The Bengalese 1921, 149 s.; Our Missions 1921, 28 u. 90.
 4 M. Catt. 1921, 134.
 5 The Bengalese 1921, 197.
 6 C. Missions (am.) 1921, 143.
 7 The Bengalese 1921, 127.

Im Jahre 1920 wurden an Baukosten bestritten für das Mutterhaus 300 000 Dollars, für das laufende Jahr 1921 waren 400 000 Dollars benötigt1. Unter Hin= weis auf die gewaltige Reklame der Protestanten, die bereits 500 Arzte gur Einftellung in die Missionshilfe bereit haben, arbeitet Marnknoll ebenfalls fehr energisch auf eine besondere Arztliche Missionshilfe hin2. Die Irländische Missionsgesellschaft für China hat bereits von den Baptisten zu Hang Yan ein Hospital angekauft, in dem Dr. Francis, der langjährige Leiter der New Yorker Findelanstalt und dann für das Rote Kreuz tätig, eine katholische ärztliche Mission in die Wege leiten soll 8. Sehr erfreulich ift die unter dem Druck des Missionsbonkotts gegen die deutschen Missionare eingesetzte Beteiligung amerikanischer Ordensmitglieder der verschiedensten Orden am Missionswerke unter den Heiden. Die ersten Lazaristen Umerikas sind bereits in Madagaskar gelandet4. Auch zwei La Salettemissionare sind dorthin anfangs 1921 mit Bischof Danton abgereift; doch machen bie Bater vom Beiligen Beift es ihnen durch Tatsachenbeleg streitig, die ersten amerikanischen Ufrikamissionare zu sein 5. Nachdem die Bersorgung der früheren deutschen Bombanmission mit spanischen Jesuiten geregelt worden ist, konnten am 13. Juni von der Ordensproving Maryland 20 Jesuiten an deren Stelle zu den Philippinen abreisens.

Aus Almonte in Kanada kommt die Nachricht, daß ein großes Missionsseminar als Ableger von dem in Almonte zu Montreal im Entstehen sei 7. In Mexiko begannen die Bater vom Seiligen Geift 1919 mit einer Apostolischen Schule, die im Borjahre ichon 30 Studenten gahlte. Bon den Professoren der Schule wird für inund ausländische Missionszwecke die periodische Schrift Boletin de escuela apostolica herausgegeben 8. Das junge Missionsseminar der Stepler in Buenos Aires (Ar-

gentinien) hat seine Mitgliedergahl auf 100 Studenten gebracht 9.

### 2. Die Missionsfelder.

Nach einer neuen Berechnung der Religionsstatistik ist die Anhängerzahl der einzelnen Sauptreligionen wie folgt:

| Katholiken                  |   |   |  | 305  | Millionen |
|-----------------------------|---|---|--|------|-----------|
| Protestanten                |   |   |  |      | "         |
| Schismatiker                |   | , |  | 158  | "         |
| = Christen                  |   |   |  | 683  | Millionen |
| Mohammedaner .              |   |   |  |      | 11        |
| Buddhisten                  |   | * |  | 500  | 11        |
| Hindus                      |   |   |  | 200  | 0         |
| Fetischisten, Animisten usw | * |   |  | 100  | <b>"</b>  |
| = Seiden                    |   |   |  | 800  | Millionen |
| = Zahl der Menschen         | - |   |  | 1713 | ,, 10     |

Eine Statistik des katholischen Missionspersonals vom Jahre 1915, die allerdings auch nur annähernd genau ist, weist als Resultate auf: insgesamt 15 630

<sup>1</sup> The Field afar 1921, 99 u. 101.

<sup>2</sup> Cbendort 1921, 124. Die Protestanten wollen sogar 1000 Arzte für ihre Missionen in 4 Jahren anstellen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Far East 1921, 65 u. 74; The Missionary 1921, 124.

<sup>4</sup> The Field afar 1921, 115.

<sup>5</sup> Die ersten La Salettemissionare der B. St. liegen sich 1892 in der Diözese Hartford nieber, tamen 1894 nach Springfield (Mass.) und bann nach Kanaba. 3. 3t. zählt die über Frankreich, Schweiz, Italien, Belgien, Kanada und die B. Staaten, Brafilien, Polen und Litauen verbreitete Gesellichaft 126 Priefter, davon 17 in den äußeren Missionen von Zentral-Madagastar; bazu 2 Brüber und 316 Orbenstandidaten, barunter 95 Scholaftiter und 21 Novizen, 200 in den Rollegien. (Our Missions 1921, 59. Bgl. CM [am.] 1921, 142.)

<sup>6</sup> CM (am.) 1921, 167.

<sup>7</sup> China 1921, 30.

<sup>8</sup> El Siglo 1921, 147.

<sup>10</sup> Bal. MC 1921, 139. 9 Katholieke Missie 1921, 105.

Misspriester, davon 5500 eingeborene und 10130 weiße Missionare; ferner 5300 Missionsbrüder und 20850 Missionsschwestern, insgesamt 26150. Die Gesamtmissionssarmee betrug demnach 1915 41780 Mann. Auf einen Missionspriester kamen rund 65000 Heiden zu bekehren! Das große chinesische Reich verfügte über 1500 Missionar priester für 430 Millionen Menschen, was 280000 Heiden auf einen Chinamissionar gibt. Rechnet man allerdings die 950 eingeborenen Priester hinzu, so sind es nur 180000! Auf die einzelnen Länder verteilt kamen auf je 1 Priester in:

| Afrika   | 400 | Missionschriften | und | 82 000  | Seiden |
|----------|-----|------------------|-----|---------|--------|
| Dzeanien | 300 | "                | "   | 110000  | "      |
| Japan    | 580 | "                | "   | 220 000 | "      |
| China    | 800 | ,,               | "   | 180 000 | "      |
| Indien   | 860 | ,,               | "   | 100000  | , 1    |

In China hat auch im vergangenen Berichtsjahr das vorjährige langsame Tempo der Bekehrungen angehalten, wofür die verschiedensten Gründe geltend gemacht werden. Am meisten fällt die ganz enorm herabgesunkene jährliche Taufsumme in den nördlichen Distrikten der Lazaristen ins Gewicht. Die totale Anwachssumme für China im Jahre 1920 beläuft sich auf nur 37318 Personen. Näheren Einblich gewährt die dem Calendrier annuaire entnommene Generalstatistik:

| Orden          | Einwohner   | Distrikte | Eur. Pr. | Eing. Pr. | Betaufte | Katech. |
|----------------|-------------|-----------|----------|-----------|----------|---------|
| Pariser        | 137 Min.    | 12        | 344      | 252       | 335 800  | 43 177  |
| Franziskaner . | 83 "        | 10        | 222      | 156       | 291058   | 133337  |
| Lazaristen     | 68,3 ,,     | 10        | 164      | 300       | 606 425  | 48618   |
| Scheutvelder   | 24,2 "      | 6         | 149      | 48        | 117 446  | 41202   |
| Mailander      | 32,4 "      | 4         | 61       | 28        | 68706    | 24951   |
| Dominikaner .  | 21,5 "      | 2         | 64       | 29        | 64675    | 5 0 0 0 |
| Jesuiten       | 61 "        | 2         | 177      | 113       | 365 052  | 90 664  |
| Augustiner     | 11 "        | 1         | 30       | 2         | 11 406   | -       |
| Röm. Seminar   | 4 "         | 1         | 10       | 8         | 14390    | 2100    |
| Parma Semin.   | 8 "         | 1         | 12       | -         | 10021    | 6285    |
| Salesianer     | - "         | 1         | 14       | 1         | 2314     | -       |
| Stenler        | 12 "        | 1         | 52       | 17        | 95 571   | 43 582  |
| Macao Diözese  | 8 "         | 1         | 32       | 10        | 11609    | 632     |
| Zusammen:      | 470,4 Mill. | 52        | 1331     | 964       | 1994,483 | 439 548 |

Nach einer weiteren Berechnung des Calendrier annuaire über die Resultate der chinesischen Mission seit Kriegsbeginn ist die Differenz für die Zahl der Distrikte, der Priester und Gläubigen: 1914 1919 1921

| tet uno otunoigen.    | TOTA   | 1010    | TOMI     |
|-----------------------|--------|---------|----------|
| Distrikte             | 48     | 51      | 52       |
| Bischöfe und Priefter | 2 255  | 2360    | 2380     |
| davon europäische     | 1510   | 1 424   | 1417     |
| " eingeborene         | 745    | 936     | 963      |
| Katholiken 1          | 615107 | 1954693 | 19944833 |
|                       |        |         |          |

<sup>1</sup> Cbendort 1921, 151 s.

2 Nach Cal. annuaire aus Kath. Missie 1921, 144. Bgl. 3M 1920, 119. Auffallend ist, daß die Katholikenzahl gegenüber dem Berichtsjahr 1920 allenthalben gestiegen mit Ausnahme von den Missionen der Lazaristen, die von 613390 auf 606425 gefallen ist und von der Mission des Kömischen Seminars, die von 15328 auf 14390 gesunken ist. Bgl. auch MC 1921, 281 s.

3 El Siglo 1921, 179. Die weiteren Aussichten eines chinesischen eingeborenen Klerus bietet am besten eine Tabelle der chinesischen Seminaristen. Danach kommen auf die Lazaristen 851, Jesuiten 214, Pariser 525, Franziskaner 385, Steyler 29, Dominikaner 13, Mailänder 114, Scheutvelder 63, Köm. Seminar 19, Parma 8 und Salesianer 8. Vgl.

MC 1921, 282.

Als ein besonderes Manko der chinesischen Mission katholischerseits wird gegenüber den verhältnismäßig großen Zahlenersolgen hervorgehoben, daß sich die Missionierung zu einseitig auf die unteren Schichten des Bolkes erstrecke und zu wenig auf eine Durchdringung der Gebildetenwelt mit christlichen Ideen hinarbeite. In dieser Hinsicht ist sehr zu beklagen, daß das von Prof. Dr. Schmidlin gelegentlich seiner Ostasienreise aufgerollte großzügige Schulprogramm ins Wasser gefallen ist. P. Stenz S. V. D. betont nichtsdestoweniger immer wieder, was jedem Missionskenner Chinas klar werden muß, daß zunächst alle Vikariate zur Gründung und zum weiteren Ausbau von Mittelschulen schreiten müssen, um zum endlichen Ziele einer Reihe kathoslischer Hochschulen zu gelangen.

Von größter Tragweite für das ganze chinesische Missionswerk dürfte die Reuregelung seiner hierarchischen Bliederung zwecks Abhaltung von Regionalspnoden und einer allgemeinen Nationalsynode 1923 sein2. Ob es aber gelingen wird, die dringenden Bunsche der Missionare nach einer unmittelbaren Bertretung ihrer Interessen durch einen speziellen Up. Delegaten für China zu erfüllen, liegt wohl in der Sauptfache bei der auf ihre Interessen sehr bedachten frangösischen Regierung. Bu einer schönen katholischen Kundgebung gestaltete sich im November vergangenen Jahres (1920) die 70 jährige Brundungsfeier der katholischen Hochschule von Zikamei und ihres weltberühmten Observatoriums, das seine Beobachtungen an 30 Stationen sendet und der Schiffahrt in der gefährlichen See des Oftens die größten Dienste leistet. Die Hochschule hat in der Zeit ihres Bestehens ausgebildet: 20 Jesuiten, 72 Weltgeistliche, 10 Jesuitenscholastiker, 17 Laienbrüder, 1 Trappistentheologen, 23 vor Bollendung ihrer Studien erlegene Seminaristen, 36 jett noch studierende Scholastiker und 29 Schüler im Kleinen Seminar, 91 Lateinschüler, 446 Studenten, von denen 280 Chriften und 166 Beiden sind, besuchen das Kolleg3. Borbildlich ift auch die Taktik der Maristen-Schulbruder, die nach den Borschriften des Ministeriums für die Erziehung ihre Normalschule zu Peking einrichteten und nach achtmonatigem Warten nunmehr die Anerkennung und Approbation der Regierung erhielten, die erfte dieser Art4. Das missionsärztliche Problem, das namentlich in China große Bedeutung gewinnen kann, ift wie ichon erwähnt durch den erfahrenen nordamerikanischen Missionsarzt Dr. Francis in der irischen Mission von Han ungriff genommen worden. Gefahrvoll drohte eine neue Organisation für den inneren Bestand des Christentums zu werden, die Young mans christian association (YMCA), die wegen ihrer stark rationalistischen Richtung von Rom verboten worden ists. Furchtbar hat leit Jahresfrist im Morden Chinas die Hungersnot gewütet und die Hande der Missionare vielfach an die Werke der Nächstenliebe gebunden. Für die Bekehrungen und die Sorge des Katechumenats blieb manchmal keine Zeit übrig. Aber anderseits hat gerade die freiwillige und opferfreudige Rächstenliebe der Mission ihr viele Seiden zugeführt. Die Beiden sehen dem Elend mit verschränkten Urmen oder teilnahmslos gu; das von der Regierung durch heidnische Beamte geschickte Geld gur Linderung der allgemeinen not verschwindet in den Tafchen herzlofer Beiden. Wirklich unparteiisch und gerecht sind nur die Christen, die Missionare. hier und da 3. B. in Kao-nang bei Paotingfu haben bereits die Beiden um den Bau einer driftlichen Kirche gebeten, mahrend früher jeder Bekehrungsversuch scheiterte. derer Lagaristenmissionar wurde von mehr als hundert angesehenen Familien angegangen, sie im Christentum zu unterrichten, da nur die Rächstenliebe der Christen sich wirklich uneigennützig gezeigt habe 6. Aus dem Promemoria an den Rat von

<sup>1</sup> P. Steng, Was fehlt uns in China? RM 1921, 152.

 <sup>2</sup> Privatmitteilungen aus China.
 3 S. K. Missie 1921, 142.
 4 Nouvelles de la Mission 1921 Februar. Bgl. LMdCo 1921, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mur das eigene Gewissen sollte maßgebend für die religiöse Betätigung sein. Bulletin Cath. de Pékin 1921, 82 ss. und Sacerdos in Sinis 1921, 35 ss.

<sup>6</sup> Bgl. Vincentius a Paulo 1921, 87 f. Die Lazaristenmission von Peking opferte erst 1917 40000 Taels zur Steuerung der Not und jetzt wieder 20000 Dollars (Bull. C. Pékin 1921, 115 s.).

Schanghai ist zu entnehmen, daß die Jesuitenmission zum Teil allerdings mit Regierungsgeldern ihre 42 Penfionate für die hungernden Kinder geöffnet hat. Zeitweise versah die Mission über 20000 solcher Kinder 1. Entgegen der in dieser Zeitschrift früher wiedergegebenen Unficht, daß die hungersnot auf unsere deutschen chinesischen Missionen glücklicherweise nicht übergegriffen habe, muß nun leider auch ein entsetzliches Aufräumen der Bevölkerung durch den Hunger und eine zu Herzen gehende Not in breiten Kreisen besonders des Bikariates Nordschantung, das die Franziskaner versehen, gemelbet werden?. Um der drückenden Not zu begegnen, hat auch der Beilige Bater 50000 Lire gespendet, die wohl durch die Lagaristen gur Berteilung kommen 3. Bu der deutschen Mission der Stenler in Sudschantung kam wegen leich= terer Pastorierung vom rechten Ufer des Hoangho aus ein Teil der Jesuitenmission von Sudost-Ticheln hingu, nämlich die Unterpräfektur Tungming und der sudliche Teil der Unterpräfektur Duan. In diesem neuen Gebiet befanden sich 1920 1368 Christen, 63 Gemeinden, 1 Jesuitenpater, 43 Katechisten, 13 Katechistinnen und 2 Internate für 47 Knaben und 15 Mädchen4. Die Trappistenabtei Yang kia piang im Bikariat Deking erhielt nach zweijähriger Bermaisung wieder einen neuen Obern in ber Person des ehemaligen Pariser Prokurators P. Bruno 5. Mittelchina und seine Missionen leiden nun ichon seit mehr als sieben Jahren unter den ewigen Kämpfen der Südiften und Nordiften. In Sudichensi flohen 1918 Tausende von Bewohnern por den Südtruppen nach der hauptstadt hanchungfu und auch gur Mission. Oft flogen die Rugeln dicht über die Röpfe weg, Schrapnells platten in den Sälen, aber nur wenige wurden verwundet oder getotet. Der Belagerung folgte bie Plunderung durch die siegreiche nördliche Soldateska, dann große Abgabe in den allgemeinen Nöten. Die Mission von Sud-Schensi, die seit 1885 vom römischen Seminar geleitet wird, gablt jest in 103 Gemeinden 15800 Chriften und 4000 Katechumenen. erste Sorge des neuen Bikars richtet sich auf die Pflege des Priesterseminars, das in die hauptresidenz verlegt werden foll 6. Ebenso hatte die deutsche Rosenkranzmission der Dominikaner in Fokien viel unter den Kämpfen und Wirren der Revolutions= truppen zu leiden. P. Simioben berichtet ichon von einer dritten Belagerung seiner Station Shanhang im Oktober 19207. Aus der belgischen Franziskanermission von Südwest-Hupe lautet der alle fünf Jahre an die Propaganda einzusendende Bericht trot ber ichweren Prufungen in den Kriegsjahren feit 1914 recht hoffnungsvoll. Der Undrang gum Chriftentum fei ftark. Dem entspricht wohl auch die Bekehrungsgiffer:

|              |  | 1915  | 1920  |
|--------------|--|-------|-------|
| Christen     |  | 20419 | 31379 |
| Katechumenen |  | 10658 | 9481  |
| Bemeinden    |  | 136   | 2548  |

In dem Distrikt Weichow der Mission Hongkong brachten die aufständischen Südtruppen im Oktober 1920 eine furchtbare Verwüstung zustande. Viele Christen wurden ermordet, zahlreiche Wohnungen zerstört, viele andere ausgeraubt und Tausende obdachlos gemacht. Im übrigen entwickelt sich gerade die Mailänder Mission in China recht günstig. Echo de Chine berichtet aus der Pariser Mission von Canton, daß die Provinzialverwaltung des Landes P. Fourquet an die Spize der Wohlfahrts-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> El Siglo 1921, 210 s.

<sup>2</sup> Nach Originalbriefen aus Nordschantung, die P. Provinzialprokurator aus Disselborf zur Richtigstellung der in IM 1921, 107 vertretenen Ansicht dem Referenten zusandte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bull. C. Pék. 1921, 115 s.

<sup>4</sup> Bgl. Stepler Missionsbote 1921, 79 u. 293.

<sup>5</sup> G. Bull. C. de Pékin 1921, 85 s.

<sup>6</sup> Mjgr. Cappettini wurde wegen der Fürsorge für die Berwundeten in Hanchnungsu mit dem 4. Grad ausgezeichnet. Bgl. LNouvRel 1921, 262 u. 287 s. 7 Marienvsalter 1921, 158 ff. 8 Antoniusbote 1921, 102.

Marienpfalter 1921, 158 ff.
 M. Catt. 1921, 129 ss.; vgl. auch ebenbort 115 ss.

tätigkeit der Stadt berufen habe, um die etwa 7-8000 Blinden, Bettler usw. zu versorgen. P. Fourquet hofft, für etwa 1200 binnen kurzem Raum geschaffen zu haben 1. Bum erstenmal veröffentlicht die junge amerikanische Mission der Marnknoller aus Canton ihren Jahresbericht, der aber nur bis zur Ankunft der zweiten Missionskarawane im September 1920 reicht. In dem Distrikt sind rund 2 Millionen Einwohner, aber erst 2000 Katholiken und ebensoviel Katechumenen, für die damals 6 (jest 12) Missionare tätig waren und denen ein Hilfspersonal von 39 Katechisten und 10 Katechistinnen nebst 2 Seminaristen zur Seite stand. Es befinden sich 40 Stationen, 3 Kirchen und 20 Kapellen in demselben. Für 1920 buchte man 208 Taufen Erwachsener und 195 von Kindern, 16 Trauungen und 583 Jahreskommunionen2. Gunftige Erfolge melden besonders die irischen Missionspriefter. Die Anmeldungen aus verschiedenen Distrikten sind zahlreich3. Die Mission der Salesianer hat in Migr. Bersiglia bereits den ersten eigenen Ap. Bikar erhalten. Das Gebiet des Bikariats Shiukuan ist dem von Belgien ziemlich gleich. Zur Hilfe sind italienische Schwestern herbeigerufen, die schon ein Noviziat für eingeborene Schwestern eingerichtet haben. Auch die Hoffnung auf eingeborene priesterliche Hilfe ist gut. Die Christenzahl des Diftrikts stieg feit gehn Jahren von 2298 auf rund 10000 i. J. 19204. Bu all ben Beifeln der dinesischen Mission kommt endlich in der Präfektur Südkanfu der Scheutvelder auch noch das Erdbeben, das am 16. Dezember 1920 5-6 Residenzen zerstörte, alle andern aber ichwer beschädigte, einige 20 Christen totete und 80000 Seiden ums Leben brachte 5.

über den Stand der japanischen Mission unterrichtet am vorteilhaftesten eine vergleichende übersicht der letzten Jahre:

| 3                 |          | 9 | MES |   |  |        |        |        |           |
|-------------------|----------|---|-----|---|--|--------|--------|--------|-----------|
|                   |          |   |     |   |  | 1918   | 1919   | 1920   | Differenz |
| Erzdiözese Tokio: | Christen |   |     |   |  | 10 396 | 10 836 | 10 502 | - 334     |
|                   | Taufen   |   |     |   |  | 1 067  | 1048   | 976    | - 128     |
| Diözese Nagasaki: | Christen |   |     |   |  | 54 541 | 55 457 | 56 339 | + 882     |
|                   | Taufen   |   |     |   |  | 2 860  | 2 799  | 2 754  | - 45      |
| Diözese Osaka:    | Christen |   |     |   |  | 4 625  | 4 485  | 4 555  | + 70      |
|                   | Taufen   |   |     |   |  | 792    | 689    | 704    | + 13      |
| Diözese Hakodate: | Christen |   |     |   |  | 2 884  | 2 884  | 2 884  | _         |
|                   | Taufen   |   | •   |   |  | 335    | 232    | 375    | + 143     |
| A. Pr. Sapporo:   | Christen |   |     |   |  | 1 091  | 1 142  | 1 258  | + 116     |
|                   | Taufen   |   |     |   |  | 331    | 284    | 328    | + 44      |
| A. Pr. Niigata:   | Christen |   |     | 1 |  | 449    | 441    | 466    | + 25      |
|                   | Taufen   |   |     |   |  | 134    | 103    | 92     | - 11      |
| A. Pr. Shikoku:   | Christen | • |     |   |  | 529    | 539    | 530    | - 9       |
|                   | Taufen   |   |     |   |  | 63     | 85     | 61     | - 24      |
| A. Pr. Formosa:   | Christen |   |     |   |  | 4 252  | 4 441  | 4 600  | + 159     |
| •                 | Taufen   |   |     |   |  | 376    | 347    | 250    | - 97      |
|                   |          |   |     |   |  |        |        |        |           |

Wie man sieht, ist der Zuwachs nicht bedeutend, immerhin aber beträgt er gegenüber 321 im Jahre 19186 919 für 19207. Im Januar dieses Jahres (1921) hat sich auf der kaiserlichen Universität Keio unter den Medizinern eine Bereinigung von 50 Professoren und Studenten zusammengetan zur Abhaltung religiöser Konferenzen in einem Hörsaale der Universität. Als Konferenzredner wurde P. Hossmann S. J. dafür gewonnens. Eine andere große Propaganda für die christliche Mission ging von den katholischen Studenten der Jesuitenuniversität aus. 8000 Reklamezettel wurden in

<sup>1</sup> LMC 1921, 173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Field afar 1921, 159. <sup>3</sup> The Far East 1921, 83 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bulletin C. de Pék. 1921, 86—94; Bollettino Sales. 1921, 100. 124 ss. u. 153 ss. <sup>5</sup> LMC 1921, 181 ss. <sup>6</sup> Bgl. 3M 1920, 177. <sup>7</sup> Rady Our Missions 1921, 60.

<sup>8</sup> Der am meisten dafiir wirtende Student ist ein Nachkomme des 1597 gemarterten Paul Miti. Bgl. The Far East 1921, 77; RM 1921, 238.

der Stadt angeschlagen und verbreitet, und auf einer großen Bersammlung in der Universität von dem bekannten Capitano Namamoto und dem angesehenen Missions= veteranen P. Steichen Reden über das Christentum gehalten 1. Eine hervorragende tüchtige Arbeit leisten in ihren Schulen zu Tokio, Nokohama und Osaka die Maristen, wo 1200 bzw. 300 und 800 Schüler nach japanischen Unterrichtsvorschriften erzogen und unterrichtet werden. Aus Daka kommt eben die Nachricht, daß die ersten heidnischen Schüler sich bekehrt haben. Bur Bermehrung ihrer eigenen Berufe errichteten die Schulbrüder 1896 die Up. Schule von Urakami, deren Zöglinge, falls sie später keinen Beruf zeigen, an staatliche Schulen übergeben. 1920 zählte diese Schule 20 Schüler. Durch die Berbannung des Ordens aus Frankreich i. J. 1903 und die unseligen Einwirkungen des Krieges ist das schöne Unternehmen der Schulbrüder auf harte Proben gestellt2. Traurig ift es katholischerseits mit dem gerade in Japan so wichtigen Pressewesen bestellt. Das Unternehmen des P. Drouart de Lezen ging im Kriege ein. Es ist auch niemand da, der den vom Alter geschwächten Pater jett ersetzen könnte, und zudem fehlt es besonders an der finanziellen Unterstützung 3. Eine lehrreiche übersicht über die Presse Japans i. J. 1920 ist die folgende: Bon 24 773 Revuen waren 6697 industriell, 6132 politisch, 2895 religiös, 2896 erzieherisch, 2210 literarisch (unmoralisch?). Bon den 4448 ausgegebenen Büchern waren nur ganze 5 katholisch! In argen finanziellen Nöten liegt besonders auch das franziskanische Presseunternehmen 4. Bielleicht steht eine größere Aufteilung der bisherige hierarchie Japans bevor verbunden mit Heranziehung neuer Missionskräfte. Bischof Combaz von Nagasaki zufolge denkt die Propaganda daran, einen Teil der Diözese von Nagasaki den Frangiskanern der Canadischen Proving unter dem Obern P. Bertin abzutreten. Bischof Castanier von Osaka erhielt von der Propaganda die Mitteilung, daß der westliche Teil seiner Diözese an die deutschen Jesuiten übertragen wird, während die deutsche Steyler Mission von Niigata zu ihrem Gebiete noch die der Provinzen Isa und Nagona erhält. Nach Osaka schifften sich kürzlich auch als neue Missionstruppe ein die ersten Schwestern der Liebe und des Unterrichts, denen auch die bekannte Schwester Bernadotte von Lourdes angehörte 6. Den Franziskanern auf Sapporo sind fast gleichzeitig die ersten Schwestern von Thuine (Sann.) zu Silfe geeilt 7. Die Schwesternstationen vom hl. Paul von Chartres zu Sakodate find bei der großen Feuersbrunft, die 3000 Säuser einäscherte, ein Raub der Flammen geworden, leider auch die bischöfliche Resideng und die Kathedrale, deren Borgangerin ebenfalls in Flammen aufging (1907) 8.

Die Zahl der Katholiken Koreas beträgt insgesamt 88 333, wovon auf das Bik. Séoul 51 998, auf Bik. Taikou 30 002 und auf das neue Bik. Duensan 7333 kommen. Das Pariser Missionsseminar gab Korea seit 1831 10 Bischöfe und 106 Missionare, von denen 3 Bischöfe und 9 Missionare des Martertodes starben. Eine große Gesahr für die katholische Mission ist die protestantische Konkurrenz. Bor 1886 gab es in Korea überhaupt keine Protestanten, während jezt Presbyterianer, Kongregationalisten, Anglikaner, Heilsarmee, Adventisten usw. zusammenwirken und 407 Prediger und 222 eingeborene Hissprediger, 1799 Katechisten, 304 Theologanten, 22 Hospitäler und 213 089 Anhänger zählen 10. In dem neuen deutschen Missionsgebiet der St. Ottilianer Ouensan bleibt noch fast alles zu tun übrig. Günstig scheint zu sein, daß die Einwohner sich langsam von dem Protestantismus zurückziehen, der jezt das Odium des 1918 geschürten Ausstades tragen muß. Auch in der Mandschurei sind die Aussichten der Benediktinermissionare gut, namentlich unter den etwa 400 000 ausgewanderten Koreanern 11.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Catt. 1921, 135; The Field afar 1921, 201.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup> El Siglo 1921, 165 ss.; The Field afar 1921, 72; CM (am.) 1921, 143.
 <sup>3</sup> RM 1921, 250 f.
 <sup>4</sup> Mady El Siglo 1921, 217; vgl. RM 1921, 50 f.

<sup>5</sup> CM (am.) 1921, 151. Privatmitteilungen.

<sup>6</sup> LMC 1921, 233. 7 RM 1921, 214. 8 LMC 1921, 290. 9 Ann. Miss. Etr. 1921, 115. 10 L. Nouv. Rel. 1921, 240.

<sup>11</sup> Stimmen aus ben Missionen 1921, 36 f.

# Kleinere Beiträge.

## Eine Vorläuferin der Propaganda unter Klemens VIII.

Bon Prof. Dr. Schmidlin in Münfter.

as herannahende Gründungsjubiläum der römischen Propagandakongregation lenkt unsern Blick auf die gleichgearteten früheren Bersuche, die schon unter anderen Pontifikaten in der ewigen Stadt unternommen worden waren. Nach Pius V. und Gregor XIII. war es besonders der fromme Aldobrandinipapst, der eine Art von Propaganda als päpstliche Beratungskommission für die Missionsangelegenheiten ins Leben rief daw. die ephemeren Schöpfungen seiner Vorgänger erneuerte, weshalb die ersten Grundlinien der spätern Kongregation seinem Eiser zugeschrieben werden. Bom Vielwisser Moroni ersahren wir, daß Klemens VIII. die erste Sitzung am 11. August 1599 selbst abhielt, während die folgenden allwöchentlich im Hause des schon früher mit den Missionsgeschäften betrauten Kardinals Santorio oder San Severino tagten, um die Materien vorzubereiten, die jede zweite Woche dem Papste vorgetragen wurden?. Freisich nahm auch diese Vorpropaganda nach dem Stiftungsbericht von 1622 "keinen allzu glücklichen Fortgang".

Schon die erste Propagandasitzung vom 14. Januar 1622 beschäftigte sich, offenbar im verständlichen Bestreben, an ältere Parallelen anzuknüpsen, mit dieser von Klemens VIII. errichteten Kongregation und ihren aus dessen Pontifikat stammenden Schriftstücken<sup>4</sup>. Da viele derselben, wie sie gehört, sich im Besitz das Erzbischofs von Cosenza fanden, beschloß sie, ihn zu bitten, er möge sie dem Propagandasehretär schicken oder, falls sie in Rom lägen, ihre übergabe anordnen. Tatsächlich ging am folgenden Tag das Schreiben an den Prälaten ab, von dem auch eine Antwort über den Bers

bleib der gewünschten Ukten einlief.

Auf diese Nachsorschungen dürste die Erhaltung des die Sitzungen von 1599 und 1600 registrierenden Aktenbands unter den Miscellanea des Propagandaarchivs zurückgehen, während andere Sitzungsberichte im Batikan sich sinden sollen. Der erste Teil des 475 Folien umfassenden, wahrscheinlich von Santorio angelegten und ihm gehörenden. Sammelbandes gibt auf den ersten 60 Blättern außer einigen Relationen oder "Scritture" die Protokolle der Kongregationen vom August 1599 bis August 1600 wieder 10, wohingegen die späteren Schriften mit den Missionen nichts

<sup>2</sup> Dizionario storico-ecclesiastico XVI 242.

5 Registro delle lettere scritte dalla S. C. 1622 f. 5.

8 344 alt, 17 neu, 104 bazwischen.

10 Nach dem Index an der Spike des Bandes betitelt Pertinentia ad Sacram Con-

gregationem de Propaganda Fide (f. 3-50).

<sup>1</sup> I primi lineamenti di questa Congregazione si devono al zelo del Pontifice Clemente VIII. (nach einer Succinta sperizione del principio e dei progressi della S. Congreg. v. 1738 im Archiv der Propaganda unter S. Congr. I f. 26). Bgl. iider dieje Congregatio de Propaganda Fide und ihren Anlaß auch die anonyme Brojchüre La Propagande (1875) 13.

 $<sup>^3</sup>$  Jiriular an die Runtien vom 15. Jan. 1622 (Collectanea S. Congr. de Prop. Fide I 1).  $^4$  Acta S. C. t. 3 f. 2 n. 8.

<sup>6</sup> Auf dem Rücken Miscellana und verwischte Inhaltsangabe von 6 Zeilen, sonst keine Signatur.

<sup>7</sup> Exz. v. Pastor sand solche von 1599 u. 1602 im vatikanischen Archiv, P. Lemmens O. F. M. in der Bibliothek unter Ottoboniana (nach ihren persönlichen Mitteilungen).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Auch die späteren Stilde sind vielsach von Jul. Antonius Sanctorius Card. S. Severinae gesichtet, von dessen Hand wohl auch die zahlreichen Korretturen des Bandes stammen. Über diesen Borläufer des Propagandapräsetten und seine Tagebücher vgl. v. Pastor, Geschichte der Päpste VIII 648 f.

gu tun haben, sondern griechische Riten und neapolitanische Nonnenreformen behan-Bon den fast nur Persien oder Indien betreffenden Relationen widmet sich die eine von 1601 den 1599 gur römischen Obodieng guruckgekehrten caldaischen Thomaschriften in den oftindischen Serrareichen 2, eine Information dem Leben und Wandel des am perfischen hof wirkenden Indienmissionars P. Nikolaus vom Augustinerorden 3, wie auch die übrigen sich anf den Orient und speziell auf Persien beziehen 4.

Wichtiger find für uns die eigentlichen Kongregationsakten über die Sitzungen der "neuen Kongregation zur Verbreitung des Blaubens"5. Mit dem 16. August 1599 beginnend wurden sie im hause des Kardinals Santorio 6 periodisch abgehalten 7. Als Mitglieder figurieren die Kardinäle von Florenz, Baronius, Antoniani, Bellarmin, Albobrandini, S. Biorgio, S. Severino, Borromeo und Viscontis. Die Technik war eine analoge wie in der spätern Propagandakongregation: zuerst wurde über die ein= gegangenen, zuweilen in Rundlauf gesetten Briefe oder Berichte ober Bittichriften referiert, dann beraten, abgestimmt und Beschluß gefaßt, vielfach nachher, in der Regel von Santorio, die Frage dem Papft zur Entscheidung vorgelegt. Bon den verhandelten Gegenständen, die wie später auch die Orient- und die nordischen Missionen betrafen, seien hier die heidenmissionarischen herausgegriffen 9.

Was die Kongregationsmitglieder zuerst beschäftigte, war die Fakultätenfrage des Erzbischofs von Boa in Indien. Gleich in der ersten Sigung wurde ein Tags vorher von Kardinal Antoniani namens des Papstes geschicktes Memorandum des Königs von Spanien baw. Ugenten von Portugal über die Legation und die Bollmachten für Boa-Oftindien vorgelegt und dabei die Frage aufgeworfen, ob gelegentlich dieser Forberung nicht die Entsendung eines papstlichen Bistators nach Indien erlangt werden könne 10. Nachdem der Papft eingehende Prüfung der Einzelpunkte angeordnet hatte 11, wurden dem Erzbischof am 13. Dezember folgende Fakultäten bewilligt: Chedispens vom 3. und 4. Verwandtschaftsgrad zu erteilen 12, die zu Ungläubigen Waffen oder sonst Berbotenes bringenden Eingeborenen zu absolvieren, die Abhaltung von Provinzial-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Posteriora scripta (Überichrift vor f. 54). Nach dem mangelhaften Index vorn De Graecorum Ritibus (f. 64-290) und De Reformatione Monialium Neapolitanum (291 - 453).

<sup>2</sup> Unpaginiert 4 fol. (p. 7). Nach einer Notiz accepi (wohl Santorio) die 24, 3, 1601 a P. Alberto Procuratore Jesuitarum Indiae Orientalis. 3 11/4 GG. p. 57.

<sup>4</sup> Sp f. 27 Informazione sopra il Collegio Illirico di Roma pom 17. Nan. 1600: f. 30 Nota di vari sogetti proposti per mandarsi nelle Missioni di Oriente v.12. Jan. 1600; f. 43 Lettera del Card. Antoniani al Santorio sul titolo da darsi alla Regina di Persia ne' Brevi Pontifici v. 23. Febr. 1601; f. 51 und 59 Scritture e piani per inviare una Missione di Gesuiti in Persia v. 1601; f. 55 Informazione sull'Ambasciatoria che il Rè di Persia inviò al Papa v. 8. Aug. 1600; f. 60 Supplica di Ant. Sherleo Inglese Ambasciatore del Rè di Persia al Papa data a S. Stà adi 14. 4. 1601 sul cerimoniale di questa Ambasciatoria.

<sup>5</sup> Schon in der 1. Sigung: "in hac nova Congregatione de fide catholica propaganda" (f. 5), am 13. Dez. "in Congregatione propagandae fidei" (f. 20).

<sup>6</sup> Wohl auch der Redaktor, der in der 1. Person von sich spricht, doch ist die Hand

eine andere, als die der Tergo- und Kandbemerfungen, also wohl die eines Setretärs.

7 1. Congregatio am 16. August, 2. am 30. August, 3. am 20. Sept., dann am 24. Nov., 13. Dez. 1599, 17. Jan. 1600, 31. Jan., 28. Februar, 3. Juli, 17. Juli und 14. August 1600 (zulezt nur noch Überschrist De re persica).

<sup>8</sup> Die beiden letteren in der 1. Sittung als abwesend verzeichnet, in der 3. fehlten drei.

<sup>9</sup> Die Exzerpte verdanke ich P. Dr. Laurentius Kilger O. S. B.

<sup>10</sup> Acta f. 5. In der 2. Sitzung wurden einzelne Teile genauer untersucht, besonders über die Chedispensen (f. 6).

<sup>11</sup> Am 11. Sept. nach der Sihung des hl. Offiziums von Santorio vorgetragen und über die Entscheidung in der 3. Kongregation referiert, in dieser wegen Fehlens von 3 Kardinälen aufgeschoben (f. 134) und bei letteren das Memorandum in Umlauf gesetzt (f. 16).

<sup>12</sup> Nach den Randglossen nur auf gewisse Zeit und für Arme, worunter der Papst die von der Sande Arbeit Lebenden verstanden wissen wollte.

konzilien auf sieben statt auf fünf Jahre zu verschieben, von allen dem H. Stuhl reservierten Fällen loszusprechen, für die Indier und Neubekehrten auch von denjenigen der Abendmahlsbulle 1. Dies alles fand die Billigung des Hl. Vaters mit Ausnahme des lehtern Punktes über die Abendmahlsbulle 2.

In der dritten Sitzung kam auch ein Schreiben der Augustinereremitenprovinz auf den Philippinen an S. Heiligkeit zugunsten ihrer Loslösung von der kastilischen zur Velesung, um am 24. November affirmativ entschieden zu werden 3. Am 17. Januar 1600 wurden die beiden Gesuche des Franziskanerkustos der Philippinensprovinz Franz von Montiglia abgelehnt, teils weil sie nicht das Nötige enthielten, teils weil man entgegen dem eben für die Jesuiten erlassenen Breve einen betrügerischen Versuch fürchtete, Japan und China auf dem Weg über die Philippinen und nicht vom portugiesischen Schissweg her zu betreten 4.

Am gleichen Tage wurde ein Missionsgesuch des mezikanischen Dominikanersprovinzials Laines geprüpft und mit der Beschränkung gewährt, daß am 28. Februar andere Orden nicht ausgeschlossen werden dürften 5; der darauf sußende und in Zirkulation gebrachte Missionsentwurf der Dominikaner für Neumexiko fand am 10. April die Genehmigung der Kongregation unter Borbehalt des päpstlichen Einverständnisses. Gleichzeitig zirkulierten zwei Bittschriften von P. Hieronymus Gratianus, die eine für die Missionen von Neumexiko, die andere für die armen gefangenen Christen in Afrika und Berberien. Auch über eine am 6. September von Saa überreichte Denkschrift des spanischen Königs gegen die Neuchristen in Portugal wurde gesprochen und seizgestellt, daß es sich um eine wichtige, reislich zu überlegende Sache handelte, worüber schon früher nach Rücksprache mit S. Heiligkeit von vier Kardinälen beschlossen worden war, daß solche Neuchristen in männlicher Linie bis zum 4., in weiblicher bis zum 2. Grad nicht zu den Kapitelsdignitäten und Pfarreien zugelassen werden sollten 8.

Ganz allgemein verhandelte man am 13. Dezember 1599 "über die Missionen an die verschiedenen Teile des Erdkreises für die Verbreitung des Glaubens" mit dem Entschluß, daß man darüber in den folgenden Kongregationen ernstlich nachdenken solle9. In der ersten Kongregation am 17. Januar des neuen Jahres wurde wiederzum reistlich überlegt "über die zu veranstaltenden Missionen, sowohl die allgemeinen als auch die besonderen". Um 20. bestätigte der Papst alles auf Vortrag des Kardinals, indem er einschäfte, daß sorgfältig über die Missionen zu beraten sei, besonders sür Siedenbürgen und Walachei. In dauernde Erfüllung gingen diese Wünsche freilich erst durch die 1622 ins Leben gerusene, nunmehr auf drei Jahrhunderte zurückschausende Missionsbehörde.

\_\_\_\_\_\_

3 Acta f. 14t und 18. Es handelt sich um eine ähnliche Trennung der Missionsprovinzen von der heimatlichen in Spanien oder Portugal, wie sie später für die Domi-

nikaner und Franziskaner der Propaganda vorgeschlagen wurden.

5 Dies sollte im Brief mit den übrigen Klauseln ausgedrückt werden (f. 23).

9 Acta f. 19t. 10 Ebb. f. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Protokoll f. 19, Beschlüsse f. 21, Kopie der dem Kard. Antoniani übergebenen Antwort f. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Am Rand vermerkt. Nach einer Tergonotiz dem Papst am 6. Jan. 1600 vorgetragen und von ihm entschieden, mit seiner Erlaubnis am 8. Jan. mündlich dem Agent von Portugal mitgeteilt und am 17. darüber reseriert (f. 23).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Acta f. 23<sup>t</sup>. Der Papst bestätigte, daß P. Montiglia nicht gehört werden sollte (f. 24). Die in Frage stehende Kontroverse drehte sich um das japanisch-chinesische Missionsmonopol der Gesellschaft Jesu, das durch ein Breve vom 12. Dez. 1600 dahin eingeschränkt wurde, daß die Mendikantengeneräle ihre Religiosen über Portugal nach China und Japan senden dursten.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Acta f. 36 u. 37. Die übliche "Missio" der Propaganda für ein neues Missionsgebiet.
<sup>7</sup> Bom Papst geschicht und wie das andere dem Kard. von Florenz zum Rundlauf gegeben (f. 36).

<sup>8</sup> Mit dem Befehl, darüber die Erlaffe Sixtus' V. und andere Schriften zu ftudieren (f. 14).

# Eine Sammlung von Jesuitenmissionsberichten aus dem 16. und 17. Iahrhundert.

Bon Dr. P. Laurenz Kilger O. S. B.=Rom.

Im Archiv der spanischen Botschaft beim Heiligen Stuhl (Rom, Piazza di Spagna) findet sich eine kleine Jesuitenbücherei, die seinerzeit bei der Aussebung des Ordens ausgekauft wurde und, wie sich aus Einträgen ergibt, ehemals der "Bibliotheca communis domus professae" S. J. zu Rom angehörte. In drei Wandschränken alphabetisch nach den Autoren geordnet, umfaßt sie über 500 Bände. Bon H. Prof. Schmidlin darauf ausmerksam gemacht und von Archivar P. Pou O. F. M. freundlichst zugelassen, konnte ich sie im vergangenen Winter auf Missionssachen durchsehen und habe mir dabei 273 einschlägige Orucke notiert.

Das Bedeutsamste davon dürfte eine Reihe sein (signiert: Arm. VIII. Tab. D. n. 285. 18 tomos), die in 18 kleinen Bändchen 88 jener gedruckten Missionsberichte enthält, die im 16. und 17. Jahrh. von der Gesellschaft Jesu in so reicher Fülle herausgegeben wurden. Eine Anzahl Drucke sind jeweils zusammengebunden: so enthält der tom. mit der Überschrift: Litterae diversarum Provinciarum in India, Anni 1570, 1583, 1585, 1587, 1590, 1593, 1596 die n. 9, 15, 14, 21, 24, 23, 30, 37 und 38 der solgenden Liste. Ich habe nun diese Sammlung unter Weglassung der Dubletten zusammengestellt und nach dem Druckjahr geordnet, wobei Berichtsjahr und Berichtsort in Klammern beigesügt wurden, soweit sie nicht schon aus dem Titel erkenntlich sind.

- 1553: (1) Nuovi Avisi delle Indie di Portugallo ricevuti questo Anno del 1553... (1552), Roma (Valerio Dorico).
  - (2) Novi Avisi di piu lochi de l'India et massime de Brasil (1551, 1552), Roma (Blado).
- 1556: (3) Avisi Particolari delle Indie di Portugallo (Indien, Infeln, China, Japan 1554, 1555), Roma (Bladus).
- 1557: (4) Avisi Particolari dell' Indie di Porugallo (Ind., Üthiopien, Madagaskar, Brafilien 1554, 1555), Roma (in aedibus S. J.).
- 1558: (5) Particolari del Aumento, che Iddio da alla sua Chiesa Cattolica nell'Indie... (Ind., Japan, China 1555, 1556), Roma (Casa della C. d. J.).
- 1563: (6) Epistolae Indicae ... (Ormuz 1549, 1551), Dilingae (Sebald. Mayer).
- 1569: (7) Epistolae Japanicae ... (1549-1561), Lovanii (Velpius).
  - (8) Epistolae Japanicae ... Pars altera (Japan, Injeln, Brajilien 1552-1568), Lovanii (Velpius).
- 1570: (9) Nuovi Avisi dell' India ... ricevuti quest' anno 1570 (1568—1578), Roma (Blado).
- 1578: (10) Lettere de Giappone de gli anni 74, 75 e 76 . . . Roma (Zanetti).
- 1579: (11) Lettere del Giappone dell' Anno 1577, Roma (Zanetti).
- 1580: (12) Lettere dell'India Orientale . . . (Indien, Japan 1553-1577), Vinegia (Ferrari).
- 1584: (13) Alcune Lettere delle cose del Giappone ... (1579-1581), Roma (Zannetti).
  - (14) Relatione della felice morte di cinque religiosi . . . (Indien 1583), Roma (Zanetti).
  - (15) (?) Epistola P. Alexandri Valignani Provincialis de quinque e Societate Jesu pro Christi fide occisis in India Orientali Anno 1583 (sine anno et loco).
- 1585: (16) Nuove Lettere delle cose del Giappone (1579-1581), Venetia (Gioliti).
  - (17) Lettere Annale delle cose del Giapone del 1582, Roma (Zannetti).
  - (18) Breve Rilatione del Consistorio Publico, dato a gli Ambasciadori Giaponesi dalla Santita di Papa Gregorio XIII. in Roma, il di 23. di Marzo 1585. Roma (Zannetti).

- 1586: (19) Avvisi del Giapone de gli anni 1582, 1583 et 1584 con alcuni altri della Cina dell' 1583 et 1584, Roma (Zannetti).
  - (20) Relationi della Venuta degli Ambasciatori Giaponesi à Roma sino alla partita di Lisbona. Raccolte da Guido Gualtieri. Roma (Zannetti).
- 1588: (21) Raguaglio d' un notabilissimo naufragio, cavato d' una lettera del Padre Piedro Martinez (D[tafrika 1586), Roma (Zannetti).
  - (22) Avvisi della Cina et Giapone del fine dell' Anno 1586 con l'arrivo delli Signori Giaponesi nell' India. Roma (Zannetti).
  - (23) Avvisi della Cina et Giapone del fine dell'Anno 1587 con l'arrivo delli Signori Giaponesi nell'India. Roma (Zannetti).
  - (24) Oratio habita a Farad Martino Japonio, suo et sociorum nomine, cum ab Europa rediret ad Patrem Alexandrum Valignanum Visitatorem Societatis Jesu, Goae in D. Pauli Collegio, pridie non. Junii, Anno Domini 1587 . . . Goae. Excudebat Constantinus Dourat' Japonius in aedibus Societatis Jesu.
- 1590: (25) Lettere Annale del Giapone, scritta . . . alli X. di Febraio 1588. Roma (Zannetti).
- 1591: (26) Lettere del Giapone et della Cina de gl'Anni 1589 e 1590. Roma (Zannetti).
- 1592: (27) Ragguaglio d'alcune Missioni dell'Indie Orientali et Occidentali (Indien, Japan, China, Philippinen, Athiopien, Meziko, Peru 1590, 1591).
  Roma (Zannetti).
- 1593: (28) Copia di due lettere Annue scritte dal Giapone del 1589 e 1590. Roma (Zannetti).
- 1595: (29) Lettera del Giapone degli Anni 1591 et 1592. Roma (Zannetti).
- 1597: (30) Informatione del regno et stato de gran Re di Mogor (1582, 1591, 1595), Roma (Zannetti).
  - (31) Lettera Annua del Giapone (1593-1594), Roma (Zannetti).
  - (32) Copia di due lettere scritte dal P. Organtino Bresciano dal Meaco del Giapone (1594 u. 1595). Roma (Zannetti).
- 1598: (33) Copia d'una Lettera Annua scritta dal Giappone nel 1595. Roma (Zannetti).
- 1599: (34) Trattato d'alcuni prodigii occorsi l'anno 1596 nel Giappone. Mandato dal P. Luigi Frois. Roma (Zannetti).
  - (35) Relatione della gloriosa morte de XXVI posti in croce, per commando del Re di Giappone, alli 5 di Febraio 1597 . . . mandata del P. Luigi Frois, Roma (Zannetti).
- 1601: (36) Copia d'una breve relatione della Christianità di Giappone (März bis Okt. 1598) scritta del P. Francesco Pasio. Roma (Zannetti).
  - (37) Lettera del P. Nicolo Pimenta, Visitatore . . . (Goa 25. 12. 1599). Roma (Zannetto).
  - (38) Epistola Patris Nicolai Pimentae, Visitatoris S. J. in India Orientali, Goae VIII. Kal. Jan. 1599. Romae (Zannettus).
- 1603: (39) Lettera della Cina dell' anno 1601 mandata dal P. Valentino Carvaglio... Roma (Zannetti).
  - (40) Lettera del P. Alessandro Valignano, Visitatore della Compagnia di Giesù nel Giappone e nella Cina de' 10. d'ottobre del 1599. Roma (Zannetti).
  - (41) Sopplimento dell' annua del 1600 nel qual si da ragvaglio di quel ch' è socceduto alla Christianità di Giappone (Okt. 1600 bis Febr. 1601)... dal P. Valentino Carvaglio. Roma (Zannetti).
  - (42) Lettera Annua di Giappone scritta nel 1601 e mandata dal P. Francesco Pasio . . . Roma (Zannetti).

- 1605: (43) Lettera annua di Giappone del 1603, scritta dal P. Gabriel de Matos... con una della Cina e della Molucche (1603). Roma (Zannetti).
- 1607: (44) Relatione della gloriosa morte, patita da sei Christiani Giaponesi per la fede di Christo alli 25. di Gennaro 1604 mandata da Msgr. D. Lodovico Cerquera, Vescovo di Giapone . . . Roma (Zannetti).
  - (45) item. Fermo (Bonibello).
  - (46) Argomento della Tragedia intitolata Agostino Tzunicamindono, Re Giapponese. Composta da uno della Compagnia di Giesù, nel Collegio del Guastato . . . Genova (Pavoni).
- 1608: (47) Tre lettere annue del Giappone de gli anni 1603, 1604, 1605 e parte del 1506. Mandate dal P. Francesco Pasio. Roma (Zannetti).
- 1610: (48) Annua della Cina del 1606 e 1607 del P. Matteo Ricci. Roma (Zannetti).
  - (49) Lettera di Giappone dell'anno 1606 del P. Giovanni Rodriguez. Roma (Zannetti).
- 1611: (50) Relationi della gloriosa morte di nove Christiani Giaponesi ... mandate dal Provinciale della C. d. G. in Giapone, nel Marzo del 1609 e 1610... Roma (Zannetti).
- 1615: (51) Due Lettere Annue della Cina del 1610 e del 1611 . . . dal P. Nicolò Trigaut, Roma (Zannetti).
  - (52) Lettera Annua del Giappone del 1609 e 1610...dal P. Giovan Rodriguez Girano. Roma (Zannetti).
  - (53) Litterae Japonicae Annorum 1609 et 10 . . . Antverpiae (Belleri).
  - (54) Lettera annua del Giappone del 1611 . . . dal P. Gio. Roderico Giram. Roma (Zannetti).
  - (55) Lettera annua del Giappone del 1612 . . . dal P. G. R. Giram. Roma (Zannetti).
- 1617: (56) Lettera annua nel Giappone dell' anno 1613... dal P. Sebastiano Vieira. Roma (Zannetti).
  - (57) Lettera annua del Giappone del 1614 ... dal P. Pietro Morecion. Roma (Zannetti).
- 1621: (58) Lettere Annue del Giappone, China, Goa, et Ethiopia (1615—1619, aud Cochinchina und Cambobicha). Napoli Scoriggio).
- 1624: (59) Relatione delle cose piu notabili scritte negli anni 1619, 1620, e 1621 dalla Cina. Roma (Zannetti).
  - (60) Relatione di alcune cose cavate dalle lettere scritte ne gli anni 1619, 1620 e 1621 dal Giappone... Roma (Zannetti).
- 1627: (61) Lettere annue del Giappone dell' Anno 1622 e della Cina del 1621 e 1622. Roma (Corbelletti).
  - (62) Relatione del nuovo scoprimento del gran Cataio overo Regno di Tibet, fatto dal P. Antonio di Andrade . . . l'anno 1624. Roma (Corbelletti).
- 1628: (63) Breve Relatione della gloriosa morte di Paolo Michi, Giovanni Goto, e Giacomo Ghisai Martiri Giapponesi della C. d. G., seguita in Nangasachi alli 5. di Febraro 1595. Cavata da una lettera del Pietro Gomez... 1597. Roma (Zannetti).
  - (64) Lettera annua del Giappone dell'Anno 1624. Roma (Zannetti).
  - (65) Lettere Annue del Tibet del 1626 e della Cina del 1624. Roma (Corbelletti).
  - (66) Lettere Annue di Ethiopia del 1624, 1625 e 1626. Roma (Zannetti).
- 1629: (67) Lettere dell'Ethiopia dell'Anno 1626 sino al Marzo del 1627 e della Cina dell'Anno 1625 sino al Febraro del 1626 con una breve Relatione del viaggio al Regno di Tunquim, nuovamente scoperto... Roma (Zannetti).
- 1630: (68) Relacion de algunas de las cosas tocantes à la vida y glorioso martyrio, que con su Provincial y otros siete Religiosos de la C. l. J., padecio el

S. P. Baltasar de Torres, sacada de las cartas autenticas, que han venido del Japon... (1626; ohne Druckort; Approbation: Salamanka 13.12.1630).

1631: (69) Relatione della nuova Missione delli P. P. della C. di G., al Regno della Cocincina, scritta dal P. Christoforo Borri . . . Roma (Corbelletti).

1632: (70) Lettere annue de Giappone de gl'Anni 1625, 1626, 1627 . . . Roma (Corbelletti).

1635: (71) Relatione delle Persecutioni mosse contro la Fede di Christo in varii Regni del Giappone ne gl'Anni 1628, 1629 e 1630 . . . Roma (Corbelletti).

1636: (72) Catalogo de' Religiosi della C. di G., che furono tormentati e fatti morire nel Giappone . . . l' Anno 1632 e 1633 . . . Roma (Corbelletti).

1645: (73) Relatione delle Missioni e Christianita, che appartengono alla Provincia di Malavar della Compagnia di Giesu . . . da P. Franc. Barretto . . . Roma (Cavalli).

1672: (74) Compendiosa Narratione dello stato della Missione Cinese, cominciando dall'Anno 1581 fino al 1669 offerta in Roma alli Eminentissimi Signori Cardinali della Sacra Congregatione de Propaganda Fide dal P. Prospero Intorcetta . . . con l'aggiunta . . . delle Lettere venute dalla Corte di Pekino (1669/1670) . . . Roma (Tizzoni).

Außer diesen in einer Sammlung vereinigten Missionsberichten finden sich von der gleichen Quellengattung noch 36 Drucke in der Bücherei, darunter die Cartas de Japao e China (2 Teile mit 481 + 267 fol. in 20, Evora 1598, die Briefe von 1549-1589 enthalten), ein Chinarelation von 1602 (Rom 1607) und eine reiche Zusammenstellung von 14 Büchlein und Traktätchen über P. Mastrilli, das Bunder, das der hl. Franz Xaver an ihm gewirkt hat, seine Mission und seinen Martertod. Eine geschlossene Bändereihe bilden die Litterae Annuae (VII B 19; 27 tomos), die jeweils die nach Rom gesandten Jahresberichte der europäischen und außereuropäischen Provinzen enthalten, hiemit auch mehr ober weniger von der Seidenmission melden. Die Annuae der Jahre 1581/91 sind zu Rom gedruckt (1583-94) und bringen Nachrichten aus Indien, Ostasien, Brasilien, Peru, Meriko und Angola, die von 1592 und 93 zu Florenz (1600 und 1601), von 1594-97 zu Neapel (1604-1607), von 1598 und 1599 Lugdunt 1607; die von 1600-1612 sind sämtlich im Jahr 1618 gedruckt und zwar zu Untwerpen (1602), Duaci (1605), zu Mainz (1608), Dillingen (1611, ohne Druckjahr, jedoch wohl auch 1618), Lugduni (1612), wo auch 1613/14 im folgenden Jahr erichienen. Unter den Berichtsorten treten seit 1602 die Philippinen hervor, mahrend Indien verschwindet. Gesondert finden sich dann noch die Annuae von 1650/51; 1652/53 (Dillingen 1658; Prag ohne Datum), die über Indien, Oftasien und Sudamerika berichten.

Von den andern Nummern dieser Issuitenbücherei ist noch zu erwähnen, daß darunter 29 Streitschriften für und gegen die chinesischen Riten sind, 6 Werke zu der sonst so schwerzugung ich brasilianischen Missionsgeschichte und 7 in Mexiko gedruckte

Schriften, die sonft auch in Europa selten fein durften.

Die Bücherei der spanischen Botschaft stellt keineswegs eine vollständige Sammlung der Jesuitenmissionsberichte aus jener Zeit dar, gibt aber immerhin einen Einblich in den Umfang dieser Literatur; so sind hier aus dem Jahr 1585 allein 326 Seiten japanischer Missionsberichte zu sinden — wie denn Japan überhaupt am reichsten vertreten ist. Banz bedeutend aber erscheint uns diese Literatur im Bergleich mit der Missionsliteratur anderer Orden zu jener Zeit, die trotz bedeutender Missionstätigkeit nur sehr wenig darüber veröffentlichten, während die Jesuiten von Ansang an eine starke Missionsberichterstatung grundsätslich psiegten, die — wie übrigens notwendigerweise alle populäre Missionsschriftsellerei — auch grundsätslich einseitig war, d. h. erbaulich, wie ein interessants Wort des hl. Ignatius besagt, das er am 18. 12. 1552 an den Provinzial von Portugal, P. Diego Myron schrieb: in den Berichten sollten "die erbaulichen Sachen im einen Teil und die weniger erbaulichen im andern geschrieben werden, auf (getrennten) Blättern, so daß von dem einen wie dem andern vollständiger Bericht gegeben wird"1.

Welchen Einfluß diese Missionsliteratur auf die bisherige Missionsgeschichtssichreibung gewinnen mußte, ist leicht ersichtlich.

## Besprechungen.

Michel, P. Des Pères Blancs, 1. Questions pratiques sur le baptême et la confirmation dans les missions. 4. Édition. Maison-Carrée (Algier), Imprimerie des Missionnaires d'Afrique 1908. X et 244 pp. 8°.

2. Questions pratiques sur le mariage dans les missions. 3. Édition. Ebb. 1908. VIII et 306 pp. 80.

Dieses 1903 in erster Auflage erschienene (vgl. Streits Bibl. Miss. n. 1932, 1956. 1951. 2018. 2039) Doppelwerk eines Miffionsschriftstellers und Dozenten aus dem Mutterhaus der Weißen Bater stellt neben ben missionsmethodischen und den missionsmoraliftischen Handbuchern einen im Ganzen wohlgelungenen Bersuch dar, die allgemeinen Regeln der pastoralen Theologie durch Einfügung der Spezialerlasse auf die Missionen anzuwenden und so für die Missionspraxis eine brauchbare Zusammenstellung ber geltenden Grundsätze zu schaffen. Dadurch wird nicht bloß wirksam den praktischen Bedürfnissen der Missionare begegnet, die in ihren Berufsarbeiten mangels persönlicher und literarischer Aufklärung häufig den größten Schwierigkeiten und Perpleritäten ausgesett sind, wie der Ordensgeneral in seinem Geleitwort ausführt, sondern auch für die wissenschaftliche Missionstheorie wertvolles Material verarbeitet, wenn auch noch mehr als Borstuse und Rohstosssehre wertvolles Indierlat veralbeitet, wenn auch noch mehr als Borstuse und Rohstosssallung für spezielle Fragen. Der Berfasser, dem sein Oberer mit Recht vor allem Ordnung und Klarheit nachrühmt, hat aus dem ungeheuern Gebiet der Missionspastoral die Sakramentenprazis und innershalb derselben die beiden für den Missionspraktiker schwierigsten Sakramente der Taufe und Ehe herausgegriffen, wobei er in erster Linie die afrikanischen Missions= verhältnisse im Auge hat, aber auch für andere Missionsfelder nügliche Winke geben kann und will. Ausgehend von den generellen Prinzipien, die er an Lehrbücher wie die Moralkompendien von Genicot und Lehmkuhl anlehnt, behandelt er mit Borliebe die den Missionsbetrieb besonders interessierenden Probleme. Als Hauptquelle benützt und gitiert er dafür die Erlaffe der romifchen Kongregationen und namentlich der Propaganda, wie sie in den Kollektaneen aneinandergereiht sind, von denen er in der Regel die erste (sachlich geordnete) Auflage von 1893, nur ausnahmsweise die neueste (chronologisch disponierte) von 1907 zugrunde legt. Man kann die Auswahl und Art dieser Benutzung eine einseitige und lückenhafte, ja unwissenschaftliche nennen, insofern als andere Quellen (wie die Manualien und Synodalstatuten) nicht herangezogen und auch die angeführten Propagandadekrete nicht nach ihrer Tragweite (ob präzeptiv oder direktiv, allgemein oder partikulär, dauernd oder vorübergehend) unterichieden find; aber wir wollen und durfen ichon für diese Gabe dankbar fein, da fie eine große Lücke in der Missionsliteratur wenigstens einigermaßen ausfüllt. Die rasche Bergriffenheit der ersten Ausgaben beweist die Nüglichkeit des Werkes, das in der neuen an der hand von Mitteilungen aus Praktikerkreisen revidiert und vervollftändigt, zugleich klarer disponiert und mit alphabetischen Registern versehen ift. Da wir hier auf Gingelheiten und ihre Kritik nicht eingeben können, genuge es, den Inhalt der beiden Darbietungen kurg zu analysieren.

1. Der I. Teil des Tauftraktas handelt über die Taufe der sterbenden Erwachsenen: im 1. Kapitel über die zum gültigen Empfang erforderlichen Bedingungen, speziell die nötige Intention des Sterbenden, sei es daß er noch bei Bewußtsein oder der Sinne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bibl. Vittorio Emmanuele, Fondo Gesuitico, 1255 n. 16 fol. 274: "... las cosas de edificacion en una parte y las que podrian dar poca edificacion en otra en hojuelas de modo que de una o otra cosa se dee entera relacion..." In ben Monumenta Ignatiana, Epistolae IV (Matriti 1906) 546 n. 3082 findet sid nur die Inhaltsangabe dieses Briefes.

beraubt ist; im 2. über die Bedingungen zur Erlaubtheit wiederum sür beide Zustände, besonders daß und wie der Sterbende unterrichtet werden muß; im 3. über die praktische Anwendung dieser Prinzipien, u. a. wenn das Bewußtsein des Patienten zweiselklaft ist, wenn er wieder gesund wird, wenn man ihn nicht disponieren kann; im 4. über die Begierdetause, ihre Wirksamkeit und ihre Konsequenzen; im 5. über die dem Getausten zu spendenden anderen Sakramente (Wegzehrung, letze Ölung, Beicht und Ehe). Im II. Teil ist die Rede von der Tause der Heidenkinder; im 1. Kapitel der außerhalb jeder Todesgesahr besindlichen (ohne Wissen oder mit Einwilligung der Eltern), im 2. soweit in Todesgesahr, im 3. falls die Kinder schon das Verstandesalter erreicht haben, im 4. von den Idioten und Wahnsinnigen, im 5. was nach der Genesung mit den getausten Kindern zu tun. Der III. Teil sehrt, wie die Tause zu spenden sei, und behandelt im 1. Kapitel den Spender des Sakraments, im 2. die Tauszeremonien, im 3. den Ort der Tause, im 4. das Verhalten gegen die konvertierten Häretiker. Der letzte Abschaftigt sich mit der Firmung, im 1. Kapitel mit ihrem Subjekt oder Empfänger, im 2. mit ihrem Spender und Ritus. Ein beigesügtes Supplement erörtert aus Grund einer Anfrage eines

Missionsbischofs die Taufe von Taubstummen.

2. Im I. Teil kommt die Natur- oder Heidenehe gur Darstellung, im 1. Kap. das Wesen der eigentlichen Ehe, im 2. ob es eine wirkliche Ehe unter den Ungläubigen gibt, im 3. ihre Unauflöslichkeit, wenn sie gültig ist. Der II. Teil bringt eine Abhandlung über das Privilegium Paulinum, im 1. Kap. über seine Natur und seine Bedingungen, im 2. über die Interpellation an den heidnischen Cheteil, im 3. über die Dispens davon, im 4. über das päpstliche Recht, die Heidenehe auch ohne pauli-nisches Privileg aufzulösen. Der III. Teil geht auf die Neophyten- oder Christenehe ein: im 1. Kap. auf die Feststellung des Freistands der Kontrabenten; im 2. auf die Fortsetzung der im Heidentum geschlossenn Ehe (falls gültig oder zweifelhaft, falls beide Eheleute sich bekehrten oder nur einer); im 3. auf die Ehe eines von jedem Bande freien Neubekehrten (zwischen Neophnten, zwischen Chrift und Beide, zwischen Katholik und Häretiker); im 4. auf die Berhaltungsmaßregeln, wenn Hindernisse der Berbindung entgegenstehen; im 5. auf die Ehedispensen, ihre Ursachen, Kumulation, Besuch und Ausführung; im 6. über die Feier der driftlichen Che (awischen Gläubigen, nach ihrer Verbindung im Heidentum, zwischen Katholik und Ungläubigem oder Häretiker); im 7. über die Eheprozesse und ihre Handhabung auf dem Missionsfeld. Auch hier liegen neuere Supplemente bei, das eine über das Recht der Fürsten, Ehehindernisse für ihre heidnischen Untertanen aufzustellen, das andere mit Zusätzen und Korrekturen, die sich aus den Entscheidungen von 1908 bis 1911 über das Dehret "Ne temere" ergeben. Dazu maren noch wie für das erfte Buch die neuesten Berfügungen und die Erörterungen des Duffeldorfer Missionskursus über die Naturehe zu konsultieren. Schmidlin.

Bartmann, Dr. Bern., Professor der Theologie in Paderborn, Paulus als Seelsorger. Paderborn, Schöningh 1921. kl. 8º. 168 S. 15, — Mk.

Eine große Persönlichkeit ist immer eine köstliche Gabe Gottes an die Menschen. Sie ist wie ein Leuchturm, zu dem Millionen sehnender Augen erwartungsvoll aufblicken. Paulus steht unter den führenden Männern der Urkirche in vorderster Reihe. Ja, wenn wir von der unvergleichlichen und in einsamer Erhabenheit stehenden Person Jesu absehen, ist er ihr erster und bedeutendster Mann. Eine überspannende Betrachtungsweise hat ihn sogar als den eigentlichen Stifter des Christentums hinstellen wollen, wogegen allerdings wohl niemand schäftere Einsprache erheben würde als er selbst. Diesen hervorragenden Mann als Seelsorger darzustellen, war daher ein glücklicher Gedanke, für dessen Aussührung dem Herrn Berfasser unser herzlichster Dank gebührt. Um so freudiger sei dieser dargebracht, als die kleine Studie außerordentlich gut gelungen ist. Jede Seite zeugt von der intimen Vertrautheit V.s mit Paulus. So darf die Schrift als die koltbare Frucht eines langjährigen liebevollen Umgangs mit dem Bölkerapostel bezeichnet werden. Was ihr aber eine ganz besondere Note gibt, ist die Einstellung derselben auf die Devise: non scholae sed vitae; sind die Verbindungsfäden, die V. von Paulus zu unserer heutigen kirchlichen Lage zieht, die Viliglichter, die besonders im letzten Absschilden und Jeht auf unsere ernste Gegenwart fallen. Den Priestern der Heimalbschilden den Studenten der Theologie sei daher dieses Paulus-Vuch angelegentlich empsohlen. Die

wiederholte aufmerksame Lesung desselben wird ihnen nicht nur einen geistigen Genuß bereiten, sondern auch manchen wertvollen Fingerzeig für ihr Wirken geben. K. Pieper.

**Schlund,** Erhard, O. F. M., **St. Franzistus und seine Orden in der Heidenmission.**3um 700jährigen Jubiläum det Missionstätigkeit des Franziskanerordens
1219—1919. Düsseldorf, Berlag der Missionsverwaltung der Franziskaner.
1919. 64 S.

Das kleine, schnell über die weltweiten Missionen des Franziskanerordens in Bergangenheit und Begenwart orientierende Werk des bekannten Ordensschriftsellers P. Erhard Schlund wendet sich zunächst an die zahlreichen Missionenschund und Mitglieder des Franziskaner-Missionereins, ist aber auch für die Wissioneschund und Mitglieder Deider ist die Darstellung wegen der großen Kürze trotz ihrer Anschallicheit und packenden Art im allgemeinen zuweilen stark kataloghaft und spröde ausgesallen. Die erste Periode der Missionstätigkeit liest sich wie eine Martyrerlegende. Viel größer als allgemein bekannt ist, sind die ungeheueren Berdienste der Glaubenspioniere aus dem Orden des hl. Franz von Assisticht dloß um die Ausbreitung und Erhaltung des heiligen Blaubens, sondern auch um Kultur und Wissionschaft schlechts. Her gilt es, noch viel Bergessense aus den Archiven und Bibliotheken ans Tageslicht zu ziehen und eine kritische Missionsgeschichte vorzubereiten, die nach Methode und Erfolgen den großen Franziskanermissionen gerecht wird.

Dr. Anton Freitag S. V. D.

\*Merkel, Franz Rudolf, Dr. phil. und Lic. theol., G. W. von Leibniz und die China-Mission. [Mssionswissenschaftliche Forschungen, herausgegeben von der Deutschen Gesellschaft für Missionswissenschaft.] 80 (VI u. 254 S.) Leipzig 1920, J. C. Hinrichssche Buchhandlung.

Am 26. September 1918 trat protestantischerseits die Deutsche Gesellschaft für Missionswissenschaftliche Forschungen katholischerseits, ins Leben. Erster Vorsitzender ist der um die protestantische Missionswissenschaftliche Forschungen katholischerseits, ins Leben. Erster Vorsitzender ist der um die protestantische Missionswissenschaft hochverdiente Göttinger Professor Carl Mirbt. Nach ihren Satzungen hat die Gesellschaft den Zweck, die wissenschaftliche Bearbeitung der Geschichte und Theorie der christlichen Mission zu fördern. Gleichsam als Gegenstück zu den katholischen "Missionswissenschaftlichen Abhandlungen und Texten" gibt die Gesellschaft "Missionswissenschaftliche Forschungen" heraus. Der erste, viel versprechende Band liegt vor in dem vortresssischen Werke des nunmehrigen Privatdozenten für Missions- und Keligionswissenschaft an der Universität Halle-Wittenberg Lic. Dr. F. R. Merkel: G. W. von Leibniz und die Chinamission. Die Schrift trägt als Untertitel: Eine Untersuchung über die Anfänge der protestantischen Missionsbewegung. Schon zum Gedächtnis des 200jährigen Todestages von Leibniz (14. November 1916) hätte die Schrift erscheinen sollen. Aber durch den Krieg mit seinen unseltigen Bes

gleiterscheinungen verschob sich die Herausgabe bis Berbst 1920.

Im ersten Kapitel gibt der Versasser einen kurzen Überblick über die Geschickte der Jesuitenmission in China (1582—1724), im zweiten eine Charakteristik der jesuitschen Missionsmethode jener Zeit. Im dritten schildert er Leibnizens erste Berührungen mit der Mission. Über die Entstehung und Bedeutung der Novissima Sinica (1697) gibt das vierte Kapitel Ausschluß, während das fünste Leibnizens Missionsbestrebungen in der Folgezeit behandelt (1700—1716). Das sechste Kapitel bringt eine Mürdigung der Missionsgedanken Leibnizens. Im Schlußkapitel weist der Versasser überzeugend nach, welchen Einsluß Leibniz auf seine protestantischen Zeitgenossen ausübte, insbesondere auf A. H. Francke, auf Conrad Mel und auf protestantische Kreise in England. Im Anfang bietet der Versasser unächt im Wortsaut den unveröffentlichen Brieswechsel zwischen Leibniz und A. H. Francke aus den Jahren 1697—1699 und den einer Missionsschrift des Conrad Mel (1701): "Die Schauburg der Evangelischen Gesandsschaft". Mit unermüdlichem Fleiße hat der Versasser der Evangelischen Gesandsschaft". Mit unermüdlichem Fleiße hat der Versasser der Evangelischen Gesandsschaft". Mit unermüdlichem Fleiße hat der Versasser der Evangelischen Gesandsschaft". Mit unermüdlichem Fleiße hat der Versasser der Evangelischen Gesandsschaft". Mit unermüdlichem Fleiße hat der Versasser der Genage über die Ubhandsschungen eines Größel, eines Christian Plath und eines Paul Tschakert weit hinausgeht. Treu dem Erundsas der Gesellschaft, daß die Arbeiten nur rein sachlicher

Untersuchung dienen und auch fremdartige Erscheinungen durch Versenkung in ihre Eigenart zu verstehen suchen sollen, hat der Versassers in dankenswerter und anerkennungswerter Weise auch Ton und Form der Darlegung in vornehmen und versöhnlichen Geist des Leibniz gehalten. Auch für Katholiken ist das Werk recht interessant und lehrreich, zeigt er ja doch fast auf jeder Seite auch dei Leibniz, was ich bezüglich der holländischen reformierten Missionsfreunde des 17. Jahrhunderts quellenmäßig nachgewiesen habe in meiner Dissertation: Das Erwachen des Missionsgedankens im Protestantismus der Niederlande, Missionsverlag St. Ottilien 1915, daß nämlich die Anfänge der protestantischen Mission großenteils auf katholischen Einsluß zurückzusühlten sind, insbesondere auf die zahlreiche katholischen Kinslußzurückzusühlteratur und die ausgedehnte katholische Missionstätigkeit des 16. und 17. Jahrhunderts, ja daß, wie der Versasser katholische Missionsbewegung eingewirkt hat.

P. Dr. M. Galm O. S. B.

**Pastor,** Ludwig Freiherr von, **Geschichte der Päpste im Zeitalter der katholischen Reformation und Restauration: Pius** V. (1566–1572). Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelasters. 8. Band. 1.–4. Ausst. Freiburg i. Br., Herder 1920. XXXVI u. 676 S. 8°. Pr. M. 62, geb. 74.

Bu ben Standardwerken, die felbit in diefen kritischen Zeiten nicht fterben, sondern in ungeschwächter Lebenskraft weiterblühen, während Tausende von anderen einschließlich unserer missionswissenschaftlichen sich zum Tode neigen, gehört mit an erster Stelle Pastors Papstgeschichte. Auch dem vorliegenden Bande merkt man, abgesehen von der den höheren Serstellungskoften entsprechenden Preissteigerung, weder die wissenschaftlichen Nöte der Gegenwart noch das vorgerücktere Alter des Berfassers an, der ungeachtet seiner Stellung als österreichischer Gesandter beim H. Stuhl mit solcher Energie und Rüstigkeit an seinem literarischen Lebenswerke weiterarbeitet, daß die drei folgenden Bände bis zum Schluß des Jahrhunderts im Manuskript bereits ab-geschlossen und die rascher vorwärtsschreitenden späteren bis zum 18. Jahrhundert gesichert find. Auch vorliegender Teil, inhaltlich ebenso vollendet wie formell und in unübertrefflicher Akribie auf den zuverlässigften Materialien aufgebaut, wie die unüberseh= baren archivalischendschriftlichen Belege und das allein einen Bogen umfassende Literaturverzeichnis beweisen, steht vor allem unter dem Zeichen der katholischen Refor= mationsströmung, die das Pontifikat dieses letzten aller heiliggesprochenen Päpste charakterifiert. Es ist darum begreiflich und durchaus begründet, daß neben dem Kampf gegen die Blaubensneuerung in Italien (III), Frankreich (V), Holland (V), England (VI), Deutschland (VII), Polen und Schweiz (VIII), sowie gegen das spanische Staatskirchen-tum (IV) und den türkischen Halbmond (IX), das andere, mehr innere Glied der sog. Begenreformation, die "Reform der Kirche an haupt und Bliedern" (II) einen hauptplat und breiten Raum einnimmt. Trothdem ist diesmal auch die außere Berbreitungsgeschichte der Kirche und des Christentums gemäß dem stärkeren Missionsinteresse Pius' V. gebührend zu Worte und zur Geltung gekommen (im VIII. Abschnitt): über die Jesuitenmissionen in Brasilien, Peru, Mexiko und Florida, vorab an der Hand der Ordenssgeschichte von Sacchini, über die abessinische Mission unter Hinweis an die Publikation von Beccari (vgl. zur Erganzung P. Kilger in Diefer Zeitschrift), über Die oftindische mit hilfe der Monographie von Müllbauer, während die damals sich so stendigen faltende Japanmission für den nächsten Band reserviert und über die gleichzeitigen Missionsversuche in China nichts gesagt wird. Zum Verständnis dieser Auswahl und Beschränkung im Stoss wie in den Auellen müssen wir im Auge behalten, daß Pastor die Missionsmaterien schon des Zusammenhangs wegen nicht für sämtliche Gebiete gleichmäßig in jedem Bande behandeln, sondern auf die verschiedenen Pontifikate verteilen und keineswegs durchaus erschöpfend sein will, wie es etwa eine spezielle Missions= geschichte sein mußte, auch nicht sein kann, weil die nötigen Borarbeiten fehlen oder nicht zur hand sind, besonders für die Franziskaner= und Dominikanermissionen, bin= sichtlich derer P. auf sehr dürftige Zusammenfassungen angewiesen war. Wertvolle Exkurse hat er über die Behandlung der südamerikanischen Eingeborenen und das Berhältnis zur spanisch-amerikanischen Krone eingeflochten, in Berbindung damit über das Eintreten des Papstes zugunsten der Indianer und seine namentlich auf Bertiefung durch den Unterricht dringenden Instruktionen sich verbreitet, vor allem auch über seine Berdienste für die Borbereitung der Propaganda durch Bildung zweier

eigener Kardinalskongregationen. Zum Schluß wird ein sehr kurz geratener Seitenblick auf die Orientmission geworsen. Interessant für den Missionshistoriker ist ferner, was im letzten Teil über die mehr politisch-militärische Abwehr des Islam, im 3. über die päpstlichen Judenersasse und die Forschungen von P. Hossmann eine willkommen Bestätigung und Ergänzung erfahren dürfte. Sehr willkommen ist endlich der Editionsanhang (ungedruckte Aktenstücke und archivalische Mitteilungen, für uns besonders bemerkenswert über den Borläufer der Propaganda Kard. Santorio und sein Tagebuch) und das Personenregister am Ende des Bandes, wie überhaupt die Ausstatung eine recht würdige und solide geblieben ist. Vivant sequentes!

**Einführung in das Studium der katholischen Theologie.** Herausgegeben von der Theologischen Fakultät der Universität München. Kempten, Kösel 1921. X u. 183 S. gr. 8°.

Die Münchener theologische Fakultät bietet hier der theologischen Jugend eine treffliche Gabe. Gewidmet ist das Buch dem ehrwürdigen, hochverdienten Senior der Fakultät, Prof. Bardenhewer, dessen Bild auch an der Spize des Buches steht, die eigentliche Redaktionsarbeit hat Goettsberger geleistet. Bon ihm stammen auch, außer dem biblischen Fachartikel, die Aussächenseren Inhaltes über Theolog und Theologie, den Beruf, das vorakademische Studium, das Studium und Leben an den Hochschen, die Zeit nach den theologischen Studien, sowie wertvollen und lehrerichen vier Tabellen über die Studienpläne für Philosophie, die theologischen Studienpläne, die Promotionsordnungen, und die Habilitationsordnungen. Hierzu sei gleich der Sat von S. 43 unterstrichen: "Bielleicht führt die Rachprüfung der Studienordnungen nicht bloß zu einer einheitlichen Dauer, sondern bringt auch eine Annäherung und Ausgleichung innerhalb der Studienordnungen." Die einzelnen Wissensechte

find von den Fachprofessoren bearbeitet worden. Das Buch will den angehenden Theologen in sein Studium einführen, ihm das akademische Leben verständlich machen und einen überblick über die verschiedenen Fächer mit der hauptsächlichsten Literatur bieten. Nach Form und Inhalt ift das Bange wohl gelungen, namentlich kann ich mich den von klugem Berftandnis zeugenden allgemeinen Bedanken des herausgebers aus vollem Bergen anschließen. Daß kleine Bersehen vorkommen und einzelne Buniche übrigbleiben, ift bei einem solchen Berke unvermeidlich. S. 38 A. 1 fehlt Hildesheim unter den Diözesen, die außer dem Priesterseminar keine eigene Lehranstalt haben. Der Breslauer Alttestamentler schreibt sich Nikel (S. 58 A. 2). S. 130 finden sich im Zitate von Mt 28, 19 die darin gar nicht vorkommenden Worte: "in die ganze Welt". Die ostpreußische Diözese schreibt man Ermland (S. 141). Es würde sich empsehlen, im biblischen Artikel auch die wichtigsten Einleitungswerke zu nennen. Bor allem möchte ich einen Wunsch für eine neue Auf-lage äußern, nämlich den, daß die Nebenfächer, vielleicht in einem Sammelartikel, mit einigen Literaturverweisen auch behandelt werden. Für ein Referat in unferer Beitschrift begreift es sich wohl, daß an erster Stelle die Missionswissenschaft und Religionsgeschichte genannt seien. Dann auch die Caritaswissenschaft, Archäologie, Patrologie, hristliche Kunst. Die gelegentlichen kurzen Erwähnungen des einen und des andern reichen nicht aus, und es ist doch für den Studenten heute von Wichtigs heit, die Bedeutung solcher Fächer und ihre Eingliederung in den Rahmen des Ganzen kennen zu lernen. Mit diesem Wunsche sei die angelegentliche Empfehlung des Buches M. Meinert. perbunden.

# Missionsbibliographischer Bericht

von Rob. Streit O. M. I.

3M — Zeitschr. f. Missionswissenschaft. KM — Katholische Missionen. AMZ — Allgem. Missionszeitschr. EMM = Evangelisches Missionsmagazin. IRM = Internat. Review of Miss. LeMC = Le Miss. Catt. MC = Les Miss. Cath. - Die protestantischen Missionszeitschriften und Werke werden bier wie in den Besprechungen durch ein \* kenntlich gemacht.

1. Missionsbibliographie.

\*Schlunk, Recent Roman Catholic Missionary Literature in Germany [IRM 1921, 77].

Schmidlin, Sandschriftliche Missionsbestände in der Bibliothek Vittorio-Emmanuele zu Rom [3M XI, 78].

\*Acts and Public Documents bearing on the work of Christian Missions [IRM 1920, 592].

Le Précurseur, Bulletin des Soeurs-Missionnaires de l'Immaculée-Conception. à Outremont (Canada).

2. Grundlegende Miffionslehre.

\*Ballon, The Double Emphasis of Christianity [Church Miss. Rev. 1920, 747]. \*Brouwer, Paulus' Brieven aan die Thessalonicensen. Uit zendingsoogpunt verklaard en toegelicht. 8°. Rotterdam 1919.

\* Herrick, The Growth of the Missionary Idea [Miss. Rev. of the World 1920, 1061].

\*Kolmodin, Ad., Världsmissionens bibliska grand. 80 120. Upsala 1920. \*Rornrumpf, Wie Paulus von Tarjus der Weltapostel wurde [EMM 65, 106]. \*Leonhard, Recht und Pflicht zur Mission [EMM 64, 255/258].

\*Merkel, Chriftentum u. Mission im Urteil eines neueren Philosophen [ 3t. f. Missions

funde u. Religionswissenschaft 1920, 173/184]. \*Depke, A., Die Missionspredigt des Apostels Baulus. Eine biblisch-theologische und religionsgeschichtl. Untersuchung [Seft 2 der missionswissenschaftl. Forschungen]. 80 240. Leipzig 1920, Hinrichs.

Bur Missionspredigt des Apostels Paulus [EMM 65, 110].

\*Oldham, A philosophical interpretation of the Missionary idea [IRM 1921, 63]. Bieper. Die Missionspredigt des hl. Baulus. Ihre Fundstellen und ihr Inhalt. Eine biblijch-theologische Untersuchung. 80 IV, 126. Paderborn 1921, Schöningh. Mt. 22,50. \*Poteat, Edwin M., Stewardship and Redemption [Miss. Review of the World 1920, 113/116].

\*Richter, Das Salz der Erde, das Licht der Welt [AM3 48, 3]. \*Schlatter, Die Missionspredigt des Apostels Paulus [EMM 65, 20]. Schmidlin, Prof., Katholische Missionsapologie [IM X, 152/175].

Walter O. M. C., Die Heidenmission nach der Lehre des hl. Augustinus [Missionswiss. Abhandlungen Heft 2]. 80 VIII, 216. Münster 1921, Aschendorff. Mt. 50. Weber, Die apostolischen Reisen des Paulus durch Rleinasien [3M XI, 113].

\*Der Galaterbrief als Missionssendschreiben St. Pauli [AM3 48, 49].

3. Prattische Missionslehre. - Missionsrecht.

Friedrich S. V. D., Die Quasiparochien in den Missionen nach Ranon 216 [3MX, 145/152]. - Holland die Wiege der Missionshierarchie [3M XI, 129 ff.].

Grentrup S. V. D., Die Aufsicht über die Missionsschulen nach dem Codex juris canonici [3M 11, 33].

4. Missionshomiletif.

\*Bryce, The World and the Gospel to day [Miss. Rev. of the World 1920, 761]. Fischer S. V. D., Wir haben seinen Stern gesehen! [RM 49, 73]. Löwenstein, Alois Fürst gu, Wiedergeburt der Christenheit und Seidenmission Atad.

Missionsblätter IX, 1].

Väth S. J., Treu der großen Sache! [KM 49, 241]. Weber, Erzabt, O. S. B., Bergesset sie nicht! Ein Wort für unsere kath. deutschen Missionen. 12<sup>o</sup> 24. St. Ottilien 1920, Missionsverlag.

\*Würz, Wie können wir jest noch Mission treiben? [EMM 64, 185/190]. Eine Ehrengabe an die sel. Märtyrer von Uganda Afrika-Bote 27, 1/32]. Onze Missieplicht [Annalen-Tilburg 39, 24].

#### 5. Missionsmethode.

Sedel O. S. B., Seidenbefehrung [Miffionsblätter 25, 67].

\*Nagel, Die Anschauung der Chinesen von der Gunde [EMM 64, 245 ff.].

\*Richter, Missionsschulfragen [AMZ 47, 197/203].

\*Schomerus, H. W., Indische Erlösungslehren. Ihre Bedeutung für das Berständnis des Christentums u. für die Missionspredigt. 8° 232. Leipzig 1919, J. C. Hinrichs. Stolaster P. S. M., Einzelbekehrung und Annäherungsmethoden in der Praxis [3W XI, 115].

Die kirchliche Runft in der Seidenmission [Bergigmeinnicht 39, 3].

#### 6. Ausbildung der Missionare.

Emonts S. C. J., Das Schriftsifem für ben Missionar [3M XI, 52].

Louis, Der Beruf zur Mission. 80 94. Aachen 1921, Xaveriusverlag. Mf. 6.

\*Mackenzie, Fl., A Problem in Missionary Preparation [IRM 1920, 439/443].
\*Rivers, Anthropology and the Missionary [Church Miss. Rev. 1920, 208].

\*Sinclair Stevenson, The Study of Anthropology on the Mission Field [IRM 1920, 581].

\*Bömel, Bur Frage der Borbereitung unserer Missionare [EMM 65, 163].

Wohnhaus F. S. C., Die Missionsbrüder [Stern der Reger 24, 49].

Wolff S. C. J., Der Missionar als Forscher. 80 183. Aachen 1920, Xaveriusverlag. Mt. 33.

#### 7. Einheimischer Alerus.

Louis, Dr., Das Werk des hl. Petrus zur Heranbildung eines einheimischen Klerus [KM 49, 69].

#### 8. Seimatliches Miffionsleben.

\*Johanssen, Die erste Tagung der "Deutschen Evangelischen Missionskonferenz" [AMZ 47, 173/186].

Schmidlin, Prof., Jum ersten Jahrzehntabichluß u. Redaktionswechsel [3M X, 202/208].

\*Die 14. Rontinentale Missionskonferenz in Bremen [EMM 65, 159].

\* Jahrbuch der sächsischen Missionskonferenz 1821. 80. Leipzig 1921, Wollmann. Mt. 3,60.

\*XIV. Kontinentale Missionskonferenz [AMZ 48, 121].

Rardinal Schulte über Miffionsarbeit und Diasporahilfe [RM 49, 260].

Die Einweihung der neuen Zentrale des Franziskus-Raverlus-Missionsvereins in Aachen [RM 49, 260].

Eine allgemeine protestantische Missionsversammlung [KM 49, 94].

Eine schwedische Missionskonferenz [1. c.].

Hollandische Missionswochen [KM 49, 261].

Amerikanische Missionare [KM 49, 214].

Missionspläne der amerikanischen Protestanten [KM 48, 181].

\*Die standinavischen Missionen nach dem Ausgang des Welktrieges [AMZ 47, 186 ff.].
\*Die 2. allg. schwedische Missionskonserenz [AMZ 48, 17].

#### 9. Mission und Jugend.

Märers, Wie erweckt der Unterricht in den Schülern das Interesse für die äußere Wission [Miss. päd. Blätter 1920, 49].

\*Das Missionsinteresse der heranwachsenden Jugend [EMM 65/104].

#### 10. Miffion und Klerus.

Krzyszkowski, T. J., Związek Misyjny Kleru w Polsce [Misje Katolickie 40, 1]. Gebanfen zur Errichtung eines Weltpriester-Missionsseminars in Deutschland [RW 49, 263]. Die Unio eleri pro missionibus [RW 49, 69].

Missionsbetätigung im Mainzer Priesterseminar [KM 49, 261].

Nachrichten des Theologen-Missions-Verbandes Österreichs [Stern der Neger 24, 47]. Theologen-Missions-Konserenz in Linz am 13. und 14. September 1919 [Stern der Neger 23, 63/70].

Priester und Mission. Jahrbuch der Unio eleri pro missionibus in Deutschland. 1920. 80 13 f. 4. Jahrgang. Aachen, Xaveriusverlag. Mk. 9.

Le clergé belge et l'oeuvre des missions [Missions de Scheut 29, 169].

#### 11. Atademische Missionsbewegung.

Berg, Unfere Missionen und die Gebildeten [AM 49, 53].

Schmidlin, Atademische Missionspflichten und Missionsaufgaben [Atad. Missionsblätter IX, 9]. De missiekruistocht der katholieke studenten [Annalen-Roosendaal 31, 90].

Jahrbuch des Akademischen Missionsbundes, Freiburg, Schweiz. II. 1921. 80 100. Missionshaus Bethlehem 1921.

Nachrichten aus dem atademischen Missionsleben Mtad. Missionsblätter 9, 20]. Die kath. Studenten Hollands an die kath. Studenten Englands [AM 49, 46].

Holländischer akademischer Missionslehrgang [1. c. 46].

Missionstreuzzug der kath. Studierenden in Vereinigte Staaten [AM 49, 94].

\*Ein akademischer Missionsstudienkurs [EMM 65, 196]. \*Die Studentenkonferenz in Glasgow 1921 [EMM 65, 78].

### 12. Miffionswiffenschaftliche Bewegung.

heinlein O. S. B., Ethnologisch-linguistischer Rursus im Missionshaus St. Gabriel 3m 11, 51 .

\*Merkel, Die Bedeutung der Missionswissenschaft für die Theologie aM3 47, 269 ff.].

- Mission und Wissenschaft [Sefte zur Missionskunde Nr. 17] herrnhut 1921.

Schwager S. V. D., Der Duffeldorfer Miffionskurfus für Miffionare u. Ordenspriefter 7.—14. Ottober 1919. Borträge, Aussprachen und Beschlüsse des Missionstursus. 80 XII, 304. Aachen 1920, Xaverius-Verlag.

Bericht über die Bersammlung der Mitglieder des geschäftsführenden Ausschusses des missionsw. Instituts am 16. Juni 1920 in Köln [IM X, 200/202].

Bericht über die Sitzung der wissenschaftlichen Kommission des Internationalen Instituts für missonswissenschaftliche Forschungen zu Münster i. W. am 2. u. 3. März 1921 [3M XI, 120].

Der Missionskurs für Sprachwissenschaft u. Bölkerkunde in St. Gabriel; 16. Mai bis 26. Juni 1920 [Stern d. Neger XXIII, 95/96].

Wissenschaftliche Kurse für Missionare [KM 49, 14/17].

### 13. Missions= und Friedensfrage.

Aufhauser, Dr., Englische Missionspolitik [Allg. Rundschau 17, 550/551].

\*Axenfeld, Die beutschen Rolonien und die Evangelische Mission Scoloniale Rund-[chau 1920, 198].

\*Bianquis, La guerre et les missions. 80 325. Paris, Soc. des Miss. Ev.

\*Founce, Christian Principles in International Relations [Miss. Rev. of the World 1921, 25].

\*Fischer, Missionaries and International political Questions [IRM 1920, 517]. Freitag S. V. D., Zum Bontott der deutschen Missionare [3M X, 197/200].

— Kritische Randglossen zur deutschen Missionsfrage [Akad. Missionsblätter 9, 14]. Größer P. S. M., Die Neutralität ber fatholischen Seidenmission Abhandlungen aus Missionskunde u. Missionsgeschichte. ] 80 160. Aachen 1920, Xaveriusverlag. Mt. 12,60. \*Gunning, Regierung und Mission [AM3 48, 128].

\*Jäger, S., Die Weltlage vom Standpunkt der Mission aus Sahrb. d. Bereinigten

deutschen Missionskonferenzen 1920, 1/5].

\*Leonhard, Das Recht zur Mission [Jahrbuch ber Sächs. Missionskonfereng 1920, S. 12-22].

\*Overs, Missions and the World's Peace [Miss. Rev. of the World 1921, 29]. \*Richter, Die Lage der deutschen evang. Mission im Rahmen der Weltmission Sahrb. b. Vereinigten deutschen Missionskonserenzen 1920, 5/34].
– Die Wirkungen des Zeitgeistes auf den Missionsfeldern [AMZ 48, 140].

\*Schlunk, Die Lage der deutschen Mission auf dem Missionsfelde u. Daheim sum? 48, 151].

\*Simon, Die Zukunft der deutschen Mission im feindlichen Ausland [Miss.-pad. Blätter 1920, 68].

Tragella S. M., Für die Freiheit des kath. Apostolates [3M X, 194/196].

\* Welche neuen Missionsfelder kommen für die deutsche Mission in Frage? [Ev-luth. Miss.=Blatt 1920, 153].

\*Die Mission und die staatlichen Gewalten [EMM 65, 35].

\*Amerikanische Silfe für die deutschen Missionen [AM3 48, 163].

England und die deutschen Missionen [RM 49, 213].

Ein englisches Eingeständnis [RM 49, 236]. Bom deutschen Missionsfeld [RM 49, 41].

Der Verrat an den driftlichen Missionen. Eine englische Stimme zur deutschen Missionsfrage aus Südafrika [3M 11, 55].

Stimmen aus England und Frankreich zugunsten der deutschen Missionare [KM 49, 70]. Die Civiltà Cattolica gegen den Nationalismus in den Missionen [KM 49, 117]. Eene ernstige bedreiging voor het missiewerk [Annalen-Roosendaal 31, 89]. Kardinal Bourne von Westminster zur deutschen Missionsfrage [KM 49, 44/45].

### 14. Missionsgesellschaften.

Buffel C. S. Sp., Der Stand unserer Genossenschaft (Bäter vom Hl. Geist) und ihrer Missionen Schoenknechtsteben 22, 6].

— 25 Jahre heimatlicher Missionsarbeit [Echo-Knechtsteden 21, 207/220].

— 3um 25. Jubilaum Anechistedens und der deutschen Ordensproving ber Bater vom Sl. Geiste [RM 49, 18/19].

Edelberta S. Sp. S., Die Lehr- und Erziehungstätigkeit der Dienerinnen des Heiligen

Geistes [Stenler Missionsbote 47, 73/78].

Ramers, B. J., Die Kongregation der Missionare von der heiligen Familie [KM

49, 36/37].

3ad O. Praem., Die Missionstätigkeit im Prämonstratenserorben. Gin Beitrag zum Orbenssubiläum 1120—1920 [RM 48, 160/161].

Der neue Generalobere des Gesellschaft des Göttl. Wortes [KM 49, 70].

Kongregation der Mijsionare von der Hl. Familie. Jum 25 jähr. Bestehen 1895—1920. 8° 108. Grave, Missionsbruckerei.

Jahresbericht 1920—1921 der Pallottiner [Stern von Afrika 28, 97/112].

Mill-Hill. Eindeijfers van de Verslagen onzer Missiën over het jaar 1919 [Annalen-Roosendaal 31, 131].

Die irijche Missionsgesellschaft [RM 49, 190]. Les Missions des Lazaristes [MC 1921, 354].

Die Missionen des Pariser Seminars 1914—1919 [AM 49, 44].

Das Mailänder Missionsseminar 1919 [KM 49, 44].

Die Schultätigkeit der Stenler Missionsschwestern [KM 49, 214].

### 15. Missionsvereine.

Louis, Dr., Der Verein der Glaubensverbreitung in Deutschland [KM 49, 26/29]. Neuhäusler, Der Ludwig-Missionsverein in Bayern [KM 49, 243].

Die Franziskaner-Missionen. 14. Jahresbericht des Franziskaner-Missionsvereins 1920.

Fol. 22. Düsseldorf 1920.

Die Missionsvereinigung kath. Frauen und Jungfrauen [KM 49, 238].

Die Missionsvereinigung katholischer Frauen u. Jungfrauen in Österreich [KW 49, 166].

Ein Missionsverein katholischer Lehrer und Lehrerinnen [RM 49, 190].

Berein zur Unterstützung der armen Negerkinder in der zentral-afrikanischen Mission [RM 49, 239].

Aus dem Vereinsleben [KM 48, 165/166].

### 16. Arztliche Miffion.

Givelet Mgr., La Léproserie de Marana au pays des Betsiléo, Madagascar [MC 1921, 223].

De Lepper M. S. C., Leprozerie in de Philippijnen [Annalen-Tilburg 38, 140/143]. Marie-Suzanne S. M., Lés Lépreux de Makongai, Iles Fidji [MC 1921, 25]. \*Rainto, Finijde Frauenärztliche Mijjion im Ovamboland [Die ärztliche Mijjion XI, 73].

Bath S. J., Die Inseln der Aussätzigen bei Canton [KM 49, 161].

Medische Missie [Annalen-Roosendaal 31, 184].

Medische missionarissen in de missievelden van Mill Hill [Annalen-Roosendaal 32, 5].

### 17. Missionsgeschichte des Altertums.

Dieckmann S. J., Antiochien, ein Mittelpunkt urchristlicher Missionstätigkeit [Abhandlungen aus Missionskunde und Missionsgeschichte. 17. Heft]. 80 56. Aachen 1920, Xaveriusverlag. Mt. 4.

Pieper, Zur religiösen Physiognomie des urchristlichen Missionsgebietes [ZM XI, 1]. Bäth S. J., Der hl. Thomas, der Apostel Indiens. 8° 48. Aachen, Raveriusverlag. Wt. 2. 18. Missionsgeschichte des Mittelalters.

Batton O. F. M., Wilhelm von Rubrut, ein Weltreisender aus dem Franziskanerorden und seine Sendung in das Land der Tataren [Franziskanische Studien, Beiheft 6].

80 XII, 79. Münster 1920, Aschendorff. Mf. 9.

\*Bonhoff, Die Eindrijtlichung der Oberlausit [Jahrb. der Sächs. Miss. Konferenz 1921, 8]. Johann Georg Bergog zu Sachsen, Monumentale Reste frühen Chriftentums in Spren [Abhandlungen aus Missionskunde und Missionsgeschichte. 18. Heft]. 80 32. Aachen 1920, Xaveriusverlag. Mit. 5.

Lübed, Brüder Grypho und der Libanon [Das hl. Land 64, 155 ff.].

19. Missionsgeschichte der Neuzeit.

Angelika, Pauline Maria Jaricot, Stifterin des Vereins der Glaubensperbreitung und des Lebendigen Rojenkranzes. 1799-1862. 8° 54. Aachen, Xaveriusverlag. Mt. 2,40.

Apalategui S. J., Empresas y Viages Apostólicos de San Francisco Xavier.

80 388. Madrid 1920, Razón y Fe.

Arens S. J., Pius X. und die Weltmission. 80 64. Aachen, Xaveriusverlag. Mt. 2,50. Brucker S.J., La Compagnie de Jésus, esquisse de son institut et de son histoire (1521—1773). 80 VIII, 842. Paris 1919, Gabriel Beauchesne. Fr. 12. \*Christ=Socin, Die Mönchsorden in Süd-Amerika am Ende des 18. Jahrh. nach

Alex. v. Humboldt [EMM 65, 94].

Döring S. J., Bom Ebelfnaben jum Märtyrer. Der fel. Johannes be Britto S. J. 1647-1693. [Lebensbilder großer Gottesftreiter.] 80 X, 211. Freiburg 1920, Berder. Duchaussois O. M. I., The Grey Nuns in the far North 1867-1917. 80 287. Toronto, McClelland & Stewart.

\*Eichenberg, Justinianus von Welt [Jahrb. d. Sächs. Miss. Ronferenz 1921, 4]. \*Fuchs, Das Erwachen des deutschen evang. Missionslebens in der ersten Sälfte des 19. Jahrh. [Wiss. pad. Blätter 1920, 58].

\*Haas, G. W. von Leibnig und die Chinamission [3MR 1921, 55].

Hermand S. J., La devotion au Sacré-Coeur en Chine et au Kiangnan au XVIIIe Siècle [Relations de Chine 1921, 528].

huonder S. J., Gottfried Wilhelm von Leibnig (1646-1716), und die Missionen [RM 49, 156].

- Missionswissenschaftliche Bestrebungen in der Gesellschaft Jesu I3M XI, 150 ff.].

Rilger O. S. B., Die ersten Jesuiten am Kongo und in Angola 1547-1575 [3MXI, 15ff. und 65 ff.].

Lüdenbach, Johannes Kaspar Kratz S. J., Martyrermissionar von Tongking. 80 68. Aachen, Xaveriusverlag. Mt. 4.

\*Merkel, G. W. von Leibnig und die China-Mission. Gine Untersuchung über die Anfänge der prot. Missionsbewegung. [Bd. I der Missionswiss. Forschungen d. deutschen Gesellschaft f. Missionswissenschaft.] 80 254. Leipzig 1920, Hinrichs. Mt. 15.

- The Missionary Attitude of the Philosopher G. W. v. Leibnitz [IRM 1920,

399/410].

Muñoz, Luis, S. J., Notas Historicas sobre la Compañía de Jesus restablecida en Colombia y Centro América. 80 148. Oña 1920.

Noti S. J., Joseph Tieffentaller S. J., Missionar und Geograph im großmogulischen Reiche in Indien. 80 64. Aachen, Xaveriusverlag. Mf. 4.

— Donna Juliana, Lebensschicksale einer Frau und Förderin des Missionswerkes am Hofe des Großmoguls. 80. Aachen, Xaveriusverlag. Mt. 2.

P. E. Pieris, Ceylon and the Portuguese (1505-1658). 80 X, 291. Tellippalai (Ceylon) 1920, American Ceylon Mission Press.

— Ceylon and the Hollanders (1658—1796). 80 XVI, 181. ib. 1918.

- The Kingdom of Jafanapatam (1645). 80 IV, 67. ib. 1920.

Planchet C. M., Documents sur les martyrs de Pékin, pendant la persécution des Boxeurs 1900. 8º 400. Pékin 1921, Imprimerie des Lazaristes.

Reville, G. C., S. J., Saint Francis Xavier. 80 92. New York 1919, The America Press.

Schiffer, Ein Amerikamissionar vor 300 Jahren. P. Ludwig von Bolanos [Antonius= bote 28, 42].

Schlagwein, Rnechtsteben in alter und neuer Zeit (1895-1920). 80 74. Anechtsteben 1920, Missionshaus.

Schmidlin, Das römische Propagandaarchiv [3M XI, 142 ff.].

Schurhammer S. J., Der hl. Frangistus Xaverius, der Apostel des Oftens. Blide in seine Seele. 80 80. Aachen, Xaveriusverlag. Mf. 5.

Die erste japanische Gesandtschaftsreise nach Europa 1582—1590 [KM 49, 217].

- Die Riusas [RM 49, 49].

— Robo-Daijhi. Nach den gedruckten und ungedruckten Mijjionsberichten des 16. und 17. Jahrhunderts [3M XI, 80].

Schwager S. V. D., Emilie Huch, ein Frauenbildnis aus dem 19. Jahrhundert. 80 91. Aachen 1920, Xaveriusverlag. Mt. 9.

Streit O. M. I., Fr. Roman Panes O. S. Hier., der erste Ethnograph Amerikas [3M X, 192/193].

Bath S. J., Raiser Afbars religiöser Werdegang [RM 49, 201].

— Die deutschen Jesuiten in Indien. Geschichte ber Mission von Bomban-Buna (1854

bis 1920). 80 260. Regensburg, Kösel u. Pustet.

- Die Frauenorden in den Missionen. Eine Untersuchung über die Beteiligung ber katholischen Ordensschwestern am Weltapostolat der Kirche vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. 80 130. Aachen 1920, Xaveriusverlag. Mt. 12,60.

Bolpert, Schw. Affumpta, S. Sp. S., Mutter Maria Stollenwerk und Mutter Josepha Stenmanns, die ersten Oberinnen der Stenler-Missionsschwestern. 80 286. Stenl 1920.

De Zavala, Adina, History and Legends of the Alamo and other Missions in and around San Antonio. 80 219. San Antonio 1917.

Mgr. della Chiesa, premier évêque de Pékin [Rélations de Chine 1821, 460].

Le P. François Sambiaso S. J. [Relations de Chine 1921, 540].

Le P. Alvare de Sémédo S. J. [ib. 547].

Le P. Jules Le Chevallier 1852-1920 [Relations de Chine 1921, 443].

Le fondateur de la Chrétienté de Chang-Hai: le P. Lazare Cattaneo S. J. 1566-1640 [Relations de Chine 1921, 412].

Le Bienheureux Clet. Document sur sa vie et son martyre [MC 1921, 193].

20. Allgemeine Miffionskunde.

Arens S. J., Handbuch der tatholischen Missionen. 80 XX, 418. Freiburg i. Br. 1920, Serder. Mit. 45.

Die fath. Missionen im Jahre 1918 [KM 49, 25/26].

Bonardi, Nel campo delle Missioni. 80 40. Parma, Instituto Missioni Estere. Freitag S. V. D., Missionsrundschau [3M 11, 38 f.; 97].

\*Gollock, A Missionary Survey of the Year 1920 [IRM 1921, 3]. Leyssens M. S. C., La Front catholique. 80 72. Bruxelles 1921.

Bath S. J., Eine Entscheidungsstunde der katholischen Weltmisson. 80. Aachen, Xaveriusverlag. Mt. 1,50.

- Die im Jahre 1920 verstorbenen Missionsbischöfe [AM 49, 145].

21. Orientmission.

\*1896—1921, 25 Jahre im Drient. Ein Gang durch die Arbeit des deutschen Hilfsbundes für chriftl. Liebeswerk im Orient. 80 202. Frankfurt a. M. 1921.

Aus dem Orient [RM 49, 41/42]. Bulgarien: Berfolgung der unierten Bulgaren durch die Griechen [RM 49, 62]. Türkei: Sofbauer C. M., Wiederaufnahme der deutschen Missionsarbeit in Konstantinopel

[RM 49, 62].

Armenien: Azig, Mgr., Dentschrift über bas Gemegel von Salmas und Urmiah i. J. 1918 [Missionen der Augustiner 15, 38/43].

\*Missions and Politics in Armenia [Miss. Rev. of the World 1920, 699].

Palästina: Aracil O. F. M., Die Franziskaner im Beiligen Lande und in Armenien nach dem Kriege [Antoniusbote 28, 107].

Dunkel C. M., Zwift in der griechisch-ichismatischen Kirche zu Jerusalem [KM 49, 63]. Bäth S. J., Im hl. Lande [RM 49, 68].

Gyrien: Nelson, W. S., The new Syria [Moslem World 1920, 126/129]. Georgien: Lehmacher S. J., Am Gudhang des Kautajus [KM 49, 251].

Berlien: \*Allen, A Challenge to the Church [Miss. Rev. of the World 1921, 13].

\*Funk, J. A., The Missionary Problem in Persia [Moslem World 1920, 138/143]. \*Thompson, W. J., The Awakening of Persia [Church Miss. Review 1920, 36/44].

22. Mohammedanermiffion. \*Allen, Islam and Christianity in the Sudan [Int. Rev. of Miss. 1920, 531]. \*Barton, The Christian Approach to Islam. 80 316. Boston-Chicago 1918, The Pilgrim Press.

\*Eddy, The Christian Approach in the Near East [IRM 1921, 260].

Lehmacher S. J., Allislam Bolschewismus u. chriftl. Mission [KM 48/ 169/173].

\*Simon, Der Islam und die driftliche Berkundigung. Gine missionarische Untersuchung. 80 363. Gütersloh 1920, Bertelsmann.

\*Thompson, Constantinople College for Women [Miss. Rev. of the World 1920, 104]. Zwemer, Opportunity in Mohammedan Lands [Miss. Rev. of the World 1920, 273/275].

- God's Will for the Moslem World [ib. 1089].

\*Notes on Africa and the Mohammedan World [Church Miss. Rev. 1920, 359].

### 23. Vorderindien.

\*Holland, Nationalism and Catholicism in India [East and West 1920, 294]. \*Mc Dougall, The preparation of Indian Women for Public Service [Church Miss. Rev. 1920, 30 f.].

Bäth S. J., Das nationale Erwachen Indiens und die neuen Aufgaben der Mission [KM 49, 225].

Vorderindien [RM 49, 42].

Indien-Gesamtübersicht [RM 49, 236].

Sindu-Missionare (ib. 2371.

\*Indische Schulfragen [AM3 47, 315/316; 48, 18].

AP. Rafirijtan: Jaarverslag over 1919 [Annalen-Roosendaal 31, 88]. D. Allahabab: Fondation de la Station de Térésapur [MC 52, 589].

AP. Affam: Beder S. D. S., Aus ber indifchen Miffion Affam [RM 49, 103].

\*Pakenham-Walsh, The Kingdom of God in Assam [East and West 1920, 322]. Affam im Urteil des Bizeadministrators P. Paul Lefebore S. J. [KM 49, 237].

D. Bomban: † P. Otto Weishaupt S. J. [RM 49, 255]. Spanische Jesuiten für Bomban [ib. 256].

D. Bizagapatam: Rossillon, Mgr., Les agonies d'une race [MC 1921, 309].

- Pour les catéchistes de Vizagapatam [ib. 169].

ED. Madras: Merkes, M. H., Mijne Tamil-Scholen [Annalen-Roosendaal 31, 84/86]. Jaarverslag over 1919 [Annalen-Roosendaal 31, 58].

Bath S. J., Der allindische Marianische Kongreß in Madras [KM 49, 170].

Het eerste Mariaansch Congress voor Indië, Burma en Ceylon 1921 [Annalen-Roosendaal 31, 176].

D. Quilon: Die Missionsschwestern von Menzingen in Trawankor [KM 49, 68].

D. Tritidinopoly: Lacombe S. J., Die Brahmanenmission von Tritidinopoly [RM 49, 63].

Von der Brahmanenmission [KM 49, 236].

Censon: Simon O. M. I., Was der Missionar von der Berleninsel ergählt. 80 56. Hünfeld 1921.

AV. Jaffna [Cenlon]: Brault Mgr., O. M. I., Situation [Petites Annales de Marie Immaculée 26, 104].

D. Trincomalie: Bury S. J., Le courrier de Kalmunai [MC 1921, 147].

### 24. Sinterindien.

AV. Laos: Beigbeder S. P., Fleur Laotienne [MC 1921, 241].

Mgr. Constant Prodhomme et le P. Xavier Guégo, fondateurs de la Mission du Laos [MC 1920, 501/503].

AV. Cochinchina: Jeanningros S. P., Le Catholicisme en Cochinchine orientale [MC 1920, 445/447].

AV. Siam: Desrest S. P., Le District d'Ajuthia, Bangplaina et Bannakhok [MC [MC 1921, 249].

AP. Langion [Ionfin]: Cothonay O. P., Les Martyrs de Noï-Baï [MC 52, 602]. L'apostolat chez les Thôs [ib. 255].

AV. Tibet: Douênel, S. P., Fondation et État actuel de la Mission du Thibet-Sud [MC 53, 45].

### 25. China.

\* Baker, Christianity and the Material Advance of China [Chinese Rec. 1920, 826]. \* Beach, Christian Missionaries and China's Canonical Writings [IRM 1921, 236]. Bordeaux, H., Nos Missions de Chine [MC 1920, 614].

Botty S. Sch., Uit het Heidensch Millioenland! Vertellingen uit China-Mongolië. 80 120. Missiehuis Sparrendaal 1921.

\*Coates, What is the Present Task of the Missionary in China [Chinese Rec.

1920, 755]. Gain S. J., La Chine et le Traité de Versailles [Relations de Chine 1920, 346]. \*Hua-Chuen Mei, Some pressing Problems in China [Chinese Rec. 1920, 760]. \* Rrant, Chinesisch-deutsche Eintracht. 80 32. Stuttgart, Missions-Agentur.

\*Mackenzie, What the Chinese are-thinking about Christianity [Chinese Rec.

1920, 768].

\*Maisch, Wie hat der Welttrieg auf unsere dinesischen Mitarbeiter und Gemeinden gewirft? [EMM 65, 16]. Planchet, L., Les Missions de Chine et du Japon. Quatrième Année 1921. 80.

Pékin, Imprimerie des Lazaristes.

\*Richter, China-Schulfragen [AM3 48, 10].

Steng S. V. D., Was fehlt uns in China? [RM 49, 152].

\*Stuart, The Chinese Church and the Union Movement [Chinese Rec. 1920, 771]. Tragella, S. M., L'infanticidio e la S. Infancia con particolare riguardo alla Cina. 12º 174. Milano 1920, Istituto delle Missioni Estere.

Bath S. J., China und seine religiöse Zukunft [KM 49, 3/8]. Die katholische Mission in Oskasien um die Mitte des Jahres 1920 [KM 49, 165].

Le culte de Marie en Chine [Missions de Scheut 29, 100]. Les Apôtres de la Civilisation en Chine [MC 1921, 356].

Les problèmes actuels de la Chine d'après des Chinois [Relations de Chine 1921, 470].

L'école moderne en Chine [Missions de Scheut 29, 129].

Le Catholicisme en Chine [MC 1921, 281].

\* Present tim of Christian Missions in China [Chinese Rec. 1920, 821]. Questions scolaires en Chine 1919-1920 [Relations de Chine 1921, 428]. L'Église de Chine à la fin de 1919 [Relations de Chine 1920, 337].

Allgemeine Übersicht [RM 48, 180].

AV. Güb-Sunan: Les oeuvres des Franciscaines Missionnaires de Marie à Changsha [MC 1921, 326].

AV. Gudmest Supe: Bericht über die Frangistanermission [Antoniusbote 28, 100]. AV. Riangsi: Watthé S. M., Fleurs et Épines du Kiang-si. 80 XVI, 272. Vichy 1921.

AV. Nord-Schantung: Beder O. F. M., P. Adalbert Schmuder, Nordschantungs neuer Apost. Vitar [Antoniusbote 28, 109].

Gaeng O. F. M., Ein dinesischer Laienapostel: Paul Tzi [RM 48, 176/178].

AV. Dit-Schantung: Péloquin O. F. M., Les Catéchistes au Chan-tong Oriental [MC 1921, 220].

AV. Gudichantung: henninghaus, Migr., S. V. D., Jahresbericht 1920 [Stenler Missionsbote 48, 39/41].

AV. Güdost-Tichili: Cannepin S. J., Les Petits Chinois [MC 1920, 521]. Maury S. M., La Mission de Kia-Tchoang [MC 1920, 542/544].

Mertens S. J., La Légende Dorée en Chine. Scènes de la vie de Mission au Tche-li sud-est. 80 X, 310. Lille, Desclée. Mk. 8; Fr. 50.

AV. Nord-Ranju: Schram S. Sch., Au coeur mystérieux de l'Asie [Miss. de Scheut 29, 33].

D. Matao: Ranazei Sal., Die Galefianer - Miffion von Beungichan in Quangtung [RM 49, 248].

La Mission de Shin-hing [Relations de Chine 1921, 492].

AV. Riangnang: Chevestrier S. J., Un Jubilaire: Mathieu Kin [Relations de Chine 1921, 479].

Dela Taille S. J., Un voyage au long cours sur le Canal Impérial [Relations de Chine 1920, 361].

Le 70° anniversaire du Collège de Zi-ka-wei [Relations de Chine 1921, 463]. Le Kiang-son durant l'année apostolique 1918/1919 [Relations de Chine 1920, 354].

Tableau des oeuvres pendant 1919/1920 [l. c. 1921, 410]. Le Petit Séminaire du Sacré-Coeur à Zi-ka-wei [Relations de Chine 1921, 395]. L'incendie de l'Orphelinat de T'ou-sè-wei [Relations de Chine 1920, 340].

AV. Fofien: Simioben O. P., Eine Firmungsreise im Shanghanger Rreise [Marien-Pfalter 43, 335/343].

AV. Run-Icheu: Esquirol S. P., Pour le Seminaire et l'École des Catéchistes [MC 53, 10].

26. Mongolei.

AV. Oft-Mongolei: Abels, Mgr., S. Sch., L'assassinat du R. Marc Tschao, prêtre chinois [Miss. de Scheut 28, 271].

Botty S. Sch., Les Martyrs de Tsing-Yeul et de Ta-sou-t'ai [Missions de Scheut

28, 221 ff.].

Seys S. Sch., Les Catéchumenats da Chang-wafang [MC 1921, 229]. Chronique trimestrielle du T'oemet (Ortos) [Missions de Scheut 29, 159].

\*Gale, The Missionary Outlook in Korea [Miss. Rev. of the World 1920, 117]. \* Moffet, Korean Christians in Adversity [Miss. Rev. of the World 1920, IX, 811]. Wilhelm S. P., Les écoles en Corée [MC 1921, 244.

Lage in Rorea [RM 49, 256].

AV. Géoul: Devred, Mgr., S. P., Le double jubilé de Mgr. Mutel [MC 1921, 317]. 28. Japan.

\*Bosanquet, Christian Literature for Women Girls and Children in Japan [IRM 1921, 91].

Kowarz O. F. M., Warum war Japan gegen uns [Illustr. Missionsblätter 8, 55]. Schilling O. F. M., Das Presseunternehmen der beutschen Frangistaner in Japan [RM 49, 250]. \*Schiller, Die Arbeit des Allg.-Evang.-Prot.-Missionsvereins in Japan im Jahre

1919/1920 [3MR 1921, 16].

\*Wainright, Western Influence and Missionary Opportunity in the Orient [IRM 1921, 161].

\*Witte, Die soziale Frage in Japan [3MR 1920, 161].

Ein japanisches katholisches Presseunternehmen in Gefahr [KM 49, 186].

Aus Japans Studentenwelt [RM 49, 238].

La situation religieuse au Japon [MC 1920, 437/438].

Le Catholicisme au Japon [MC 1921, 91].

AD. Tokio: Dahlmann S. J., Eine Katholikenversammlung in Tokio [KM 49, 31/35]. La Mission de Tokyo [MC 1921, 19]. Bon der katholischen Hochschule in Tokio [KM 49, 164].

D. Safodate: Berlioz, Mgr., L'incendie de Hakodaté [MC 1921, 289]. AP. Sapporo: Urbain Marie O. F M., L'île Russo-Japonaise de Saghalien [MC 1920, 452 ff.].

Jahresbericht 1918/1919 [Antoniusbote 28, 37].

AP. Niigata: Reinert S. V. D., Statistif 1918—1919 [Stepler Missionsbote 48, 6]. Jahresbericht 1920 [Stepler Missionsbote 48, 53].

29. Indonesien.

\*Wegner, Niederländisch Indien als deutsches Missionsfeld [Jahrb. V. der Miss. Ronf. 1921, 1].

AP. Sumatra: Lehmacher S. J., Sumatra [KM 49, 209].

\* Warned, Nach vierzehn Jahren [UM3 48, 25].

AP. Celebes: Lehmacher S. J., Celebes [RM 48, 161/163].

\*Steiner, Joh. Friedrich Riedel. Ein beutscher Missionar auf der Insel Celebes. 80 41. Bafel 1920.

Vesters, Mgr., Apost. Pref. van Celebes [Annalen-Tilburg 39, 115].

AP. Sunda-Inseln: † Migr. Petrus Nopen S. V. D. [Stepler Missionsbote 48, 77]. Flores: Röberl S. V. D., Die ersten Eindrude [Stenler Missionsbote 48, 41/45].

AP. Mord-Borneo: Dunn, Mgr., Door de wildernissen van Borneo [Annalen-Roosendaal 31, 70/74].

\* Sundermann, Die Mission unter ben Dajat auf Riederländisch-Borneo [EMM 65, 5]. Jaarverslag over 1919 [Annalen-Roosendaal 31, 58].

30. Philippinen.

\*Fleming, Some Aspects of the Philippine Educational System [IRM 1921, 249]. Lehmacher S. J., Die Kirche auf den Philippinen [KM 49, 149].

Michielsens S. Sch., Negritos des Iles Philippines [MC 1920, 537 ff.]. Le culte de Marie aux Iles Philippines [Misions de Scheut 29, 137].

Bom Wirken der Stenler Miffionsschwestern auf den Philippinen [RM 49, 238].

Stand der Rirche auf den Philippinen [Stepler Missionsbote 48, 21].

AP. Palawan: Lehmacher S. J., Gin Bischof auf ber Aussätzigeninsel Culion [AM 49, 42 43].

### 31. Afrika.

\*Fraser, The Church and Games in Africa [IRM 1921, 110].
\*Dettli, Aus afrifanijchen Mijjionstirchen [EMM 65, 133].

\*Shearly Cripps, An Africa to the Africans [IRM 1921, 99].

Stand des afrikanischen Missionswerkes der Weißen Bäter im Berichtsjahr 1919—1920 [Afrika=Bote 27, 104].

### 32. Mordafrifa.

Marotto [RM 49, 215].

Algier: Die Rabylenmission [AM 49, 188].

AP. Chardaia: Heimsuchungen [RM 49, 238].

AV. Rhartum: Gener, Migr., Erste Missionsfahrt ins Seidenland nach dem Kriege Stern ber Meger 23, 97 ff.1.

Das AV. Rhartum mährend des Weltfrieges und jest [Stern der Neger 24, 6]. Weitere Fortschritte des Missionswerkes im Guben Stern der Neger 24, 37].

Seldenmut und Glaubenskraft eines bekehrten häuptlings [ib. 38]. AV. Bahr el Ghafal: Stoppani, Migr., Kurzer Überblid über die Tätigkeit unserer Missionare in Bahr el Chasal [Stern der Neger 23, 54/55]. The native Press of Egypt [Moslem World 1920, 184/191].

### 33. Westafrika.

AV. Französisch-Sudan: Mangin M. A., Une nouvelle station de Missionnaires [MC 1921, 14].

Désolation des Soeurs Blanches d'Ouargla [MC 1920, 577].

AV. Goldfüste: \*Monninger, F., Glauben u. Leben ber Negerchriften [EMM 64, 831]. Wellinger S. L., Merveilleux succès de l'apostolat chez les Apolloniens [MC 1921, 274].

Statistik [Echo aus Afrika 33, 45].

AV. Elfenbeinfüste: Garcia S. L., La station de Grand-Lahou [MC 1920, 520]. Vingt-cinq Années l'Apostolat [MC 53, 57].

AV. Sierra-Leone: Raymond C.S.Sp., L'Esclavage au Sierra-Leone [MC 1921, 127]. AV. Dahomen: Lieutaud S.L., Établissement d'une station secondaire [MC 1921, 258].

AV. West : Rigeria: Ollier S. L., Trente-trois jours de pirogue chez les Ijohs [MC 1920, 305 ff.].

Der erste eingeborene Briefter (Echo aus Afrika 32, 91/93].

AV. Kamerun: Buffel C. S. Sp., Die neuen Berhältniffe in Kamerun [RM 49, 30/31]. Ramerun-Post [Stern von Afrika 28, 3/4].

Opfermut in der Kamerunmission [KM 49, 258].

AP. Abamaua: Plissonneau M. S. C., La Préf. Ap. de l'Adamaua [MC 1920, 556]. Reise des ap. Bikars von Nigeria in die verwaiste Präfektur Abamaua [Das Reich 21, 53; Echo Anechtsteden 21, 238].

AP. Angola: Bourqui C. S. Sp., Les Missions d'Angola [Annales Apostoliques 36, 100/104].

Reiling C. S. Sp., Eine Reise mit Sindernissen ins Ovamboland Scho-Anechtsteben 22, 79].

### 34. Kongo.

\*Anet, The Congo Native and Belgian Administration [IRM 1921, 196].

Lehmacher S. J., Die Entwicklung ber Mission in Belgisch-Kongo [KM 49, 232].

L'enseignement au Congo [Missions de Scheut 29, 73]. Günstige Aussichten unter den Regerpriestern [RM 49, 188].

Katholieke Zendingen in Belgisch Congo. Met Kaart. 80 31. Brussel 1921, Bulens & C.

AV. Ober=Raffai: De Clercq, Mgr., La Mission du Haut-Kasai [MC 1920, 450/452]. AV. Mcu=Antwerpen: De Boeck, Mgr, S. Sch., Travail de missionnaire au Congo [Missions de Scheut 29, 25].

De Cleene S. Sch., Nos premiers Séminaristes Noirs au Séminaire de Nouvelle-Anvers [Missions de Scheut 28, 247/251].

Rapport sur la mission de Bokoro: St. Croix dans la District du Lac Léopold II [Missions de Scheut 29, 51].

AP. Matabi: Delwart C. SS. R., La journée d'un Missionnaire au Congo belge [MC 1921, 135].

AP. Dit-Uelle: Wener O. P., Missionslage Scho aus Afrika 32, 74/77].

Congo-Missie. Jaarverslag over 1919 [Annalen-Roosendaal 31, 86]; Jaarverslag 1920 [ib. 32, 23].

### 35. Südafrika.

\*Axenfeld, Südafrika als deutsches Missionsfeld [Jahrb. d. B. deutsch. Miss. Ronf. 1921, 22].

\*Richter, Die Lage der deutschen Mission in Südafrika [AMZ 48, 57].

\*Native Education in the Province of the Cape of Good Hope [IRM 1921, 118]. AP. Nieder-Cimbebafien: Dohren O. M. I., Die Buschleute im Often Gudwestafrikas [Monatsblätter-Hünfeld 28, 111].

Gotthardt O. M. I., Gottes Reich am Ofawango [Monatsblätter-Hünfeld 28, 60]. Shulte O. M. I., Der Ovambo von der Rultur beleckt [Monatsblätter-Hünfeld 27, 44]. Nachrichten aus Gudwestafrika [Das Licht 15, 33].

St. Benediktus-Missionsschwestern in Sudwestafrika [KM 49, 257].

Aus unserer Schwestermission in Gudwestafrika [Missionsblätter 25, 135].

\* Die Zukunft unseres ehemaligen Deutsch=Südwest-Afrika [Berichte d. Rhein.-Miss.-Gesellsch. 1920, 224].

AP. Groß-Namaland: Segeneder O. S. F., Missionsarbeit [Das Licht XV, 21/23]. Klemann O. S. F., Aus dem Missionsleben in Gudwestafrika [Das Licht 15, 29].

AV. Natal: Hartweg R. M. M., Missionswanderungen im Transfai [Bergismeinnicht 38, 138].

Lehmacher S. J., Mariannhill [RM 49, 170].

Schweiger R. M. M., Meine Reise zu den Aussätigen [Vergismeinnicht 38, 99/106]. Vorspel R. M. M., Mariannhill bis 1920 [Vergigmeinnicht 39, 35].

In der Birie-Izeli-Mission [Vergigmeinnicht 39, 9]. Stand der Trappisten Mission [Vergigmeinnicht 39, 2].

Anerkennung Mariannhiller Missionsarbeit in Südafrika [KM 49, 45].

AV. Bajutoland: Cénez, Mgr., O. M. I., Soeur Xavier Makhaba; jubilé de la première soeur indigène [Messager de Marie Immaculée II, 79].

Lebreton O. M. I., Un voyage dans les Malouti [Messager de Marie-Immaculée II, 159].

Lehmacher S. J., Basutoland [KM 49, 188].

Romestaing O. M. I., Le Basutoland [MC 1921, 233].

AP. Swasiland: Die Mission der Tiroler Serviten im Swasiland. 7. Jahresbericht. 80 16. Innsbrud 1921.

### 36. Oftafrita.

Büffel C. S. Sp., Am Grabe eines großen Mannes [P. Bauer C. S. Sp]. Rücklick u. Ausschau auf das Oftafr. Missionsfeld [Echo-Knechtsteden 21, 231]. Kastner C. S. Sp., Unsere Heimsahrt auf der "Kigoma" [Echo-Knechtsteden 22, 48]. Lehmacher S. J., Die Missionslage in Deutsch-Oftafrika [KM 49, 104].

\*Oldham, Christian Missions and African Labour [IRM 1921, 183].

Wie steht's in Oftafrika? [Echo-Anechtsteden 22, 45].

Native Labour in East Africa [Church Missionary Review 1920, 142/147].

AP. Sambesi: Philiberta, Schw., Miruru [KM 49, 65].

AV. Mord-Zanjibar: Blais C. S. Sp., La Mission de Nairobi [MC 1921, 149]. Rault C. S. Sp., Une Excursion chez les Massais [MC 1920, 463 ff.].

AV. Bagamono: Stand 1920 [Echo-Anechtsteden 21, 237].

AV. Bangweolo: Larue, Mgr., M. A., Mission des Bangouéolo [MC 53, 39]. AV. Daressalam: Mutiges Ausharren verlassener Negerchriften [RM 49, 257].

AP. Lindi: Dufans M. A., Die apost. Präfektur Lindi [Echo aus Afrika 33, 41]. AV. Tanganifa: Wydaert M. A., Watwali und Wangifa. Gin Blatt aus ihrer Ge-

schichte [Afrika-Bote 27, 133].

AV. Nna [[a: Guillemé, Mgr., Baptême et Confirmation de quatre-vingts Grand' mères [MC 1920, 329 ff.].

Sedl O. S. B., Hirtensorge und Hirtenarbeit. Blätter aus der Chronit von Lituhi am Myassa-See [Missionsblätter 25, 25 ff.].

Paradis M. A., Aus dem Nyaffa-Land [Afrita-Bote 27, 147]. Ein Kirchenbau in Zentralafrika 1913—1919 [Afrika-Bote 27, 41]. AV. Kivu: Classe M. A., L'apostolat au Kivou (MC 1921, 304].

Sorge und Trost der Kivu-Mission [Afrika-Bote 27, 76].

Der Wille gur Jungfräulichkeit und dem Ordensleben [ib. 82].

AV. Uganda: Bazin M. A., Heldenmütige Neuchriften [Afrika-Bote 26, 179/181]. Hamon M. A., Le passé et le présent dans l'Ounyoro [MC 53, 51].

Joire M. A., Sur la colline du Martyre [MC 53, 6].

Schurhammer S. J., Uganda [AM 49, 187].

Wie man in Zentralafrika die Gottesmutter ehrt [Afrika-Bote 27, 97].

Das Werk des einheimischen Klerus in der Heimat- u. Missionskirche [Afrika-Bote 27, 36]. Der Wille zur Jungfräulichkeit u. zum Ordensstande in Ruanda [Afrika-Bote 26, 174/179].

AV. Ober-Mil: Jaarverslag over 1919 [Annalen-Roosendaal 31, 88].
Vijfentwintig jaren missionaris: Mgr. Biermans [Annalen-Roosendaal 32, 38].

37. Madagastar.

\*Christ-Socin, Jur Jahrhundertseier der Mission in Madagastar [EMM 64, 338]. De la Devèze S. J., La presse catholique à Tananarive [MC 1921, 279]. \*Hawkins, A century of Missions in Madagascar [IRM 1920].

\*Mondain, G., Une siècle de mission protestante à Madagascar. 80 368. Paris 1920.

\*Warnholh, Hundert Jahre Missionsarbeit auf Madagaskar [AMZ 48, 97]. Leben und Tod des P. Berthieu S. J. [Echo aus Afrika 32, 105].

AV. Süb-Madagasfar: Les oeuvres des Filles de la Charité à Vohipeno [MC 1921, 353].

AV. Tananariva: De Saune, Mgr., Nos Églises [MC 1921, 133].

AV. Fianarantipa: Pélot S. J., La Mission de Milamaina [MC 1920, 344 ff.].

Trachez S. J., La Conquête de l'Ouest [MC 1921, 182].

AV. Bétafo: Dantin, Mgr., Ma première tournée pastorale [MC 1921, 27]. Fondation de familles chrétiennes chez les Malgaches [MC 53, 62].

Les Iles Seychelles et leur nouvel Évêque Mgr. Justin Gumy [MC 1921, 231].

38. Südamerita.

Freitag S. V. D., Die Indianermissionen Gudamerikas [3M XI, 168 ff.]. \*Gonzalez, Prohibition Progress in Latin America [Miss. Rev. of the World

1920, 1049]. \*Lindquist, Urgent Needs of American Indians [Miss. Rev. of the World 1920, 989].
\*Mc Bride, The Indians of Latin America [Miss. Rev. of the World 1920, 96].

- Lowland Indians of South America [ib. 1064].

\*Winton, Christian Intervention in Latin America [Miss. Rev. of the World, 1921, 41].

Südamerika [RM 49, 43/44; 69].

\*The Life of Love. General Instructions of the C. M. S. Committee to proceed to the various Missions in the Autum of 1920 [Church Miss. Rev. 1920, 346]. Brafilien: Bigorre O. P., Chez les Sauvages Javahès de l'Ile Bananal [MC 1921, 93].

Burrichter S. C. J., Brasilien und Deutschland [KM 49, 9/12].

Saag C. S. Sp., Missionsfahrten am Amazonastrom Scho-Anechtsteden 22, 17].

Reilmann S. C. J., Seelsorgsbilder aus Brafilien [Das Reich d. Herzens Jesu 21, 27]. Pilzecker M. S. C., Het Schoolwezen in Brazilië [Annalen-Tilburg 39, 88]. Schurhammer S. J., Brafilien [RM 48, 153/156].

Schwinn P. S. M., Santa Maria in Brafilien einst und jetzt [KM 49, 230].

Die deutschen Franziskaner in Santarem [KM 49, 258].

Argentinien: Lichius S. V. D., Die fath. Rirche in Argentinien [RM 48, 173/176]. Rabemacher S. V. D., Missiones [Stepler Missionsbote 48, 68]. Paraguan: Müller S. V. D., Unter den Indianern Paraguaps [KM 49, 99].

Rolumbien: Rolumbien [RM 49, 189].

Chile: Die Araukanermission in Chile [KM 49, 164].

### 39. Mittelamerifa.

\*Burgens, The Indiens of Central America [Miss. Rev. of the World 1920, 674]. \*Guy Inman, The Missonary Problem of Santo Domingo [Miss. Rev. of the World 1921, 43].

Die religiöse Lage in den Bereinigten Staaten von Mittelamerika [RM 49, 154]. Missie op de Caribische Eilanden. Jaarverslag over 1919 [Annalen-Roosendaal

31, 82].

Mexito: \*Winton, The Mexican Revolution and Missions [Miss. Rev. of the World 1920, 693].

Mexito [AM 49, 93].

### 40. Nordamerika.

Wand O. F. M., Ein Besuch in den alten Missionen Sonoras in Mexiko [RM 49, 181]. Die Mission unter den Tschotta-Indianern [AM 49, 258].

Die Sioux von heute [AB 49, 259]. Aus der Siouxmission [RM 49, 92].

Die "Lilie der Mohawks" [AM 49, 69].

Die Franziskaner-Missionen des Südwestens. 8. Jahresbericht (1920) des Franziskaner-Missionsvereins. 80 46. St. Michaels (Arizona) 1920.

The Indian Sentinel. Vol. I, no. 5 [July 1917] Papago Number 80 35. — no. 6 [October 1917] Alaskan Number 80 40. — no. 8 [April 1918] Navajo Number 80 40. — no. 9 [July 1918] Red Cross Number 80 48. — no. 10 [October 1918] Pueblo Number 8º 40. — no. 11 [January 1919] Margil Number 8º 48. no. 12 [April 1919] Sioux Number 80 48. — no. 13 [July 1919] Visitation Number 8º 48. — no. 14 [October 1919] Flathead Number 8º 48. Published quaterly by the Bureau of Catholic Indian Mission. Washington.

 Vol. II, no. 1 [January 1920] Marty Number 80 56.
 no. 2 [April 1920]
 Cheyenne Number 80.
 no. 3 [July 1920] Mid-Summer Number.
 no. 4 [1920] Umatilla Number 80 153-200. — no. 6 [1921] Crow Number 80 251-296. —

no. 7 [1921] Mid-Summer 80 297—344. [ib.]

Die Indianer-Wache. 1917 Baraga-Nummer 80 44. 1818 Chirouse-Nummer 80 48. Jährlich herausgegeben von dem Büreau für kath. Indianermissionen. Washington. Negermiffion: Ahmann C. S. Sp., Die Negermiffion in Nord-Amerita Scho-Rnechtsteden 22, 23].

Ebbers C. S. Sp., Erfreuliche Fortichritte in den nordamerik. Negermiffionen 1916-1920

Scho-Anechtsteden 22, 541.

Schurhammer S. J., Die Negerfirche ber Rleinen Antillen [RM 49, 193].

Negermiffion in den Bereinigten Staaten [AM 49, 189].

Die erste apost. Schule sür Neger in Nordamerika [Steyler Missions bote 48, 75]. Missions Work among the Negroes and the Indians. January 1921. 80 47. Baltimore 1921.

### 41. Ranada.

Schurhammer S. J., Bluten bes Mordens. Bilder aus den Eismissionen ber Oblaten im Norden Kanadas [RM 49, 12 ff.].

AD. Regina: Kalmes O. M. I., Au pays des Peaux-Rouges [Messager de Marie-

Immaculée II, 151].

AV. Athabasia: Calais O. M. I., Chez les Cris du Bois du Lac Esturgeon Petites Annales XXV, 55/56].

Duchaussais O. M. I., La Lutte pour la vie [MC 1921, 200].

AV. Madenzie: Bedichäfer O.M.I., Fischfang im hohen Norden [Monatsblätter 28, 114]. Bézannier O. M. I., Nouvelles de la Mission Saint Michel du Fort Raë [Petites Annales XXV, 22/27].

Lecorre O. M. I., Souvenirs d'un ancien Missionnaire de l'Extrème Nord [Petites

Annales XXV, 244 ff.].

Wallenborn O. M. I., Die Eismissionen am Madenzie in ihrer neuesten Entwicklung [Monatsblätter 28, 84].

Un drame de l'Apostolat: Deux Missionnaires Oblats, les PP. Rouvière et Le Roux, tués par les Esquimaux [Petites Annales de Marie Immaculée 26, 109]. AV. Reewatin: Egenolf O. M. I., Auf einsamen Posten: St. Beter am Karibusee

Monatsblätter-Hünfeld 28, 141].

Turquetil O. M. I., L'évangile dans les régions hyperboréennes [Messager de Marie Immaculée II, 64].

### 42. Ozeanien.

AV. Zentral-Dzeanien: Jounn S. M., Bifchofstreug und Rönigsfgepter. Die Bekehrung von Wallis [Areuz u. Charitas 29, 1/4].

AP. Süb-Salomonen: Aubin S. M., Une nouvelle Station dans l'Ile Guadalcanar [MC 1920, 569].

AV. Gilbert-Infeln: Sabatier M. S. C., Scènes de la vie Canaques [MC 1921, 115]. AV. Fidji-Inseln: Roth S. M., Ro Matanitobua, der legte König von Namosi Skreuz u. Charitas 29, 6/9].

Les Lèpreux de Makongai [MC 53, 25].

AP. Neu-Bommern: Sees M. S. C., Das große Missingewert im Bainingerland [Monatshefte 38, 83].

Lehmacher S. J., Eingeborene Schwestern in Neupommern [AM 49, 187].

Neupommern und die Marshallinseln [AM 49, 165].

AV. Marshall-Inseln: Waisenstimmen aus den Marshallinseln [Monatshefte 38, 149]. AP. Sollandija Neu-Guinea: Zegers M. S. C., Kiekjes van de Tanimbar-Eilanden [Annalen-Tilburg 38, 137/140].

AV. Samoa: Samoa nach bem Rriege [RM 49, 92]. AV. Sandwich: Die Rirche auf Sawaii [RM 49, 165].

AV. Zahiti: Chesneau SS. CC., Mission des Iles-sous-le-Vent [MC 1920, 579]. Die Mission auf den Inseln unter dem Winde und auf den Coof-Inseln Serg-Jesu-Serold IV, 13].

Borläufige Neuordnung auf den Karolinen und Marianen [KM 49, 68].

43. Auftralien.

\*Harris, The Australian Aboriginal in Queensland [East and West 1920, 327]. 44. Reuseeland.

Maori-Missies. Jaarverslag over 1919 [Annalen-Roosendaal 31, 58].

Unaxagoras 7.

## Namen, und Sachregister jum 11. Jahrgang.

Aberglaube am Rongo 19. Abessinien 108. Ablagbriefe 31. Acosta 80. Adamaua 105. Admiralitätsinfeln 48. Affonso (Angolamissionar) 71. Afrika 45. 49. 105. 162. 210. Agnpten 98. 159. 214. [251. Ahaus, de 43. Ahnenkult 210. Afad. Missionsbewegung 41. 100. 213. 215. 218. 221. 225. 245. Attommodation Pauli 199 f. Alaska 105. Allahabad 112 Allard 3. Allgeier 2. Almonte 45. 225. Alonfiusbrüder 222. Alphons I. von Kongo 15 f. Alto Solimoes 186. [65. 73. Ambrosiana zu Mailand 76. Ambundos 65. Amerifa (Erdteil) 45, 120, 168. Amerika (Zeitschrift) 40. 213. Amerifanische Propaganda= mittel 225. Amerikanische Rettungsaktion

Angola 49. 65 ff. Ungoleme 70. Anhwei 61. 111. Ankermann 51. 210. Unnäherungsmethoden 115 ff. Anuario ecclesiastico 45. 223. Antifolumbistische Lehre 171. Antiochien 59. 113 f. Antistavereikongreß 215. 223. Antistlavereiverein 39. Anwachsen deutscher Missions= anstalten 218. Anzyra 113. Apost. Präfekturen 129. 170. Apostolische Schulen 102. 103. 222. 225. 231. Apostolische Vikariate 129.136. 139. 170. Apostolische Vitare 74, 131 f. Arabien 196. Arabische Schrift 53. Araguana 185. Araufanien 169. 173. 180. Archiv der spanischen Botschaft in Rom 235. Archivo General de Indias 154. Arens 45. 102. 123. 142. 157. 171. 175. 183. Amiot (Pekingmissionar) 157. Argentinien 169. 181. 226.

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** Aristoteles 7. Arles 136. Armenien 159 f. Art des Missionsschulbetriebs 117 f. Arztliche Mission 43. 51. 112. 213. 221. 224. 226. 228. Ashihara 85. 87 f. Assien 45. Usjam 47. 105. 106. 214. Association phonétique 53. Aftrein, A. 151 f. 163. Atlas geographicus Societatis Jesu 165. Attis 10 f. Athiopien 108. 151. 155. Aufhauser 120. 121. Aufnahme der ersten Missionare in Angola 67 f. Augustinus 10. 169 f. Augustiner 15, 103 123, 131, 227.

Augustus (Kaiser) 1. 6. 13. Ausbeutung d. Indianer durch Weiße 172 ff. Ausbildung d. Missionare 245. Ausdehnung der paul. Mission

195 f. Aussätzigenheim in Goiemba 111.

Aussätigenmissionen 174. Australien 214. 257.

Babut 3. Backer-Sommervogel 74. 165. Baeften 17. 20 ff. Bagamono 106. Baldegger Schwestern 104. Balfour 98. Bantu 210. Banza Ambassee 15. Bar El Gazal 109. Barros 21, 22 f. Bartmann 126. 195. 200. 240. Bartoli 150. Bastian 16. 18. Basutoland 50. Batavia sacra 130 ff. Baude, Florian 158. Baumgarten 142. Bautista 16 f. 123. Beagle Ban 46. 106. Beccari 155. Beder, ap. Prafett v. Affam 39. Beder, E. 167. Bedeutung des perionl. Berkehrs f. den Missionar 115. - eines schönen Rultus für die Bekehrung 117 f. Begriff des Naturvolks nach Wundt 205 f. Beirut 160. Belgien 44. 46. 102 158. 222. Belgisch Kongo 110. Benedift XV. 46. 58. 97. 217. Benedittiner 43. 46. 47. 49. 103. 104. 169. 185. 225. 231 Benediftinerinnen 104. 222. Bengalen 40. 112. Bento de Goës 156. Bergnubische Sprache 192. Bermudes 155. Berje, R., Mitarbeiter Frang. Bertrand 161. | Xav. 159. Berufsbewußtsein Pauli 194f. Beffe 161. Bettiah 47. 112. Bibliographie 165. Bibliothef Bittorio = Emma= nuele 73. 239. Bigelmair 120. Biroccini 215. Bisbal 102. Bliard 165. Bluefields 62. Board of Missions 44. 104. Böhmer 9. Boiffier 6. Bolivia 169. 178. Bomban-Poona 47. 112. 158. Bonhöffer 8. [160. 226. Bonifatiusverein 215 f.

Bosatsu 81. Bosmans 158. Bosnien 158. Botofudenmission 184. Bourne (Rardinal) 40. 41. 43. 58. 97. 98. Brafilien 79. 129. 164. 169 f. Bricout 6. [183. 238. Brom 43. 142. 221. Brou 157. 214 f. Bruder 156. Brüder U. L. F. Mutter der Barmherzigkeit 222. Buddha 87. 88. Buddhismus 81. 226. Buddhistisches Chorgebet 93. Buenos Aires 43. 164. 182. Bumbambula 65. [226. Burgos 45. 103. 223. Burlo 218. Bürgerfriege in China 50. Buschmänner 210.

Cacegas Sousa 15. 71. Caglieri 181. Calendrier annuaire 227. Canelos y Macas 63. 175. Canton 229. Cappa, P. Ric. 153. Caqueta und Putumano 62. Caraffa 145. [170 172. 177. Caragon 156. 165. Cardim 75. Cardojo 15. 32 67. Carres 165. Cartas de Japaõ e China 238. Cafanare 62, 170. Castro, Balth. 66. Catholic Students Mission Crusade 225. Catholic Womans League 43. Caussegue 162. Cavazzi 65. Censon 47. Chaitho 160. Chato 180. Chalaza 32. Chamberlain, B. S. 81 ff. Chamberlain, St. 11. 13. Changala 18. 21. Charafter d. Missionswerks 98. Charafterfehler d. Japaner 89. Charlevoix 81. Chile 80. 163 f. 169. 180 f. China 41. 43. 45. 49 ff 75 ff. 82. 87. 105. 107. 110. 156. 161. 167. 215 f. 227. 236 f. 250 ff Chinesischer Ritenstreit 76 ff.

Chocó 62. 170 f.

Chronif von Arbela 1 f. Chrysostomus 196. Church Extension Society Civezza 15 77. 98. 225. Civiltà Cattolica 98. Clemen 8. Cochin 112. Coleridge 83. 159. Colin 162 Colins 153. Collado 75. Collectio Lacensis 165. Colombel 161. Colombia 164. 169 f. Combaz (Bijchof von Nagafati) Conforti 102. Congregationi particolari Cornelius Jansenius 135. [148. Cornely, Rud. 157. Corsi 145 Couros (Japanmissionar) 81ff. Couvreux 162. Cros 84. 89. 156. 158. Cumont-Gehrich 6. 10. 12. Cyrenaika 108. Enrillische Schrift 53.

Christliche Schulbrüder 108.

Dahlmann 2. 157. Dahmen 161. Dahomen 108. Dainichi 82 ff. Damas, de 160. Dambi 66 ff. Danner 158. Dar:es:Salam 55. 106. 214. Decorme 163. Deigmann 195. Delitsich 5. Delplace 159, 166. Demerara 186. Deportation von Miffionaren Deutschland 46. 157. Deutsche Gesellschaft f. Wissions= wissenschaft 121. Deutsch=Ditafrifa 214. De Bos 83. 159. Dennoodt 158. Dias (Kongomissionar) 17 ff. - (Rapitän) 67. 71. Diasporajudentum 8 f. Diaz (Missionar) 32.

Diedmann 2. 59.

Diogo 16. 21 ff. 66. 123.

227, 229, 234.

Dominikaner 15, 45, 49, 63.

75. 103. 105. 131. 169 ff.

Diognet 14.

[238.]

Dölger 10. 12.

Dom Alvaro 72

Dominikanerinnen 104. Donaueschingen 218. Dongo 68. 70. Doré 85. 167. Döring (Bischof) 214. Drexel 52. Drexl 54. Drouart de Lezen (Japan= missionar) 231. Drysdale River 63. Duhr 151. 158. Düffeldorfer Miffionsfurf. 188.

Ecuador 169. 175. Eglauer 83. Che in der Mission 239 f. Chefall des Rongofonigs 28 ff. Cheverhältnisse am Rongo 19. Chrenreich 204. Eigentumsrecht der Missions= schulen 35. Einfühlung in die heidn. Pfnche Einführung ins theol. Studium 243. Eingeborenengreuel 168. Einheimischer Rlerus 39. 45. 47. 49 107. 110.230. 243. Einheimische Schwestern 106 f. 110. 112. 230. Einteilung des Propagandaarchivs 146. El Beni 62. 180. Elemente ber urchriftl. Berfündigung 5. 12. Elfenbeinfüste 108. Elizondo 102. Emonts 52. Empfang d. Angolamissionare beim König 68. England 43. 57, 97, 104, 129. Enrich 164. Entsendung v. Missionaren 48. Entstehung d. Gesellschaft nach Wundt 211 f. Entstehung der Runft, des Mythos und der Religion nach Wundt 208 ff. Ephefus 113 f. 197. Epittet 8. Epiphaniekollekte 39. Erdbeben in Südkansu 230. Erzberger 127. Espirito Santo 184. Effer 3. Estère 156. Ethnologisch-linguistischer Rursus 51 f. Euhemerus 7. Eusebius 3.

Faulhaber (Rardinal) 218. Fehler der dinesischen Mission Felten 3. 9. [228. Fernando Poo 62. Feuerland 182. Fischer, S. 58. Fischer, J. 158. Fita, P. Fidel 153. Flaskamp 64 128. Fofien 61. 229. Fondo Gesuitico 73. Fonseca 28. Formoja 61. 105. 230. Fouqueran 151. Francis, Dr. Missionsarzt 226. 228. Francisco de S. Maria 15. Franco Antonio 17. 65 ff. Frankfurt 217 f. Frantreich 44. 46. 56. 97. 156. 216. 222. Franzistaner 15. 33. 49. 63. 75. 103. 107 f 123. 169 ff. 227. 229. 231. 241. Franziskanermissionarinnen Mariens 46. 103. 108. 178. Franzistus Xaverius 78. 84. 89. 93. 151. 156 f. 159 191. 238 Franziskus - Xaverius - Berein 39 ff. 101. 217. 219. Französisch Guinea 49. Frazer 204. Freiburg (Schweiz) 42. 121. 224 f. Freie Katechumenate 119. Freitag 38 ff. 43. 168 ff. 212 ff. Freshfield 43. [241. Friedrich 129 ff. Frig (Erzbischof) 100. Frois (Japanmissionar) 79. 81 ff. 95 f. Furlong 164. Furtado 75. Fürst Löwenstein 58, 100. 217.

Gabriel, St. (Missionshaus) Gaëter, A. da 65 ff. [51. Gago (Japanmiffionar) 81.86. Galatien 113 f. 195. Gallo (Missionsmoralist) 166. Galm 241. Gams 17. Garcia de Resede 15. 123. Gaubil (Chinamissionar) 156. Gebärdensprache 206. Gebiete der Völkerpsnchologie nach Wundt 205. Gebietsteilungen in China 50.

Geschäftsordnung der wissenschaftl. Rommission 120. Geschichtliche Entwidlung ber Missionshierarchie 129 ff. Gesellschaft der Verbreitung d. Glaubens im öftl. Peru 176. Gesta (Streitschriften) 75. Gilbertinfeln 48. Gioia 65 f Gisler 40 Glanerbrüd 218. Goa 78. 233. Goajira 62. 170. Goethalsbibliothek 160. Gomez (Gejandt.) 16f. 24ff 66. Gomes (Angolamissionar) 71. Gögenbilder in S. Salvador 19. Gouvea (Angolamissionar) Gran Chako 182. Gräbner 51. Grenón, P. 164. Grentrup 33 ff 144. Griffis 82. 87. Grignon de Montfort 172. Grifar 176. 182. Guan 63 Guatemala 80. Guébriant, Migr. 222. Gutjahr 126. Guyana 169. 186. Guzman, L. de 81.

Saas 82 ff. Saftemener 164. hatodate 230. Sandidriftenichate der Propaganda 122. Sarnad 2 f. 9. 12. 193. Savret 161. Sect 2. Heiliges Land 62. Seinisch 7. 14. Seinlein 51. Heinrich (Titularbischof im Rönigreich Rongo) 15. Hennemann (Bischof) 217. Henrique (Kardinal) 24. 31. Heraklit 7. Bergenröther-Ririch 76. 155. Bermetische Schriften 5. Hernáez 163. 165. Hernandez 154. Hennen 159. Hieronymus 8. 196. Sil smittel bei ber Befehrung Hilling 142. [115. Simioben 229. Sinterindien 78. 250. Hiragana 86. Generalseminar in Randy 112. Historia Societatis Jesu 150. Historische Schichtung der Religionen Afrikas 210. Soffmann 120. 122. Söflinger 104. 225. Solland 40.43.101.120.129ff. 159. 213. 221. Holzapfel 180 f. "Hölzerne Pferde" 8. Honan 45. 49 f. 61. 105. Sonduras 105. 150 ff. Sontong 229. Soften 160. Höveler 217. Such 127. Sughes 152. Sull 160. 167. Hungersnot in China 107.111. 228 f. Suonder 76. 101. 120. 150 ff. Supe 43. 229. Suronenmission 162.

Idealschrift 54. Ignatius v. Lonola 25 f. 238. Illyricum 136. 196. Imle 128. Indianermissionen 152. 159. 168. Indianer Sudameritas 169 ff. Indianer = Untersuchungskom= mission 181. Indien 2. 45 ff. 50. 56. 75. 98. 105 f. 129. 151. 160. 214. 233. 235 ff. Indochina 112. Indonesien 252. Ingoli (erster Setr. der Propaganda) 144. Institut f. experimentelle Pipchologie 203 f. Institut f. missionswiss. Forsch. 102. 120. 150. 167. 217. Intellektualistische Beranla= gung der Griechen 4. Irenäus 3. 9. Irische Missionsgesellschaft 43. 45. 50. 226. Irische Schulbrüder 224. Irland 104. 224. Iseghem, van 158. 3fis 11. Islam 53. 109.

Jann 74 f. Jangen, A. 58. Japan 48 ff. 75. 79 ff. 107. 111. 129. 159. 214. 230. Jarricus 65 ff. [235 ff. 252. Rilimandscharo 106.

Italien 44. 46. 102. 155. 215.

222.

Jasonius 131. Jerphanion 160. Jesuita auf amerik. Nationalbibliotheten 163. Jesuiten 15 ff. 45. 48. 63. 66. 73 ff. 100. 103. 105 f. 131. 150. 159. 168f. 173ff. 181. 186. 214. 218. 226f. 231. Jejuitenmiffionsberichte 235ff. Jiron 86. 89. 92. Johann III., König von Por-Jones 162. [tugal 15 ff. Joppen 160. Jorge da Mina 66. Josefiten 45. 174. Josefs = Universität in Beirut Josephus 1. [160. Jullien 159. Jurisdiktionskonflikte (Literatur darüber) 74. Jurisdittion über Ordensmiffionare 140. Justinus 3. Juvenal 6.

Rämpfe zwischen Gudiften u. Mordisten 229. Raempfer 81. 92 ff. Rassernmission 214. Raisertult 6. Raiser-Wilhelm-Land 214. Ralfutta 47. 160. Ramerun 39. 46. 105. Ranada 41. 45. 98. 152. 162. 226. 256. Kannibalismus 19. 107. Rapinnode ber hollandischen reformierten Rirche 55. Rapuziner 43 f. 47 f. 65. 73. 103f. 106. 108. 139. 169ff. Rarge 127. [180. 215. Rarmeliter 73. 78. 103. 169. 171. Rarolinen 45. 48. 105 f. 115. Katechumenatshäuser 26.119. Ratholikenfeindliche franz.-chinesische Vereinigung 111. Ratholische Missionen (Zeitjchrift) 40. 157. Katholische Presse in Japan [231. Rauczor 192. Rellen 41. 46. 97 f. 225. Renia 109. Kibi Makibi 86. Riedens 158. Riefl 8. 14. Rilger 15 ff. 65 ff. 120. 122. 151. 188. 220. 223. 235.

Kilian (Bischof) 217.

Rirsch 120. 155. 225. Rlein, D. 180. Kleinasien 113. Rlemens VIII. 232 ff. Klemens von Alexandrien 7. - von Rom 196. Rlog 127. Anechtsteden 127. 217. Robler 158. Robo-Daishi 80 ff. Roch, W. 1. 14. Rod (Indianermissionar) 172. Rochinchina 78. 238. Roimbra 17. 24. 31. Rolleg San Carlo 182. - Sucre 179. — La Paz 179. — zu S. Salvador 26. 27 ff. Rolonialpolitit 63. Rolumbus 153. Rollmann 142. Rolonie San Francisco de Laishi 182. Ronfutse 162. Kongogeld 28. Rongomission 15 ff. 49 f. 106. 151. 253. Rongregation von der hl. Familie 44. Rongregationsaften 146. Kongreß in Kalkutta 111. Ronstantin (d. sog. schwarze) 15. Konstitution Leos XIII. Rom. Pontif. 36 f. Rontroversschriften 74. Roppers 51. Rordilleren 168. Rorea 49, 231, 252. Rorofo 109. "Rörperfeele" 210. Rrebs 5. 12 f. Rrieg der sieben Reduftionen Rroje 143, 157, 191. Kroeß 151. Rulturstufen nach Wundt 212. Rüsters 202 ff. Rybele 10 f. Anoto 80 f. 85. Lacerda (Angolamissionar) 67f.

Riliangi 71 f. Rindersprache 206.

Rircher 81.

Rirchenbauten am Kongo 20.

Kirchliches Handbuch 191.

La Conception 181. Laienmission in Brasilien 184. - in portugiesisch Rongo u. Angola 49. Lammens 160.

Lamont, Magaret 51. Lanzilotti 83. Lateinisch-Amerika 168 f. Lauterer 86. Lautsprache 206 f. Lautwandel 207. Lavalette 157. Laveille 159. Lazaristen 108. 111. 169. 218. Leo XIII. 145. [226 f. 229. Leonhardt 164. Lettere 147. Libri Informationum 74.148. Liekmann 13. Lindi 106. Linguistit 52. 204. Literarische Tätigkeit Wundts 203. Literaturzur Propaganda142. Litterae annuae 238. Litterae diversarum Provinciarum in India 235. Litterae indicae 151. Liverpool 40. 43. 58. 97. Planos de San Martin 170. [172. Loanda 71. Lob des Missionsstandes bei Paulus 195. Ludwig = Missionsverein 217. 219. Lukas, Evangelist 1. 9.113.193. Lyoner Missionspriester 108. 222.

Maas 63. 120. 125. Maastricht 221. Macaguan 174. Macao 227. Madagastar 105. 162. 226. [255. Madras 112. Madura 161. 166. Magellano 182. Mailander Miffionsseminar 223. 227. 229. Mainasmission 175. Makarius Magnes 3. Malabar 78. 238. Malabarische Gebräuche 79. Malzac 162. Mandschurei 49. 231. Manna, P. 44. 213. Manuel Pacheco 65. Maranhao 163. 185. Marañon 164. Marianen 48. 63. 105. 215. Mariahilischwestern 174. 176. 182. Marianhiller 43. 44. 104. 214. Marianischer Kongreß in Indien 111.

Mariaschein 220. Maristen 48. 103. 105. 169. 218. 231. Maristenschulbrüder 173. 228. Mark Aurel 8. Marotto 62. Marshallinseln 48. 105. Martin, P. Felix 156. 162. Martin, P. L. 150. 154. 163. Marninoll 45. 105. 225. 230. Mastrilli, P. 238. Materielle Unterstützung der Seiden 118. Matto Grosso 184. 185. Maximum illud 43. 224. Mannooth 43. 104. Meinery 1. 9, 120, 243. Meinhof 211. Mejer 142. 144. Melbourne 43. Mende (Angolamissionar)67f. Mendez y Guadalaquiza 63. Menschl. Sprache 206. [175. Menzinger Lehrschwestern 104. 112. Mera, Missionsgeschichtler 164. Merciarier 180. Merfel 241. Mexico 151. 163. 226. Michel 239. Miert, L. van 159. Mill Hill 43. 109. 174. Mindanao 63. Mirocu (Buddhistisch. Messias) Miscellanea 148 f. [90. 91. Missionar als Forscher 189. Missionare della Consolata 106. 109.

Missionare der Gesellschaft Mariä 169. 172.

- von Grave 104.

- vom hl. Herzen Jesu 43. 46.

— von Scheutveld 44. 112. 222. 227. 230.

Missionarisches Gespräch 116. Missionarische Persönlichkeit d. Baulus 193 ff.

Missionar und Diaspora 216f. Mission und Erdfunde 159. Mission und Friedensvertrag

55 ff. 97 ff. 213 ff. Missionu.Jugend 42.116.245. Mission und Rierus 245. Mission und Politik 38 f. 41.

55 f. 97 f. 105. 213 ff. 244. Mission und Presse 116. Mission u. Student 100. 101.

104. Missionsanstalten 42. 43. 101. 108. 111. 117. 218.

tel 165. 245 ff. Miffionsgesellschaften 42. 247. Miffionshandschiften 74 ff. Miffionshaus Bethlebem 44. 104. 225.

Miljionshierardie 129. 228. Miljionshomiletik 244. Miljionsjahrbud 225. Miljionskubs 221. Miljionskonferenz 60. 220. Miljionskonferenz 62. 224. Miljionskurje 101. 218. 220 f. Miljionsleben (heimatlidjes) 38. 41. 100 ff. 212 ff. 216.

245. Missionslehre 244. Missionsleiden Pauli 197. Missionsmethoden bei den Indianern Südamerikas

169 ff. Missionsmethoden am Kongo 20 ff. 72 ff. Missionsmittel 118.

Missionsmoral und Pastoral 166. 239.

Missionspokernkonferenz 217. Missionspositorale des Kardinals von Burgos 224.

Missionspersonal 223. Missionsrecht 165 f. 244. Missionsschulen im Cod. iur. can. 33 f.

Missionsschwestern v. Tuging 49. 105. Missionsseminare 45. 102. 103.

223. 225. Williamstatistiff 103. 110. 157

Mijjionsjtatijtit 103. 110. 157. 223. 226 f.

Missionsstudienzirkel 218.222. Missionsspnoden 166. Missionstagungen 217. 220.

Missionsvereine 245. Missionsvereinigung kathol.

Frauen und Jungfrauen 42. 101. 219.

Missionsweltbund ber akad. Missionsvereinigung. 225. Missionswert f. Indien 42.220. Missionswissenschaft 42. 44. 101. 120 f. 150 ff. 213. 217. 246. Missionswissenschaftlicher Ron= greß 221. Millionswoche 43.44.221.224. Missionszeitschriften 102. 105. Mitglieder d. Borpropaganda Mittelamerika 253. [233. Mittelchina 229. Minato 81. 86. 94. Mogulmission 160. Mohammedanermission 249. Molutten 159. Monforte 33. Mongolei 252. Monotheistische Tendenzen Montézon, F. de 155. [8. 10 f. Monumenta historica Soc. Jesu 150. Monumenta Ignatiana 239. Monumenta Xaveriana 151. Morales 75. [157. Mojoni 232. Mota 28. 38. Mozambique 47. Munich, Bischof 46. 55. 106. Münchener Staatsbibliothet Mussuri 65. 176 Myron, P. (Jesuitenprovinsial) 238. Mnsterienreligionen 10 ff.

Magafati 230. Mapo 63. 75. Nationalismus 97 ff. 169. Nationale Gegensätze in den Missionen 75. Mavarro 29. 31. Medarau 203. Megermission 174. Mepal 47. Neugranada 80. 163. Neuguinea 46. 48. 105. 107. Neumexito 234. Neunursia 63. Neupommern 46. 47. 105. 214. Neuregelung der chines. Sierarchie 228. Meuseeland 257. Mieuwenhoff 159. Migritier 210. Milgata 107. 230. Milles 158. Mobilimethode 79. 161. Rogheira, Kongomissionar 24. Mordafrika 151. 253.

Nordamerika 39. 44. 98. 104. 162. 169. 213. 256. Nordertiner 222. Norden 4. Nordpatagonien 181 f. Nordjänaniung 49. 107. 229. Noti 160. Nouvelles Religieuses 39. 46.

Ober=Mil 109. 224. Oblaten vom hl. Frang 47. Oblaten von der unbefleckten Jungfrau 43. 47. 99. Observanten 131. Ocopatolleg 176 f. Oeuvre apostolique 44. Offenbarungsreligionen (heid= nische) 5. Dmaha 43. Omoto Ryo 111. Opus s. Petri 39, 221. Ordensdifferenzen in Missionen 75. Ordensgeschichte der Gesellschaft Jesu 151. Ordensmissionen (Stellung derjelben) 34. Ordensschulen 34. Ordinarius loci. Rechte bes= selben bzw. der Schulen 34 ff. Orientalische Rulte 10 ff. Orientmission 122. 159. 249. Origenes 1. Orlandini 25. Diafa 230 f. Osservatore Romano 39. 40. Ditafrifa 46. 57. 254. 198. Ditchina 45. Diterreich 100. 101. 109. 219. Duensan 231. Dzeanien 45. 256.

Pachtler 158. Paiva Manso 15 ff. 65 ff. Palawán 63. Palästina 98. 214. Pallottiner 43. 46. 104. 184. 186. 218. Pampasmissionen 181. Papinot 81 f. Bara 185. Paraguan 154. 158. 163 f. Barana 184. [169. 183. Parifer Miffionsseminar 222. 227. 229. 230. Barma Missionsseminar 102. Passionisten 177. 222. [227. [26. Passionsschwestern 110.

Pastells 153. Bastor 232. 242. Batagonien 164. 169. 181. Paulus (Apostel) 2. 8 f. 12. 113. 125. 131. 189. 193 ff. 217. 240. Pedro Canguano Bemba 16. Pefing 50. 75 ff. 111. 157. 228 ff. Perez de Rivas, A. 163. Perez, R. 164. Persien 45. 233. Peru 49. 80. 151. 163. 169. 176. Betrus-Claver-Sodalität 219f. Pfister 161. Pfleiderer 6. 11. Philippinen 45. 48. 63. 103. 105. 153 f. 234. 238. 252. Philosophie (antike) 7. Phrygisches und galatisches Land 113. 190. Physiognomie des urchriftl. Missionsfeldes 1 ff. Vicard 81. Bieper, A. 6. 73 ff. 142 ff. Bieper, R. 1. 5. 12. 42. 60. 100. 125. 127. 189. 193ff. 217. 241. Bigafetta 15. 22. 65. 72. Piřpusianer 43. 101. 103. 222. Pinto (Angolamissionar) 67. Bius X. und die Greuel an den Indianern 172 f. 177. Platon 7. Plinius 2. Polanco 16 ff. 66. 151. Polen 42. 220. Pondiland 47. Porphyrius 3. Bortugal 65. 103. 155. Portugiesisches Missionsmono= pol 75. Potofi 179f. Präfektur vom hl. Gabriel pon ber schmerzhaften Mutter 177 Prämonitratenser 110. Priene (Chreninichrift) 13. Priefter vom hl. Bergen Jeju 46, 103, (Indianermissio= Priewasser

nar) 179.

Propagandaarchiv 121f. 142ff.

Propagandainstitut 39. 42. 45.

Propagandainstruttion

Tonkina 37.

76. 99. 102. 109. 121. 129.

167. 176. 178. 222. 231.

für

Protestanten in Korea 231. Protestantische Missionskonkurrenz 49 f. 109. 187. Providencia 174. Phymäen 210.

Quasiparochien in den Mis-Quison 112. [sionen 99. Quito 80. 163.

Rabbath 160. Rademacher 127. Rassenhaß 168. Ravenstein 16. 66. 68. Rechtliche Bedeutung von: Apostol. Vifar 137. Recollecten 169. Redemptoristen 169, 187, 222. Reduktionen von Paraguan 80, 154, 158, Reischauer 82 ff. Reiserouten Pauli 113 f. 189. Reigenstein 5. Religionsstatistik 225. Religiöse Konferenzen in Japan 230. Revolutionen in Südamerika Ribeiro (Kongomissionar) 17ff. Ricci 155. Richter, J. 60. Rio Branco 184. Rio Grande do Sul 164. 184. Rio Negro 186. Ritenstreit 122. 152. 156. 162. Rivière 165. Rochmonteix, Cam. de 157. Rodes, A. de 158. Rodigro (Angolamissionar) Rodigruez 155. [71. Rohr 8. Römische Archive 73 f. Römisches Missionsseminar Rote Rasse 168 f. 227. Rovenius 134 ff. Rubino 75. Ruiz de Montona 154. Ruffische orthodoxe Rirche 53. Run d'Aguiar 66.

Sabatier 14.
Sachini 65 f.
Sachini 65 f.
Salejianer 63. 100. 103. 169.
174. 181. 183. 227. 230.
Salettepriester 105. 226.
Sallaberry 164.
Salomonen 48.

Sätular Ranonikerkongrega- Séoul 231. tion vom hl. Joh. Ev. 123. Samoa 48. 106. San Andres 174. San León del Amazonas 62. 176. San Salvador 15 ff. 66. Santa Catharina 184. Santarem 185. Santorio (Rard.) 232. Sao Paulo 184. São Thomé 16 ff. 32. 66 ff. Sapporo 107. 230. 123. Sasboldus 131 ff. Sann-Wittgenstein 218. Schaden in den Miffionen Schell 14. [47. Schenk 130. Schensi 61. Schifofu 61. 82. 230. Schiller 81 ff. Schlagwein 127. Schlund 241. Schmidlin 42. 43. 60. 121. 128. 142 ff. 217. 228. 231 ff. 235. Schmidt 51. 207. Schmourlo 142 ff. Schneemann 165. Schriftinftem für den Miffionar 52. Schulbrüder Mariae 104. Schulmission 44. Schulte (Rardinal) 42. 217. Schulwesen am Rongo 21. Schurhammer 80 ff. 157. 170. Schürer 9. 10. [191.Schwager 40. 127. 142. 188. 220. Schweiz 40. 42. 44. 103. 121. 213. 224. Schwestern des hl. Joseph 108. - der Beimsuchung 174. - ber unbefl. Empfängnis - vom hl. Areuze 180. [108. - vom hl. Paul 231. - vom fostb. Blute 46. 105. von Thuine 231. Schwierigkeiten in den Indianermissionen 168 ff. Scritture antiche 147. Scritture non riferite 148. Scritture riferite corrispondenti 147. Scorraille 165. Sdralek 8. Seed 7. 11. Seligsprechung ber Märtyrer von Uganda 49.

Serapis 107. Servière, de la 161. Gervitenmission 223. Sevilla 154. Shafa 84. 90. Shingonsekte 81 ff. Sibirien 50. Sibylle 9. Simões (Angolamissionar) 71 f. Sittarder Briefter vom hl. Bergen Jesu 44. 218. Sigungen der Borpropaganda 233. Sklavenhandel am Rongo 23. Skolaster 115. Smet, P. de 158. Smuts 55 f. Sodomie bei den Japanern 89. Söhne des hl. Herzens 103. Sohne des unbefl. herzens Mariä 169, 171. Solf 63. Soltau 4. Soterbezeichnung in vorchriftl. Sova 65. 68 f. [3eit 13. Soveral (Kongomissionar) 17. [19 ff. Soziologie 51. Spanien 46. 102. 121. 132. 153. 196. 223. Spanisch-Amerika 79. 154. Spiefer 59. [163. 170. Sprache der Missionsschulen Spreiter, Ap. Bifar 214. [117. Staert 3. (Japanmissionar) Steichen 231. Stenler Missionsgesellschaft 45 ff. 104. 105. 169. 183. 218. 219. 227. 231. Stoa und Christentum 8. Strabo 9. Streit 121. 242 ff. Strümpfel 60. Studentenmissionsturjus 43. Studien über oriental. Rirchen Stumpf 76. 77. 158. Suau 162. Sudan 47. 109. Südafrika 47. 50. 55. 56. 105. 214. 254. Südamerika 168 ff. 255. Güdnigeria 49. Südpatagonien 182. Südschantung 49. 107. 229. Südschensi 229. Südwestafrika 47. 105. 106. Sundainseln 159.

Suriname 187. Synfretismus (religiöser) 107. Syrien 159.

Tacchi-Benturi 141. 155. Taifu 231. Tanganjika 106. Tarata 179. Taufen am Rongo 20. 25 f. Taufe und Firmung in der [Mission 239. Teffe 186. Tellez 167. Tendaisette 84. Tertullian 3. 8. 9. The Mission Crusade 44. Theologen-Missionsvereine 41. Thomas, Apostel 2. 157. Thomaschriften 75. Thurston 159. Tillurg 271. Timotheus 113. Titularbischof 137 f. Tobias 9. Töchter ber Armen 103. Töchter vom hl. Kreuz 47. Töchter der Liebe 103. 171. Togo 46. 105. Toji 81 ff. Tofio 230. Tonfing 62. 77. 78. Tonsprachen 52. Tournebize 160. Tournon 76. 77. Tragella 102. 121. 223. Transpaal 49. Trappisten 110. Travantore 112. Trinidad 62. Tichepe 162. Tungming 229. Türkei 45.

Ucayali 62. 176 f.
Udienze di Roltro Signore
Uganda 46. 49. [148.
Ungarn 42.
Ungoni 47.
Unio Cleri 44. 101. 102. 103.
104. 213. 218. 220 f. 224.
Unionsbestrebungen 168.
Unjanjembe 105.
Unterschied zwischen Diözese
1. Apojt. Vitariat 139.
Unterstügungsorganisation d.
Christen in Indien 112.

Urabă 62. 170 f.
Urjachen (natürl.) d. schnellen
Berbreitung d. Christentums 3.
Urbano Cerri 144. 149.
Urform der Ehe 211.
Ursprung der Sprache 207.
Urubamba 63. 176. 178.
Uriarte 165.
Uruguan 169.
Utrecht 131 fi.
Baissière, de la 162.

Balignani 78. 89. 90. van der Belden 159. van Rossum, Kardinal 121. 122. 146. Variétés Sinologiques 162. Bäter vom Sl. Geiste 43. 45. 46. 100. 103. 104 ff. 169. 218. 222. 226. Bäter vom hl. Kreuz 45. 105. 222. 225. Bäth 2. 40. 102. 125. 158. 160. Baz, erster Oberer d. Jesuiten am Rongo 17 ff. Venezuela 169. 174. Verapoli 62. Verbiest 158. Berein der Glaubensverbreitung 39. 98. 99. 220. 222. 224. Berein der hl. Rindheit 39. 219 f. Verein z. Unterstützung armer Megerfinder 219. Bereinigte Staaten 44. 104. 220. 225. Bereinigung fath. Lehrerin=

220. 225. Bereinigung kath. Lehrerinnen Indiens 112. Berhandlungen der Borpropaganda 232. Bermeerich 166.

Berpslegung der Katechumenen 119. Berrat an den Missionen 55. Versorgung der verlassenen deutsch. Missionsgeb. 46.

beutsch. Missionsgeb. 46. Vilela (Japanmissionar) 81 ff. Visider 3. 201. [94 f. Visitationsrecht des Ordin. in den Missionsschulen 36.

Bogt, Bischof 55. Bölkerpsychologie 202. 204. Borderindien 111. 250. Vorläuserin der Propaganda Brede 191. [232.

Walleser (Bischof) 215. Wand (Mundurucumissionar) Wanderbonzen 93. Wandermissionare 182. Wanger 55. Marned, G. 1. Walter, G. 123. 191. Weber, E. 15. Weber, Norbert, Erzabt 72. Weber, B. 113. 189. Weder 4. 7. Weiß, J. 2. 13. Weiße Schwestern 46. 109. Weiße Bäter 45. 106. 109. 222. Weltmiffion (Zeitschrift) 40. Weltpriester als Missionare 169. 186. Weltpriefter am Rongo 15. Weltpriestermissionsseminar 44. 104. 218. 227. Wendland 6 f. 11. 13. Werner 157. Wernle 195. 200. Westafrika 108. 253. Wessels 159. Westermann 192. Wiederbelebung der heidn. Religion unter Augustus 6. Wiederzulaffungsbedingungen für deutsch. Missionare Wigger 162. 167. [98.

Wiederzulassungsbedingungen sür deutsch. Missionare Wigger 162. 167. [98. Windhuis 100. Wirtschaftssorschung 52. Wortbildung 207. Wundts Bedeutung für die Missionare 202.

— Entwicklungsspstem der Religion 209 f.

Xenophanes 7.

Yamamoto 231. Yalhiro 83. 84. Yotohama 231. Young mans christian association 228. Yuan 229.

Salesti 152. Zamora 63. 175. Zentraltonling 112. Ziegler 100. Zitawei 161. 228.

# Zeitschrift für Missonswissenschaft.

In Verbindung mit Prof. Dr. Aufhausersstünchen, Prof. Dr. dölgers Münster, P. Dr. freitag S. V. D. stepl, P. Dr. hoffmann P. S. M. Simburg, Prof. Dr. kargesstünster, P. Dr. kilger O. S. B. St. Ottilien, P. krose S. J. Bonn, P. Otto Maas O. f. M. Münster, Prof. Dr. Meinerhsstünster, Prof. Dr. SeppeltsBreslau, P. Robert Streit O. M. J. hünsteld, P. Dr. Gonsalvus Walter O. M. Cap. krefeld herausgegeben von

Dr. Pieper, Privatdozent in Münfter.



# Inhalt des 1. heftes:

Pieper: Zur religiösen Phösiognomie des urchristlichen Missionsgebietes / Kilger: Die ersten Iesuiten am Kongo und in Angola (1547-1575) / Grentrup: Die Aufsicht über die Missionsschulen nach dem Codex juris canonici / Missionsrund/schau (Freitag) / Kleinere Beiträge: Ethnologisch-linguistischer Kursus im Steöler Missionshaus St. Gabriel (Keinlein) / Das Schriftsöstem für den Missionar (Emonts) / Der Verrat an den christlichen Missionen / Ein Protest des deutschen katho/lischen Missionsausschusses / Besprechungen



Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster i. W.

## Inhaltsangabe.

|                                                                                    | Sette |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Bieper, Dr. Karl, Bur religiösen Physiognomie des urchristlichen Missionsgebietes  | 1     |
| Rilger, Dr. P. Laurenz O. S. B., Die ersten Jesuiten am Kongo und in Angola        |       |
| (1547-1575)                                                                        | 15    |
| Grentrup, Dr. Th. S. V. D., Die Aufsicht über die Missionsschulen nach dem Codex   |       |
| juris canonici                                                                     |       |
| Missionsrundschau. Von Dr. Anton Freitag S. V. D                                   | 38    |
| I. Aus dem heimatlichen Missionsleben                                              |       |
| II. Die Missionsfelder                                                             | 45    |
| A) Die deutschen Missionen                                                         | 46    |
| B) Außerdeutsche Missionen                                                         | 49    |
| Rleinere Beiträge                                                                  | 51    |
| Ethnologisch-linguistischer Kursus im Stepler Missionshaus St. Gabriel in          |       |
| Mödling (bei Wien). Von P. Michael Heinlein O. S. B.                               | 51    |
| Das Schriftsustem für den Missionar. Bon P. Joh. Emonts S. C. J                    | 52    |
| Der Verrat an den dristlichen Missionen                                            | 55    |
| Ein Protest des deutschen katholischen Missionsausschusses                         | 58    |
| Besprechungen                                                                      | 58    |
| Fischer: Arnold Janffen, der Bründer des Stenler Miffionswerkes (Spiecker)         | 58    |
| Die dem ann, Antiochien, ein Mittelpunkt urchristlicher Missionstätigkeit (Pieper) | 59    |
| *Jahrbuch der Sächsischen Missionskonferenz 1920 (Schmidlin)                       | 60    |
| *Richter-Strumpfel, Jahrbuch der Bereinigten Deutschen Missionskonfe-              |       |
| renzen 1920 (Schmidlin)                                                            | 60    |
| Anuario eclesiástico 1920. Edición española (Maas)                                 | 61    |
| *Solf, Kolonialpolitik. Mein politisches Bermächtnis (Flaskamp)                    | 63    |
|                                                                                    |       |

Die Zeitschrift erscheint jährlich in 4 Heften gr. 80 und ist durch alle Buchhandlungen und Postanstalten zu beziehen, auch die Jahrgänge 1-9 sind noch vorrätig.

Der Bezugspreis beträgt für 1921 16 Mk., pro Einzelheft 5 Mk. (Bezugspreis für Frankreich, Belgien, Luxemburg 12 Frs., Argentinien 0,8 Pes. G. oder 2 Pes. P., England  $4^{1/2}$  sh., Holland 2,5 Gulden, Italien 18 Lire, Schweiz 4,75 Fr., Bereinigte Staaten  $$\theta$$  0,8, Japan 1,75 Pen, Spanien 4,20 Pes.)

Angeigen die 3gespaltene Millimeterzeile 50 Pfg.

Beilagen nach besonderer Bereinbarung.

Alle für die Redaktion bestimmten Sendungen (Manuskripte, Bücher, Tauscheremplare) wolle man richten an Prof. Dr. Pieper Hochw., Hamm i. W., Werlerstr. 55. Heft 1 ist ausgegeben Ende Januar. Das solgende Heft erscheint im April 1921.

# Zeitschrift für Missonswissenschaft.

In Verbindung mit Prof. dr. Aufhauser-München, Prof. dr. dölger-Münster, P. dr. freitag S. v. d. stepl, P. dr. hossmann P. S. M. Simburg, Prof. dr. karge-Münster, P. dr. kilger O. S. v. st. Ottilien, P. krose S. J. Bonn, P. Otto Maas O. f. M. Münster, Prof. dr. Meinerh-Münster, Prof. dr. Seppelt-Breslau, P. Robert Streit O. M. J. hünsteld, P. dr. bonsalvus Walter O. M. Cap. kreseld

herausgegeben von

Dr. Pieper, Privatdozent in Münster.



# Inhalt des 2. Heftes:

Kilger: Die ersten Tesuiten am Kongo und in Angola (1547-1575) / Schmidlin: Kandschriftliche Missionsbestände in der Bibliothek Vittorio Emmanuele zu Kom / Schurhammer: Kobo Daishi / Missionsrundschau (Freitag) / Kleinere Bei träge: Die apostolischen Keisen des Paulus durch Kleinasien (Weber) / Einzelbekehrung und Annäherungsmethoden in der Praxis (Skolaster) / Sihung der missenschaftlichen Kommission des Internationalen Instituts für missionswissenschaft liche Forschungen / Gesprechungen



Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster i. W.

| Ten | ha  | ltsa | ma  | nh | 0  |
|-----|-----|------|-----|----|----|
| BII | IJu | uzu  | III | uv | 6. |

|                                                                                     | Seite |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Rilger, Dr. P. Laurenz O. S. B., Die ersten Jesuiten am Kongo und in Angola         |       |
| (1547-1575). II. In Angola                                                          | 65    |
| Schmidlin, Prof. Dr., Handschriftliche Missionsbestände in der Bibliothek Bittorio- |       |
| Emmanuele in Rom                                                                    | 73    |
| Shurhammer, B., S. J., Kobo-Daishi                                                  | 80    |
| Missionsrundschau. Bon Dr. Anton Freitag S. V. D                                    | 97    |
| I. Aus dem heimatlichen Missionsleben                                               | 97    |
| II. Die Missionsfelder                                                              | 105   |
| 1. Die deutschen Missionen                                                          | 105   |
| 2. Die nichtdeutschen Missionen                                                     | 108   |
| Aleinere Beiträge                                                                   | 113   |
| Die apostolischen Reisen des Paulus durch Kleinasien. Von UnivProf. Dr.             |       |
| Bal. Weber                                                                          | 113   |
| Einzelbekehrung und Annäherungsmethoden in der Praxis. Bon P. Hermann               |       |
| Sholaster P. S. M                                                                   | 115   |
| Bericht über die Sitzung der wissenschaftlichen Kommission des Internationalen      |       |
| Instituts für missionswissenschaftliche Forschungen zu Münster i. W. am             |       |
| 2. und 3. März 1921                                                                 | 120   |
| Berichtigung zu Dr. P. Laurenz Kilgers Aufsatz: Die ersten Jesuiten am Kongo        |       |
| und in Angola (s. S. 15 ff.). Von Eugen Weber P. S. M                               | 123   |
| Besprechungen                                                                       | 123   |
| Arens, Handbuch der katholischen Missionen (Maas)                                   | . 123 |
| Bäth, Eine Entscheidungsstunde der katholischen Weltmission (Walter)                | 125   |
| Pieper, Die Missionspredigt des hl. Paulus (Bartmann)                               | 125   |
| Butjahr, Der zweite Brief an die Korinther (Pieper)                                 | 126   |
| Schwager, Emilie Huch, ein Frauenbildnis aus dem 19. Jahrh. (Rademacher)            | 127   |
| Schlagmein, Anechtsteden in alter und neuer Zeit (Pieper)                           | 127   |
| Kloh, Was ich unter Palmen fand (Karge)                                             | 127   |
| Erzberger, Erlebnisse im Weltkrieg (Schmidlin)                                      | 127   |
| Imle, Die Frau in der Politik (Flaskamp)                                            | 128   |
|                                                                                     |       |

Die Zeitschrift erscheint jährlich in 4 Heften gr. 80 und ist durch alle Buchhandslungen und Postanstalten zu beziehen, auch die Jahrgänge 1—9 sind noch vorrätig.

Der Bezugspreis beträgt für 1921 16 Mk., pro Einzelheft 5 Mk. (Bezugspreis für Frankreich, Belgien, Luxemburg 12 Frs., Argentinien 0,8 Pef. G. oder 2 Pef. P., England  $4^{1/2}$  sh., Holland 2,5 Gulben, Italien 18 Lire, Schweiz 4,75 Fr., Bereinigte Staaten § 0,8, Japan 1,75 Pen, Spanien 4,20 Pef.)

Angeigen die 3 gespaltene Millimeterzeile 50 Pfg.

Beilagen nach besonderer Bereinbarung.

Alle für die Redaktion bestimmten Sendungen (Manuskripte, Bücher, Tauschsermplare) wolle man richten an Prof. Dr. Pieper Hochw., Hamm i. W., Werlerstr. 55. Heft 2 ist ausgegeben Ende April. Das folgende Heft erscheint im Juli 1921.

# Zeitschrift für Missonswissenschaft.

In Verbindung mit Prof. dr. Aufhauser-München, Prof. dr. dölger-Münster, P. dr. freitag S. V. d. stepl, P. dr. hoffmann P. S. M. Simburg, Prof. dr. karge-Münster, P. dr. kilger O. S. B. St. Ottilien, P. krose S. J. Bonn, P. Otto Maas O. f. M. Münster, Prof. dr. Meinerh-Münster, Prof. dr. Seppelt-Breslau, P. Robert Streit O. M. J. hünsteld, P. dr. Gonsalvus Walter O. M. Cap. krefeld herausgegeben von

Dr. Pieper, Privatdozent in Münfter.



# Inhalt des 3. heftes:

friedrich: Holland, die Wiege der Missionshierarchie / Schmidlin: Das römische Propaganda-Archiv / Huonder: Missionswissenschaftliche Gestrebungen in der Gesellschaft Jesu / Missionsrundschau: Die Indianermissionen Südamerikas (Freitag) / Gesprechungen



Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster i. W.

## Inhaltsangabe.

|                                                                                     | Seite |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Friedrich, Carl, S. V. D., Holland, die Wiege der Missionshierarchie                | 129   |
| Schmidlin, Prof. Dr., Das römische Propaganda-Archiv                                | 142   |
| Huonder, A., S. J., Missionswissenschaftliche Bestrebungen in der Gesellschaft Jesu | 150   |
| Missionsrundschau. Bon Dr. Anton Freitag S. V. D                                    | 168   |
| Die Indianermissionen Südamerikas                                                   | 168   |
| Besprechungen                                                                       | 188   |
| Schwager, Der Duffeldorfer Missionskursus für Missionare und Ordens=                |       |
| priester 714. Okt. 1919 (Kilger)                                                    |       |
| Wolf, Der Missionar als Forscher (Pieper)                                           | 189   |
| Weber, Des Paulus Reiserouten bei der zweimaligen Durchquerung Klein-               |       |
| asiens (Brede)                                                                      | 189   |
| Schurhammer, Der heilige Franziskus Xaverius der Apostel des Ostens                 |       |
| (Gonsalvus Walter)                                                                  | 191   |
| Krose, Kirchliches Handbuch für das katholische Deutschland (1919/1920)             |       |
| (Pieper)                                                                            | 191   |
| Kauczor, Die Bergnubische Sprache, Dialekt von Gebel Delen (Diedrich                |       |
| Westermann)                                                                         | 192   |
|                                                                                     |       |

Die Zeitschrift erscheint jährlich in 4 Heften gr. 80 und ist durch alle Buchhandlungen und Postanstalten zu beziehen, auch die Jahrgänge 1-9 sind noch vorrätig.

Der Bezugspreis beträgt für 1921 16 Mk., pro Einzelheft 5 Mk. (Bezugspreis für Frankreich, Belgien, Luxemburg 12 Frs., Argentinien 0,8 Peß. G. oder 2 Peß. P., England  $4^{1}/_{2}$  sh., Holland 2,5 Gulden, Italien 18 Lire, Schweiz 4,75 Fr., Bereinigte Staaten  $$\theta$$  0,8, Japan 1,75 Pen, Spanien 4,20 Peß.)

Angeigen die 3 gespaltene Millimeterzeile 50 Pfg.

Beilagen nach besonderer Vereinbarung.

Alle für die Redaktion bestimmten Sendungen (Manuskripte, Bücher, Tauscheremplare) wolle man richten an Prof. Dr. Pieper Hochw., Hamm i. W., Werlerstr. 55. Heft 3 ist ausgegeben Ende Juli. Das folgende Heft erscheint im Oktober 1921.

# Zeitschrift für Missionswissenschaft.

In Verbindung mit Prof. dr. Aufhauser-München, Prof. dr. dölger-Müncher, P. dr. freitag S. V. d. Stepl, P. dr. hoffmann P. S. M. Simburg, Prof. dr. karge-Müncher, P. dr. kilger O. S. B. St. Ottilien, P. krose S. J. Bonn, P. Otto Maas O. f. M. Müncher, Prof. dr. Meinerh-Müncher, Prof. dr. Seppelt-Breslau, P. Robert Streit O. M. J. Hünched, P. dr. Gonsalvus Walter O. M. Cap. Krefeld

herausgegeben von

Dr. Pieper, Privatdozent in Münster.



# Inhalt des 4. heftes:

Pieper: Die missionarische Persönlichkeit des Weltapostels / Küsters: Wilhelm Wundts Gedeutung für die katholischen Missionare / Missionsrundschau (Freitag) / Kleinere Geiträge: Eine Vorläuserin der Propaganda unter Klemens VIII. (Schmidlin) / Eine Sammlung von Iesuitenmissionsberichten aus dem 16. und 17. Jahrhundert (Kilger) / Besprechungen / Missionsbibliographischer Gericht (Streit) / Namen / und Sachregister



Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster i. W.

## Inhaltsangabe.

|                                                                                                                                                            | Selle   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Pieper, Privatdozent Dr. K., Die missionarische Persönlichkeit des Weltapostels Küsters, Dr. P. Meinulf, O. S. B., Wilhelm Wundts Bedeutung für die katho- | 193     |
| lischen Missionare                                                                                                                                         | 202     |
| Missionsrundschau. Bon Dr. Anton Freitag S. V. D                                                                                                           | 212     |
| 1. Heimatliches Missionswesen                                                                                                                              | 212     |
| 2. Die Missionsfelder                                                                                                                                      | 226     |
| Rieinere Beiträge                                                                                                                                          | 232     |
| Eine Borläuferin der Propaganda unter Klemens VIII. Bon Prof. Dr.                                                                                          |         |
| Schmidlin                                                                                                                                                  | 232     |
| Eine Sammlung von Jesuitenmissionsberichten aus dem 16. und 17. Jahr-                                                                                      |         |
| hundert. Bon P. Laurenz Kilger O. S. B                                                                                                                     | 235     |
| Besprechungen                                                                                                                                              | 239     |
| 1. Michel, Questions pratiques sur le baptême et la confirmation dans                                                                                      |         |
| les missions                                                                                                                                               | 239     |
| 2. Questions pratiques sur le mariage dans les missions (Schmidlin)                                                                                        | 239     |
| Bartmann, Paulus als Seelsorger (Pieper)                                                                                                                   | 240     |
| Schlund, St. Frangiskus und seine Orden in der heidenmission (Freitag)                                                                                     | 241     |
| *Merkel, G. W. von Leibnig und die China-Mission (Galm)                                                                                                    | 241     |
| Pastor, Geschichte der Papste im Zeitalter der katholischen Reformation und                                                                                | 0.10    |
| Restauration: Pius V. (Schmidlin)                                                                                                                          | 242 243 |
| Missionsbibliographischer Bericht                                                                                                                          | 244     |
| 1. Missionsbibliographie. 2. Grundlegende Missionslehre. 3. Praktische Missions-                                                                           | 244     |
| lehre. — Missionsrecht. 4. Missionshomiletik. 5. Missionsmethode. 6. Ausbil-                                                                               |         |
| dung der Missionare. 7. Einheimischer Klerus. 8. Heimatliches Missionsleben.                                                                               |         |
| 9. Mission und Jugend. 10. Mission und Klerus. 11. Akademische Missions=                                                                                   |         |
| bewegung. 12. Missionswissenschaftliche Bewegung. 13. Missions- und Friedens-                                                                              |         |
| frage. 14. Missionsgesellschaften. 15. Missionsvereine. 16. Arztliche Mission.                                                                             |         |
| 17. Missionsgeschichte des Altertums. 18. Missionsgeschichte des Mittelalters.                                                                             |         |
| 19. Missionsgeschichte der Neuzeit. 20. Allgemeine Missionshunde. 21. Orient-                                                                              |         |
| mission. 22. Mohammedanermission. 23. Borderindien. 24. Hinterindien.                                                                                      |         |
| 25. China. 26. Mongolei. 27. Korea. 28. Japan. 29. Indonesien. 30. Philip-                                                                                 |         |
| pinen. 31. Afrika. 32. Nordafrika. 33. Weftafrika. 34. Kongo. 35. Süd-                                                                                     |         |
| afrika. 36. Oktafrika. 37. Madagaskar. 38. Südamerika. 39. Mittelamerika.                                                                                  |         |
| 40. Nordamerika. 41. Kanada. 42. Ozeanien. 43. Auftralien. 44. Neuseeland.                                                                                 |         |
| Bon Rob. Streit O. M. I                                                                                                                                    |         |
| Ramen= und Sachregister                                                                                                                                    | 257     |



# ARMONIUMS

von den kleinsten bis zu den kostbarsten Werken. - Katalog gratis

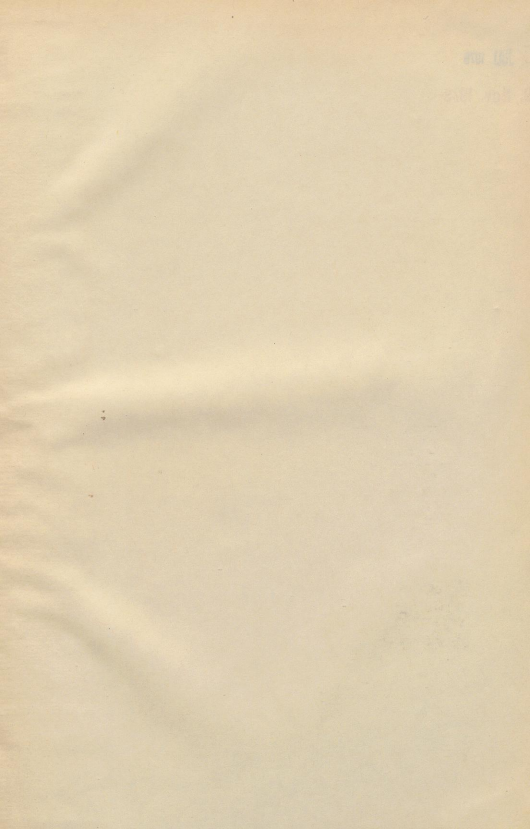
für Kirchen, Kapellen, Konzertsäle usw.

Spezialität: Tropenharmoniums, zerlegbar und für Reise.

Missions-Harmoniums, Orgel- u. Harmonium-Spielapparate, von jedem Unmusikalischen künstlerisch spielbar.

ALOYS MAIER, FULDA

Päpstl. Hoflieferant Export nach allen Weltteilen. Gegründet 1845.



[ ]. JUL 1978

19. Nov. 1979

