N12<522890534 021

W ... ©










moNepaday . - B

- Zeitschrift fir
- Missions-
wissenschaft
und Religions-

77. JAHRGANG - 1993

Editorial :
JOHANNES MEIER:  »... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden :
: Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.«

HANS-WERNER GENSICHEN: Mission und Kolonialismus -

Eey §

HERMANN JANSSEN:  Neue religiose Bewegungen in Melanesien
ULRICH DEHN: Paradigmegv\jechsel inl der Theologie?
OtTtmAR FucHs: Plddoyer fiir eine radikale Pluralititsethik
Bericht:
GERHARD KRUIP:  1492-1992: Kein Neubeginn ohne kritische

‘Reflexion der Geschichte

= : %3 Theologische Examensarbeiten

‘BuéhbesPreéhunlgen

- EOS Verlae Ei‘zabtei St.Ottil,ien



Zeitschrift fir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft
1911 begriindet von Joseph Schmidlin

Herausgeber:
Internationales Institut fir missionswissenschaftliche Forschungen e. V.

Redaktion: Prof.Dr.Giancarlo Collet (Minster)
in Zusammenarbeit mit den Professoren
Peter Antes (Hannover), Ludwig Bertsch 5] (Aachen/Frankfurt a.M.),
Josef Kuhl SVD (St. Augustin), Theo Sundermeier (Heidelberg),
Hans Waldenfels S] (Bonn/Diisseldorf)
und Dr. Basilius Doppelfeld OSB (Miinsterschwarzach)

Redaktionssekretariat: Nikola Hollmann

Die Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft (= ZMR) ist Organ
des Internationalen Instituts fiir missionswissenschaftliche Forschungen (IIME).
Sie erscheint vierteljahrlich im Jahresgesamtumfang von 320 Seiten. Ladenpreise
(jeweils zuziiglich Porto): DM 56,— je Jahrgang, fiir Studenten DM 44,80; Preis je
Einzelheft DM 16,—, fiir Studenten DM 12,80 (im Inland incl. 7% MwSt.).

Der Verkaufspreis ist fiir Mitglieder des IIMF durch Mitgliedsbeitrag abgegolten.
Zahlungen fir das IIMF konnen iiberwiesen werden tiber PSA Koln, Konto-Nr.
81061-505 (Internationales Institut fiir Missionswissenschaftliche Forschungen,
Bonn 2) oder iiber Stadtsparkasse Bonn, Konto-Nr. 25002874. Geschiftsstelle des
[IMF: Albertus-Magnus-Strae 39, 5300 Bonn 2.

Fur die Schriftleitung bestimmte Sendungen werden erbeten an:
Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft
— Schriftleitung —
Institut fiir Missionswissenschaft - Hiufferstr. 27 - D-4400 Miinster
Telefon 0251 / 832652, Fax 832614

Das IIMF ist in das Vereinsregister des Amtsgerichts zu Miinster (Westf.) unter Ak-
tenzeichen V.R.Nr. 1672 eingetragen.

© Verlag und Anzeigen: EOS Verlag Erzabtei St. Ottilien, D-W 86941 St. Ottilien,
Telefon 08193/71261, Fax 6844

Gesamtherstellung: EOS Druck, D-W 86941 St. Ottilien

Die Zeitschrift ist urheberrechtlich geschiitzt. Die dadurch begriindeten Rechte, insbesondere die der Uber-

setzung, des Nachdrucks, der Entnahme von Abbildungen, der Funksendung, der Wiedergabe auf fotome-

chanischem oder dhnlichem Wege und der Speicherung in Datenverarbeitungsanlagen bleiben, auch bei

nur auszugsweiser Verwertung, vorbehalten. Die Vergiitungsanspriiche des § 54, Abs. 2, UrhG, werden
durch die Verwertungsgesellschaft Wort wahrgenommen.



Inhalt des 77. Jahrgangs ZMR 1993

Abhandlungen

AHRENS, THEODOR: Das Versprechen neuen
Lebens. Zur Dynamik des Christentums in
Ozeanien
COLLET, GIANCARLO: Bekehrung — Vergleich
— Anerkennung. Die Stellung des Anderen im
Selbstverstindnis der Missionswissenschaft
DEHN, ULRICH: Paradigmenwechsel in der
Theologie?
DELGADO, MARIANO: Theologie angesichts
religineenVICTNEID: oo e et =
FucHS, OTTMAR: Plidoyer fiir eine radikale
Plucalitdtsethik . @ 5 s e
GENSICHEN, HANS-WERNER: Mission und Ko-
oAl S IS i e S o o et SO i T
GENSICHEN, HANS-WERNER: Zur Orient- und
Missionserfahrung von Paul Schitz . ......
JANSSEN, HERMANN: Neue religiose Bewegun-
gen in Melanesien (s. auch: Erratum, 320)
KAMSTRA, JACQUES H.: JTapanese Monotheism
MEIER, JOHANNES: »... dem zerfallenden und
dem Verderben zueilenden Katholizismus
Brasiliens Hiilfe bringen.« . .. ..........
MULLER, GOTELIND: Furukawa Rosen und das
Zeitalter des Skeptizismus . .. ..........
NEU, RAINER: Plétzlicher Tod und Ve}'geb
tungsglaube bei den Bergvolkern Nordluzons
(PHIlippIne) re e e e
PHAN, PETER C.: Experience and Theology:
An Asian Liberation Perspective . . .......
SCHUBLER, WERNER: Das Kopernikanische
Prinzip und die Theologie der Religionen
‘WAARDENBURG, JACQUES: Ansitze zu einer
religionswissenschaftlichen angewandten Her-
meneutik

Kleine Beilrige

DOPPELFELD, BASILIUS: »Mission« im neuen
»Katechismus der Katholischen Kirche« . . . . .

Berichte

BAUMANN, MARTIN: »Einheit in der Vielfalt —
Buddhismus in Europa«. KongreB européischer
Buddhisten-in Berlin/sos e s in b e
KRUIP, GERHARD: 1492-1992: Kein Neubeginn
ohne kritische Reflexion der Geschichte

263

200

50

183

62

152

35
122

233

288

99

37

214

300

160 .

78

Mitteilungen
Theologische Examensarbeiten zur Missions-

wissenschaft und Religionswissenschaft im
akademischen Jahr 1991/92 ... .........

Besprechungen

ANTES, PETER (Hg.): Der Islam. Religion —
Bthil-—Politik (Rifle) s - oilc i inageh
ASSMANN, HUGO / HINKELAMMERT, FRANZ J.:
Gotze Markt (Wessling) . .............
BARCATTA, BEDE: A History of the Southern
Vicariate of Colombo Sri Lanka, being also
The History of the Apostolate of the Sylvestri-
ne-Benedictine Monks in the Island (Koschor-
) e i L R i e G R e o
BUCHER, ALEXIUS J. / FORNET-BETANCOURT,
RAUL / RENKER, JOSEPH / SING, HORST (Hg.):
Die »Vorrangige Option fiir die Armen« der
katholischen Kirche in Lateinamerika (Kruip) .
BURRIDGE, KENELM: In the Way. A Study of
Christian Missionary Endeavours (Gensichen) .
CHENU, MARIE-DOMINIQUE: Kirchliche Sozial-
lehre im Wandel. Das Ringen der Kirche um
das Verstindnis der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit (Kruip)
CHUNG HYUN KYUNG: Schamanin im Bauch —
Christin im Kopf. Frauen Asiens im Aufbruch
[MHeidemanng) = < oic b Sve e s et o
ELSAS, CHRISTOPH / KIPPENBERG, HANS G.
(Hg.): Loyalititskonflikte in der Religionsge-
gehichte-(Waldenfels) ;.. 7l s el Vaics o
FABELLA, VIRGINIA / SUN Al LEE PARK (Ed.):
We dare to dream. Doing Theology as Asian
Women (Heidemanns)
GRIFFITHS, BEDE: Leben im
Ashram, hg. von Bogdan Snela
HAGEMANN, LUDWIG: Was glauben Christen?
Die Grundaussagen einer Weltreligion (Rife) .
HALBFASS, WILHELM: Tradition and Reflec-
tion, Explorations in Indian Thought (Géchter)
HEIN, UWE: Indische christliche Seelsorge
(Pulsfort)

Herder Lexikon Symbole (Antes)

HOFEMANN, PAUL: Das Erbe Jesu und die
Macht der Kirche. Riickbesinnung auf das
Neue Testament (Venetz)

christlichen

83

162

91

163

92

244

165

307

165

307

166

245

167

169
170



HoLM, NILs G.: Einfihrung in die Religions-
paycholagie (Anted) st e o T
HUBER, FRIEDRICH: Die Bhagavadgita in der
neueren indischen Auslegung und in der Be-
gegnung mit dem christlichen Glauben (Gensi-
BB e e b e At e
IMMoos, THOMAS: Ein bunter Teppich. Die
Religionen Japans (Tsuchimoto) . ........
IMMOOS, THOMAS: Japan — Archaische Mo-
derne (Laube)
JONGENEEL, JAN A.B.: Missiologie. I. Zen-
dingswetenschap. II. Missionarie Theologie
(ST T R e SR S a o R Sl S0 € S G
KANTOWSKY, DETLEF: Wegzeichen. Gespriche
iiber buddhistische Praxis (Baumann) . ... ..
KIPPENBERG, HANS G. / LUCHESI, BRIGITTE
(Hg.): Religionswissenschaft und Kulturkritik
(Busch)
KRAMER, ROLF: Umgang mit der Armut. Eine
sozialethische Analyse (Kupezik) . . .......
LEE, CHWEN JIUAN A. / HAND, THOMAS G.: A
Taste of Water. Christianity through Taoist-
Buddhist Eyes (Waldenfels) . ...........
LEE-LINKE, SUNG-HEE: Frauen gegen Konfuzi-
us. Perspektiven einer asiatisch-feministischen
‘Fheologie (Heidemanns)® o= o i Gv ol
LuUBAC, HENRI DE: Geheimnis, aus dem wir
leben (Heimbach=-Steins)s o dis nia s S,
MEIER, JOHANNES: Die Anfinge der Kirche auf
den Karibischen Inseln (Reinhard) . .......
MINNEMA, LOURENS: Bespiegelingen aan het
SENEEE TCRIBPRY - LT e e S i whh
MULLER, KARL / PRAWDZIK (Hg.): Ist Christus
der einzige Weg zum Heil? (Schiffers) ... ..
Mumonkan. Die torlose Schranke. Zen-Meister
Mumons Ko6an-Sammlung neu iibertragen und
kommentiert von Zen-Meister Koun Yamada
(Waldenfels) :
NIRUMAND, BAHMAN (Hg.): Im Namen Allahs.
Islamische Gruppen und der Fundamentalismus
in der Bundesrepublik Deutschland (Baumann)
NOLAN, ALBERT: Goft in Siidafrika. Die
Herausforderung des Evangeliums (Tafferner) .

245

173

174

176

246

247

248

309

249

307

250

251

253

178

179

253

254

OHASHI, RYOSUKE (Hg.): Die Philosophie der
Kyoto-Schule (Waldenfels)
0zAKI, MaKOTO: Introduction to the Philoso-
phy of Tanabe (Waldenfels) . . ..........
PACZENSKY, GERT V.: Teurer Segen. Christli-
che Mission und Kolonialismus (Griinder) . . .
PIERIS, ALOYSIUS: Liebe und Weisheit. Begeg-
nung von Christentum und Buddhismus
(EampEE s e et e
POTSCHER, WALTER: Aspekte und Probleme
der minoischen Religion. Ein Versuch (Figl)

PospIscHIL, HANS THOMAS: Der solidarische
Umgang mit Eigentum und Einkommen in
christlichen Gemeinschaften und Gruppen
(Eienkampy L7 e S mE RN
ROTHE, STEFAN: Der Siidafrikanische Kirchen-
rat (1968-1988): Aus liberaler Opposition zum
radikalen Widerstand (Arens) . . .........

SAWYER, FRANK: The poor are many. Political
Ethics in the Social Encyclicals, Christian
Democracy, and Liberation Theology in Latin
America (BRID): = e L ls Gt s
SNELA, BoGDAN: Der Ochs und sein Hirte.
Zen-Augenblicke (Waldenfels) . .........
SPUKER, GERARD VAN'T: Les usages funéraires
et la mission de I’Eglise. Une étude anthropo-
logique et théologique des rites funéraires au
Rwanda (Tossou)
STARK, SYLVIA: Vatsya Varadagurus Tattvanir-
naya(van BHIER) L o5 o bt e e e
STINE, PHILIP C.: Bible Translation and the
Spread of the Church. The last 200 Years
(Waldenfels)
WIESENTHAL, SIMON: Segel der Hoffnung.
Christoph Columbus auf der Suche nach dem
Gelobten Land (Heidemanns) . ..........
WALFR, KNUT: Westliche Taoismus-Bibliogra-
phHIE N Alden els) e s
WILLIAMS, C. PETER: The Ideal of the Self-
Governing Church. A Study in Victorian
Missionary Strategy (Gensichen) . . .......
YAGI, SEIICHI / SWIDLER, LEONARD: A Bridge
to Buddhist-Christian Dialogue (Waldenfels)

310

311

93

255

256

312

315

94

258

316

318

319

95

319

259

260



EDITORIAL

Gedenken und Gliickwunsch

Bei der Bemiihung, die eigene Gegenwart zu verstehen, darf nicht vergessen werden,
daB diese nicht ohne die Vergangenheit ist. Schulen entstehen durch Lehrer, die Schiiler
sammeln und nach sich ziehen. Das gilt ganz allgemein im Leben wie in den Wissen-
schaften, auch in der Missionswissenschaft. Hier soll an drei Lehrer der Missionswissen-
schaft erinnert werden, die Schule gemacht haben und deren Gedenktage daher nicht
vergessen werden diirfen.

Im vergangenen Jahr gab es zweimal einen Anlal an den groBen Benediktiner Thomas
Ohm zu erinnern: Er wurde vor 100 Jahren am 18. Oktober 1892 in Westerholt/Westfalen
geboren und verstarb vor 30 Jahren am 25. September 1962. Thomas Ohm war nicht nur
der Wiederbegriinder der Miinsterschen Missionstheologie in der Zeit nach dem
2. Weltkrieg und vor dem 2. Vatikanischen Konzil. In gewissem Sinne war er der eigent-
liche Vater der deutschsprachigen Missionstheologie. Jedenfalls hat er iiber die Stabili-
sierung des Miinsterschen Lehrstuhls und Instituts hinaus der Missionstheologie ein
eigenes Profil gegeben.

Heinz Robert Schlette hat anlidBlich dieser Gedenktage mit Dank darauf hingewiesen,
daB sich schon bei Ohm jene Spannung ankiindigt, die erst in der Folgezeit richtig zum
Durchbruch gekommen ist: Die Kirche weil sich einerseits bleibend dem Auftrag zur
Verkiindigung des Evangeliums als der weltweit wirksamen Heilsbotschatt verpflichtet
und muf doch andererseits anerkennen, dafl Gott selbst in der Geschichte, zumal der Ge-
schichte der Religionen, auch anderweitig seine eigene Handschrift erkennen 146t, und
»Menschen, die das Evangelium ohne ihre Schuld nicht kennen, auf Wegen, die er weil3,
zum Glauben fiihren kann« (Ad gentes 7).

So sagt Schlette von Ohm: »... seine Anstofe und Anregungen gehdren zu der Vorge-
schichte eines neuen christlich-kirchlichen Selbstverstidndnisses und verdienen deswegen,
trotz ihrer Begrenztheit und (Zeit-)Bedingtheit, das respektvolle Memento, das man
salten Meistern< schuldet.« (Vgl. Orientierung 56 <15. November 1992>, Nr.21: 239f.)
Vielleicht findet sich in néchster Zeit einmal ein jingerer Wissenschaftler, der das aus-
gedehnte Werk von Thomas Ohm auf seine Bedeutsamkeit fiir den heutigen interre-
ligiosen wie interkulturellen Diskurs hin auslegt und erschlieBt.

Doch wenn wir schon »gedenken«, dann tun wir es auch mit Dankbarkeit und Freude
im Hinblick auf Josef Glazik und Bernward Willeke, die beide in diesem Jahr ihr 80. Le-
bensjahr vollenden: Josef Glazik am 1. Februar, Bernward Willeke am 26. September. In
der Tat, Thomas Ohm hat Schule gemacht, und seine Wirkung beschrinkt sich nicht auf
die grofie Zahl von Vertffentlichungen, die er uns hinterlassen hat. Wichtiger als die vie-
len Werke und Aufsitze ist sicherlich das Fortleben in Menschen, Wissenschaftlern,
Theologen, die dem Anliegen missionarischer BewuBtseinsbildung und missionarischer
Titigkeit in der Kirche immer neu ihre Stimme geben und das im Bemiihen tun, da} jede
Zeit auch ihr Recht hat, den Grund christlicher Mission zu erfahren.



2 Editorial

Mit dem Namen Josef Glazik bleibt nach innen die aufopfernde Titigkeit gerade auch
fiir den Bestand dieser Zeitschrift verbunden. Von 1962 bis 1974 war er ihr Chefredak-
teur. Nach auBen, in die groBere Offentlichkeit von Kirche und Welt hinein bleibt Glazik
einer der einfluBreichsten Mitgestalter des Missionsdekrets Ad gentes, das das
2. Vatikanische Konzil am 7. Dezember 1965 feierlich verkiindigt hat. Die Arbeitsge-
meinschaft der deutschsprachigen Missionswissenschaftler hat bis in die jiingste Zeit er-
fahren diirfen, wie sehr ihm selbst das Konzil zum Herzblut geworden ist. Inzwischen
lebt Glazik eher zuriickgezogen. Doch die kleinen Sammlungen seiner Predigten und
Meditationen sprechen von einer Titigkeit, die nicht zu unterschitzen ist: Weitergabe
und Auslegung des Wortes im Gottesdienst und in Exerzitienkursen, wie Josef Glazik sie
auch heute noch konkret betreibt. Die verdffentlichten Predigten lassen den Leser teil-
nehmen an der Erfahrung, wie der Lehrer mit der Botschaft umgeht, dem die christliche
Heilsverkiindigung in der Welt in Wissenschaft und Lebenszeugnis stets der tragende
Lebensgrund geblieben sind.

Bernward Willekes groBe Liebe ist bis in sein hohes Alter das Chinesische Reich der
Mitte. Das konnen auch die vielen anderen Titigkeiten nicht tiberdecken. Bis auf den
heutigen Tag ist Willeke, woimmer er kann, aktives Mitglied bei Konsultationen und
Konferenzen, die iiber China, das Land und seine Kirche, die verdeckte wie die offene,
abgehalten werden. Kontakt mit China und seiner Geschichte sucht er, wo er kann. In den
letzten Jahren ist ihm dabei ein besonderes Betdtigungsfeld im Franziskanerorden zuge-
wachsen. Von der Ordensleitung ist ihm aufgetragen worden, an der Aufarbeitung der
Geschichte der franziskanischen Chinamission mitzuarbeiten. Die Aufgabe macht ihm
nicht nur groRe Freude; sie hat ihm zudem auch noch immer wieder Reisen zu den Quel-
len in Rom, aber auch in Hongkong und Fernost ermoglicht. Wie Josef Glazik ist jeden-
falls auch Bernward Willeke bis in sein hohes Alter hinein riistig, geistig wach und voller
Interesse an den Dingen, die in der Wissenschaft, in der Kirche, unter den Volkern ge-
schehen. Die Kirche ist dann wirklich nicht mehr allein die Kirche der deutschen Heimat,
sondern Kirche in allen Kontinenten.

Es ist dem Herausgeber, der Redaktion und dem Redaktionskomitee, aber dann auch
den Mitgliedern der Arbeitsgemeinschaft der Missionswissenschaftler wie allen Mitglie-
dern des Internationalen Instituts fiir missionswissenschaftliche Forschungen ein Anlie-
gen, den beiden groBen Lehrern der Missionswissenschaft an ihren Geburtstagen ihren
Respekt zu erweisen und ihnen Gottes Liebe und Segen zu wiinschen, auf daf sie beide
— bei allen alterlichen Beschwerden — uns allen noch lange Wegbegleiter in einer Kir-
che sind, die sich im Sendungswillen Gottes begriindet weiB.

Hans Waldenfels SJ



»... dem zerfallenden und dem Verderben
zueilenden Katholizismus Brasiliens
Hiilfe bringen.«

Zum Wirken der deutschen Franziskaner in Brasilien nach den wiederent-
deckten Briefen von Frei Evaristo (Wilhelm) Schiirmann OFM aus den
Jahren 1894—-1914

von Johannes Meier

Vor einigen Jahren wurde mir von einer befreundeten Familie ein kleines Aktenbiindel
iibergeben, worin die lange vergessenen Briefe eines Verwandten aus Brasilien gesam-
melt waren. Es handelte sich um zwolf Briefe aus dem Zeitraum von 1894 bis 1914 so-
wie einige weitere Dokumente, die der deutsche Franziskaner P. Evaristo (Wilhelm)
Schiirmann an seine Angehdorigen in Westfalen geschickt hatte. Eine Gastdozentur an der
Theologischen Fakultit des Erzbistums S3o Paulo bot mir im Sommersemester 1991 eine
giinstige Umgebung, mich mit diesem Dossier zu befassen. In Sao Paulo befindet sich
nimlich das Provinzialat und Archiv der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz »Von
der Unbefleckten Empfingnis«. Von Sao Paulo aus konnte ich auch nach Florianépolis
reisen, der Landeshauptstadt von Santa Catarina, und dort das Archiv des Erzbistums so-
wie des ortlichen Franziskanerklosters konsultieren;! in Florianépolis hat P. Evaristo von
1909 bis in sein Todesjahr 1939 gelebt und gewirkt.

Am 10. Juli 1991 haben die brasilianischen Franziskaner der Ankunft der ersten vier
deutschen Briider in ihrem Land vor genau 100 Jahren in Teresépolis (Santa Catarina)
gedacht. Die damals begriindete Beziehung hat sich auBerordentlich dynamisch und
fruchtbar entwickelt und ist auch in der Gegenwart sehr lebendig; wenn in zahlreichen
kirchlichen Gemeinden und Kreisen in der Bundesrepublik an den Entwicklungen und
Problemen in Brasilien lebhaft Anteil genommen wird, so verdankt sich dies in erhebli-
chem MabBe der Arbeit der Franziskaner. Wie aber ist es seinerzeit zu dieser »Nord-Siid«-
Verbindung gekommen?

Um die religiosen Verhiltnisse in Brasilien wihrend der letzten Jahrzehnte des 19.
Jahrhunderts richtig einzuschétzen, mufl man den Blick weit zuriick lenken. Dem blii-
henden Barock-Katholizismus hatte die Politik des portugiesischen Premierministers
Pombal (1756-77) schwere Schlige versetzt. Pombal, ein kimpferischer Aufklirer, lieB
die Jesuiten aus Portugal und seinen Kolonien ausweisen und erschwerte durch zahlrei-

I Fiir die vielfiltige Hilfe, die ich dabei erfuhr, mﬁchée ich an dieser Stelle ganz herzlich danken; stellvertre-
tend fiir alle darf ich P. Provinzial Stefan Ottenbreit in Sao Paulo und P. José Artulino Besen in Florian6polis
nennen.



4 Johannes Meier

che Gesetze die Arbeit der iibrigen Ordensgemeinschaften. Wiahrend deshalb die Orden
fortan kontinuierlich an Einfluff verloren, stieg die Bedeutung des Weltklerus und der
katholischen Laienorganisationen (Bruderschaften, Drittordensgemeinschaften); in die-
sen Schichten verwurzelte sich eine aufklirerisch-patriotisch-staatskirchliche Gesinnung;
sie prigte die Religionspolitik Brasiliens, auch nachdem sich das Land 1822 von Portugal
gelost hatte und durch Dom Pedro I. zum Kaiserreich proklamiert worden war. Unter Pe-
dro II. (1831/40-1889) ging zwar dieser liberale Einflu} zuriick, und vereinzelt wurden
auch Orden neu zugelassen, die in Brasilien bisher nicht vertreten waren — z.B. die La-
zaristen des hl. Vinzenz von Paul, die aus Frankreich kamen -, andererseits wurde aber
der staatliche Druck auf die in Brasilien seit der Kolonialzeit vertretenen Orden der Fran-
ziskaner, Benediktiner, Karmeliten und Merzedarier beibehalten. Justizminister José To-
mds Nabuco verbot 1855 diesen Orden die Aufnahme von Novizen bis zur Regelung ih-
rer Reform in einem Konkordat; doch zum Abschluf} eines Konkordates kam es nicht.?2
Fiir die Orden war dies von verheerender Auswirkung. Wihrend die beiden Provinzen
der Franziskaner in Brasilien Mitte des 18. Jahrhunderts jeweils etwa 500 Mitglieder mit
ewiger Profel geziihlt hatten, waren es 1891 nur noch zehn, in der Nordprovinz vom hl.
Antonius neun und in der Siidprovinz ein einziges. Vor allem der 1878 gewihlte Provin-
zial der Nordprovinz, Frei Antdnio de Sao Camilo de Lélis, arbeitete nach Kriiften gegen
diesen ProzeB an, um seinen Orden vor dem Ruin zu retten. Er sah als Ausweg den Ein-
tritt ausldndischer Briider in die beiden brasilianischen Ordensprovinzen. Doch die dafiir
erforderliche Genehmigung der Regierung war nur zu erhalten, wenn die fremden Geist-
lichen in der Erziehung und Katechese von Indios eingesetzt wiirden. iiber den Erzbi-
schof von Salvador da Bahia, Dom Luis Antdnio dos Santos, und den Priifekten der Pro-
paganda-Kongregation, Kardinal Giovanni Simeoni, gelangte schlieBlich eine entspre-
chende Anfrage an das im Oktober 1889 in Rom versammelte Generalkapitel der Fran-
ziskaner, wo sie das Interesse des Provinzials der niedersichsisch-westfilischen Ordens-
provinz »Saxonia«, P. Gregorius Janknecht, fand. Der Generalminister des Ordens
tibertrug darauthin durch Dekret vom 18. Dezember 1889 der »Saxonia« die neue
»Missio vulgo de Bahia«. Hauptzweck dieser Mission war entsprechend den Absichten
von Frei Anténio und Dom Luis die Restauration der beiden brasilianischen Franziska-
nerprovinzen; das aber konnte in dem Dekret mit Riicksicht auf die brasilianische Regie-
rung nicht ausgesprochen werden, vielmehr war von Indianermission die Rede — eine
Unterlassung, welche spiter noch verschiedene Komplikationen zur Folge hatte.3
Unterdessen war in Brasilien am 15. November 1889 die Monarchie gestiirzt und die
Republik ausgerufen worden. Kirche und Staat wurden juristisch getrennt, die regalisti-
sche Religionspolitik nahm ein Ende. Die veriinderten Verhéltnisse verschafften der Kir-
che eine Fiille neuer Wirkmoglichkeiten im Bildungswesen, in der Publizistik und auf
dem caritativ-sozialen Sektor; aber die Pfarrhiduser dienten nicht linger als Standesamt

2 Beziiglich aller wichtigen Aspekte der Kirchengeschichte Brasiliens im 19. Jahrhundert kann verwiesen wer-
den auf: »Histéria da Igreja no Brasil. Ensaio de interpretac@o a partir do povo. Segunda época; A Igreja no Bra-
sil no Século XIX«, bearbeitet von: Jodo Facunpes Hauck / HuGo FraGoso / Jose OscAr BE0zzo / KLAUS VAN
DER GRUP / BENNO BROD, Histdria General da Igreja na América Latina 11/2, Petrépolis® 1985.

3 VENANCIO WILLEKE, Frei Antonio de Sdo Camilo de Lélis: Franciscanos na Histéria do Brasil, Petr6polis
1977, 135-141.



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 5

und Wahllokal. Eine groe Zahl minnlicher und weiblicher Orden und Kongregationen
dringte nun ins Land; vielfach fanden sie ihren ersten Anlaufpunkt unter den europdi-
schen Einwanderern, die sich schon zur Zeit des Kaiserreichs vor allem im Siiden Brasi-
liens angesiedelt hatten. In den Kolonien der italienischen, deutschen und polnischen
Katholiken waren die Voraussetzungen fiir das Gedeihen eines ultramontanen Kirchen-
verstdndnisses besonders giinstig; doch die Romanisierung der brasilianischen Kirche
hatte ldngst auch in den Priesterseminaren eingesetzt und die im Lande nachgewachsene
Klerusgeneration erfaf3t.*

Die Nachrichten von den politischen Verdnderungen in Brasilien liefen die norddeut-
schen Franziskaner zunichst etwas zogern, ihre neue Mission in Angriff zu nehmen. In
der Zwischenzeit holte der als Oberer des Projektes vorgesehene P. Amandus Bahlmann
Informationen iiber sein kiinftiges Bestimmungsgebiet ein. Der deutsche Jesuitenprovin-
zial P. Jakob Rathgeb, der neun Jahre in Siidbrasilien gewirkt hatte, legte nahe, sich vor
der Aufnahme der Missionsarbeit im tropischen Bahia zunichst in Siidbrasilien zu ak-
klimatisieren, wo gleichfalls grofier Priestermangel herrsche und die deutschen Kolonien
religiosen Beistand bendtigten. So kam es, dal die Patres Amando (Amandus) Bahlmann
und Xisto (Xystus) Meiwes sowie die Briider Humberto (Hubert) Themans und Mauricio
(Mauritius) Schmalor im Juli 1891 zwar den Konvent zu Salvador da Bahia aufsuchten,
dort aber Frei Antonio de Sdo Camilo de Lélis zu dessen Uberraschung mitteilten, sie
wollten in den Siiden weiterreisen.’ In Teres6polis im Staate Santa Catarina lieBen sie
sich dann am 10. Juli nieder und iibernahmen die ortliche Seelsorge, wohin sie ihr
Landsmann, der aus dem Bistum Miinster stammende Priester Francisco Xavier Topp,¢
seit Januar 1890 unter den deutschen Kolonisten in Santa Catarina als »Wandermis-
sionar« tdtig, vermittelt hatte.” Als im Dezember 1891 vier weitere Patres und vier Briider
aus Deutschland in Teres6polis eintrafen, konnten die Franziskaner neue Aufgaben in der
Umgebung iibernehmen: zunichst die Pfarrei Lages und im Mai 1892 auf Bitten von
Pastor José Maria Jakobs? auch die Pfarrei Blumenau.?

4 Jose OscAr BEozzo, »Decadéncia e morte, restauragio e multiplicagdo das ordens e congregragdes religiosas
no Brasil 1870-1930«, in: RioLANDO Azzl (Hg.), A vida religiosa no Brasil. Enfoques Historicos, Sdo Paulo
1983, 85-129.

3 VENANTIUS WILLEKE, »Die Neubelebung der nordbrasilianischen Franziskanerprovinze, in: Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 52 (1968) 277-288, hier 281.

6 Jose ARTULINO BESEN, »Monsenhor Francisco Xavier Topp, o institucionalizador da Igreja Catarinensex, in:
Encontros Teoldgicos. Revista do Institute Teoldgico de Santa Catarina, ano 5, No. 2 (1990) 27—32.

7 »Histéria da Missdo Brasileira dos Frades Menores de S. Francisco da Provincia da Santa Cruz da Saxdnia.
Traducdo da monografia, escrita em latin, de Frei Amando Bahlmann, existente em manuscrito, sob zelosa
guarda de Frei Vendncio Willeke, feita por Frei Aurélio Stulzer. Anotagdes de Frei Sebastido Ellebrachte, in:
Vida Franciscana. Provincia Franciscana da Imaculada Conceigdo, Brasil, julho de 1975, ano LII, No. 48,
5-50, hier 16-18.

8 Jacobs, der am 1. August 1892 in Rio de Janeiro starb, hatte nach einer Privataudienz bei Papst Pius IX. 1876
mit der pastoralen Betreuung der Katholiken von Blumenau begonnen und dort seit 1877 ein Kolleg aufgebaut,
dessen Leitung er gleichfalls den Franziskanern anvertraute. Die Stadt, bis heute eine Hochburg des Deutsch-
tums in Brasilien, war am 2. September 1850 von Dr. Hermann Blumenau aus Braunschweig und 24 Frauen und
Minnern gegriindet worden; die ersten Siedler waren protestantischer Konfession. Dazu: JOHANNES DISSE,
»Griindung der Stadt Blumenau in Brasilien«, in: Westfilischer Heimatkalender, Miinster 1973, 122-126.

9 SaLesius ELSENER, »Die deutschen Franziskaner in Brasilien«, in: Aus allen Zonen. Bilder aus den Missionen
der Franziskaner in Vergangenheit und Gegenwart, 10. Bd., Trier 1912, 53-55.



6 Johannes Meier

Der Provinzial von Salvador, Frei Anténio de Sdo Camilo de Lélis, hatte inzwischen
mehrfach gegeniiber verschiedenen Adressaten an das erste Ziel der »Missio vulgo de
Bahia« erinnert, woraufhin sein Kollege, der Provinzial der »Saxonia«, P. Gregorius Jan-
knecht, am 6. Juni 1892 den deutschen Mitbriidern in Santa Catarina schrieb: » Auf jeden
Fall muB der Versuch gemacht werden, in Bahia selbst und anderen Klostern der Antoni-
usprovinz festen FuB zu fassen. So war es die urspriingliche Absicht, und so scheint es
mir durchaus der Wille Gottes zu sein, wenn nicht die Unmoglichkeit sich klar heraus-
stellt, was bis jetzt keineswegs der Fall ist. Unbegreiflich unklug wire es ja, mit groflen
Schwierigkeiten und Kosten neue Kloster zu bauen, wenn alte Kloster ohne Miihe zu er-
halten sind«.!? So fithrte P. Amando Bahlmann, der im Juli 1892 nach Deutschland zu-
riickgerufen worden war, im November desselben Jahres eine 18kopfige Expedition von
Ordensleuten iiber den Atlantik; ihr schlossen sich noch zwei Miinsteraner Weltgeistliche
an und der Arzt Dr. Josef Topp, ein Bruder des erwihnten P. Francisco Xavier Topp.
Zwei Patres und vier Briider, darunter auch Bahlmann, reisten nicht bis Santa Catarina;
sie zogen am 27. Dezember 1892 in den Konvent von Salvador da Bahia ein. Nachdem
sie sich eine Zeitlang eingewohnt hatten, wurde dort am 2. Mirz 1893 ein Provinzialka-
pitel veranstaltet. Bei dieser Gelegenheit traten die beiden deutschen Patres formlich in
die nordbrasilianische Ordensprovinz iiber. Ferner wurde eine Reform der Provinz be-
schlossen, fiir die sich der im Amt bestitigte Provinzial, Frei Antonio de Sdo Camilo de
Lélis, personlich verbiirgte. P. Amando Bahlmann {ibernahm das Amt des Guardians in
Salvador, der andere Deutsche, P. Tatian Thesing, das des Novizenmeisters. Den iibrigen
acht brasilianischen Patres wurde zugesagt, ihr religioses Leben in gewohnter Form bei-
behalten zu konnen. Umgekehrt versprachen diese, die Reform der Provinz im Rahmen
ihrer Moglichkeiten zu unterstiitzen, was in der Folgezeit neben dem Provinzial beson-
ders der Kustos tat, Frei Joaquim do Espirito Santo. Als am 2. Mai 1893 der Guardian
von Recife, Frei Paulino da Soledade, verstarb, siedelte der Provinzial nach dort iiber, um
auch in diesem Konvent Vorbereitungen fiir die Aufnahme neuer Mitbriider aus
Deutschland zu treffen. Mit der Ankunft der vierten Expedition der »Saxonia« (acht Prie-
ster, drei Kleriker, 13 Novizen, fiinf Laienbriider unter Leitung von P. Irendus Bierbaum
als Kommissar) im Juni 1893 waren dann die personellen Voraussetzungen gegeben, die
alten Kloster von Salvador da Bahia und Recife mit neuem Leben zu erfiillen. !!

Bei einer Besprechung am 18. Juli im Konvent zu Salvador da Bahia, an der auf Einla-
dung des Kommissars auch zwei Delegierte der Niederlassungen in Santa Catarina
(Teresopolis, Lages, Blumenau) teilnahmen, wurde das weitere Vorgehen der deutschen
Franziskaner in Nord- und Siidbrasilien abgestimmt; hierbei dringte Bierbaum darauf,
die sich aus der Restauration der beiden Ordensprovinzen ergebenden Herausforderungen
mit den pastoralen Erfordernissen unter den deutschen Siedlern im Siiden zu koordinie-
ren. Wihrend sich die Briider im Einwanderermilieu des Siidens fast zu Hause fiihlen
konnten, stieBen sie im Norden mit der ihnen véllig fremden Welt des lusoamerikani-

10 Zitiert nach: VENANTIUS WILLEKE, Die Neubelebung der nordbrasilianischen Franziskanerprovinz, 280,
Anm. 12.

11 Histéria da Missdo Brasileira dos Frades Menores de S. Francisco da Provincia da Santa Cruz da Saxdnia,
41f; SALESIUS ELSENER, Die deutschen Franziskaner in Brasilien, 55-57.



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 7

schen Katholizismus zusammen. Der Einzug in den Konvent zu Recife und mehr noch in
jenen im benachbarten Olinda, wo nach Bierbaums Vorstellungen ein Studium entstehen
sollte, konfrontierte die Deutschen mit den lokalen Drittordensgemeinschaften und Bru-
derschaften, die zahlreiche Rdume und Zellen belegt hatten. Teile der Gebdude wurden
auch als Begribnisstitten genutzt und waren mit Sirgen besetzt; in Olinda war das Klo-
ster »bis auf die nackten Winde ausgepliindert und der Garten fast ganz mit Hiitten armer
Leute in Beschlag genommen«.!2 Solchen Widrigkeiten zum Trotz fiillten sich die Kon-
vente von Recife und Olinda, nachdem am 10. Juli 1894 eine fiinfte (zwei Priester, zwolf
Kleriker, 24 Novizen, 14 Laienbriider) und am 4. Dezember 1894 eine sechste Expedi-
tion (vier Priester, vier Kleriker, sieben Laienbriider und 27 Postulanten, davon 24 Schii-
ler und drei Briiderkandidaten) eingetroffen waren; diese letztere wurde von Bierbaum
selbst geleitet, der im August 1894 nach Deutschland gefahren war.!3 Als dann aber ver-
schiedene Erkrankungen auftraten, die ihre Ursache teils in den schlechten hygienischen
Zustinden hatten, gewils aber auch auf die unkluge, dem tropischen Klima wenig ange-
paite Lebensweise der deutschen Franziskaner zuriickzufiihren waren, mufite im April
1895 das Kloster in Olinda wiederaufgegeben werden; die élteren Ordensleute wurden in
Recife untergebracht, die Schiiler mit ihren beiden Lektoren in den Siiden nach Blu-
menau verlegt, wo seit Juli 1894 an einem neuen Kloster gebaut wurde. Diese Entschei-
dung fiel nach einer Intervention der deutschen Provinzleitung; bei ihr waren offenbar
mehrfach Nachrichten eingegangen, welche die Attraktivitit des Siidens (giinstiges
Klima, geringe Sprachprobleme) herausstrichen; es scheint, als habe unter den deutschen
Franziskanern eine heimliche Opposition gegen die Vorstellungen des Kommissars Bier-
baum bestanden, der sich ja mehr fiir die Restauration der alten brasilianischen Konvente
einsetzte. Bierbaum trat im Februar 1895 von seinem Amt zuriick und begab sich, dieses
Mal endgiiltig, nach Deutschland. Als im folgenden Jahr 1896 zwischen dem 4. Februar
und dem 1. April zehn Briider im Alter von 18 bis 32 Jahren in den Konventen zu Recife
und Salvador dem Gelbfieber zum Opfer fielen,!4 entschied Bierbaums Nachfolger, P.

12 VEnaNTIUS WILLEKE, Die Neubelebung der nordbrasilianischen Franziskanerprovinz, 283; Vgl. auch: Ebd.,
281, und: SALESIUS ELSENER, Die deutschen Franziskaner in Brasilien, 55.

13 Histéria da Missdo Brasileira dos Frades Menores de S. Francisco da Provincia da Santa Cruz da Saxénia,
43; SALESIUS ELSENER, Die deutschen Franziskaner in Brasilien, 58 f.

14 Die Toten waren: Frei Vicente Specht, geb. 1872, aus Harsewinkel/Westfalen; Frei Estanislau Brokbtter,
geb. 1877, aus Warendorf/Westfalen; Frei Elias Holtkort, geb. 1874, aus Soest/Westfalen; Frei Agostinho Plass-
mann, geb. 1874, aus Varensell/Westfalen; Frei Jodo José Schmidt, geb. 1870, aus Geldern/Niederrhein; Frei
Junipero Klein, geb. 1868, aus Arft/Eifel; Frei Bertoldo Bigge, geb. 1863, aus Padberg/Westfalen; Frei Humilis
Sauer, geb. 1876, aus Geseke/Westfalen; Frei Marcelo Oberborbeck, geb. 1876, aus Hardenberg/Rheinland; Frei
Gualberto Herbrandt, geb. 1872, aus Robertiville/Rheinland. Wiedergabe der Namen nach: OLAVO R. SEIFERT,
»Confrades da Provincia Franciscana da Imaculada Concei¢do do Brasil, falecidos nos primeiros 50 anos da
restauracio (1891—1941)«, in: Colegdo Centenario 2, Rio de Janeiro 1990, 27-45. In den beiden Vorjahren
waren jeweils zwei Briider verstorben, 1894 Frei Hermenegildo Jacobi durch einen Reitunfall und Frei Taciano
Thesing an Gelbfieber, 1895 Frei Inocencio Mosser an Gelbfieber und Frei Afonso Klein an Beriberi: Ebd.,
19-25. Dem Gelbfieber erlag auch P. Gregorius Janknecht, der 1889 als Provinzial die Mission der »Saxonia«
in Brasilien angenommen hatte; ausgeldst durch die Unstimmigkeiten {iber den regionalen Einsatzschwerpunkt,
unternahm der 66jihrige Janknecht 1895 eine Visitationsreise, die ihn an alle Orte fiihrte, wo sich Mitbriider aus
der »Saxonia« aufhielten; er infizierte sich auf dieser Reise am Gelbfieber und starb zwei Tage nach seiner
Riickkehr am 1. Mirz 1896 im Kloster zu Paderborn: Ebd., 15-17; Histéria da Misséo Brasileira dos Frades



8 Johannes Meier

Lullus Mus, dafl das Noviziat und die Studien ganz nach Blumenau verlegt werden soll-
ten; iiberhaupt verlagerte sich der Schwerpunkt des Einsatzes der deutschen Franziskaner
in den folgenden Jahren nach Siidbrasilien. Nach 1896 wurde Petrépolis im Staat Rio de
Janeiro Sitz des Kommissars der »Saxonia«; und als am 14. September 1901 die beiden
brasilianischen Provinzen formlich wiedererrichtet wurden, zéhlte die Siidprovinz 68, die
Nordprovinz aber nur 38 Patres und Fratres. !5

Zu den 24 Schiilern, die mit Kommissar Irendus Bierbaum im Dezember 1894 nach
Nordbrasilien kamen, zihlte auch der 16jdhrige Wilhelm Schiirmann. Der soziokulturelle
Kontext, dem der spitere Frei Evaristo entstammte, diirfte dem seiner meisten Mitschiiler
dhnlich und vergleichbar sein; er soll im folgenden kurz geschildert werden.

Wilhelm Schiirmann war am 19. September 1878 im Haus Nr. 85 in der Bauerschaft
Heerde, Kirchspiel Clarholz (Westfalen), geboren worden. Sein Vater, der Weber Hein-
rich Schiirmann, der am 7. Juli 1868 die aus dem benachbarten Marienfeld gebiirtige
Catharina Krewet (oder: Kreft) geheiratet hatte, war bereits am 24. Februar 1889, noch
nicht 50jdhrig, verstorben. Das édrmliche Elternhaus lag an einer alten Strafe, welche die
1803 sikularisierten Kloster der Pramonstratenser in Clarholz (1133 gegr.) und der Zi-
sterzienser in Marienfeld (1185 gegr.) miteinander verband, von beiden Kirchddrfern
etwa je 4 km entfernt; die unmittelbare Umgebung, das »Weile Venn«, war eine damals
noch ungerodete Heidelandschaft. Wilhelm Schiirmann hatte vier dltere Geschwister
(Ferdinand, Maria, Hermann und Heinrich) sowie noch eine jiingere Schwester
(Elisabeth). Im Elternhaus wurde plattdeutsch gesprochen; es herrschte eine strenge und
fromme Atmosphire, geprigt vor allem von der Mutter. !¢ Zum Haushalt gehorte auch
noch eine Schwester des Vaters, Elisabeth, die als Tagelohnerin auf dem nahegelegenen
Bauernhof Ostfechtel arbeitete. Als die Mutter an Lichtmefl 1895 starb, wurde diese
Tante zur Stiitze der verwaisten Geschwisterschar; die Vormundschaft iiber die jiingeren,
noch unmiindigen Kinder iibernahm ein Bruder der Mutter. Die Gemeinde Clarholz
zdhlte damals knapp 2000 Einwohner, bis auf zwdlf evangelische Biirger alle katholi-
schen Bekenntnisses, und war 1887 gerade an das Eisenbahnnetz angeschlossen worden
(Strecke Miinster-Rheda/Lippstadt). Die Bevolkerung wohnte gemél der im Miinsterland
iiblichen Streusiedlung in Bauerschaften; in der Bauerschaft Heerde lebten in genau 100

Menores de S. Francisco da Provincia da Santa Cruz da Saxénia, 44; SALESIUS ELSENER, Die deutschen Fran-
ziskaner in Brasilien, 59-62.

15 VENANTIUS WILLEKE, Die Neubelebung der nordbrasilianischen Franziskanerprovinz, 284-288.

16 Im Brief vom 1. April 1901 aus Blumenau schreibt Frei Evaristo: »Wie freue ich mich, daf$ in dem Hause, in
welchem mich der giitige Gott geboren u. erziehen werden lief von meinen lieben frommen Eltern, auch jeizt
noch der Engel des Friedens wohnt. Mit Vertrauen kann ich sagen, der Segen Gottes und unserer guten Eltern
ruht auf Euch. ... Mein Gliick aber und meinen hohen Beruf, wem anders habe ich alles zu verdanken, als dem
barmherzigen Gott und dann auch meiner guten Mutter! Ich erinnere mich noch sehr gut, wie sie mich als klei-
ner Junge schon erzdhlte von dem hochhl. Mefopfer u. dem allerhlst. Altarsakramente, wie sie mich lehrte, dem
himml. Vater den kostbaren Leib und das hist. Blut seines vielgeliebten Sohnes nach der hl. Wandlung auf-
zuopfern. Ein unschuldiges Kinderherz nimmt so etwas mit Liebe auf und bewahrt es fiir's Leben und schaut mit
ganz andern Augen u. Herzen zum gottl. Heiland in Brodsgestalt empor, als ein schon mit Siinden beschmutztes
Herz. Hiitte ich nicht so fromme Eltern gehabt, vielleicht wiire ich nicht im Kloster.« — Die Verwechslung von
»mir« und »mich« ist eine typische Schwierigkeit fiir jemanden, dessen Muttersprache das Plattdeutsche ist, in
welchem es diese Unterscheidung nicht gibt; Frei Evaristo ist dieser Fehler verschiedentlich in seinen Briefen
unterlaufen; den Empfingern wird er kaum aufgefallen sein.



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 9

Wohnhiusern 557 Menschen. Gleich seinen Geschwistern und den anderen Heerder Jun-
gen und Médchen besuchte Wilhelm Schiirmann die Heerder Bauerschaftsschule, deren
Torbogen eine schone Inschrift zierte: »LaVDeM parVVLI reClpe Creator VnIVersl«
(Das Lob des Kindes empfange der Schopfer des Weltalls).!” Im Brief vom 14. Februar
1911 erwihnt Frei Evaristo, dal} er fiir seinen alten Lehrer Wilhelm Miiller, der am 11.
Dezember 1909 verstorben war, eine Messe gelesen habe. 8 Religiose Einfliisse scheinen
die beiden Kapline Klemens Albert Honer!® und Johannes Weskamp?2® ausgeiibt zu ha-
ben;2! angeblich hat ein Clarholzer Kaplan Frei Evaristos dlterem Bruder Hermann, der
sich gleichfalls mit dem Gedanken trug, Ordensmann zu werden, davon abgeraten:
»Bléiw du min to Hous, et mot auk diiftige Familgenviter giéwen«.22 Das Laurentius-
Patrozinium seiner Heimatpfarrei blieb Frei Evaristo zeit seines Lebens bedeutsam.?3
Nach dem SchulabschluB scheint sich Wilhelm Schiirmann eine kurze Zeit in der Kreis-
stadt Wiedenbriick aufgehalten zu haben.?* »1893 hatte ich Wiedenbriick verlassen, um

17 Das Chronogramm ergibt das Baujahr 1829. Zitiert nach: HEINRICH SCHURMANN, »Geschichte des Clarholzer
Schulwesens, in: Clarholz und Lette in Geschichte und Gegenwart 1133-1983. Heimatbuch, zur gemeinsamen
850-Jahr-Feier herausgegeben von den Heimatvereinen Clarholz und Lette, Clarholz und Lette 1983, 471496,
hier 484. Dem Autor dieses Aufsatzes, Heinrich Schiirmann, Enkel des gleichnamigen Bruders von Evaristo
(Wilhelm) Schiirmann, heute Rektor der Wilbrandschule in Clarholz und Kreisheimatpfleger des Kreises Gii-
tersloh, danke ich fiir alle die Familiengeschichte betreffenden Auskiinfte; in seiner Obhut befindet sich auch
das Dossier der Briefe von Frei Evaristo.

18 Brief vom 14. Februar 1911 aus Florian6polis. — 1884, also etwa gleichzeitig mit der Einschulung von Frei
Evaristo, hatte Wilhelm Miiller die einklassige Bauerschaftsschule {ibernommen: HEINRICH SCHURMANN, Ge-
schichte des Clarholzer Schulwesens, 493.

19 Klemens Albert Honer, geb. am 13. Februar 1862 in Rietberg, Studium in Paderborn und Miinster, geweiht
am 14. April 1886 in Paderborn, Kooperator in Herzebrock, Kaplan in Hoinkhausen, am 17. Oktober 1889 zum
1. Kaplan in Clarholz ernannt, dort bis 1903 titig, am 6. April 1903 zum Rektor am Elisabeth-Hospital in
Bochum berufen, dort am 8. Februar 1906 verstorben: WILHELM LIESE, Necrologium Paderbornense. Totenbuch
Paderborner Priester 1822—1930, Paderborn 1934, 275.

20 Johannes Weskamp, geb. am 22. Oktober 1869 in Biiren, Studium in Wiirzburg, Miinster und Paderborn,
geweiht am 1. April 1892 in Paderborn, am 18. Juni 1892 zum 2. Kaplan in Clarholz ernannt, dort am 29. Mirz
1896 gestorben: WILHELM LIESE, Necrologium Paderbornense, 572.

21 Im Brief vom 10. April 1899 aus Blumenau heiBt es: »Schreibt mir mal, ob es wirklich wahr ist, daf} der
Hochw. H. Kapl. Westkamp gestorben ist; ich habe das hier vor 2 Jahren gehort, es soll in einer Zeitung ge-
standen haben.« Im selben Brief 146t er Kaplan Honer Griie tibermitteln. Im Brief vom 1. April 1901 aus Blu-
menau erwihnt er, daB ihm ein fritherer Mitschiiler, Frater Benedictus, jetzt in Wiedenbriick, »einen Totenzettel
iiber der Tod des guten Kpl. Westkamp ... zugeschickt« habe.

22 Hermann Schiirmann ergriff den Beruf des Vaters und wurde Pliischweber; er lieB sich in Freckenhorst nie-
der und heiratete dort Elisabeth Heckmann. Von elf Kindern traten zwei Médchen bei den Missionsschwestern
vom Herzen Jesu in Hiltrup ein; der dlteste Sohn, Hermann, geb. am 18. Februar 1904, trat 1924 in das Noviziat
der Franziskaner in Warendorf ein; er wurde am 10. August 1930 in Paderborn zum Priester geweiht. Nach
vielen Jahrzehnten, wihrend derer er in verschiedenen Klostern der Provinz »Saxonia« hauptsiichlich pastorale
Aufgaben hatte, lebt Pater Wolfram heute im Ruhestand im Kloster zu Warendorf; obiges Zitat gab er im Ge-
sprach mit Rektor Heinrich Schiirmann (Anm.17) im Juni 1991 wieder.

23 In einem Brief vom 10. August 1934 an den Bischof von Floriandpolis, Dom Joaquim Domingues de Oli-
veira, hebt er das Datum hervor: »Festa de S. Lourengo, »martyr«: Archiv des Erzbistums FlorianGpolis, Akte
»Schiirmann, Fr. Evaristo OFM«.

2 Einer Uberlieferung in der Familie zufolge soll Wilhelm Schiirmann in Wiedenbriick eine Biickerlehre be-
gonnen haben. Im Brief vom 2. Januar 1909 aus Sao José duBert Frei Evaristo gegeniiber seiner im Elternhaus
lebenden Tante Elisabeth: »Noch dfters erinnere ich mich mit Freuden an die Ausfliige, die ich mit dir als klei-
ner Knabe gemacht habe, auch an deine Besuche in Wiedenbriick.« In Wiedenbriick gab es auch ein Franziska-
nerkloster.



10 Johannes Meier

zu Hause mit meiner lat[einischen] Grammatik zu beginnen.«? Im selben Jahr trat er in
das »Seraphische Kolleg« zu Harreveld in den Niederlanden ein, eine von P. Gregorius
Janknecht wihrend des Kulturkampfes im benachbarten Ausland gegriindete Ordens-
schule der Sichsischen Franziskanerprovinz; »dort zeigte er sich stets als einen
folgsamen, freundlichen und fleiigen Knaben, der bei Lehrern und Mitschiilern beliebt
war.«20 Von Harreveld aus schrieb Wilhelm Schiirmann an seine Mutter und Geschwi-
ster: »... Ihr wift, daf3 ich, als ich noch bei Euch war, dfter davon gesprochen habe, daf3
ich gern nach Brasilien wollte; und Du, liebe Mutter, hast es mir auch niemals abge-
schlagen. Es ist nun auch mein innigster Wunsch, dort in Brasilien Gott mein Leben zu
weihen.«? In einem Zusatz versichert der Instructor, P. Osmundus Laumann, die Schiiler
seien in keiner Weise dazu gedringt worden, sich fiir die brasilianische Mission zu mel-
den; zunéchst sei auch nur eine iibersiedlung nach Blyerheide bei Aachen vorgesehen,
wo sie die Sprache erlernen und speziell vorbereitet werden sollten. »Nach Brasilien aber
werden die Schiiler erst nach einigen Jahren gesandt werden.«28

Dies kam indessen anders. Wie das Register der westfilischen Auswanderer festhiilt,
ist »Fr. W. Schiirmann aus Clarholz ... 1894 mit Pal} abgereist.«* Er hatte sich jener be-
reits erwihnten sechsten Expedition angeschlossen, die der Provinzkommissar, P. Irendus
Bierbaum, im November 1894 nach Brasilien fithrte. Wilhelm Schiirmann, der im Sep-
tember gerade erst seinen 16. Geburtstag begangen hatte, hat die Reise in die fremde
»Neue Welt« mit verhaltenem Staunen erlebt und seinen Angehérigen davon bald nach
der Ankunft ausfiihrlich erzdhlt:30 »Am Montage den 19. kamen wir aus dem Busen von
Biskaya und wir sahen des Mittags zu unserer Freude Land, ndmlich »Spanien<. Am
Dienstag, den 20. Mittags sahen wir Portugall. Gegen 6 Uhr Abens ankerte unser
Dampfer in Lissabon. Lissabon gewdhrt einem vom Meere aus einen wunderschionen An-
blick; indwendig soll sie aber sehr schmutzig sein. Unser Schiff wurde hier mit Kohlen,
Wasser und allerhand Lebensmittel versehen; auch fast 300 Passagiere bestiegen unser
Schiff. Am Mittwoch den 21. nachmittags gegen 3Uhr fuhr unser Dampfer von Lissabon
ab... Am 24. bekamen wir die canarischen Inseln zu sehen. Die Inselgruppe besteht aus
sieben grofien und fiinf kleinen Inseln. Auf dieser Insel befindet sich das bekannte Cap
Teneriffa, das man schon in einer Entfernung von 220 km vom Meere aus sieht. Es war
ein wunderschoner Anblick, diese Inselgruppe zu sehen. Etwas nach Te[neriffa] sahen
wir die fliegenden Fische. Es sind das kleine spannbreite weifiliche Fische, welche sich
ihrer Flossen als Fliigel bedienen; erst wenn ihre Flossen von der Luft getrocknet sind,
stiirzen sie nach 2—-5 Minuten langem Fluge wieder ins Meer zuriick. Auf diese Weise
konnen sich diese schwachen Geschopfe Gottes, durch Gottes weise Anordnung ihren

25 Brief vom 18. Juni 1904 aus Blumenau.

26 Zitiert aus dem Nachruf in: Vita Franciscana. Anregungen und Nachrichten aus der Provinz der Unbefleck-
ten Empfingnis in Siidbrasilien 16 (1939) 376-378, hier 376.

21 Brief vom 23. April 1894 aus Harreveld.

28 Ebd.

29 Friedrich Miiller, »Westfilische Auswanderer im 19. Jahrhundert — Auswanderung aus dem Regierungsbe-
zirk Minden, I. Teil, 1816-1900 (Erlaubte Auswanderung)«, in: Beitrige zur Westfilischen Familienforschung
38/39 (1980/81) 464, No. 8027.

30 Undatiertes Brieffragment, aber sicher vom Dezember 1894, da er am SchluB seines Berichtes allen Adres-
saten »ein gliickseliges neues Jahr« wiinscht.



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 11

Verfolgern entziehen. Am Sonntage, den 25. feierten wir auf dem Verdecke ein Leviten
Hochamt, welches der Capitain, die Offiziere und der Arzt des Schiffs mit beiwohnten,
obschon sie alle einer andern Religion angehdérten. Auch alle Portugiesen wohnten der
hl. Messe bei. Der hochw. P. Commissarius hat unter diesem Hochamte sehr schon in
deutscher und portugiesischer Sprache gepredigt. Am Dienstage, den 27. sahen wir die
Insel St. Vincent. Am Samstage den 1. 12. kamen wir iiber den Aequator. Am Sonntage
morgens um 10~Uhr sahen wir zu unserer Freude die brasilianische Insel Fernando,
wohin die Verbrecher Brasiliens geschickt werden. Am Montag, 3. 12. Mittags gegen 12
Uhr gelangte unser Dampfer vor den Hafen Pernambucos; er konnte aber an demselben
Tage noch nicht in den Hafen fahren, weil Ebbe war. Wir also warten bis zum andern
Morgen. Am andern Morgen um 8 1/2 Uhr fuhr unser Dampfer zu unserer Freude in den
Hafen, wo wir bald durch 2 kleine Kihne abgeholt und ans Land gebracht wurden. Wir
betraten wohlgemut den Boden unserer neuen Heimat und gingen zum Kloster der Fran-
ziskaner in Pernambuco, woselbst wir mit Freude empfangen wurden. Wir gingen sofort
in die Kirche und sangen das >Laudate dominum omnes gentes<, lobet den Herrn alle
Vélker. Darnach tranken wir Caffee zum ersten Male in Brasilien. Nachdem wir uns das
Kloster besehen und zu Mittag gegessen hatten, gingen wir zum Bahnhofe, um nach un-
serm Bestimmungsort »Olinda« zu fahren. Wir haben uns iiber den Bahnhof verwundert,
der fast so grof3 war als der Bahnhof von Clarholz, da doch Pernambuco eine der grof3-
ten Stidte Brasiliens ist. Unser Zug hat auf der Strecke, die man in einer Stunde gehen
kann, 14mal gehalten. Fast an allen Hiitten lagen mehrere Neger. Gegen 4 Uhr erreich-
ten wir unser Kloster. Ungefahr 13 Schritt von unserm Garten liegt das Meer; es ist hier
sehr schon, aber ziemlich heif. Niiheres von unserm Kloster werde ich Euch vieleicht das
ndchste Mal schreiben. Es geht mir hier, Gott sei Dank, sehr gut. Zum Schlusse bitte ich
Euch, betet recht fleifig fiir mich und diese Mission; denn es sieht hier sehr traurig aus
...« Die Fiille der ersten Eindriicke im Land des Kaffees und der Negerhiitten war fiir den
jungen Mann aus Westfalen, der ja in so ganz anderen Verhiltnissen aufgewachsen war,
wohl verwirrend, »schén, aber ... heifi« und »traurig«, traurige Tropen ... »Trotz der
prachtvollen Lage dieses Ortes erkrankten bald alle Schiiler an Fieber, weshalb sie so
bald als méglich nach Blumenau in Siidbrasilien geschickt wurden.«3! Im April 1895 ver-
lieBen die Schiiler Olinda; mit seinen Gefihrten kam Wilhelm Schiirmann nach Blu-
menau, wo zwar in dem mit bereits iiber 80 Schiilern belegten Internat riumliche Enge
herrschte, Klima und Umgebung aber weniger fremdartig wirkten. Zwei Jahre spiter
hatte Schiirmann seine schulische Ausbildung soweit abgeschlossen, daB er am 9. Mai
1897 in der Pfarrkirche zu Blumenau eingekleidet und ins Noviziat aufgenommen wurde,
welches in dem inzwischen fertiggestellten Neubau des Klosters untergebracht war. »Als
Novizenmeister erhielt er den kurz vorher zum Priester geweihten P. Modestus Bloink,
der sein Amt sehr genau nahm und seine Zoglinge energisch in der Selbstverleugnung
und Abtotung iibte.«32 Ein Jahr spiter berichtet »Fr. Evaristus«, wie er sich jetzt nannte,
in seinem ersten aus Blumenau gesandten Brief dann: »Eine grofie Freude muf3 ich Euch,
meine Lieben, mitteilen. Am 13. Mai hatte ich das unaussprechliche Gliick, die hl. Geliib-

31 Zitiert aus dem Nachruf in: Vita Franciscana, 376.
32 Ebd., 377.



12 Johannes Meier

de abzulegen und somit das hl. Kleid der Unschuld, wie ich es in der Taufe erhielt, wie-
derzuerhalten. Freut Euch mit mir; denn Ihr habt allen Grund, Euch zu freuen und Gott
herzlich zu danken, dafs einer aus Eurer Schaar zu diesem Gliicke berufen ist: Wenn ich
konnte, wiirde ich Euch alle hierzu berufen. Wenn meine Eltern noch lebten, wie wiirden
die sich freuen; nun, im Himmel freuen sie sich sicher mehr iiber mich als Ihr Euch
[freuen konnt. «33

Die nun folgenden Jahre verbrachte Frei Evaristo mit den philosophisch-theologischen
Studien in Blumenau. Drei Briefe sind aus dieser Zeit erhalten: vom 10. April 1899, vom
16. Dezember 1900 und vom 1. April 1901. Die Kommunikation mit den Geschwistern
war unregelmifig; einige Briefe sind anscheinend nie am Bestimmungsort eingetroffen.
Frei Evaristo verbirgt nicht, dal er gern mehr Nachrichten aus der Heimat hiitte und daB
ihm die Trennung von den Angehéorigen zu schaffen macht. Er sucht Trost in dem Ge-
danken, daf} das freiwillig eingegangene Opfer im Jenseits vergolten wird: »... betet auch
fiir mich, damit wir uns einst alle wiedersehen im himmlischren Jerusalem, wo wir uns
dann zusammen ewig freuen werden. Unser gegenseitiges Wiedersehen wird dann um so
freudiger sein, weil wir uns auf dieser Erde freiwillig aus Liebe zu Gott getrennt ha-
ben.«* Und: »Ich trage die zuversichtliche Hoffnung, daf$ wir uns alle einst droben im
Himmel wiedersehen, um am Herzen Jesu uns in hl. Liebe gegenseitig zu umarmen.
Einstweilen wollen wir dem Herrn dienen in Gehorsam u[nd] mit Freudigkeit ...«

Bemerkenswert ist, wie Frei Evaristo das vor ihm liegende weite Feld sieht, auf dem er
kiinftig seinem Herrn dienen will. Schon im Brief vom 10. April 1899 finden sich kriti-
sche Bemerkungen zur Erziehung und Ausbildung der Kinder: »Hier in Brasilien nun ist
die Erziehung der Kinder so mangelhaft, weil die Priester fehlen, weil gute Welt-Lehrer,
weil brave Eltern fehlen. Manche der hiesigen Brasilianer wissen nicht einmal, daf3 nur
sein Gott« ist, wissen nicht, wer uns Menschen, wer die Welt erschaffen hat usw. Darum
sind Priester notig und Gebet.«3 Am 16. Dezember 1900 spricht er dann eingehend sei-
nen Bruder Hermann an: »Ich mdéchte dich und noch méglichst viele aus meiner lieben
Heimat zu Apostel machen, méchte so gerne sehen, daf3 du und andere aus meiner
Geglend] uns helfen, dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus
Brasiliens Hiilfe zu bringen. Wirklich, lieber Bruder, dieses ist nitig, sehr nétig; denn
sonst werden viele, viele mit Christi Blut erkaufte Seelen zu Grunde gehen. Wie kinnt Ihr
das nun am besten? Indem Ihr sorgt fiir Arbeiter im Weinberge des Herrn, denn der Prie-
stermangel ist hier iiberaus grofs. Hier im Staate St. Catharina sind an die 200.000 See-
len (katholisch), 36 Pfarreien, davon sind kaum 16-19 mit einem Pfarrer besetzt, dazu
hat jede Pfarrei eine Anzahl Kapellen, die alle weit von einander entfernt sind und daher
der Pfarrer nur mehrere Male im Jahr besuchen kann. Viele Ortschaften, die weit, sehr
weit von Priestern entfernt sind, haben lange Jahre keinen Priester. Die armen Leute le-
ben dort ohne Sakramente, ohne Unterricht, die Jugend wichst glanz] wild auf, man
kann weder lesen, noch schreiben, noch beten. Die meisten sterben so dahin, ufnd] — wo

33 Brief vom 17. Mai 1898 aus Blumenau.
34 Brief vom 10. April 1899 aus Blumenau.
35 Brief vom 1. April 1901 aus Blumenau.
36 Brief vom 10. April 1899 aus Blumenau.



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 13

bleibt deren arme Seele? Ein sehr eifriger Priester sagte uns neulich, die meisten davon
wiirden wohl verloren gehen. Schrecklich!! Derselbe Priester, ein Deutscher — Pfarrer
Topp3 — sammelte Geld, damit auch der Staat St. Catharina einen Bischof bekommen
kann; bei der Gelegenheit schilderte er den Leuten das Elend und die Unwissenheit des
armen Volkes hierselbst. Daraus konnte man sehen, daf3 man sich gar keinen Begriff da-
von machen kann, wenn man es nicht selbst mitmacht. So z. B. konnte ein Priester mit
Erlaubnis firmen, die Kirche war ganz voll Menschen, als nun aber der Priester sehen
wollte, ob etwa auch die Leute einen Begriff von der Firmung hdtten, waren zwei da,
welche das Vater unser konnten, die iibrigen hatten keine Ahnung davon. Ein junger
Mann wollte heiraten,der Priester hielt ihm ein Kruzifix vor, und fragte, ob er wiifite, wer
da hinge. Doch, er wufite nichts davon. Auch kam der Priester zu zwei Personen, die zu-
sammenlebten und schon mehrere Kinder hatten ufnd], was denkst du wohl, die beiden
Personen waren noch nicht getauft. Ein Pater hat vor kurzer Zeit wihrend der Nacht
zwei getraut, die ebenfalls so beisammen lebten, bei Tage schimten sie sich zu kommen.
Eine 70 Jahre alte Frau wiinschte zu beichten; sie bat, der Priester mdchte ihr etwas
helfen, da sie schon lingere Zeit nicht mehr gebeichtet habe; auf die Frage, wann sie
denn die letzte Beichte abgelegt habe, antwortete sie: >Seit ihrer Verheiratung (16 Jahre
alt) habe sie nicht mehr gebeichtet, auch sei sie seitdem nicht mehr in der Kirche gewe-
sen. — Dieses mioge geniigen, dir einen kleinen Begriff zu machen, wie es hier steht um
die Religion. Wie du siehst, ist der Hauptgrund der Mangel an Priestern; es miissen
darum Priester herangebildet werden. Es haben sich schon mehrere gemeldet, die gern
bei uns studierten, um Franziskan[er] zu werden, aber alle sind mehr oder weniger arm,
und kénnen nicht so viel Geld aufbringen als durchaus zum Studium notwendig ist. Um-
sonst kénnen wir dieselben auch nicht aufnehmen; denn hier konnen wir keine Almosen
sammeln wie in Deutschl[and]. Jedoch im Vertrauen auf die Hiilfe des gottl[ichen] Her-
zens Jesu, u[nd] milder Gaben aus Deutschland ist in den letzten Tagen beschlossen
worden, uns solcher Knaben anzunehmen, u[nd] sie fiir Gott u[nd] den hi. Priesterstand
zu erziehen, damit so diese noch unschuldigen Seelen selbst gerettet werden, und auch
anderen den Weg zum Himmel bahnen.«* Frei Evaristo geht dann direkt seinen Bruder
um Einsatz und Hilfe fiir dieses Vorhaben an und bemerkt noch: »...auferdem weif} ich
recht wohl, wie begeistert du immer fiir dergl[eichen] Dinge gewesen bist, wie bereit zu
helfen, wenn du nur konntest, den Missiondiren in den Liindern der Heiden. Zwar sind die
Leute hier nicht wie in Afrika, aber nichtsdestoweniger stehen sie uns nahe, ja noch nd-
her als die Heiden in Afrika; denn aufgenommen in die kathol[ische] Kirche, gestdirkt mit
dem Engelsbrode, stehen sie uns niher ufnd] haben ein Anrecht auf unser Mitleid. Zu-
dem sind viele von ihnen sogar Deutsche.«%

37 S.0. Anm. 6.

38 Santa Catarina hatte bis 1892 zum Bistum Rio de Janeiro gehort; als in diesem Jahr Rio zum Erzbistum er-
hoben wurde und als Suffraganbistiimer Sdo Paulo sowie die neuen Didzesen Niteroi und Curitiba erhielt,
wurde Santa Catarina Bestandteil des Bistums Curitiba: OswALDO R. CABRAL, »Subsidios para a Histdria ecle-
sidstica de Santa Catarina. A diocese de Florianépolis. Sua criagio. Seus prelados«, in: Revista da Histdria 72
(1967) 417-461, hier 440. p

39 Brief vom 16. Dezember 1900 aus Blumenau.

40 Ebd.



14 Johannes Meier

Deutlich zeigt Frei Evaristo in diesen Ausfiihrungen, wie er und mit ihm gewil3 seine
Lehrer und mehr oder weniger simtliche deutschen Franziskaner in Brasilien ihre Auf-
gabe verstanden: Sie wollten die Seelen ihrer Mitmenschen den drohenden Gefahren der
Holle entreiBen und fiir den Himmel retten.4! Den Weg dorthin sahen sie in einer auf die
Einhaltung der Gebote und den regelmifigen Empfang der Sakramente konzentrierten
Praxis des Glaubens. Darin wollten sie selber ein personliches Vorbild geben; zugleich
wollten sie in der Katechese dieses Tun den einheimischen Kindern und Heranwachsen-
den einfloBen, um moglichst viele von ihnen in der »Unschuld« zu bewahren und neue
Berufungen fiir das Ordensleben zu wecken. Die Erwachsenen suchten sie anldBlich von
Volksmissionen zu bekehren und iiberhaupt durch eine Intensivierung und Sakralisierung
der Volksfrommigkeit. Das spirituell-religiose Milieu, das die deutschen Franziskaner
binnen weniger Jahre in Blumenau erzeugt und entfaltet haben, spiegelt sich iiberaus
stark in einem Bericht, den Frei Evaristo von seiner Priesterweihe und Primiz im Jahre
1902 verfaBt und seinen Verwandten in Clarholz zugeschickt hat:92 »Am 5. September
gegen Abend langte unser hochw[iirdigster] Bischof José de Camargo Barros* in Blu-
menau an. Alles war prachtvoll geschmiickt, selbst die Protestanten hatten sich redlich
bemiiht, um den Empfang des hfoch]w(iirdigsten] Herrn herrlich zu gestalten. Unter dem
Geliiute der Glocken und dem Geknatter zahlreicher Raketen zog der Bischof durch die
Strafien von Blumenau in unsere Pfarrkirche ein. Nach der Herz-Jesu-Andacht dortselbst
hielt er eine kurze Ansprache an die zahlreich versammelte Menge, worin er sich be-
dankte fiir den Empfang, der ihm zuteil geworden, und den Grund seines Kommens dar-
legte, niimlich einer Anzahl junger Ordensleute die hl. Weihen zu erteilen. Nach der An-
sprache begab er sich zum Convent.« Im folgenden schildert Frei Evaristo die verschie-
denen Weihen, die der Bischof den Fratres des Blumenauer Studienhauses an den beiden
néchsten Wochenenden anscheinend jahrgangsweise spendete; am Samstag, 13. Septem-
ber, wurden — verbunden mit der Tonsur — die niederen Weihen erteilt, am Sonntag,
14., die Subdiakonatsweihe; am folgenden Samstag, 20. September, fand die Diakonats-
weihe statt, am Sonntag, 21. September, schlieBlich die Priesterweihe; an diesem Tag war
Frei Evaristo unter den Weihekandidaten: »Schon am Samstage war eine grofie Men-
schen Menge zusammengestromt, um der noch nie gesehenen Feierlichkeit der Priester-
weihe beizuwohnen. Gott liefs mich in seiner Barmherzigkeit den Tag noch erleben. Um 8
Uhr sollte das feierliche Pontifikalamt beginnen. Unsere Klosterkirche konnte die Men-
schen nicht alle fassen. 8 Uhr erwarteten 10 Fratres, die zu Priestern geweiht werden
sollten, mit Albe, Manipel, Stola bekleidet, den hochwliirdigsten] Bischof an der Kirch-
thiir. Das feierliche Hochamt begann; unter demselben wurden wir zu Priestern geweiht.
... Nach der Litanei knieten wir zu fiinf jedesmal vor den hochwliirdigsten] Bischof nie-

41 Im Brief vom 18. Juni 1904 schreibt er: »Lasset doch keinen Tag voriibergehen, ohne fiir mich gemein-
schaftl. etwas zu beten, damit ich ein Priester werde nach dem Herzen Gottes und viele Seelen fiir den Himmel
gewinne.«

42 Der Bericht findet sich in einem kleinen Heft, von dem 28 Seiten erhalten sind; der Umschlag sowie der An-
fang und der Schluf des Textes sind abgiingig.

43 José de Camargo Barros, erster Bischof von Curitiba, trat sein Amt im September 1894 an; im Jahre 1903
wurde er Bischof von Sdo Paulo: OswALDO R. CABRAL, Subsidios para a Historia eclesidstica de Santa Cala-
rina, 440-442,



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 15

der, welcher einem jeden, ohne etwas zu sagen, beide Hinde auflegte. Dasselbe taten
alle anwesenden Priester; darauf streckte der Bischof die rechte Hand iiber alle zugleich
aus, indem er ein kurzes Gebet sprach.« Eine Beschreibung der einzelnen Riten der Wei-
heliturgie (Bekleidung mit Stola und MeBgewand, Salbung der Hédnde) schlieBit sich an.
»Nach der Salbung legte uns der Bischof die Hdinde zusammen, welche ein anderer
Geistlicher mit einem Leintuch zusammenband. Dann erteilte er uns die Gewalt zu kon-
sekrieren, indem er jedem den Kelch mit Wein und Wasser und die Patene mit der Hostie
darreichte, indem er die Worte sprach: Empfange

die Gewalt, Gott das Opfer darzubringen und das MefSopfer zu feiern fiir die Lebendi-
gen wie fiir die Toten im Namen des Herrn.« Nun wuschen wir unsere Hdinde, und nach
dem Offertorium beteten wir alles mit dem Bischof mit. Nach der Kommunion seizte sich
der Bischof abermals auf seinen Sessel, legte jeden von uns die Hinde auf und gab uns
die Gewalt, Siinden nachzulassen mit ebendenselben Worten, mit denen auch Christus
seinen Jiingern die Gewalt erteilte.« Es folgen die Schilderung des Gehorsamsverspre-
chens und dann der die Messe abschlieBenden Zeremonien. »In unseren priesterlichen
Gewidindern begleiteten wir unsern Bischof in sein Zimmer, wo er uns unter Thrinen um-
armte. Auch die meisten von uns weinten. Ach, es waren riihrende Augenblicke, wie alle
unsere lieben Mitbriider uns alle in so herzlicher Weise die neugeweihten Hinde kiifiten
und um Segen baten. Ich konnte mein Gliick nicht fassen noch auch recht verstehen. Ich
war und bin iibergliicklich. «

Frei Evaristo wendet sich dann der Schilderung seiner Primiz zu; noch stirker als im
Vorhergehenden zeigt er dabei seine Emotionen: »Meine Primiz, erstes hl. Meflopfer,
hatte ich nach dem Wunsche meiner Obern und Mitbriider fiir den néchsten Sonntag, 28.
September, gewiinscht. Acht Tage also hatte ich noch, um mich auf die gliickselige
Stunde vorzubereiten. Jeden Tag konnte ich die hl. Kommunion empfangen. Am Montage
hatte ich schon das Gliick, einem kleinen Erdenpilger von drei Tagen den Himmel zu er-
dffnen durch die hl. Taufe. Die Tage vergingen, und der Samstag kam. Mein Herz schlug
in freudiger Erwartung des hohen Gliickes des folgenden Tages. Der Weg vom Kloster
zur Pfarrkirche wurde geschmiikt, vom Kirchturm herab verkiindete eine grofie Fahne
die festlfiche] Feier. Und am Abende, als alles still war, sangen die Glocken ihr mehr-
stimmiges Lied und luden die Vilker ein zum folgenden Feste. — Mit der Bitte zum lieben
Gott, mich den folgenden Tag, wenn es sein hfei]l[ig[st[er] Wille sei, doch noch erleben
zu lassen, legte ich mich des Abends zu Ruhe. Und Gott in seiner Barmherzigkeit lief3
mich den gliicklichsten Tag meines Lebens noch sehen. Und welch ein Morgen! Die
Sonne schien so freundlich, und die Viglein sangen so munter, das schon deshalb jedes
Herz zum Lobe des Dreieinigen aufgefordert wurde. Gegen 6 1/2 Uhr reichte ich unsern
Schiilern die hl. Kommunion: zum ersten Male nun konnte ich meinen Erloser mit meinen
Hiéinden beriihren. Die Stunden vergingen; vom Turme erschollen wiederum die Klinge
der Glocken. Bald zeigte der Zeiger der Uhr 9 Uhr. Ich befand mich in der Pfortenstube,
mit Rochet und Stola bekleidet. Ich sah, wie alle sich vorbereiteten, um mich abzuholen,
und die Thriinen traten mir in die Augen. Jetzt kamen singend von der Pfarrkirche Sub-
diakon, Diakon, unser P. Guardian in ihren hl. Gewdndern, eine Anzahl Schiiler als
Mefdiener gekleidet. Einer trug auf einem Kissen meinen Myrtenkranz, ein anderer die
Kerze, ein anderer Weihwasser, wiederum andere Fahnen. P. Guardian setzte mir den



16 Johannes Meier

Kranz aufs Haupt und gab mir die Kerze in die Hand und begaben uns so zur Pfarrkir-
che. Vor dem Altar knieten wir uns nieder und begaben uns dann in die Sakristei, wo ich
Albe, Stola, Manipel u[nd] Chormantel anlegte, ging mit den Diakon und Subdiakon
wieder vor den Altar, stimmte dort zum ersten Male feierlich das >Asperges< an u[nd]
teilte Weihwasser aus.« Es folgt dann eine Beschreibung des Verlaufs der Messe bis zur
Ansprache, die »die hohe Wiirde des Priesters« behandelte und an deren Schluf} der Pri-
miziant vom Prediger gebeten wurde, »doch beim hi. Opfer aller meiner Lieben in der
Heimat aller Menschen zu gedenken. Was ich fiihlte und empfand, kann ich nicht be-
schreiben: Ich dachte an meine Jugend, ich dachte an meine gute Mutter und meinen teu-
ren Vater, ich dachte an Euch alle, ach es war mir so wehmiitig und doch gliicklich zu
Mute! Die Predigt war zu Ende, die Messe wurde fortgesetzt. >Gratias agens Domino
Deo nostros, so sang zum ersten Male am Altare Euer iibergliicklicher Bruder. Der Ca-
non begann, der Erhabenste kam immer niher. — Alles war still in der Kirche; um den
Altar herum knieten unsere Schiiler, als Mefidiener gekleidet mit Kerzen in den Hinden.
Die Orgel schwieg — lautlose Stille — ich sprach die hl. Worte — und — der Sohn des
himmlischen Vaters ruhte nun zum ersten Male in meinen Hinden. Feierlich erschollen
die Kliinge der Glocke, vom Turme verkiindent die Anwesenheit dessen, vor dem Himmel
und Erde erzittern und der sich gewiirdigt hatte, auf mein Wort vom Himmel auf den Al-
tar zu steigen. O gliicklichster aller Augenblicke, o Augenblick voll seliger Wonne, o
Stunde des Trostes, des Gliickes, der Gnaden fiir mich und fiir euch! Sicherlich schauten
vom Himmel unsere lieben Eltern auf ihren so hochbegliickten Sohn; hoher konnte der
liebe Gott ihr Kind nicht erheben. Was unsere liebe Mutter oft so herzlich gewiinscht, ja
was sie kaum zu wiinschen wagte, weil sie es fiir unmoglich hielt, hat sich jetzt erfiillt.
Angelangt bin ich nun am Ziele, erreicht habe ich das, dem Jahre lang mein Sehnen und
Wiinschen galt.« Das Hochamt endete mit dem »Te Deum« und der Austeilung des Pri-
mizsegens. Am Nachmittag hielt Frei Evaristo noch eine Andacht. In einer Feierstunde
im Kloster wurden Gliickwiinsche iiberbracht, Gedichte vorgetragen* und Geschenke
tiberreicht. Zum Abschluf} seines Berichtes schreibt Frei Evaristo: »Die 3 ersten hl. Mes-
sen konnte ich ganz nach meiner Meinung lesen. Die erste habe ich aufgeopfert fiir Euch,
die zweite fiir meine verstorbenen Eltern. Bei jedem Mefopfer mache ich ein besonderes
Memento fiir Euch. Zwar kénnt thr mich als Priester nicht sehen, doch bringet dem lie-
ben Gott mit Freuden dies Opfer u[nd] betet recht fleiffig fiir mich. Wenn Ihr friiher
schon innig gebetet habt, so miifit Ihr jetzt noch inniger beten, damit wir uns einst im
Himmel wieder sehen.«

In seinem iibersteigerten, auch etwas naiv wirkenden eucharistischen Enthusiasmus ist
Evaristo Schiirmann fraglos ein Kind des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Die deutschen
Franziskaner pflegten und verbreiteten in Brasilien die dem damaligen kirchlichen Zeit-
geschmack entsprechenden Formen der Religiositit, und zwar nicht nur bei der Gestal-
tung von Primizfeiern. Damals hielten auch die »Ewige Anbetung«, die Herz-Jesu- und
die Herz-Mariéd-Verehrung ihren Einzug in die Gemeinden von Santa Catarina.

44 Ein Gedicht »Zur Primizfeier des hochwiirdigen Pater Evaristus« ist separat auf einem Faltblatt erhalten;
dem Inhalt nach handelt es sich um eine Verherrlichung des Weihesakraments in Reimform.



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 17

Zum Zeitpunkt der Priesterweihe hatte Frei Evaristo die theologischen Studien noch
nicht abgeschlossen. So blieb er weiterhin in Blumenau, wo er Ende November 1903 das
Cura-Examen bestand.#> Gleichzeitig war er als Lehrer am Kolleg eingesetzt; nach dem
Examen wurde er zum Lektor der Philosophiestudenten bestellt. Daneben wurden ihm
pastorale Sonderaufgaben iibertragen: »Ich habe bis jetzt schon iiber 20mal gepredigt,
meistens portug[iesisch], nur einige male deutsch. In den Fastnachtstagen bin ich meh-
rere St[un]den von hier an einer deutschen Kirche gewesen; ich habe daselbst viel zu tun
gehabt: Jeden Tag gepredigt, von 5 Uhr morgens bis 8 Beichte, darauf Predigt und Un-
terricht, nachmittags Andacht, dann Beichten bis 7-8 Uhr. Die Leute dort kamen sehr
fleiffig zur Kirche, es ist das aber hier fiir die Leute viel schwerer, als bei Euch in
Deutschifan]d, weil alle ziemlich weit von einander und von der Kapelle entfernt sind,
auch hat man hier keine Wege so schon wie in Deutschland. In den Pfingstferien bin ich
an einer ... Kapelle gewesen, wo ich des Morgens und Abends gepredigt habe; des
Nachmittags, sobald ich dann etwas freie Zeit hatte, bin ich dann in die armen Lehmhiit-
ten hineingegangen, um die armen Leute zur Beichte zu holen. Ihr konnt gar nicht glau-
ben, wie grof$ die Armut bei vielen ist sowohl in materieller Beziehung als geistiger. ...
Man kann von Gliick sprechen, wenn man sie iiberhaupt noch so weit kriegt, dafs sie wie-
der anfangen, etwas eifrig zu werden. Da ist Gebet zum gottl[ichen] Herzen Jesu not-
wendig. Ich habe jedoch mit Gottes Hiilfe dort mehrere solche Fische geangelt. Es ist
sehr notwendig, dafi auch Ihr dort etwas fiir Brasilien betet; denn die Lauheit u[nd]
Gleichgiiltigkeit mancher Kathol[iken] hier ist entsetzlich grof.« 4

AnléBlich eines Erholungsaufenthaltes von September bis November 1903 weilte Frei
Evaristo in einer Ortschaft am Atlantik; auch dort iibernahm er seelsorgliche Aufgaben.
Wihrend die zuvor geschilderten Aushilfen iiber Karneval und Pfingsten eher auf Ein-
wanderergemeinden schlieBen lassen, begegnete er an der Kiiste der traditionellen Volks-
frommigkeit der Brasilianer. Nach altiiberlieferter Art begleiteten ihn bei den Krankenbe-
suchen stets unter Gesang einige der Einheimischen zu Pferd oder Esel; wiewohl »der
Gesang zuweilen mehr gehor- als herzzerreifiend ist, da fast jeder eine andere Melodie
singt, so kamen mir doch dfters Triinen in die Augen, wenn ich den Eifer der Leute be-
trachtete, womit sie stundenlang bei der grofiten Hitze, ohne Hut auf dem Kopfe, bergauf
ufnd] bergab immerfort sangen und nicht miide wurden, immer ein und dfie]s[e]lb[en]
Lieder zu wiederholen zum Lobe unseres Gottes im Sacramente. Und der gottlfiche]
Heiland, der besonders auf den guten Willen sieht, wird sicher diese Beweise der Liebe
und Huld entgegen[nehmen].«*

Zu seinen pastoralen AuBeneinsitzen war Frei Evaristo von Blumenau aus meist mit
dem Pferd oder auch mit der Kutsche unterwegs. Mehrmals hatte er dabei kleinere Un-
fille, doch stieB ihm nichts Ernsthaftes zu, was er dem besonderen Schutz der Engel zu-
schrieb. Im Zusammenhang mit den Gefahren, die ihm auf seinen Fahrten drohten,
kommt er einmal auch auf die indianische Urbevolkerung Santa Catarinas zu sprechen,
welche von den weilien Siedlern mehr und mehr in die Rolle von Gefangenen im eigenen

45 Brief vom 18. Juni 1904 aus Blumenau.
46 Ebd.
47 Ebd.



18 Johannes Meier

Land gedringt wurde: »In letzter Zeit sind die Indianer wieder an mehreren Stellen aus-
gebrochen. Zwei Mdnner s[in]d getotet. An einer Stelle haben dfie]s[e]lb[en] 12 Esel
getotet. Ostermontag sind sie sogar in unserer Pfarrei ausgebrochen, haben mehrere
Familien vollstindig ausgeraubt. Menschenleben sfin]d jedoch, Gott sei Dank, nicht zu
beklagen. Vor einiger Zeit bin ich an derselben Stelle gewesen. Ich mdchte wahrlich
nicht dort wohnen, denn alles dort ist fast noch Urwald. «*

Im Mai 1906 wurde Evaristo Schiirmann nach Petrépolis versetzt; dort war er knapp
zwei Jahre in der Seelsorge und seit Dezember 1906 auch als stellvertretender Hausobe-
rer titig. Aus seiner Zeit in dieser prichtigen Stadt, wie er sie nennt, ist ein Brief erhal-
ten, worin er auf die Nachricht vom Tode einer kleinen Nichte eingeht; er trostet seine
Angehorigen damit, dal das »Engelchen ... droben beim [fieben] Gott u[nd] unseren
l[ieben] Eltern« ist; nicht so schlimm wie der leibliche Tod sei der seelische, also der
Verlust der Unschuld und der Gnade Gottes.*® Zu Beginn des Jahres 1908 kehrte Frei
Evaristo nach Santa Catarina zuriick; »am 2. Jan[uar] habe ich mein Biindel geschniirt,
der Felsenstadt Petropolis Lebewohl gesagt, mich auf einen Dampfer gesetzt und wie-
derum zum Siiden gefahren, den ich vor 1 1/2 Jahren halb krank und schwach verlas-
sen.«%0 Seine neue Aufgabe fand er in S3o José, wo die Franziskaner 1904 die Pfarrei
iibernommen und eine kleine Residenz errichtet hatten. Wie in Petrépolis, wo er 1907
»allein 4 geist[liche] iibungen gepredigt, 5 Mission[en], davon 4 ganz allein gehalten
und dazu noch mehrere kleine Mission[en] gepredigt, auflerdem an 2 Orten in der Fa-
stenzeit die Fastenpredigten gehalten«, so hatte er auch an der neuen Stelle »Arbeir ge-
nug«; er fiihlte sich »trotzdem so ziemlich gesund ufnd] kriftig. «5!

Frei Evaristos Berufung nach Sio José, nur wenige Kilometer von der Landeshaupt-
stadt Floriandpolis entfernt, ist im Zusammenhang einer wichtigen Neuordnung der
kirchlichen Administration zu sehen. Papst Pius X. errichtete am 19. Mérz 1908 fiir Santa
Catarina ein eigenes Bistum, Florianépolis, dessen Territorium vom Bistum Curitiba ab-
getrennt wurde; die neue Diozese wurde kurz darauf, am 7. Juni 1908, aus der Kirchen-

48 Ebd. — Im Brief vom 14. Februar 1911 aus Florian6polis schildert er einen Weg, teils zu Pferd, teils zu FuB,
»6 Stunden durch dichten Wald, wo noch die Wilden wohnen.«

49 Brief vom 18. Mirz 1907 aus Petr6polis. — In diesem Brief dufert Frei Evaristo auch erstmals den Gedan-
ken an einen Heimatbesuch: »Wiire es nicht so weit, so besuchte ich Euch einmal, habe aber einen grofien Ab-
scheu vor der langen Reise.«

350 Brief vom 3. Februar 1908 aus Sdo José. — Der Gedanke an einen Besuch ihres Bruders war von den Ge-
schwistern offensichtlich sehr erfreut aufgegriffen worden. Indessen spielt ihn Frei Evaristo in diesem Brief
wieder herunter: »Was eine solche Reise besonders erschwert, ist der Umstand, dafi man kaum einen Pater fiir
léingere Zeit entbehren kann, als auch, besonders fiir mich, die lange Reise. ... Sollten wir uns hier also nicht
mehr sehen, so wird das Wiedersehen im Himmel desto begliickender sein.«

5! Ebd. — Dem folgenden Brief vom 2. Januar 1909 aus Sio José legte Frei Evaristo ein Dokument iiber die
Volksmission in Sdo José bei, die er mit anderen Franziskanern dort vom 1. Adventssonntag, 29. November, bis
zum Fest der Immaculata, 8. Dezember 1908, gehalten hatte. Es handelt sich um ein gedrucktes Faltblatt, wel-
ches die Einladung der Gemeinde durch den Pfarrvikar, Frei Domingos Schmitz OFM, und ein zweiseitiges
Programm beinhaltet. AufschluBreich fiir die persénliche Spiritualitit von Frei Evariato sind die folgenden
Siitze, die er in einem Postskript desselben Briefes formuliert: »Einige Tage nach der Mission stand in der Zei-
tung: Pregou o eximio e mimose pregador Fr. Evaristo, d. heifft: Es predigte der ausgezeichnete und liebliche
Prediger P. Evaristus. Dses. schreibe ich aber nicht aus Stolz; denn wir alle sind nichts — sondern um Euch
eine Freude zu machen. Dses. ist auch blos fiir Euch Geschwistern, fiir keinen andern. Wenn Ihr es irgendeinem
zeigt, schreibe ich nie mehr.«



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 19

provinz Rio de Janeiro ausgegliedert und dem Erzbistum Sdo Paulo unterstellt. Bereits
am 3. Mai 1908 war der 38jdhrige Dom Jodo Becker, gebiirtig aus St. Wendel, in Rio
Grande do Sul aufgewachsen, seit 1896 Pfarrer einer Kirche in Porto Alegre, zum ersten
Bischof von Floriandpolis ernannt worden.>2 Becker wurde alsbald auf Evaristo Schiir-
mann aufmerksam und nahm ihn im Dezember 1908 auf eine Pastoralreise mit. »Ach, da
gibt es Arbeit bei solchen Bischofsreisen, wo Klein u[nd] Grof3 sich firmen lift, herbei-
eilt von allen Orten, um den Bischof zu sehen, predigen zu hiren, zu beichten. Da sieht
man so recht, wie gut das arme Volk im allgemeinen noch ist; es fehlt blos an Arbeitern
im Weinberge des Herrn.«53

Am 9. Februar 1909 beschlol das Provinzial-Definitorium der Siidbrasilianischen
Franziskanerprovinz die Griindung eines Ordenshauses in Florian6polis. Dort gab es seit
der Mitte des 18. Jahrhunderts, als die Stadt noch nach dem Patrozinium ihrer Pfarrkirche
»Nossa Senhora do Destérro« (Unsere Liebe Frau von der Vertreibung) hieB, eine fran-
ziskanische Drittordensgemeinschaft. Diese liell nun auf Anregung des Bischofs »die ne-
ben der Ordenskirche liegenden Réumlichkeiten wohnlich einrichten und stellte sie den
Franziskanern zur Verfiigung. P. Priises Nicodemus Grundhoff und P. Evaristus Schiir-
mann konnten am 16. April 1909 diese Rdume beziehen.«5 In Floriandpolis sollte Frei
Evaristo seine Lebensaufgabe finden; Dom Jodo Becker ernannte ihn sogleich zu seinem
Sekretédr. Die anfallende Arbeit war so umfangreich, dal davon auch der Briefwechsel
mit der westfilischen Verwandtschaft beeintrachtigt wurde: % »... hab die Hénde voll Ar-
beiten, muf} jeden Sonntag 2mal predigen,s® aufler den waochentlichen Katechismusstun-
den und sonstigen Vortrigen und Beichten. Dazu kommen dann noch die Schreibereien
beim Bischof, die Reisen, die ich mit demselben machen muf. Das sind keine Bischofsrei-
sen wie driiben, sondern hier geht's, oder> per Schiff iibers tiickische Meer, oder per
Wagen auf schlechten Wegen, oder per Pferd durch Wiilder. Da heifst es in kurzer Zeit
Scharen zur Firmung zu fiihren, Predigten zu halten, Beichten zu horen bis tief in die
Nacht hinein, und dann wieder fort zum néichsten Ort. Wenn man so wenige Wochen ge-
macht, freut man sich géttlich, wieder fiir einige Wochen nach Hause gehen zu konnen,
ufnd] auch da hat man keine Ruhe.«58

52 OswALDO R. CABRAL, Subsidios para a Histdria eclesidstica de Santa Catarina, 449.

33 Brief vom 2. Januar 1909 aus Séo José.

54 PerrUs SINzIG (Hg.), Jahrbuch 1910 der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz von der Unbefleckten
Empféngnis, Petrépolis 1911, 56.

55 Im Brief vom 14. Februar 1911 aus Florianépolis muB sich Frei Evaristo erstmals entschuldigen, daB er in
seiner Korrespondenz siumig ist; seine »vielen Arbeiten u. Reisen zu Wasser u. zu Lande« seien »Schuld daran,
dafi ich so wenig schreibe.« Gegen Schluff des Briefes seufzt er: »Wenn Deutschl. doch etwas néher wire!« In
fritheren Briefen hatte er sich umgekehrt mehrfach dariiber beklagt, dall seine Geschwister ihm zu wenig schrie-
ben.

56 Frei Evaristo war vom Bischof auch zum Kaplan und Prediger an der Kathedrale bestellt worden: PETRUS
SiNzic (Hg.), Jahrbuch 1910 der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz von der Unbefleckten Empfiingnis,
56; Ders. (Hg.), Nach 30 Jahren. Vierte Chronik (1915-1921) der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz von
der Unbefleckten Empfingnis, Curitiba u. Freiburg i. Br. 1922, 73.

57 Hier zeigt sich erstmals ein EinfluB der portugiesischen Sprache in Frei Evaristos Gebrauch des Deutschen.
Im selben Brief sagt er iibrigens auch: »Vor 2 Wochen habe ich seit langer Zeit mal wieder deutsch gepredigt.«
58 Brief vom 14. Februar 1911 aus Florianépolis.



20 Johannes Meier

Unterdessen war durch die Bulle Predecessorum nostrorum vom 15. August 1910
Porto Alegre zum Erzbistum erhoben und Santa Catarina bzw. die Ditzese Floriandpolis
der neuen Kirchenprovinz zugewiesen worden.>® Nach der Resignation von Dom Claudio
José Gongalves Ponce de Le6n wurde 1912 Dom Jodo Becker zum Erzbischof von Porto
Alegre ernannt; Becker blieb aber einstweilen Administrator der Ditzese Florianépolis;
bevor er die Stadt verlieB, ernannte er am 30. November 1912 den bereits friither er-
wihnten Monsenhor Francisco Xavier Topp® zum Generalvikar und Provisor des
Bistums;$! Frei Evaristo bestellte er am selben Tage zum Pfarrer der Kathedrale. Da der
im Juni 1913 ernannte Bischof Jodo Borges Quintdo, Rektor des Seminars von Curitiba,
vor der Weihe auf das ihm zugedachte Amt verzichtete, fungierte Erzbischof Becker bis
1914 als Administrator von Florianépolis. 62

Evaristo Schiirmann wurde auf einem Kapitel zu Curitiba im April 1914 in das Amt
des Hausoberen des Klosters zu Florianépolis gewiihlt; 6 diese zusitzliche Aufgabe iiber-
nahm er mit grofem Engagement. Einen Deutschlandbesuch, fiir den seine Geschwister
Geld gesammelt hatten, verschob er;® iiberdies fragte er in der Heimat um materielle
Unterstiitzung seiner Aktivititen an: »Bisher hatten wir hier in Floriandpolis noch keine
eigene Wohnung.% Das erste also, was ich bald nach meiner Ernennung zu tun hatte, war,
ich muflte daran denken, ein Stiick Land u[nd] ein Haus fiir eine Residenz zu kaufen. So
waren wir denn gezwungen, viele Schulden zu machen, u[nd] d[ie]se Sorgen driicken

59 OswALDO R. CABRAL, Subsidios para a Histdria eclesidstica de Santa Catarina, 450 f.

60 S.0. Anm. 6.

61 Archiv des Erzbistums Florianépolis, Akte »Vigario Geral«(1912-1939); der Urkundentext ist von Frei Eva-
risto als Sekretiir geschrieben, von Dom Jodo Becker unterzeichnet.

62 OswALDO R. CABRAL, Subsidios para a Historia eclesidstica de Santa Catarina, 451. In Porto Alegre amtier-
te Erzbischof Becker 34 Jahre lang; bei seinem Tod am 15. Juni 1946 war er eines der angesehensten Mitglieder
des brasilianischen Episkopates.

63 Sein Vorgiinger war Frei Nicodemus Grundhoff. Evaristo Schiirmann versah dieses Amt bis 1921, dann wie-
der von 1924 bis 1929 und von 1930 bis zu seinem Tod 1939. In den Zwischenzeiten amtierten Norberto Tam-
bosi (1921-1924) und Justo Scheidgen (1929-1930). Die Angaben finden sich in der Hauschronik des Franzis-
kanerklosters zu Florianépolis.

64 Brief vom 3. Juli 1914 aus Florianépolis: »Werdet, bitte, nicht bose, dafs ich nicht personlich in dsem. Jahre
heriiber komme; den Grund habe ich Euch ja schon geschrieben.« Gemeint war wohl die Ernennung zum
Hausoberen.

65 Wohl hatte der Dritte Orden 1909 Riume zur Verfiigung gestellt, doch den deutschen Franziskanern behagte
diese Abhingigkeit nicht »wegen des mit dem III. Orden verschmolzenen Grundbesitzes und des daraus entste-
henden Einflusses auf materiellem Gebiet.« Auch nahmen die Patres AnstoB daran, daB8 die Tertiaren »nicht
praktizierten.« P. Nicodemus Grundhoff hatte 1909 das Amt des Kommissars des Dritten Ordens iibernommen;
P. Evaristo folgt ihm darin 1914: OswaLDO R. CABRAL, A venerdvel ordem terceira da Ilha de Santa Catarina,
Floriandpolis 1945, 96. — Typisch fiir die Schwierigkeiten zwischen den Patres und den Tertiaren ist die fol-
gende, von Petrus Sinzig iiberlieferte Szene: AnlidBlich eines Verwaltungsaktes hatte der Kommissar bei einem
Tertiaren zu tun, der als Beamter in einer Behorde titig war. Der Kommissar versuchte, ihn zur Beichte und
Kommunion einzuladen. »Herr Pater, — erwiderte der Angeredete, — erbitten Sie von mir jede andere Gunst,
ich werde sie Ihnen nach Moglichkeit gewihren, aber beichten und kommunizieren tue ich nicht, das sind ja nur
abergliubische Gebriuche. — Als der Pater ihn in liebevoller, aber nachdriicklicher Weise eines besseren beleh-
ren wollte, wurde ihm das Wort abgeschnitten mit der Bemerkung: — Bitte, Pater, sprechen Sie nicht weiter da-
von, ich bin katholisch und auch ein guter Tertiar. — Der betreffende Herr gehért zu dem mittleren Beamten-
stande. Trotz seiner 58 Jahre hat er noch nie gebeichtet und der Tag seiner Erstkommunion muBl noch kom-
men.« Zitiert nach: PETRUS SINZIG (Hg.), 3. Jahrbuch der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz von der Un-
befleckten Empfingnis. 1913 und 1914, Petrépolis 1915, 202.



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 21

mich sehr.«% Frei Evaristo stellt sich vor, dal seine Geschwister seine Bitte an wohlha-
bende Katholiken in Deutschland weitervermitteln konnten: »Helfer ein Klosterlein
bauen, es wird fiir ewige Zeiten hier im weiten Brasilien stehen u[nd] nicht aufhoren, un-
ermeflich viel Gutes zu stiften zur Ehre Gottes und zum Heile der Seelen.«

Im selben Brief erwiihnt Frei Evaristo auch den Aufstand von Contestado, der damals
das Landesinnere von Santa Catarina und Parand erschiitterte. Ausgelost durch den Ei-
senbahnbau der US-amerikanischen »Brazil Railway Company« (Sitz in Portland,
Maine) bzw. deren Landbedarf war seit 1912 eine sozial-religiose, messianisch-millena-
ristische Bewegung unter den Kleinbauern des Hinterlandes entstanden, angefiihrt von
einem »Propheten« namens Jodo Maria, dann von dessen Nachfolger José Maria de
Santo Agostinho. Wiewohl Analphabeten, waren diese Bauern von einem unerschiitterli-
chen Vertrauen in das Recht auf ihr Land geleitet. Sie glaubten an ein neues Zeitalter und
an eine Ordnung der Gerechtigkeit, ein Reich des Friedens und der Briiderlichkeit, und
wollten diese in einem eigenen Staat verwirklichen. Mit einem Massaker der Bundes-
truppen an den »Gldubigen«, von denen ca. 4000 ums Leben kamen, fand die Bewegung
von Contestado 1916 ein tragisches Ende.® Die deutschen Franziskaner hatten ihr viel-
leicht mitleidig, aber verstéindnislos gegeniibergestanden; besonders die autonome reli-
gitse Praxis der »Caboclos«, so typisch fiir den traditionellen Volkskatholizismus Brasi-
liens, erschien ihnen skandalos.® Diese Bewertung findet sich auch bei Frei Evaristo: »...
dazu ist nicht weit von hier in den Wiildern ein Aufstand ausgebrochen, unter Anfiihrung
eines sogenannten Propheten, wollen eine neue Religion u[nd] einen neuen Staat griin-
den. Es haben zwar schon mehrere Kdmpfe stattgefunden zwischen jenen Fanatikern
ulnd] Soldaten der Regierung, aber vernichten oder unterdriicken kann man die armen
Irregeleiteten nicht. Wozu das noch hinausgehen wird, weif3 der l[iebe] Gott.«™

Der Brief vom 3. Juli 1914 ist der letzte, der in Frei Evaristos Elternhaus aufbewahrt
worden ist; er diirfte gerade in jenen Tagen eingetroffen sein, als Europa die Schwelle
zwischen Frieden und Krieg iiberschritt. Frei Evaristos Briider und Schwiger wurden zu

66 Brief vom 3. Juli 1914 aus Florianépolis. — Zum selben Thema heiBt es bei: PETRUS SINzIG (Hg.), 3. Jahr-
buch der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz von der Unbefleckten Empfingnis, 203: »Da sich der III. Or-
den, dem das von uns bewohnte Landhaus mit entsprechendem Grundstiick gehort, in groBen finanziellen
Schwierigkeiten befand, und da ferner unsere Oberen auf dem Kapitel allgemein der Ansicht waren, wir diirften
das schone Plitzchen in Florianépolis nicht preisgeben, so wurde im Juli die Wohnung mit fast 8000 gm Land
vom III. Orden kéuflich erworben. «

67 Brief vom 3. Juli 1914 aus Florian6polis.

68 MARIA ISAURA PEREIRA DE QUEIROZ, »La >Guerre Sainte< au Brésil, le Mouvement messianique du
>Contestado««, in: Universidade de Sao Paulo, Faculdade de Filosofia, Ciéncias e Letras, Boletim No. 187, So-
ciologia I 5, Sdo Paulo 1957; OswALDO R. CABRAL, Jodo Maria. Interpretacdo da Campanha do Contestado,
Rio de Janeiro 1960; DuUGLAS TEIXEIRA MONTEIRO, Os Errantes do novo século. Um estude sobre o surto
milenarista do Contestado, Sao Paulo 1974; MAURICIO VINHAS DE QUEIROZ, »Messianismo e Conflito Social. A
Guerra Sertaneja do Contestado (1912-1916)«, in: Ensaios 23, Sdo Paulo? 1977.

59 Die Schliisselfigur der Franziskaner war dabei der spiter » Apostel des Hochlandes von Santa Catarina« ge-
nannte Frei Rogério Neuhaus. Dazu: MENANDER KaMPs, »Der Fanatikeraufstand in Siidbrasilien«, in: PETRUS
SiNnzic (Hg.), 3. Jahrbuch der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz von der Unbefleckten Empfingnis,
104—129; PETRUS SINZIG, Frei Rogério Neuhaus, Petrépolis 1939; AURELIO STULZER (Hg.), »Reminiscéncias de
Frei Rogério Neuhaus, in: Vida Franciscana. Provincia Franciscana da Imaculada Conceigdo, Brasil, junho
de 1979, ano LVI, No. 53, 9-23, hier 22 f.

70 Brief vom 3. Juli 1914 aus Floriandpolis.



22 Johannes Meier

den Waffen gerufen, und der ins Auge gefaite Heimatbesuch konnte unter diesen Um-
stinden nicht verwirklicht werden. Aber auch, als nach Jahren die Zeiten allméhlich wie-
der besser wurden, ist es dazu nicht mehr gekommen; Frei Evaristo hat seine Verwandten
und sein Vaterland nicht mehr wiedergesehen.

1914 war er bereits zwei Jahrzehnte in Brasilien; schon hatte er hier mehr Zeit seines
Lebens verbracht als in Deutschland. Bei vielen seiner Mitbriider im Orden war es dhn-
lich. Langst hatten sich die deutschen Franziskaner, die ja in grofer Anzahl nach Brasi-
lien gekommen waren,” dort fest etabliert; auch gab es inzwischen in ihren Reihen etli-
che Neueintritte von Brasilianern, allerdings hauptsidchlich aus Immigrantenfamilien.
Gewil} spiegeln sich darin nochmals die Praferenzen der deutschen Franziskaner und ihre
Schwierigkeiten, sich voll zu inkulturieren, wie sie ja dhnlich in manchen AuBerungen
von Frei Evaristo zum Ausdruck kommen. Dies verhinderte keineswegs, dafl Pater Evari-
sto Schiirmann in der Zeit, die ihm noch blieb, dem Vierteljahrhundert von 1914 bis
1939, die Kirche von Florianépolis maBgeblich geprigt hat. Eine Fiille von Archivalien
im Archiv des dortigen Erzbistums belegt das. Nur seine wichtigsten Leistungen sollen
hier abschlieBend noch aufgefiihrt werden.

Der Heilige Stuhl hatte am 26. Mirz 1914 Dom Joaquim Domingues de Oliveira zum
Bischof von Florianépolis ernannt; dessen Weihe fand am 31. Mai 1914 in der Kapelle
des »Collegio Pio-Latinoamericano« in Rom statt.” Frei Evaristo erhielt von Monsenhor
Topp den ehrenvollen Auftrag iibermittelt, den neuen Oberhirten in Sao Paulo abzuholen
und von dort aus in die Diozese zu begleiten.” Uber lange Jahre stand Frei Evaristo die-
sem Bischof als Ratgeber und oft auch als Reisegefihrte zur Seite. Nach dem Tod von
Monsenhor Topp an Weihnachten 1925 ernannte der Bischof ihn zu dessen Nachfolger.7+
Am 17. Januar 1927 machte Pius XI. Santa Catarina zu einer eigenen Kirchenproving,
und Florianépolis wurde Erzbistum mit den beiden neuen Suffraganbistiimern Joinville
und Lages.” Im Vorfeld war Frei Evaristo der Romischen Kurie als ein moglicher Kan-
didat fiir den neuen Bischofssitz in Lages genannt worden.” Neben den Aufgaben in der

71 Bis 1904 war die Zahl der von der »Saxonia« entsandten Expeditionen auf 19 gestiegen; auch danach ging
der Zustrom aus Deutschland weiter: Histéria da Missao Brasileira dos Frades Menores de S. Francisco da
Provincia da Santa Cruz da Saxénia, 50.

72 OswALDO R. CABRAL, Subsidios para a Historia eclesidstica de Santa Catarina, 451 f.

73 Schreiben von Frei Evaristo an Dom Joaquim aus Rio vom 24. August 1914 (nach Erhalt eines Telegramms
von Monsenhor Topp): Archiv des Erzbistums Florianépolis, Akte »Schiirmann, Fr. Evaristo OFM«, — Am 29.
Juli hatte Frei Evaristo bereits den neuen Bischof namens der Kommunitiit brieflich begriift: Ebd. — An ihre
erste Begegnung erinnert er sich auch nach vielen Jahren noch ganz genau; in einem Brief vom 3. September
1937 heibt es: »Hoje — ds 10 horas, talvez, em 1914, era eu, como filho e servidor de V. Excellencia, novo
Bispo de Sta. Catharina, o humilde escolhido das Irmandades etc. de Sta. Catharina, para, desde a cidade de
Sdo Paulo, até Floriandpolis, acompanhar o segundo bispo deste Estado.« [Ebd., Akte »Vigario Ge-
ral«(1912-1939)].

74 Zunichst (mit Datum vom 27. April 1926) mit dem Titel »Secretario Geral« und dann am 19. Mirz 1929 als
Generalvikar und Provisor: Sao Paulo, Provinzialatsarchiv, Pasta »Frei Evaristo Schiirmann«.

75 OswALDO R. CABRAL, Subsidios para a Histéria eclesidstica de Santa Catarina, 453. — Dom Joaquim Do-
mingues de Oliveira wurde damit Erzbischof; in diesem Amt blieb er bis 1967.

76 Dies geht aus einem vertraulichen Schreiben des stellvertretenden Generalvikars Bernardo Fiichter vom 22.
September 1925 an das Provinzialat hervor: Sdo Paulo, Provinzialatsarchiv, Pasta »Frei Evaristo Schiirmann«.



»... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hiilfe bringen.« 23

Verwaltung des Bistums betétigte sich Pater Schiirmann auf fast allen Feldern der Seel-
sorge. Weiterhin hielt er Volksmissionen, Exerzitien und Einkehrtage ab. Er war ein
hochgeschitzter Prediger, nicht zuletzt wegen seiner ausgezeichneten Kenntnis und ge-
pflegten Aussprache des Portugiesischen, was ihn von vielen seiner deutschen Mitbriider
unterschied; u. a. sprach er im August und Dezember 1913 an sieben aufeinander folgen-
den Tagen in der Kathedrale von Floriandpolis in einer Predigtreihe »zum Andenken an
das Konstantinische Freiheitsedikt«?” aus dem Jahre 313. Auflerdem erteilte er Religions-
unterricht an der hoheren Méadchenschule, deren Trager die Schwestern von der Gott-
lichen Vorsehung waren; diesen stand er auch als Beichtvater zur Verfiigung. Er war
Prises verschiedener Laienverbinde wie der »Vinzenzbriider«, der »Damen der christ-
lichen Néchstenliebe«, der »Marienkinder« — einer Jungfrauenkongregation — und der
Bruderschaft, die das Antoniusbrot sammelte und an die Armen verteilte.”® Uber Jahre
hin beschiftigten ihn auch die Bauarbeiten am Kloster, die mit der feierlichen Einwei-
hung der Kirche St. Antonius am 10. April 1921 einen gliicklichen Abschlufl fanden.”
Sein groBtes Engagement aber galt der neben dem Kloster gelegenen Elementarschule
»Grupo Sdo José«, welche von den Franziskanern und Jesuiten gemeinsam fiir arme, mit-
tellose und verwaiste Kinder aufgebaut wurde. Schon in Blumenau hatte Frei Evaristo ja
dem Erziehungs- und Bildungswesen eine Schliisselrolle bei der Losung vieler Probleme
der Kirche in Brasilien zugeschrieben.® Nach dem Tod des ersten Rektors, P. Luis Schu-
ler SJ, wurde Frei Evaristo am 6. August 1925 zu dessen Nachfolger ernannt. Kontinuier-
lich stieg die Schiilerzahl an; 1937 besuchten iiber 1000 Midchen und Jungen diese Ein-
richtung.8! Bereits 1924 war Evaristo Schiirmann durch den Gouverneur von Santa Cata-
rina, Dr. Hercilio Luz, zum Professor fiir deutsche und lateinische Sprache am staatlichen
Lehrerseminar (»Escola Normal«) in Floriandpolis berufen worden.82 Als er am 21. Sep-
tember 1927 sein silbernes Priesterjubilium begehen konnte, erhielt er von vielen Seiten
dankbare Gliickwiinsche; die Lehrerinnen des »Grupo Sao José« widmeten ihm aus die-
sem Anlal} eine Broschiire, deren Artikel, Gedichte und Bilder Einblick in das schulische
Leben vermitteln, aber auch vom iibrigen Wirken Frei Evaristos berichten; das Vorwort

— Erster Bischof von Lages wurde nicht Frei Evaristo, sondern sein jiingerer Mitbruder Frei Daniel Hostin, 1890
in Gaspar bei Blumenau geboren: OswALDO R. CABRAL, Subsidios para a Histdria eclesidstica de Santa Cata-
rina, 455 u. 459,

71 PETRUS SINZIG (Hg.), 3. Jahrbuch der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz von der Unbefleckten Emp-
[fangnis, 201.

78 Im einzelnen wird dies in den von Petrus Sinzig herausgegebenen Jahrbiichern aufgelistet: Jahrbuch 1910, 56
f. — 2. Jahrbuch der siidbrasilianischen Franziskanerprovinz von der Unbefleckten Empfingnis 1911 und 1912,
Petrépolis 1913, 99 f. — 3. Jahrbuch, 200-204. — Nach 30 Jahren. Vierte Chronik, 71-74.

79 PeTRUS SINZIG (Hg.), Nach 30 Jahren. Vierte Chronik (1915-1921) der siidbrasilianischen Franziskanerpro-
vinz von der Unbefleckten Empfingnis, 74. — CLETUS ESPEY, Festschrift zum Silberjubildum der Wiederer-
richtung der Provinz von der Unbefleckten Empfingnis im Stiden Brasiliens (0.0. 1929), 65 (Photo) und 85-87.
80 S.0. Anm. 36.

81 Die Akten »Grupo Escolar Sio José (1915-1934)« und »Grupo Escolar Sdo José (1935-1962)« im Archiv
des Erzbistums Florianopolis enthalten eine Fiille von Material zur Schulgeschichte, neben Statistiken und tiber-
sichten des Kollegiums auch Photos sowie Presseberichte und die Programme der Feiern zum Schuljahrsab-
schluB, deren Gestaltung Frei Evaristo besonders wichtig nahm.

82 Anfrage des Gouverneurs an das Provinzialat vom 7. Mirz 1924: Sao Paulo, Provinzialatsarchiv, Pasta »Frei
Evaristo Schiirmann«. — Schreiben von Frei Evaristo an Dom Joaquim Domingues de Oliveira vom 4. Mirz
1924: Archiv des Erzbistums Florianépolis, Akte »Schiirmann, Fr. Evaristo OFM«.



24 Johannes Meier

schrieb Dom Joaquim, GruBworte steuerten bei Erzbischof Becker von Porto Alegre, der
damalige Gouverneur von Santa Catarina, Adolpho Konder, und dessen Bruder Victor,
ein alter Freund Pater Evaristos aus der Studienzeit in Blumenau, welcher 1927 Handels-
und Verkehrsminister Brasiliens war.®3

In all seinen Amtern setzte sich Frei Evaristo mit voller Kraft ein; dabei war er ein
Mann von eher zierlichem Korperbau und hatte eine sensible Natur. In einem Brief vom
17. Mérz 1936 duBerte er gegeniiber dem Erzbischof erstmals Gefiihle von Erschopfung
und das Bediirfnis nach Erholung; am 17. Januar 1937 erwiéhnt er einen Arztbesuch und
klagt iiber Bluthochdruck, Kopfschmerzen und Miidigkeit.# Zunehmend plagten ihn fi-
nanzielle Sorgen um die Schule und Arbeitsiiberlastung, besonders am Lehrerseminar.
Am 9. Mirz 1938 erlitt er bei einem Autounfall eine schwere Kopfverletzung, die einen
chirurgischen Eingriff erforderlich machte; seitdem schien er nicht mehr derselbe
Mann.® Er litt unter Depressionen; andererseits fiel es ihm schwer, die eine oder andere
seiner vielen Aufgaben abzutreten. Dom Joaquim suchte ihn aufzumuntern: »Schlieflich
sind wir nicht aus Eisen, ... das sich auch verschleiBt«.8 Ende Mai 1939 entschloff sich
der Erzbischof, zur Entlastung von Frei Evaristo einen zweiten Generalvikar zu bestellen,
den Kanoniker Harry Bauer.®” Auf das Zureden seiner Mitbriider hin begab sich Frei Eva-
risto nunmehr zu Schiff nach Rio de Janeiro, um in einer Nervenklinik Heilung zu su-
chen; dort ereilte ihn nach kaum achttigigem Aufenthalt am 26. Juni 1939 ein todlicher
Gehirnschlag. 38

Frei Evaristo Schiirmann fand sein Grab im Franziskanerkloster zu Rio de Janeiro. In
der Kathedrale von Florian6polis wurde am 3. Juli 1939 unter groBer Anteilnahme des
Klerus und der Offentlichkeit ein Requiem gehalten.® Auch in der Heimat wurde seiner
gedacht.® Der Nachruf seiner Ordensbriider wiirdigt ihn so: »In allen Schichten der Be-
volkerung war er eine hochangesehene Personlichkeit. Schon seine dufere Erscheinung
hatte etwas gewinnendes und nahm alle fiir ihn ein. Mit der gleichen Verehrung blickten
zu ihm auf seine zahlreichen Schiiler wie die hohen und hochsten Staatsbeamten, denen
er durch sein abgeklirtes Wesen, seinen priesterlichen Ernst und sein Wissen zu imponie-
ren wullte. Darum fand er auch bei allen staatlichen Behorden stets offene Tiiren und er-
freute sich selbst bei den hochsten Stellen eines nicht geringen Einflusses, den er aber nur
zum Nutzen anderer und zum Besten der Religion geltend machte«.!

83 Ein Exemplar dieser Festschrift hat Frei Evaristo seinen Angehérigen zugeschickt; es wurde von diesen mit-
samt einem Heft, das eine handschriftliche iibersetzung ins Deutsche enthilt, aufbewahrt.

8 Archiv des Erzbistums Florian6polis, Akte »Vigario Geral (1912-1939)«.

85 So #uBerte sich Conego Roberto Wyrobek in Sdo José (SC) mir gegeniiber in einem Gespriich am 16. Mai
1991; Wyrobek war Ende der dreiBiger Jahre Erzbischoflicher Sekretir in Florianépolis.

86 Zitat aus einem Brief vom 22. Mirz 1929 (Quelle s. Anm. 84).

87 Briefwechsel zwischen Dom Joaquim und Frei Evaristo vom 29. Mai 1939 (Quelle s. Anm. 84). — Ernen-
nungsurkunde fiir Monsenhor Bauer vom 16. Juni 1939 (Ebd.).

88 Vita Franciscana, 378; OLAVO R. SEIFERT, Confrades da Provincia Franciscana da Imaculada Conceigao do
Brasil, 213-215; In Florian6polis traf die Todesnachricht erst am folgenden Tag ein; die Zeitung »Diario da
tarde« vom 27. Juni 1939 und die offizielle Mitteilung der Erzditzese vom 28. Juni 1939 geben den 27. Juni als
Todestag und als Todesursache Herzinfarkt an.

89 Mensageiro Paroquial. Orgdo da Catedral Metropolitana, ano 11, No. 25, Florianépolis, Agosto de 1939, 3.
9% Totenzettel, die die Geschwister hatten drucken lassen, sind erhalten.

91 Vita Franciscana, 377f.



MISSION UND KOLONIALISMUS

Ube;legungen zur Morphologie einer Beziehung®

von Hans-Werner Gensichen

Der Umgang mit der Geschichte ist noch niemals leicht gewesen. Paul Graf Yorck von
Wartenburg, der Historiker, hat ihn einmal — drastisch, aber sicher nicht iibertrieben —
mit Jakobs Ringen am Jabbok (Gen 32) verglichen: Man kann sich dabei leicht das Ge-
lenk der Hiifte verrenken, ehe man des erhofften Segens teilhaftig wird. Kommt, wie in
dem jetzt zu Ende gehenden Jahr, ein bedeutendes Jubildum hinzu, wird das Risiko eher
grofer als geringer. Verrenkungen absonderlicher Art hat es ja auch diesmal gegeben,
etwa bei den angestrengten Bemiihungen mancher Zeitgenossen um stellvertretendes Be-
kennen der Siinden der Viiter, wobei der Segen freilich giinzlich ausbleiben oder sich auf
das befriedigende BewuBtsein der Erfiillung eines Ubersolls beschriinken mochte. Alles
dies kann aber nicht das Thema einer Besinnung auf das Verhiiltnis von Mission und
Kolonialismus sein, auf eine Beziehung, die zunichst einmal moglichst exakte zeitliche
und sachliche Abgrenzung verlangt. AuszuschlieBen sind mithin alle moralisierenden
Wertungen, die ohnehin nicht im vorgeblichen Betroffensein durch pauschale Uber-
blicke, sondern nur in der Konkretion des je besonderen Falles sinnvoll wiren. Zu ver-
zichten ist ferner auf eine Gesamtschau des Forschungsstandes oder auch auf seine Er-
ginzung durch quellenmiBige Einzeluntersuchungen, so viele Liicken hier auch noch zu
schlieBen sein mogen. Was iibrig bleibt, ist eine tour de force, belastet nicht nur mit dem
Risiko, das Jakob am Jabbok einging, sondern auch mit der Fragwiirdigkeit eines Modus
der Auswahl aus dem riesigen Stoff, den jederzeit der Vorwurf der Willkiir oder Einsei-
tigkeit treffen kann und der vollends die Manifestation wirklich neuer Einsichten wahr-
scheinlich schuldig bleiben muf. Es soll also nur versucht werden, das mit dem Thema
umschriebene Beziehungsfeld in einer Anordnung ins Auge zu fassen, die sowohl die ge-
schichtlichen Abldufe als auch die sachlichen Schwerpunkte einigermaBen zu ihrem
Recht kommen ldBt — immer in dem BewuBtsein, dal man es hier, um das Bild einmal
zu wechseln, zweifellos mit einem Geldnde voller FuBangeln und Selbstschiisse zu tun
hat.

Das Referat wurde gehalten vor dem Wissenschaftlichen Arbeitskreis katholischer Missionswissenschaftler
am 24. September 1992 in Sankt Augustin. Das fast zu gleicher Zeit erschienene umfassende Werk zum glei-
chen Thema von Horst Griinder (Welteroberung und Christentum. Ein Handbuch zur Geschichte der Neuzeit,
Giitersloh 1992) konnte fiir den Vortrag nicht mehr benutzt werden. Es sei jedoch an dieser Stelle mit Nach-
druck darauf hingewiesen, nicht zuletzt weil bei Griinder erstmals auch die gesamte, iiberaus weit geficherte
Literatur zum Thema verarbeitet worden ist. Dem Charakter des Vortrags entsprechend sind im vorliegenden
Referat die Nachweise auf ein Minimum beschriinkt.



26 Hans-Werner Gensichen

1. Mission und Kolonialismus in der friithkolonialen Epoche
. Unsichere Synthese

Basis der Synthese, wie sie in der Zeit des iberischen Patronats in Amerika Gestalt ge-
wann, ist die mittelalterliche Konzeption der »zeitlichen Verwirklichung des Ewigen« in
der theokratischen Idee des Corpus Christianum, zwar gestort durch Streitigkeiten um
den Primat zwischen geistlicher und weltlicher Macht und durch das Autkommen der
neuen Nationalstaaten, jedoch jetzt, an der Schwelle der Neuzeit, insbesondere im Uber-
gang von der iberischen Reconquista zur Conguista, neubelebt durch das Konzept des
Orbis Christianus mit seiner welterobernden Dynamik. Seine Form findet das Gesamit-
konzept im sogenannten Patronat, der den iberischen Miéchten vom Papst verliehen wird
und das kolonialpolitische Mandat mit dem Missionsauftrag verbindet.

Die so entstehende Synthese erweist sich allerdings nicht als so sicher, wie ihre Repri-
sentanten es sich wiinschen muften. Hauptangriffspunkte der Verunsicherung, wie sie
sich vor allem den Franziskanern, Dominikanern und Mercedariern darstellte, liegen im
System der encomienda, d.h. der Zuweisung einheimischer Arbeitskriifte an die Grund-
herren, und der damit gegebenen Unterdriickung der Indianer. Fiir einige, wie z.B. fiir
Las Casas, liegen diese Angriffspunkte aber auch direkt beim gesamten Patronatssystem,
insbesondere bei der mit dem theokratisch-universalistischen Anspruch verbundenen
Verpflichtung, an den Ungliubigen das ihnen drohende Gericht schon vorwegzunehmen.
Dagegen bietet Las Casas die thomistisch-naturrechtliche Lehre auf, dal auch die barba-
rischen Heiden zunéchst als Menschen, als Gottesgeschopfe zu betrachten und zu behan-
deln seien, dafl also durch das Recht der Einheimischen auf Selbstbestimmung, Freiheit
und Eigentum die Machtvollkommenheit der Kolonialherren begrenzt sei. SchlieBlich ist
als kritischer Faktor, der fiir die Bettelorden besonders bedeutsam wird, die theologische
Erkenntnis in Rechnung zu stellen, da} die erneuernde Kraft des Evangeliums sich auch
an den Zeugen und ihren Missionsmethoden erweisen miisse. Weder Goétzendienst noch
Menschenopfer der Heiden, noch auch Abweisung der Missionare konnen den Gebrauch
von Gewalt bei der Bekehrung legitimieren. Der Missionsauftrag setzt nach Las Casas
voraus, daB »die Volker gewillt sind, uns aufzunehmen und anzuhoren«.

Zwei seit langem umstrittene Ziige des Gesamtbildes sollen in diesem Zusammenhang
wenigstens Erwihnung finden. Der eine betrifft die ethische Komponente. Las Casas
habe, so heiBit es, einen wahren »Wettbewerb im Moralismus« entfesselt, um der Aus-
beutung der Indios zu begegnen. Andere, besonders der Franziskaner Motolinias in Me-
xiko, auch durch seine Historia de los Indios (1541) bekannt, vertraten eine mehr prag-
matische Richtung, die sich nicht zuletzt gegeniiber Las Casas abgrenzte. Hier finde sich
vielleicht auch ein Gegengewicht gegen die heute in Europa vielfach begegnende pau-
schale und plakative Art der Verteilung von Licht und Schatten, Schuld und Unschuld,
die der Kompliziertheit der Verhiltnisse nicht immer Rechnung trigt.

Der zweite Streitpunkt betrifft die Entvolkerung der Kolonien, die zweifellos in die
Millionen ging. War hier »0kologischer Imperialismus« am Werk, an dem dann doch
auch die Mission mitschuldig gewesen wire (dhnlich wie spéter in Nordamerika), oder
hat man es mit Folgeerscheinungen der Pocken und anderer eingeschleppter Krankheiten



Mission und Kolonialismus il

zu tun, denen die unter Zwangsarbeit und Untererndhrung leidenden Indios besonders
rasch erlagen? :

Insgesamt wird man von einer kolonialmissionarischen Synthese sprechen miissen, die
sich trotz aller Proteste seitens der Missionare als bemerkenswert stabil erwies. Weder
die Ansitze zu einer theologischen Kolonialethik noch der ErlaB humaner Bestimmungen
durch die Krone, noch schlieBlich auch praktische Teilalternativen wie die Schaffung der
jesuitischen »Reduktionen« konnten das System nachhaltig erschiittern. Als 1622 die
Propaganda-Kongregation mit der erkldrten Absicht auf den Plan trat, »die koloniale
Mission in eine rein kirchliche umzuwandeln«, den fritheren Missionarsprotest also
gleichsam zu institutionalisieren, war das fiir die Mission in den Kolonien nur ein parti-
eller Fortschritt, da die Propaganda nicht in den Patronatsgebieten téitig werden konnte.

2. Unsichere Diastase

In konfessionell bedingter Umkehrung und unter verénderten Voraussetzungen er-
scheint das Modell der iberischen Kolonialmission noch einmal, nun in einer protestanti-
schen Version — genauer: in calvinistischer Gestalt, denn eine nennenswerte lutherische
Uberseemission sollte erst nach 1700 einsetzen. Die protestantische Reformation hatte
wenigstens intentional sowohl der Idee des theokratisch-kurial strukturierten Corpus
Christianum als auch dem Anspruch auf universale Evangelisierung der Heidenwelt den
Boden entzogen. Die daraus resultierende Entflechtung von Kolonialpolitik und Mission
wurde jedoch von den neuen nichtkatholischen Méchten nicht oder doch nicht konse-
quent durchgehalten. Die grundsitzliche Diastase wurde in der Praxis durch zwei spezi-
fisch protestantische Akzente eingeschriinkt und behindert. An erster Stelle steht die
nachreformatorische Ausgestaltung des landesherrlichen Kirchenregiments — von Lu-
ther keineswegs beabsichtigt, aber auch nicht eliminiert, schon von Melanchthon dann
derart weiterentwickelt, dal der gesamte kirchliche Bereich zum »Anhingsel der fiirstli-
chen Autoritidt«, zum »Ressort des Staates« (Werner Elert) werden konnte. Dazu kommt,
zweitens, das calvinistische Sondergut in Form einer theokratisch-demokratischen Ver-
wischung der Grenzen zwischen weltlicher und geistlicher Ordnung, wie Calvin sie in
Genf modellhaft durchsetzte und wie sie dann sowohl in der niederlindischen als auch in
der britisch-puritanischen Kolonialmission zusétzlich durch Verbindung mit teleologisch-
eschatologischen Ziigen fiir die Mission adaptiert wurde. Mit Recht hat man darauf hin-
gewiesen, dal, vor diesem Hintergrund betrachtet, selbst in der vielgeriihmten Mission
des Indianerfreunds John Eliot, um die Mitte des 17. Jahrhunderts in Massachusetts, ein
betrichtliches MaB von kolonialistischer »kultureller Arroganz« (Hans-Jiirgen Weck-
mann) mitspielte, ganz zu schweigen von der Erwartung, daB die Indianer von sich aus
die Uberlegenheit der europiischen Zivilisation anerkennen wiirden. !

Im {ibrigen zeigt gerade Eliots Experiment, da3 die im evangelischen Ansatz angelegte
Diastase von Mission und Kolonialismus in der Praxis hiufig keinen Bestand hatte: Im
Konfliktfall saBen die »praying Indians« zwischen allen Stiihlen. Ihre heidnischen Stam-
mesgenossen miBtrauten ihnen, weil sie die Religion der Weillen angenommen hatten,

I HANS-JURGEN WECKMANN, » What an hard master the devil is<: Anglisierung als Christianisierung bei den
Indianern Neuenglands«, in: Geschichte und Kulturen IV (1992), 41-61.



28 Hans-Werner Gensichen

die WeiBen, weil sie Indianer blieben. Dramatischer noch erwies sich die Labilitdt der
Diastase in der niederlindischen Kolonialmission in Siidostasien, wo die Evangelisierung
auf lange Sicht zum Werkzeug der Fremdherrschaft verkam und spitere Neuanfinge der
Mission, nach dem Zusammenbruch der Kolonialherrschaft der Hollénder und der Ein-
fiithrung der Religionsfreiheit, in diesem Erbe keine Ankniipfungsmaoglichkeiten fanden.
Es sollte freilich nicht vergessen werden, dal auch in den Niederlanden schon im friihen
17. Jahrhundert einige weitblickende, missionarisch engagierte Theologen das ihre taten,
um die Integritit der Mission im Sinne der Diastase vor der Verunsicherung zu schiitzen.
Mochten sie auch meist ungehort bleiben, so haben sie doch zur Vorbereitung der Wende
beigetragen, die im friithen 18. Jahrhundert die gesamte Szene verindern sollte.

3. Der pietistische Neueinsatz

Im Unterschied zu den bisher referierten Beispielfillen scheint es in der sogenannten
Diinisch-Hallischen Mission (seit 1706 in Tranquebar, Siidindien), der eigentlichen Mut-
termission lutherischer Priagung, erstmals gelungen zu sein, der kolonialmissionarischen
Synthese ein Modell entgegenzusetzen, das konsequent an der Diastase orientiert war.
Auf Einzelheiten der fast eineinhalb Jahrhunderte langen Geschichte der Mission ist hier
nicht einzugehen. Die beinahe besessene Kommunikationsfreudigkeit der fast aus-
schlieBlich aus der Schule des Hallischen Pietismus des August Hermann Francke stam-
menden Missionare hat ein in allen Phasen der Entwicklung gut iiberschaubares Bild
hinterlassen, das auch in der Literatur ldngst die verdiente Aufmerksamkeit gefunden hat.
Die letzte Informationsliicke, namlich die Auswertung der dianischen Quellen, ist durch
die verdienstvolle Arbeit des déinischen Kirchenhistorikers Anders N rgaard geschlossen
worden.2

Die Mission wurde zwar allein auf Initiative des dénischen K&nigs Friedrich IV. ge-
griindet, aber zur Kolonialmission war sie damit nicht geworden. Vielmehr war es das
BewubBtsein der Verantwortung fiir nichtchristliche Untertanen, das den Konig zu diesem
Schritt veranlaBte, der iibrigens von der dénischen Staatskirche in keiner Weise unter-
stiitzt wurde. Am Ort war die »Obrigkeit« allerdings durch die didnische Handelskompa-
nie reprisentiert, die in erster Linie an den Indern verdienen sollte, wihrend die Missio-
nare den Indern dienen wollten. Der Konflikt war damit programmiert. Der Pioniermis-
sionar Ziegenbalg mufte sich denn auch auf dem H&hepunkt der Krise als potentieller
Rebell gefangen setzen lassen. Damit war aber zugleich der Weg frei fiir ein schiedlich-
friedliches Nebeneinander des ortlichen dinischen Kommandanten und der Mission,
durchaus im Sinne der traditionellen lutherischen Zwei-Reiche-Lehre. Die Obrigkeit
sorgte tiberwiegend im Stil eines »sanften« Kolonialismus fiir das Wohl der Untertanen.
Die Missionare kiimmerten sich um Missionierung und Pastorierung der Heiden, aller-
dings mit einer bedeutsamen Modifikation: Sie nahmen fiir sich die Pflicht und das Recht
in Anspruch, den »Dienst der Seele« mit »Dienst des Leibes«, die ecclesiastica mit den
politica zu verbinden, eingedenk der Instruktion ihres Lehrers A.H. Francke, daB es ihnen

2 ANDERS N@RGAARD, Mission und Obrigkeit. Die Dinisch-hallische Mission in Tranquebar 1706-1845
(MWE 22), Giitersloh 1988.



Mission und Kolonialismus 29

sowohl auf »Herzensbekehrung« als auch auf »reale Verbesserung in allen Stinden« an-
kommen miisse. Die Erfahrung hatte sie gelehrt, daB ein solches Mandat auch eine Art
Wichteramt iiber das Verhalten der kolonialen Obrigkeit am Ort einschlieBen mufite.
Dies Modell funktionierte, wenn auch nicht unangefochten, bis zum Ende des 18. Jahr-
hunderts, als in einer Periode des dufleren und inneren Niedergangs die Mission ginzlich
der Kolonialverwaltung unterstellt wurde. Noch vor dem Verkauf der Kolonie an die
Briten 1845 gelang es, die Mission in andere Hidnde zu iibergeben und dadurch ihre alte
Identitdt zu erneuern. Der besondere Beitrag der lutherisch-pietistischen Mission zur
Auseinandersetzung mit dem Kolonialismus war langst auch in anderen Missionswerken
wirksam geworden, allen voran in der Mission der Briidergemeinde (seit 1732), und
machte sich im frithen 19. Jahrhundert dann auch in den Missionsgesellschaften geltend,
die der neupietistischen Erweckung zuzurechnen sind. Direkt oder indirekt sind sie iiber-
wiegend am Paradigma der Tranquebar-Mission orientiert, von dem, nebenbei bemerkt,
auch die neueren angelsidchsischen Missionen nicht unberiihrt geblieben sind.

1. Mission und Kolonialismus in der Epoche des modernen
Kolonialimperialismus

1. Die Wende der Zeit

Uber die neuen Voraussetzungen in dieser Epoche ist hier nicht ausfiihrlich zu reden.
Es geniigt, die wichtigsten Fakten in Erinnerung zu rufen. Der alte Handelskolonialismus,
der primir neue Wirtschaftsrdume erschliefen sollte, wird zunehmend iiberlagert vom
Drang der Vilker und der Machthaber nach wachsenden Anteilen an der Weltherrschaft,
zunichst durch iiberseeische Besitzungen. Dadurch entsteht aber auch eine immer engere
Verflechtung mit regionaler, einheimischer Machtpolitik der westlichen Staaten, unbe-
schadet der Frage nach dem wirtschaftlichen Wert von Kolonien, die von Fall zu Fall
unterschiedlich zu beantworten ist. Wichtig ist schlieBlich fiir die Beziehung von Mission
und Kolonialismus, daB jetzt die theokratischen Assoziationen fritherer Kolonialpolitik
entfallen, weil die Distanzierung von Kirche und Staat dergleichen nicht mehr zuldft. Die
Kongo-Akte des Berliner Kongresses von 1885, klassisches Dokument aufgeklirter neu-
zeitlicher Kolonialpolitik, begann zwar noch mit feierlicher Anrufung des allméchtigen
Gottes, aber sie proklamierte auch allgemeine, uneingeschriinkte Religions-, Kultur- und
Missionsfreiheit, fiir Einheimische wie fiir Nichteinheimische, fiir Christen und Nicht-
christen. Damit war das Prinzip »cuius regio eius religio« hinfillig geworden und eine
wesentliche Voraussetzung der alten Synthesen von Mission und Kolonialismus gefallen.
Die Mission findet sich fortan weniger notwendig als zuvor an der Seite der Herrschen-
den, sondern sie kann selbst in die Rolle der Schwicheren, der Minderheiten geraten und
dadurch mit neuer Dringlichkeit vor die Frage ihrer Integritiit gestellt sein. Stiirker noch
als frither dominiert die Vielfalt der Situationen. Allgemeingiiltige Patentrezepte erwei-
sen sich als fragwiirdig. Beschreibung und Analyse miissen sich jetzt vollends auf An-
haltspunkte beschrinken, die sich ideologischer Manipulation entziehen und nur an den
Gegebenheiten des konkreten Falls verifiziert werden kénnen, die andererseits aber auch



30 Hans-Werner Gensichen

die Moglichkeit bieten, vergleichbare Gestalten der Beziehung von Mission und Kolo-
nialismus zu ermitteln, die iibergreifende Bedeutung erlangt haben.

2. Mission als Wegbereiterin des Kolonialismus

Das Schema ist bekannt: »Erst kommt der Missionar, dann der Konsul, dann die Ar-
mee«. Selbst wenn es, wie man oft annimmt, von einem Zulu-Héuptling stammt, also die
Position des Betroffenen authentisch reflektiert, verschleiert es doch mehr, als es aufzu-
hellen vermag, da es den chronologischen Faktor iiber Gebiihr in den Vordergrund riickt.
Elias Schrenk, ein Schwabe, kam als Basler Missionar zwar erst 1859 auf die Goldkiiste,
also ein Menschenalter nach dem Auftreten der britischen Kolonialmacht. Aber er er-
lebte, wie die Briten nach zwei verlustreichen Kriegen kurz nach 1860 die ungeliebte
Kolonie, die sich als kaum kontrollierbar erwies, so schnell wie moglich aufzugeben
suchten. In dieser Situation war es der deutsche Missionar, der in einem Memorandum,
das er 1865 einer britischen Parlamentskommission vorlegte, energisch fiir ein verstirk-
tes Engagement der Kolonialmacht auf der Goldkiiste pliddierte — nicht etwa weil er sich
davon Vorteile fiir die Mission versprach, sondern aus zwei ganz andersartigen Griinden:
Erstens, weil die Briten verpflichtet seien, die von ihnen und anderen Michten an der
Goldkiiste und ihren Bewohnern angerichteten Schiden »wiedergutzumachen«; zweitens,
weil nur sie dem Land den Frieden geben und erhalten konnten, den es zu seiner Ent-
wicklung brauchte. Hat hier nicht doch der Missionar eine zogernde, fast schon unwillige
Kolonialmacht zum Bleiben veranlafit und insofern zu ihrer Stabilisierung beigetragen?
Ja und nein — ja, denn seine Hauptsorge galt den Afrikanern, und ihnen gegeniiber stand
fiir Schrenk die Kolonialmacht im Wort; nein, denn nicht auf den Bestand westlicher
Machtausiibung kam es ihm an, sondern auf ihre Verpflichtung zur Reparation fiir Schi-
den, die bereits schuldhaft von den WeiBlen angerichtet waren.

Anders lagen die Dinge im ostafrikanischen Konigreich Buganda. Hier hatten Missio-
nare der englischen Church Missionary Society 1876 ihre Tiatigkeit aufgenommen, in-
mitten einer brisanten Konstellation widerstreitender politischer und religionspolitischer
Interessen, die je linger je mehr den Bestand der jungen afrikanischen Christengemein-
den bedrohte. Nach langen Kontroversen in der Heimat setzte die Missionsgesellschaft
durch, daB — nach Entsendung von Lord Lugard als einem Reprisentanten der britischen
Ostafrika-Kompanie — Buganda 1894 zum britischen Protektorat gemacht wurde. Auch
missionsfreundliche Beobachter, wie der englische Bischof Stephen Neill, fanden hier
»ein klassisches Beispiel dafiir, da der Missionar die Kolonialmacht zu Hilfe ruft und
dal} die europidische Regierung die Schwierigkeiten der Missionare ausnutzt, um den ei-
genen Machtbereich zu erweitern«.3 So muBte es allerdings aussehen. Indessen hatte die
Entscheidung langfristige Folgen, die weit iiber den engeren kolonialpolitischen Horizont
hinaus von Bedeutung waren: Erstens ist Uganda, im Unterschied etwa zu Kenya, nie-
mals weile Siedlerkolonie geworden, sondern blieb im Prinzip den Schwarzafrikanern
vorbehalten. Zweitens konnte nur so die Basis fiir den spéteren Nationalstaat Uganda ent-
stehen (was nach dem zweiten Weltkrieg geschah, steht freilich auf einem anderen Blatt).

3 STEPHEN NEILL, Colonialism and Christian Missions, London 1966, 322.



Mission und Kolonialismus 3l

Drittens waren auch giinstige Bedingungen fiir die Entstehung eines genuin afrikanischen
Christentums geschaffen -mit rechtzeitigem Zuriicktreten der westlichen Missionen und
mit bodenstindiger christlicher Sitte.

Das Schulbeispiel dafiir, dal die Dinge auch ganz anders laufen konnten, war freilich
schon ein Jahrhundert frither bei der Missionierung der pazifischen Inselwelt geliefert
worden. Die ersten Sendboten der London Missionary Society erschienen hier im Ge-
folge der Reisen des Captain Cook bereits 1795. Keine Kolonialmacht war auf den Inseln
vertreten, wohl aber weifle Pflanzer und Hindler. Nolentes volentes gerieten die Missio-
nare in die Machtkdmpfe der Hauptlinge untereinander, wurden dabei selbst zu Macht-
trigern, die auch die Evangeliumsbotschaft als neues Gesetz handhabten und Situationen
provozierten, in denen sie sich hoffnungslos in Konflikte um politische Herrschaftsposi-
tionen verstrickten, wie etwa der seit 1824 in Tahiti tdtige Missionar Pritchard, der als
britischer Konsul zwei franzosische Missionspriester auswies, bis er selbst ausgewiesen
wurde und es nicht mehr verhindern konnte, da3 Tahiti 1842 franzdisisches Protektorat
wurde und ausgerechnet die Franzosen die Religionsfreiheit wiederherstellten. Dies hin-
derte die britischen Missionare, die bleiben durften, nicht daran, auch jetzt noch die An-
nexion durch das Vereinigte Konigreich zu verlangen, wie denn auch in anderen Gebie-
ten andere Missionare inmitten des Zerfalls alter Machtstrukturen auf das Eingreifen der
jeweils erwiinschten Kolonialmacht hinarbeiteten.

In der spiteren kaiserlich-deutschen Besitzung Samoa waren es franzosische Missio-
nare, die mittels eines Kulturkampfes gegen die angeblich religionsfeindliche deutsche
Verwaltung Stimmung fiir Frankreich zu machen suchten. Der deutsche Gouverneur
Wilhelm Solf lieB sich jedoch nicht provozieren. Zwar spielte er in Gedanken mit der
Radikallosung »Alle Missionare raus!«, machte sich schlieBlich aber fiir den konstrukti-
veren Ausweg stark, seine Politik am Ziel der Erhaltung der kulturellen Identitit der Be-
volkerung zu orientieren. Schon vorher waren doch auch in den Missionen hier und da
Zweifel am Segen kolonialer Besitzergreifung fiir die jeweiligen Landesbewohner laut
geworden, so etwa in Deutsch-Siidwestafrika. Unter ihrem kolonialbegeisterten Direktor
Friedrich Fabri (1824-91) hatte dort die Rheinische Mission die deutsche Okkupation be-
griiit und gefordert. Nach Fabris Riicktritt bereits 1884 breitete sich in Barmen Erniichte-
rung aus: »Noch nirgend ist in der Heidenwelt eine europdische Kolonie entstanden, ohne
die schwersten Ungerechtigkeiten; Portugiesen und Spanier, Hollinder und Englinder
haben darin ziemlich gleichen Schritt gehalten. Die Deutschen werden es schwerlich viel
besser machen«.

3. Mission in Abhdngigkeit von der Kolonialmacht

Als sich in der Friihzeit der alten Tranquebar-Mission Bestrebungen bemerkbar mach-
ten, die bislang ausschlieflich von Deutschen betriebene Arbeit allméhlich in ein natio-
nal-dénisches Unternehmen umzuwandeln, hatte A H. Francke unmiBverstindlich ge-
warnt: »Die Sache prizis an die Nation zu binden, ist nicht zu verantworten, und diirfte
Gott, wo man nur auf die fleischliche Nationalehre suchte, schwerlich Segen dazu ge-
ben.« In den 1880er Jahren waren in Deutschland andere Tone zu héren: Fiir deutsche
Kolonien nur deutsche Missionare! 1886 konstituierte sich denn auch, als Novum im



32 Hans-Werner Gensichen

deutschen Bereich, eine »Evangelische Missionsgesellschaft fiir Deutsch-Ostafrika«
(kurz Berlin III genannt), die ihre Tatigkeit betont als »deutsche Arbeit« bzw. »Mission
im national-deutschen Sinn« verstand. Der offiziellen Kolonialbewegung war es vorbe-
halten, die Katze vollends aus dem Sack zu lassen, indem sie der Mission ihren Platz un-
ter den »Kraftfaktoren« anwies, die man »auf das Negertum spielen lassen« werde.
Gustav Warneck, der Vater der deutschen Missionswissenschaft, und einige andere
sorgten dafiir, daB in diesem Fall die Bliitentriume einer nationalen kolonial-missionari-
schen Symbiose nicht zur Reife kamen, daf3 also die gleichsam im Schlepp der Kolonial-
bewegung operierende Mission scheiterte, ehe sie recht in Fahrt gekommen war.

Indessen waren damit die verbleibenden Probleme der Beziehung zwischen Mission
und Kolonialmacht natiirlich nicht gelost. Konnte es nicht doch ein Miteinander geben,
das Identitit und Integritdt der Mission unbeeintréichtigt lieB? In der deutschen protestan-
tischen Mission sprach man beispielsweise von einer »kulturellen Arbeitseinheit«, die
aber die Mission nicht in Abhéngigkeit von kolonialpolitischen Zielsetzungen und Me-
thoden bringen sollte. Sei es nicht in der Regel die »Kolonisation«, die der Mission die
Wege bereite und auf diese Weise auch unbeabsichtigt »dem Reich Gottes diene«, wie
denn auch die Mission sich als »Freundin und Helferin« des Kolonialismus zu betitigen
habe (A. Merensky)? Hatte nicht schon David Livingstone eine Personalunion von Kolo-
nisator und Missionar vorgelebt, die auch auf Institutionen iibertragen werden konnte?
Noch nach dem ersten Weltkrieg sprach der Kirchenhistoriker Carl Mirbt von der
»geistigen Rettung der Eingeborenen« mittels »Einpflanzung religioser und sittlicher
Vorstellungen« als »iiberaus wichtiger Mitarbeit der Mission an der Entwicklung eines
Kolonialwesens«.

Anderswo sah man die Dinge vorsichtiger und niichterner. Niemand wollte bestreiten,
daB stabile politische Verhiltnisse, gute Verkehrsverbindungen, gesunde wirtschaftliche
Entwicklung in den Kolonien auch der Mission und den einheimischen Christen zugute
kiimen, ganz zu schweigen von Freiheit der Religionsausiibung und der Glaubensaus-
breitung sowie der Forderung einheimischer Kulturen. Gesundheitsfiirsorge und Schul-
bildung verlangten offensichtlich ein gewisses Mal von Kooperation zwischen Mission
und Kolonialverwaltung. Aber es fehlte auch nie an Storfaktoren in dieser Beziehung, die
zur Zuriickhaltung mahnten, etwa hinsichtlich der Pflege der einheimischen Sprachen,
der Religionspolitik oder der Erziehung der Einheimischen zu willigen Arbeitskriiften im
Dienst der WeiBen. Vor allem aber mufiten im Bereich des Bildungswesens Konflikte mit
der Kolonialmacht entstehen, sofern es nicht nur, wie von der Mission erhofft, »religits-
sittliche Erziehung« vermittelte, sondern auch zum Einfallstor eines Sikularismus wurde,
der den Zielen der Mission nicht férderlich sein konnte.

Daf und wie schlieBlich doch, trotz aller Kautelen, der Weg der Mission von begrenz-
ter Zusammenarbeit mit der Kolonialmacht zu heilloser Abhingigkeit fithren konnte,
hatte sich schon ldngst vor der Bliitezeit des modernen Kolonialimperialismus in China
zur Zeit der »Ungleichen Vertrige« (1842ff) erwiesen. Hier war es vor allem Frankreichs
Kampf um ein Protektorat {iber die gesamte katholische China-Mission iiberhaupt, der zu
effektiver Unterstellung chinesischer Christen unter franzosischer Kolonialjurisdiktion
fiihrte. Zugleich geriet die Mission dadurch in Rivalititskonflikte der westlichen Méchte,
die, wie z.B. das Deutsche Reich, der franzosischen Politik eigene Protektoratsanspriiche



Mission und Kolonialismus 33

entgegensetzten. Dadurch entstand eine »Konformitiit (der Mission) mit der imperialisti-
schen Bewegung« (Benedicta Wirth), deren kurz- und langfristige Folgen verheerend wa-
ren.* Es ist und bleibt einer der dunkelsten Punkte der neueren Missionsgeschichte, daB
die China-Missionen in ihrer Mehrzahl diese Entwicklung nicht vorherzusehen und zu
verhindern vermochten. Das Gegenbeispiel, das James Hudson Taylor (1832-1905) mit
seiner China Inland Mission (1865) gab, hatte nur marginale Wirkung und konnte die
Schiden nicht wiedergutmachen, die bereits eingetreten waren.

4. Mission in Opposition zum Kolonialismus

Von Bartolomé de Las Casas iiber Bartholomidus Ziegenbalg in Tranquebar bis hin zu
den ersten Siidafrika-Missionaren im frithen 19. Jahrhundert, weiter iiber die englische
Kirchenmission in Nigeria und Hudson Taylors China Inland Mission zu den Opponen-
ten der Kolonialmission in Deutsch-Ostafrika, bis hin zu Missionswissenschaftlern wie
Gustav Warneck und Missionsleitern wie Franz Michael Zahn, schlieBlich auch zu mis-
sionarischen Protagonisten des einheimischen Nationalismus in Korea und vielen ande-
ren reicht eine Kette hochst unterschiedlich motivierter, auch unterschiedlich radikaler
Opponenten gegen den Kolonialismus jeglicher Observanz, die aus dem Gesamtbild der
Missionsgeschichte nicht wegzudenken sind. GewiB sind nicht alle vom Kaliber des Las
Casas gewesen, der darin wohl unvergleichlich blieb, daBl er ein ganzes geschlossenes
System kolonialistisch-missionarischer Symbiose frontal in die Schranken forderte, ein-
zigartig allerdings auch in der Wahl der Kampfmittel, mit denen er seine Sache nicht
selten fast ad absurdum fiihrte. Neuerdings hat Werner Ustorf mit seiner Untersuchung
liber F.M. Zahn gezeigt, daB es in diesem Bereich noch iiberraschende Neuentdeckungen
zu machen gibt.5 Die heute immer noch beliebten Pauschalurteile iiber die Mission als
den Jagdhund Caesars, als die willfihrige Dienerin des westlichen Kolonialismus oder
Neokolonialismus schlechthin sind unglaubwiirdig, solange sie nicht auch die gegenliu-
figen Krifte einbeziehen. Es wire zu wiinschen, daB in diesem Zusammenhang die Un-
tersuchungen noch intensiver darauf ausgedehnt werden, ob und wie von Fall zu Fall die
Mission im Widerstand gegen den Kolonialismus auch positive emanzipierende Wirkun-
gen in der einheimischen Christenheit ausgelost hat, wie dies etwa in Korea der Fall ge-
wesen ist.

Es wire dann vielleicht auch méglich, die Konfrontation von Mission und Kolonialis-
mus nicht nur immer von neuem als eine zutiefst gestorte, und gewill notwendig gestorte,
Beziehung zu reflektieren, sondern ihr eine erweiterte Perspektive abzugewinnen, die —
um nochmals den biblischen Bericht von Jakobs Ringen am Jabbok aufzunehmen —
durch die Auseinandersetzung hindurch die Beteiligten nicht nur als Versehrte, sondern
auch als Gesegnete entldBt. Man kann dafiir sogar auf Karl Marx zuriickgreifen, der sonst
immer noch gern als Kronzeuge fiir die Anathematisierung der Mission als der Kompli-

4 BENEDICTA WIRTH, Imperialistische Ubersee- und Missionspolitik, dargestellt am Beispiel Chinas (VMWI
13) Miinster 1968.

5 WERNER USTORF, Die Missionsmethode F.M. Zahns und der Aufbau kirchlicher Strukturen in Westafrika.
Eine missionswissenschafiliche Untersuchung (Erlanger Monographien aus Mission und Okumene) Erlangen
1989.



34 Hans-Werner Gensichen

zin des Kolonialismus zitiert wird. Marx hat aber auch noch anderes gesagt, das iiber den
bloBen Austausch von Anathemata hinausfithren konnte: Wie die britische Kolonialherr-
schaft in Indien, so wird zwar auch jede andere in der Regel in »schnédem Eigennutz«
ihre eigenen Interessen durchsetzen. Indem sie dies tut, fungiert sie aber auch — so Marx
mit Bezug auf Indien — als »das unbewuBte Werkzeug der Geschichte« im Sinne der
Revolutionierung iiberholter Gesellschaftszustinde, die heute offenkundig nicht mehr
aufzuhalten ist. Dem konnte man, mit den Begriffen des indischen Theologen M.M.
Thomas, hinzufiigen, dal an diesem ProzeB auch der » Acknowledged Christ of the In-
dian Revolution« (so der Titel von Thomas' Hauptwerk®) seinen Anteil gehabt hat, mit
und ohne Vermittlung der Mission. Heute jedenfalls wissen es auch die Menschen an der
Schattenseite der indischen Gesellschaft, die Dalits, die »Zertretenen«, daB ihre Elends-
situation auch etwas mit der Bindung an ein einheimisches religits-soziales System zu
tun hat, das ihnen jene Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit schuldig bleibt, die doch
auch ihnen in Christus verheiBien sind.

Der heute vergessene deutsche Soziologe Albert Schiffle hat schon vor einem Jahr-
hundert den sanften Tod des Kolonialismus auf Grund seiner Erfolge prognostiziert: Er
wird um so eher verschwinden, je mehr die Kolonien die »Gesittung« der westlichen
Mutterldnder annehmen, die der Kolonialismus ihnen hat bringen wollen. Diese Erwar-
tung hat sich so freilich nur in den groBen Siedlungskolonien mit iiberwiegend europii-
scher Bevolkerung erfiillt. Aber Schiffle hitte vielleicht seine Freude daran gehabt, wenn
er noch erlebt hitte, wie viele Volker der Dritten Welt heute in eine neue Phase der De-
kolonisation unterwegs sind, in der nicht mehr nur die negativen Erfahrungen der Kolo-
nialgeschichte rekapituliert werden, als miisse der Westen auch noch mit seinen Schuld-
gefiihlen tonangebend sein und bleiben. Was kiirzlich fiir den pazifischen Bereich festge-
stellt wurde, sollte auch in anderen Weltteilen beachtet werden: Es miite SchluB sein
damit, daB um der Grundthese von der totalen Destruktivitit des westlichen Kulturimpe-
rialismus willen die Menschen der Dritten Welt lediglich als passive Opfer erscheinen,
denen sowohl eigene Initiative als auch freie Entscheidung mindestens implizit abzuspre-
chen sind (Hermann Hiery).” In Wahrheit gibt es hinsichtlich des nordsiidlichen Kultur-
kontakts wie auch hinsichtlich der christlichen Botschaft lingst eigenstindige einheimi-
sche Initiativen, die z.T. bereits ihre eigene Geschichte haben und, wie sich etwa an den
sogenannten Unabhiingigen Kirchen Afrikas (AIC) nachweisen 1d6t, nicht mehr auf die
alten westlichen Dependenztheorien festzulegen sind. Wenn dabei zugleich, wie es je
linger je mehr der Fall ist, nach dem Wandel in européischen Haltungen und Denkweisen
gefragt wird, ergeben sich auch im Blick auf das Thema Mission und Kolonialismus neue
Perspektiven kritischer Partnerschaft, die alte Schranken zu iiberwinden vermogen.

6 MADATHILPARAMPIL M. THOMAS. Acknowledged Christ of the Indian Revolution. London 1969; deutsche
Kurzfassung: Christus im neuen Indien. Reform-Hinduismus und Christentum, hg. von Anneliese und Hans-
Werner Gensichen, Géttingen 1989.

7 HERMANN HIERY, »Stori bilong waitman tru« — Erstkontakt in melanesischer Sicht«, in: Geschichte und
Kulturen IV (1992) 63-78.



NEUE RELIGIOSE BEWEGUNGEN
IN MELANESIEN

von Hermann Janssen

In der Einleitung zu seiner missionswissenschaftlichen Dissertation gibt Friedrich
Steinbauer den Neuen Religiosen Bewegungen in Papua-Neuguinea, die vor allem unter
dem Namen Cargo-Kult bekannt geworden sind, folgende religionsphinomenologische
Zuordnung: »Was fiir Siidamerika die spiritistischen Bewegungen der Umbanda sind,
was fiir Afrika die zahllosen unabhingigen Kirchen und Sekten sind, was fiir Japan die
Wohlstandsreligion der Soka Gakkai ist, [...] das sind fiir Melanesien die Cargo-Kulte«.!
Steinbauer analysiert mit statistischen Methoden 186 melanesische Giiterkultbewegun-
gen, die ihm aus den vorwiegend englischen und deutschen Veroffentlichungen bekannt
sind. Es geht ihm darum, die sozio-religiose Problematik der Neuen Religitsen Bewe-
gungen in Melanesien empirisch zu erarbeiten.

Der folgende Beitrag basiert auf der Fallstudie eines noch aktiven Kults in Papua-Neu-
guinea.2 Die detaillierten Angaben iiber den kulturellen Kontext und iiber den histori-
schen Ablauf der Kultbewegung des Mythos von Kaliai sollen zunachst nur einen Ein-
druck iiber das exotisch anmutende, synkretische Religionsphdnomen vermitteln. In ei-
nem weiteren Schritt werden dann die kulturellen Daten in anthropologischen Modellen
auf ihre weltanschaulichen Primissen und Wandlungen hin analysiert.

1. Infrastruktur und sozio- kultureller Kontext

Kaliai ist die Bezeichnung eines Gebietes und verschiedener ethnischer Populationen
im Nordwesten der Insel Neubritannien, die Papua-Neuguinea vorgelagert ist. Charakte-
ristisch fiir Kaliai sind die extreme linguistische Aufsplitterung und ein akuter Kommu-
nikationsmangel.? Die Gesamtbevolkerung von nur etwa 4000 Personen verteilt sich auf
fiinf melanesische Sprachgruppen und einer non-austronesischen Kleingruppe (Lusi,
Kombe, Mouk, Aria, Lamongai und Anem). Das neo-melanesische Pidgin-Englisch ist
die einzige gemeinsame Sprache. Zwischen den elf Kiisten- bzw. Inseldorfern und den
achtzehn Buschsiedlungen hat es anscheinend auch in der vorkolonialen Zeit nur gele-
gentliche Kontakte aus AnlaB von Tauschhandel oder Stammeskéimpfen gegeben. Selbst
heute ist der Antagonismus zwischen den sich iiberlegen diinkenden Kiistenbewohnern

I FRr.STEINBAUER, Melanesische Cargo-Kulte, Neureligiise Heilsbewegungen in der Siidsee, Miinchen 1971,
11,

2 H. JansseN, »The Story Cult of Kaliai«, in: The Church and Adjusiment Movements (Point [Goroka, Papua
New Guinea), No. 1, 1974) 4-28.

3 A. CHOWNING, Languages in New Britain, Unpublished Manuscript, University of Papua New Guinea, Port
Moresby 1968.



36 Hermann Janssen

und den als riickstindig geltenden Buschleuten immer noch stark ausgeprigt. Im ganzen
Kaliai-Gebiet gibt es weder Strafen noch Flugplitze. Von aufien kann Kaliai nur zu FuB,
mit dem Kanu oder mit gelegentlich einlaufenden Kiistenschiffen erreicht werden, und
selbst diese Verkehrsverbindungen sind wihrend des starken Nordwestmonsuns hiufig
unterbrochen.

Die halbnomadischen Buschleute sind vorwiegend Jiger, Sammler und elementare
Brandrodungsbauern; die Kiistenbewohner betreiben einen mehr entwickelten Gartenbau
und sie sind Schweinehalter sowie Fischer. Auf Dringen der katholischen Mission und
der australischen Mandatsregierung werden schon bald an der Kiiste kleine KokosnuB-
plantagen angelegt; bei den Buschleuten st6ft diese importierte Wirtschaftsweise immer
noch auf Widerstand.* Ein kompliziertes Tauschhandelssystem mit Muschelgeld und
Schweinen bringt die verschiedenen Populationen in ein prestigeheischendes Abhingig-
keitsverhiltnis, das auch weitgehend EinfluB} hat auf die Organisation von Jugendinitia-
tion, Ehevermittlung und Totenehrung.s

Die wichtigsten eingefiihrten Handelsgiiter, wie Salz, Zucker, Reis, Dosenfisch, Stan-
gentabak, Petroleum, Eisengeriite und Stoffe, werden gelegentlich in den kleinen Ge-
mischtwarenhandlungen der Missionsstation, der von Européern geleiteten Plantage und
der von der Mission geforderten einheimischen Genossenschaft angeboten. Viele junge
Kaliai-Mdnner verlassen ihr Stammesgebiet wenigstens fiir einige Jahre, um auf Planta-
gen und in Stiddten Geld, Abwechslung oder Ausbildung zu finden; vielfach finden sie
aber nur arbeitslose Kollegen, mit denen sie sich in Jugendbanden zusammenschlieBen.

Die ersten Kontakte mit dem weilen Mann gehen auf das Ende des vorigen Jahrhun-
derts zuriick, als Sklavenhéndler Arbeiter fiir die Zuckerrohrplantagen in Australien und
Samoa anwarben. Viele Kaliai arbeiteten spiter auf Schiffen oder in der Polizeitruppe der
deutschen Kolonialregierung. Die Deutschen bauten auf dem bestehenden System des
Altestenrates ein manipulierbares System von Hauptlingen (luluai) auf, das nach 1914
von den Australiern iibernommen wurde. Wihrend des Zweiten Weltkrieges zogen Tau-
sende von japanischen, australischen und amerikanischen Soldaten durch Kaliai. In den
abendlichen Erzidhlungen spielen die Kontakte mit den begiiterten und groBziigigen Ame-
rikanern, die als schwarze und weiBe Soldaten anscheinend ohne rassische Diskriminie-
rung auftraten, auch heute noch eine wichtige Rolle. Sie haben zur kommunikativen Vor-
bereitung der Cargo-Kultbewegungen (cargo-talk) beigetragen. Eine demokratisch ge-
wihlte Gemeindeverwaltung (council) wurde 1967 eingefiihrt und tiberdauverte auch die
politische Unabhéngigkeit von Papua-Neuguinea im Jahre 1975.¢

Bis heute werden die eingefiihrten gesellschaftlichen und politischen Ordnungen von
den Kaliai als unterdriickend empfunden. Immer wieder beklagen sie sich iiber Rassen-
diskriminierung, Steuerlast, Polizeikontrollen und mangelnde wirtschaftliche Entwick-

4 D.E.A. Counts, »Cargo or Council: Two Approaches to Development in North-West New Britain«, in:
Oceania 41 (1970) 291 ff.

5 D.R. Counts/D.E. A. Counts, The Vula of Kaliai: A Primitive Currency with Commercial Use, in: Oceania
41 (1970) 90-105.

6 D.E.A. Counts, »Political Transition in Kandoka Village«, West New Britain, Dissertation, Illinois Univer-
sity, Ann Arbor, University Microfilms, 1968. Vergleiche zum Ganzen: G. SIEMERS (Hg.), Papua-Neuguinea.
Neuer Staat im Aufbruch. Ein Uberblick, Institut fiir Asienkunde, Hamburg, 2. Aufl., 1980.



Neue religidse Bewegungen in Melanesien 37

lung. Die Frustration wird in Aussagen aufgebrachter Cargo-Kultanhdnger deutlich:
»Schwarze und Weille sind gleich. Euer Blut und unser Blut hat die gleiche Farbe. Auch
wir wollen vorankommen, aber ihr zeigt uns nicht den Weg. Ihr haltet alles geheim. IThr
Weillen kommandiert uns nur herum und werft uns ins Gefingnis. Wir arbeiten hart, um
Kopra zu machen, aber es kommen keine Schiffe, um es aufzukaufen. Wir zahlen Steu-
ern, aber wir erhalten keine eigenen Schiffe. Die Gesetze der Regierung und der Ge-
meindeverwaltung sind nutzlos; wir machen jetzt unsere eigenen Gesetze« (1970, per-
sonliche Kommunikation).

Alle ethnischen Populationen von Kaliai kennen eine Vielzahl von tradierten Mythen
und Riten, die vor allem Kulturbringergottheiten und Ahnen betreffen. Eine wichtige
Rolle spielen die Ursprungsmythen iiber die Kokosnuf3 und die Menschen sowie Ge-
nealogien der Verwandtschaftsgruppen, die fiir die Cargo-Kult-Bewegung zum ideologi-
schen Aufhinger wurden.

Abgesehen von gelegentlichen fritheren Kontakten, stehen die Kaliai-Stimme seit 1930
in regelmiBiger Verbindung mit der katholischen Mission. Zwischen 1934 und 1939 so-
wie zwischen 1948 und 1954 wurden die meisten Erwachsenen und Kinder getauft; heute
gibt es fast ausschlieBlich nur noch regelmiBige Kindertaufen. Eine permanente Missi-
onsstation mit Kirche, Patreshaus, Schwesternhaus, Schule, Krankenhaus, Verkaufsladen
und 15 AuBenstationen ist seit 1948 aufgebaut worden. Der erste Eifer der Neuchristen
hat allerdings in den letzten 20 Jahren merklich nachgelassen. Die Cargo-Kultanhinger
haben dafiir folgende Erkldrung: »Es gibt vier Dinge auf der Missionsstation: die Kirche,
die Schule, das Krankenhaus und der Laden. Am Anfang stand die Kirche im Vorder-
grund; jetzt nicht mehr. Auch hat das Interesse an der Schule nachgelassen. Zwei Dinge
sind heute noch wichtig: das Krankenhaus und der Laden [...] Wie alle WeiBen haben die
Missionare ein Geheimnis. Sie reden nicht offen. Sie sprechen nur in Bildern. Sie sagen
uns nicht, wo Gott lebt, so daf wir zu ihm gehen und um Hilfe bitten kénnten«
(personliche Kommunikation).

2. Geschichtliche Entwicklung des Mythos von Kaliai

Die jiingste Cargo-Kult-Bewegung (cargo-culf) drang in den Jahren 1969/70 an die Of-
fentlichkeit, nachdem sich vorher die Frustration der Kaliai durch Passivitit, Geheim-
nistuerei und viele Geriichte (cargo-talk) angedeutet hatte. Der Leiter der Bewegung war
Na Pasisio, ein etwa 45jdhriger nicht getaufter Mann, der bisher allgemein als unbedeu-
tender Sonderling galt. Jetzt aber wurde er als Seher und begnadeter Fiihrer gefeiert, weil
er offensichtlich mit Gott und den Ahnen in direkter Verbindung stand und die Erlosung
von der heillosen Situation der Kaliai verkiindete.

Von Anfang an spielte das neo-melanesische Wort stori eine grole Rolle. Es bedeutet
soviel wie Mythos oder die Heilsgeschichte einer Lebensform, die in Ursprungsmythen,
Genealogien, Visionen und Triumen zum Ausdruck kommt. Na Pasisio hatte viele Jahre
hindurch versucht, von den Stammesiltesten die teilweise schon in Vergessenheit gerate-
nen alten Mythen in Erfahrung zu bringen. Gleichzeitig lie} er sich von den Missionska-
techisten immer wieder die biblischen Geschichten erzihlen. In einem Traum begegnete



38 Hermann Janssen

ihm die Tochter des Schlangengottes A Mulmul. Nach anfinglichem Widerstand gab er
sich ihren Versuchungen hin und verlor dadurch das Recht, wie die Weilen zu leben und
viele Giiter zu besitzen. In einem spiteren Traum fand er sich in der Versammlung der
Ahnen und des Schlangengottes. Er lernte alle Namen der Vorfahren auswendig, ebenso
die Hymnen, die gesungen wurden, und das Symbol einer Flagge. SchlieBlich wurde Na
Pasisio durch die Erwihlung der Ahnen und die Ernennung des Schlangengottes zum
neuen Fiihrer der Kaliai. Die Erkenntnis seiner Nachforschungen und Trdume war: Die
erste KokosnuB3 stand auf seinem heimatlichen Berg Sinai. Dort lebten auch Adam und
Eva, ebenso wurde Christus dort geboren. Die Menschheit und alle Kultur nahmen von
Kaliai aus ihren Anfang. Durch zwei lange Genealogien, die jeweils mehr als hundert
Namen von Ahnen der verschiedenen Kaliai-Stimme und auch biblische Namen enthiel-
ten, konnte Na Pasisio seine Landsleute davon iiberzeugen, daB sie das Auserwihlte Volk
sind. Er selbst nannte sich jetzt A Sen Sio (Saint Sio = Heiliger Sio), und er rief die Ka-
liai zu BuBe und Briiderlichkeit auf. Unklar deutete er an: »Bald wird etwas kommen.«

Im November 1969 folgten die Bewohner einiger Buschdorfer ihrem neuen Retter auf
einer Wallfahrt zu dem Ursprungsort der Kokosnufi, und sie griindeten am FulB der heili-
gen Berge Sinai, Galili und Golgata ein neues gemeinsames Dorf Meitavale (= Sitz der
Regierung). Die ersten Jiinger von A Sen Sio wurden bald die offiziellen Traumdeuter,
Lehrer und Organisatoren der Kultbewegung. Als »Sekretdrinnen« und Fruchtbarkeits-
bringerinnen setzte er sechs junge Médchen ein.

Im Mirz 1970 zog A Sen Sio mit seinem Stellvertreter Tavuti und einem Gefolge von
Jiingern von den Bergen zur Kiiste. Er konnte in allen Siedlungen, von einigen traditio-
nell verfeindeten Dorfern abgesehen, Hunderte von Anhédngern gewinnen. Unter den
neuen Jiingern befanden sich auch mehrere Katechisten und Lehrer der Mission. Jenen,
die ihm nicht folgen wollten, drohte er mit Geldstrafen, Krankheit, Erdbeben und Uber-
schwemmungen. Die Bekehrten muBten zunichst 6ffentlich ihre Siinden bekennen und
GeldbuBen entrichten. Dann opferten sie Schweine und feierten ihre neu erworbene Bru-
derschaft mit einem Mahl und mit langen litaneiartigen Hymnen.

SchlieBlich pilgerten im April und Mai 1970 die iiberzeugten Kiistenbewohner grup-
penweise, mit traditionellem Lendenschurz und Schmuck bekleidet, auf einem zweitégi-
gen beschwerlichen FuBimarsch unter Singen und Fasten nach Meitavale. Dort wurden sie
von Tausenden von Kultanhingern aus den Buschsiedlungen unter einer flatternden
Fahne begeistert als Schwestern und Briider empfangen. Sie lebten unter notdiirftig auf-
gerichteten Windschirmen und muBten neue Hymnen und Ahnenlisten auswendig lernen.
Einige ihrer ausgewihlten Gruppenfiihrer wurden auch in die Mythen, Triume und Vi-
sionen von A Sen Sio eingeweiht.

Nach einem Schweineopfer durfte Gruppe fiir Gruppe in einem weiteren Zweitage-
marsch die eigentlichen »heiligen Berge« ersteigen. A Sen Sio oder einer seiner Stellver-
treter zeigte den Pilgern zunéchst ein Loch auf einer Bergkuppe, wo frither einmal die er-
ste Kokosnufpalme gestanden habe. Besondere Hymnen muften an diesem heiligen Ur-
sprungsort gesungen werden. Dann ging es weiter zu zwei kleinen Seen bzw. Wasserlo-
chern, die Jordan und Nasaret hieBen. Drei Felssteine standen dort im Wasser. Sie sym-
bolisierten das Gesetz der Ahnen oder das Mosesgesetz, das Gesetz der Toten oder das
Christengesetz und das neue Gesetz der Lebenden, das A Sen Sio geoffenbart worden



Neue religiose Bewegungen in Melanesien 39

war. Durch das erste Gesetz der dreistufigen Heilsgeschichte erhielten die Weiflen ihr
Wissen, durch das zweite Gesetz kamen sie zu ihren Giitern, und durch das dritte Gesetz
sollen die Schwarzen mit jenen Reichtiimern iiberschiittet werden, die noch in den Ber-
gen verborgen liegen. Jeder Pilger sagte am See Jordan eine kleine auswendig gelernte
Rede auf, um den Ahnen Loyalitit zu erweisen. Nach einer Waschungstaufe erhielt der
Gereinigte einen neuen Namen, womit er auch seine Abkehr von Regierung und Mission
zum Ausdruck brachte. In dem zweiten See wurden Kranke geheilt. Ein junger Mann, der
seit einem Schiffsungliick an Atembeschwerden und Lahmungserscheinungen litt, konnte
nach einem Bad im See Nasaret wieder unbeschwert gehen. Viele Frauen fiillten das
heilende Wasser in Flaschen, um es fiir spitere Krankheitsfille mitzunehmen.

Nach dem Besuch an den heiligen Stitten kehrten die Pilger zunéichst nach Meitavale
zuriick, wo sie eine Nacht hindurch erwartungsvolle Dankeshymnen sangen. SchlieBlich
ging es zuriick an die Kiiste. Allerdings wurden die alten Dérfer nicht wieder bewohnt;
statt dessen bauten die Kultanhiinger neue Dorfer auf Hiigelriicken, die friiher einmal von
ihren Vorfahren besiedelt worden waren. Das tégliche Leben in den Langhiusern wurde
durch eine straffe Ordnung von Singen, Siindenbekenntnissen, Versammlungen und
Gartenarbeit geregelt. Erst allméhlich begann man, wieder in den Kokosplantagen zu ar-
beiten. Die Kinder besuchten nicht mehr die Schule, und die Erwachsenen blieben wei-
terhin von den Gottesdiensten fern. Jedoch kamen einige Kultanhiinger zum Krankenhaus
und zum Verkaufsladen auf die Missionsstation. An den Gemeinderatswahlen 1970 nah-
men die meisten Bewohner von Kaliai nicht teil.

Das dritte Gesetz sollte sich urspriinglich 1971 erfiillen, nachdem A Sen Sio eine drei-
monatige Gefingnisstrafe abgebiit hatte, die ihm von der Regierung wegen Nichtbe-
zahlung der Gemeindesteuer auferlegt worden war. Man erwartete, da Schnee vom
Himmel fallen und die Erde beben wiirde. Danach wiirde es Jahreszeiten geben wie im
Land des weilen Mannes. Es sollten plotzlich groBe Stddte auf ebener Erde entstehen,
bewohnt von weiBhdutigen Kaliai und ihren auferstandenen Toten. Da allerdings viele
den Kult und seine Forderungen nicht ernst nehmen wiirden, habe der Schlangengott A
Mulmul den »letzten Tag« (las de) auf unbestimmte Zeit verschoben.

Es scheint, dal} wegen der unerfiillten Erwartungen und nicht zuletzt auch wegen der
Zuriickhaltung und Dialogbereitschaft der katholischen Missionare der Kern der Anhén-
ger dieser Neuen Religiosen Bewegung in den letzten Jahren sehr stark zusammenge-
schrumpft ist. Es bleibt eine tiefe Sehnsucht nach Gleichheit, Briiderlichkeit und nach
materieller Sicherheit in den Herzen der Kaliai, auch bei jenen, die sich 6ffentlich nicht
zum Mythos bekennen. Gegenwirtig (seit 1990) wird eine heftige Diskussion gefiihrt
zwischen einem Dozenten der Universitiit Port Moresby und Vertretern der sog. New
Tribes Mission, die in den vergangenen Jahren mit groBem personellen und materiellen
Aufwand viele Kultanhinger fiir sich gewinnen konnten. Es geht dabei um das Argu-
ment, daB der Einfluf} der evangelikalen Gruppe nicht ohne den traditionellen sozio-reli-
gidsen Pragmatismus und die jetzige Cargo-Kult-Mentalitiit der Kaliai zu erkliren ist.”

7 K.HyLAND, »Cargo and Christianity in Kaliai, in: Catalyst 20 (1990) No. 2, 167-181. — In dieser und in
den folgenden zwei Nummern der Zeitschrift Catalyst (Goroka, Papua New Guinea) sind aufschluBreiche
Leserbriefe als Reaktionen zu dem Beitrag von Ken Hyland abgedruckt.



40 Hermann Janssen

3. Phasen von Neuen Religiosen Bewegungen in Melanesien

Der Neuseeldnder Prof. Harald W. Turner, der als Leiter des Studienprojektes fiir Neue
Religiose Bewegungen an der Universitidt Aberdeen in Schottland und spiter in den Selly
Oak Colleges an der Universitit Birmingham eine umfassende Dokumentation aufgebaut
hat,® unterscheidet vier Phasen in einem kontinuierlichen Spektrum von Neuen Religio-
sen Bewegungen, die zwischen den ethnischen Religionen und den christlichen Kirchen
einzuordnen sind.? Es ergeben sich demnach folgende sechs Typen:

a) Erneuerungen innerhalb der ethnischen Religionen

Diese Bewegungen sind Versuche, die urspriingliche ethnische Religion gegen den An-
sturm des Christentums zu verteidigen. Dazu zihlen u. a. die folgenden melanesischen
Beispiele: die Tokerua-Bewegung im Milne-Bay von Papua-Neuguinea aus dem Jahr
1893, der Mansren-Kult von 1855 in Irian Jaya, die Avu-Avu-Bewegung von 1937 auf den
Neuen Hebriden und die Sanka-Reaktion von Fidji, die 1895 aktiv wurde. Heute gehoren
diese Erneuerungsbewegungen der Vergangenheit an.

b) Neo-primale Bewegungen

Sie stehen den primalen Religionen, d. h. den ethnischen Religionen, noch sehr nahe
und versuchen, diese mit einigen aus dem Christentum geborgten Elementen zu erneuern.
Die Mehrzahl der Neuen Religiosen Bewegungen in Melanesien diirfte diesem Typ zu-
zuordnen sein, z. B.: die Taro-, Assisi-, Filo- und Mambu-Kulte in Papua-Neuguinea, die
Simson-Bewegung in Irian Jaya, die Hahali's Wohlfahrtsgesellschaft mit den legendiren
Baby-Giirten auf den nordlichen Salomon-Inseln, die Nackt-Kulte auf den Neuen Hebri-
den und der Tuka-Aufstand, der schon 1873 in Fidji stattfand.

c) Synkretische Bewegungen

In einem mehr oder weniger bewuBten Prozell borgten die Anhiinger dieser Bewegun-
gen Mythen- und Ritenelemente sowohl aus der primalen Religion als auch aus dem
Christentum und sie formten daraus eine neue synkretische Religion. Auch fiir diesen
Typ gibt es in Melanesien viele Beispiele, angefangen von dem sog. Vailala-Wahn von
1919 bis zum Mythos von Kaliai und der ebenso noch aktiven, weitfliachigen Peli-Asso-
ziation an der Nordkiiste von Papua-Neuguinea.

d) Hebrdistische Bewegungen

In diesen Bewegungen wird die Tradition der primalen Religion bewuBt abgebrochen,
um sich dann der biblischen, insbesondere der alttestamentlichen Tradition zuzuwenden.
Vielleicht 148t sich die Remnant-Gruppe auf den Salomon-Inseln hier einordnen, die

8 H.W. TURNER, Bibliography of New Religious, Movements in Primal Societies. Oceania, Boston 1990,
9 H.W. TURNER, »Old and New Religions in Melanesia«, in: Challenges and Possibilities for the Study of Reli-
gion in Melanesia (Point, 1978, No. 2) 5-29.



Neue religiose Bewegungen in Melanesien 41

Samstagsgottesdienste und viele Reinigungsriten eingefiihrt hat. In Papua-Neuguinea
sind bislang keine entsprechenden Bewegungen bekannt geworden. Es scheint, da} die
Kirche der Siebenten-Tags-Adventisten, die in Papua-Neuguinea viele Anhéinger hat, die
hebriistischen Bediirfnisse weitgehend auffingt.

e) Unabhingige Kirchen

Diese Neuen Religiosen Bewegungen haben sich iiber viele Jahre hin konsolidiert und
eine, wenn auch konfuse Christologie mit einer routinierten Liturgie entwickelt. Die ka-
tholisch orientierte Paliau-Kirche auf Manus und die evangelischen Lobos-Gemeinden
von Yali an der Nordkiiste um Mandang sind solche Institutionen. In Irian Jaya gibt es
eine Pentacost-Bewegung, auf den Salomonen die christliche Bruderkirche von Eto und
in Fidji die Kongregation der Armen. Es scheint, da} sich diese Bewegungen vielleicht
auch deshalb zu unabhéngigen Kirchen oder Sekten entwickelt haben, weil die Mutter-
kirchen wenig Dialogbereitschaft zeigten.

) Erneuerung innerhalb der christlichen Kirchen

Gerade im letzten Jahrzehnt haben fast iiberall in Papua-Neuguinea, vor allem im
Hochland, wo kaum eigenstiindige Cargo-Kultbewegungen entstanden sind, sowohl in-
nerhalb der lutherischen als auch in den katholischen Gemeinden sog. charismatische
Erneuerungen oder Heilig-Geist-Bewegungen grofen Zulauf. Daneben gibt es selbstin-
dige Pfingstkirchen, die zum groBten Teil auf amerikanische Initiativen zuriickgehen. Es
kann kein Zweifel bestehen, dal der Erfolg dieser Bewegungen der melanesischen Sehn-
sucht nach unmittelbarer religi¢ser Erfahrung zuzuschreiben ist. 10

4. Anthropologische Analyse und Modelle

Wie der Prozel3 der religiosen Erneuerung in neo-primalen bzw. synkretischen Bewe-
gungen ablduft, 148t die Phdnomenologie der Cargo-Kulte nicht ohne weiteres erkennen.
Die bizarren dufieren Kultformen verdecken vielfach die inneren Vorginge und konnen
leicht zu einem iiberheblichen Lacheln, zu einer vorschnellen Verurteilung oder auch zu
einer romantischen Bewunderung fithren. Um die eigentlichen Beweggriinde und Ziele
der religiosen Erneuerung besser zu verstehen, miissen die kultischen Ausdrucksformen
auf dem Hintergrund des Konfliktes zwischen der melanesischen und christlichen Welt-
anschauung interpretiert werden. Dazu soll folgende These anhand von drei anthropolo-
gischen Modellen verifiziert werden.

These: Grund und Ziel der melanesischen Neuen Religiosen Bewegungen ist das un-
mittelbare pragmatische Streben nach Lebensfiille (gutpela sindaun), wobei die monisti-

10 R. TAMANABAE, »The Pentacostal Movements, in: Catalyst 11 (1981) No. 1, 5-17. — Eine ausgewiihlte Lite-
raturliste iiber Cargo-Kultbewegungen findet sich in: Point, 1974, No. 1, 196-214.



42 Hermann Janssen

sche melanesische Weltanschauung (/o) den importierten westlichen Dualismus zu {iber-
winden sucht.!!

a) Weltanschauung der Melanesischen Primalen Religionen

In Papua-Neuguinea leben (1990) nur etwa 3,7 Millionen Menschen, die aber 865 ver-
schiedene melanesische und sogenannte papuanische Sprachen sprechen. Jede Sprach-
gruppe bildet fiir sich eine mehr oder weniger einheitliche primale Kultur, die in vielen
kleinen, politisch selbstindigen Verwandtschaftsgruppen gelebt wird. Die Stirke einer
Gemeinschaftsgruppe (lain) beruht auf der Zahl der kampfbereiten Ménner und heirats-
fahigen Frauen, auf der GroBe der bestellten Brandrodungsfelder und der Zahl der
Schweine sowie auf dem Vorrat an Muschelgeld und &hnlichen Tauschobjekten; heute
gehoren dazu u. a. auch Geld und Bier. Die eigentliche Lebenskraft (pauer) einer mela-
nesischen Gemeinschaft liegt jedoch im Gesetz der Ahnen begriindet. »Gesetz« (lo) ist
kein juristischer Begriff, sondern eine Weltanschauung mit entsprechenden gesellschaft-
lichen und religiosen Verpflichtungen. Diese Gesetzes-Ideologie wird in Mythen (stori)
festgehalten, die, wenn auch mit verschiedenen Worten, folgende Kernwahrheiten ver-
kiinden:

Kreative Gotter oder Kulturbringergottheiten haben den Kosmos, die Erde, alle Lebe-
wesen und alles, was der Mensch an Werkzeugen besitzt, ebenso auch die gesellschaftli-
chen Normen und die religiosen Riten als fertige Produkte gebracht und diese dann re-
gulativen Geistwesen, den Ahnen und machtbegabten Ritualexperten zur Kontrolle iiber-
geben. Der Mensch selbst ist also wesentlich unkreativ, d. h. nur rezeptiv und teilweise
kontrollierend. Er darf die ihm anvertrauten Kulturgiiter benutzen, wenn er entsprechende
religivse und gesellschaftliche Verhaltensweisen einhilt. Entsprechend der religidsen
Dimension des Gesetzes verlangen die Geistwesen, insbesondere die Ahnen, regelmiBige
Ansprachen (Gebete), Entschuldigungen (Schuldbekenntnisse), Opfer (Restitutionen) und
Mabhlfeste (Kommunion) mit komplizierten Riten, Gesingen und Tinzen. Die gesell-
schaftliche Seite des Gesetzes bedeutet Solidaritit oder Interdependenz und Reziprozitiit
der Verwandten und Verbiindeten, d. h. gegenseitige Unterstiitzung, Zusammenarbeit
und Gastfreundschaft, aber auch soziale Gerechtigkeit, Sicherheit und Geborgenheit in-
nerhalb der eigenen Gruppe. AuBerhalb der Gruppe erlaubt das Gesetz zwar Tauschhan-
del und Frauentausch, aber ebenso verlangt es Verteidigung der eigenen Rechte, Ex-
ploitation der Verbiindeten und Bekdmpfung der Feindgruppen.

Melanesier suchen ihre Lebenstiille (gutpela sindaun = »gutes Sitzen« = Leben) hier
auf dieser Erde, sowohl im jetzigen Leben als auch im spiteren Zusammenleben mit den
Ahnen. Durch die genaue Beobachtung des sittlich-religiosen Gesetzes glauben sie sich
Nahrung und Giiter, Fruchtbarkeit und Erhaltung der Sippe sowie soziales und personli-
ches Ansehen sichern zu konnen. Selbst ihre technischen und wirtschaftlichen Arbeits-
methoden, wie Jagd, Fischfang und Feldarbeit, werden zunidchst vom Gesetz bestimmt

Il Vergleiche zum Ganzen: H. JANSSEN, »Der Wandel der Gemeinden und des missionarischen Dienstes in Me-
lanesien«, in: Ordenskorrespondenz 15 (1974) Heft 4, 369-394; B. TURNER, »Confronting the Gods, Emerging
Dichothomous and Trichothomous Belief in Melanesia from a Cross-Cultural Perspectives, in: Catalyst 6
(1976) No.4, 227-248.



Neue religidse Bewegungen in Melanesien 43

und erst in zweiter Linie von alltéiglichen praktischen Erfahrungen und Einsichten. Die
melanesische Weltanschauung kennt letztlich keinen Unterschied zwischen religitsen
und profanen Vorgingen.

Der jetzige Justizminister, Bernard Narakobi, ein leidenschaftlicher Verteidiger der
melanesischen Kultur, beschreibt die monistische melanesische Weltanschauung folgen-
dermaBen: »Es ist meine Meinung, daff Melanesier nicht unterscheiden zwischen religio-
ser und nicht-religioser Erfahrung. Fiir sie, so glaube ich, ist eine Erfahrung, die Erfah-
rung allgemein, eine ganzheitliche Begegnung einer lebendigen Person mit dem Univer-
sum, das lebendig und dynamisch ist. In der Tat, fiir Melanesier gibt es nicht eine reli-
giose und eine andere Erfahrung. Erfahrung fiir einen Melanesier, davon bin ich iiber-
zeugt, ist die Begegnung einer Person mit dem Geist, dem Gesetz, der Wirtschaft, der
Politik und der dem Leben eigenen Ganzheit«, 12

Gemeinschaft Gesetz Leben

Modell I: Mythische monistische Weltanschauung

Fiir die verwandtschaftlich organisierte Gemeinschaftsgruppe (lain) ist das sozial-reli-
giose Gesetz (lo) der Weg zur Fiille des Lebens (gutpela sindaun). Die mythische Le-
benskraft (paua) erneuert ihrerseits das Gesetz und die Gemeinschaft durch das Wirken
der Ahnen und iiber die Vermittlung von Ritualexperten, besonders bei groBen sozial-re-
ligiosen Festen (singsing). Diese monistische Weltanschauung ist in den von den Ahnen
(tumbuna) iiberlieferten Mythen (stori) grundgelegt und kann in Trdumen und Visionen
erfahren werden.

Die Harmonie des Lebens wird durch iibelwirkende Geistwesen und iibelgesinnte Men-
schen gefihrdet. Ein grofer Teil der melanesischen Rituale besteht deshalb darin, die
Verursacher von Ungliick, Krankheit und Tod zu identifizieren. Durch dem Gesetz ent-
sprechende rituelle Entschuldigungen bzw. materielle Restitutionen oder korperliche
Vergeltungen wird das sozial-religiose Gleichgewicht wiederhergestellt. 13

b) Die Weltanschauung von »Mission« und »Regierung«

Westliche Missionare haben von Anfang an, ohne es zu intendieren, einen Sikularisie-
rungsprozell gefordert und damit eine dualistische Weltanschauung in Melanesien einge-
fithrt. Dies geschah u. a. durch Schulen, Hospitéler und Werkstitten sowie in einem unre-
flektiert vorausgesetzten Verstindnis von »natiirlichen« Vorgéingen und Erfahrungen. In
ihrer aufgeklirten, naturwissenschaftlichen Weltsicht, die neben der religisen Erfahrung
besteht, unterscheiden sich Europder wesentlich von Melanesiern.

12 B. NARAKOBI, What is Religious Experience for a Melanesian? (Point Series No. 8) Goroka 1985, 70.
13 Vergleiche zum Ganzen: TH. AHRENS, Concepts of Power in a Melanesian and Biblical Perspective (Point,
1977) 61-86; G.FuGMANN, »Salvation Expressed in a Melanesian Context«, in: Catalyst 6 (1976) No. 4,
227-248; H. JANSSEN, »Frithgeschichte — Gesellschaft — Religion, in: H. WAGNER/G. FUGMANN/H. JANSSEN
(Hg.), Papua-Neuguinea, Gesellschaft und Kirche. Ein dkumenisches Handbuch, Erlangen 1989, 17-39.



44 Hermann Janssen

»Naturalistische Vorstellungen formen die Organisationsbasis fiir das missionarische
Verstindnis der Mehrzahl der tiglichen Ereignisse und Erfahrungen. Der Missionar
stirkt und erweitert nicht die traditionellen, tibernatiirlichen Glaubensvorstellungen, son-
dern er unterstiitzt in Wirklichkeit die vielen naturalistischen Vorstellungen, die Européer
gewohnlich den nicht-westlichen Kulturen aufzudringen pflegen. Sozialisiert in einer
zum grofiten Teil sdkularisierten Gesellschaft, haben iibernatiirliche Glaubensvorstellun-
gen und Handlungen fiir Missionare eine geringere Bedeutung, wenn sie tidgliche Erfah-
rungen der menschlichen Existenz beschreiben und erkliren. Fiir sie ist das Gebiet des
tibernatiirlichen Handelns im allgemeinen auf vergangene Ereignisse beschriankt (wie die
Erschaffung der Welt und die Zeiten der Offenbarung im Neuen und Alten Testament)
oder auf individuelle Erfahrungen, die sich nicht leicht auf natiirliche Ursachen zuriick-
fiihren lassen«. 14

Wenn Missionare Hiuser bauen, Maschinen reparieren, Verkaufsldden, Plantagen und
Séagemiihlen unterhalten, wenn sie in Schulen Mathematik, Physik und Biologie unter-
richten oder wenn sie Kranke medizinisch betreuen, fordern sie gleichzeitig den ProzeB
der Sikularisierung. Selbstverstidndlich werden alle diese Tatigkeiten als Ermoglichung
und Unterstiitzung der Glaubensverkiindigung angesehen, jedoch wird dies von Melane-
siern nicht immer in dieser Weise verstanden. Der Sékularisierungsprozef wird in Mela-
nesien noch intensiviert durch die auf Gewinn ausgerichtete Geldwirtschaft, durch die
heutigen politischen Strukturen und durch das hohere Bildungswesen. Angefangen von
dem kleinen Verkaufsladen iiber lokale ko-operative Unternehmungen bis zu griBeren
Projekten, wie Bergbau, Industrialisierung und Administration, sind fast alle Anstren-
gungen auf Geschdft (bisinis) und Entwicklung (development) ausgerichtet. Das sachlich
klingende Wort Entwicklung darf jedoch nicht zu der Annahme fiihren, da8 die traditio-
nellen religiosen Wertvorstellungen vollig von sdkularen Werten abgelost wurden; sie
sind in den meisten Fillen nur liberlagert.

Welche Rolle spielt in dieser Situation des Umbruchs die Religion des Christentums?
Ahnlich wie in der westlichen Welt scheint die Kirche in Papua-Neuguinea eine Parallel-
organisation zur Regierung zu werden. Sie wird zu einer, wenn auch méchtigen, privaten
moralischen Institution, besorgt um die Seele und das Heil des Menschen. Ein Wort, das
in der kolonialen Zeit weit verbreitet war, driickt sehr deutlich diesen Dualismus in den
melanesischen Gemeinden aus: »Die Regierung kiimmert sich um unseren Leib und die
Mission um unsere Seele« (personliche Kommunikation).

Kirche Gesetz der Religion Heil
Gesellschaft
Regierung Gesetz der Arbeit Wohl

14 E.S. MILLER, »The Christian Missionary: Agent of Secularisation, in: Missiology 1 (1973) No. 1, 69. Zu der
Problematik vergleiche ferner: H. JANSSEN, »Religion und Sikularisierung«, in: R.ITALIAANDER, (Hg.), Heifles
Land Niugini, Beitrige zu den Wandlungen in Papua-Neuguinea, Erlangen 1979, 183-196; G. TROMPF, Secula-
risation for Melanesia? (Point, 1977) 208-225.



Neue religidse Bewegungen in Melanesien 45

Modell II: »Christliche« dualistische Weltanschauung

Das Einwirken fremder Krifte, vor allem durch die Mission (misin) und die Kolonial-
regierung (gavman), hat die traditionelle monistische Einheit der Weltanschauung aufge-
brochen. Die Kirchen mit ihrem Gesetz der Religion (lo bilong lotu), d. h. mit ihren Ge-
boten, Gebeten und Riten, schienen einen neuen Weg zu zeigen, der zum Heil fiihrt, wie
es in der Bibel (sfori) versprochen wird. Die Kolonialregierung und die Handelsfirmen
wiesen iiber den Weg von meist unverstiandlichen Gesetzen und schwerer Arbeit zu ei-
nem in Geld und Giitern (cargo) aufscheinenden Wohl. In dem neuen dualistischen
Weltbild war das alte Gesetz in Religion und Arbeit aufgespalten, und das Leben wurde
in Heil und Wohl getrennt. Diese Zerrissenheit wirkte sich schlieBlich als Bedrohung und
allmidhliche Auflosung der traditionellen Gemeinschaften aus. Es begann der Prozef ei-
nes schmerzlichen Kulturwandels: von Gemeinschaft zu Gesellschaft. Wenn auch ein-
zelne jetzt groBere personliche Freiheit genieBen mogen, wichst doch allgemein eine
emotionale und soziale Unsicherheit und Orientierungslosigkeit.

¢) Die Weltanschauung der Cargo-Kult-Bewegungen

Ohne Zweifel hat schon der Sklavenhandel das gesellschaftliche Gefiige der melanesi-
schen Siedlungen ins Wanken gebracht. Viel tiefgreifender waren jedoch die weltan-
schaulichen Folgen der Kolonialisierung durch den weilen Mann. Die Européder wurden
zunichst als wiederkehrende Ahnen angesehen. Alles, was mit ihnen kam, d. h., die be-
gehrenswerten fremden Giiter, die Macht der Regierung und das geheime Wissen der
neuen Religion, war fiir die Melanesier eine iiberlegene Welt, an der sie teilhaben woll-
ten. Es ging darum, das geheimgehaltene Gesetz des weilen Mannes zu erfahren. Viele
waren enthusiastisch bereit, ihre traditionellen Mythen und Riten aufzugeben, um die bi-
blischen Geschichten, die Zehn Gebote und die christliche Liturgie zu iibernehmen, die
anscheinend den Zugang zu dem neuen Leben erdffnen wiirden.

»[...] die kollektiven Bekehrungen, die von Missionaren der Macht Gottes zugeschrie-
ben wurden, waren in Wirklichkeit Versuche, die alte Lebensweise abzuwerfen und eine
ganz neue Lebensordnung anzunehmen«.'s Die christliche Lehre der Briiderlichkeit, die
Krankenheilungen und Brotwunder Jesu, die Aussicht auf den Himmel, die Androhung
des Hollenfeuers bei Ubertretung des Mosesgesetzes haben bei den Neuchristen groBe
pragmatische Erwartungen ausgelost. »[...] im Missionsfeld Neuguineas scheint es oft zu
erheblichen MiBverstindnissen gekommen zu sein zwischen dem, was der Missionar
lehrte, und dem, was die Konvertiten tatsichlich verstanden; wenn er ihnen >Giiter< im
Himmel versprach, sahen sie darin ein Giiterversprechen (>cargo<) und die Anerkennung
ihrer menschlichen Wiirde, die hier auf Erden ganz selbstverstiindlich mit materiellem
Besitz verbunden ist.«!¢ Es ist offensichtlich, da in Neubritannien und wahrscheinlich
auch anderswo Melanesier teilweise vor allem deshalb Christen wurden, weil sie der

15 C.D. RowLEY, The New Guinea Villager, Melbourne 1972, 141.
16 Ebd., 128.



46 Hermann Janssen

Meinung waren, die Befolgung des neuen Glaubens wiirde ihnen nicht nur materielle
Reichtiimer, sondern auch die Privilegien und die Macht der Européer bringen. 17

Nach einigen Jahrzehnten wuchs — zunéchst nur im Stillen — eine Enttduschung
heran, die spéter aber in vielen Teilen Neuguineas als Cargo-Kult-Bewegung explodierte.
Die folgenden Worte eines Mannes von der Insel Manus zeigen die Tiefe der Erschiitte-
rung: »Einige unserer Minner haben die Missionsschule besucht. Wir suchten nach ei-
nem Weg, und wir dachten, wir hétten ihn gefunden. Aber der Weg war nicht richtig [...]
Sie zeigten uns nicht den richtigen Weg, der uns zu eurem Wissen, euren Ideen und zu
eurer Sprache fiihren wiirde. Sie zeigten uns ein Bild von Gott in einem Buch, aber Gott
selbst zeigten sie uns nicht. Gott hat gewartet und gewartet auf euch weile Manner, dafl
ihr uns belehrt. Aber ihr habt kein Mitleid mit uns gehabt. Ihr habt euer Wissen geheim
gehalten. Jetzt hat Gott Mitleid mit uns und gibt uns ein wenig Verstindnis [...] Wenn ihr
nur nicht euer Denken vor uns verheimlichen wiirdet, konnten wir Briider sein. IThr und
ich und meine Kinder wiirden zusammen an einem Tisch sitzen, in einem Haus schlafen
[...] Wenn die Deutschen uns richtig unterrichtet hitten, wiirden wir jetzt Briider sein
[...] Aber nein, ihr verheimlicht euer Denken, ihr habt kein Mitleid mit uns. Wir sind
eure Hunde, eure Schweine. Wir arbeiten fiir euch. Wir sind eure Picke, eure Schaufel,
euer Auto, eure Maschine [...] Briider, wir sind alle Menschen. Ein Gott iiber uns hat uns
alle erschaffen. Es ist nicht Gottes Wille, daB jene Kinder, die Wissen haben, es vor den
Unwissenden verbergen. Wenn ihr doch nur eure Herzen zu uns 6ffnen wolltet, kdnnten
wir Briider sein. Wir konnten zusammensitzen wie (im Krieg) die weilen und die
schwarzen Amerikaner«.!8

Was viele Melanesier am Cargo-Kult und an den Heilig-Geist-Bewegungen anzieht, ist
die Erfahrung der Gemeinschaft. Eine Atmosphire von Geschwisterlichkeit, gegenseiti-
ger Hilfe und Wirme umgibt die Kultmitglieder. Lange, lebendig gestaltete Rituale bzw.
Gottesdienste, die manchmal eine ganze Nacht dauern, verstirken das Gemeinschaftsge-
fiihl. Wenigstens fiir einige Stunden versuchen die Kultmitglieder der Zerrissenheit des
Alltags zu entfliehen und in einer heilen Welt einen neuen emotionalen Halt zu finden.

Wenn es auch nicht immer zu aktiven Cargo-Kult-Bewegungen kommt, so miissen wir
uns dennoch der weitreichenden Wirkung von synkretischen Uberlegungen in allen
christlichen Gemeinden Melanesiens bewuft sein. Synkretismus in vielfacher Gestalt ist
der Versuch, das Christentum und die moderne Welt nach den traditionellen Kulturmu-
stern von »Gesetz« und »Leben« zu verstehen. Im Cargo-Kult unternehmen Melanesier
den Versuch, die zerrissene dualistische Welt zu iiberwinden, indem sie ihre traditionelle
monistische Weltanschauung mythisch und rituell reaktivieren.

Gemeinden Gesetz der Ahnen und der Weillen »Cargo«

I7 C.A. VALENTINE, »Social Status, Political Power, and the Native Response to European Influence in Ocea-
nia«, in: G. HARDING/B. J. WALLACE (eds.), Cultures in the Pacific, New York 1970, 376.

18 C.D. RowLEY, The New Guinea Villager, 166ff. (Diese Dokumentation wurde aufgenommen von J.H.
WOoOTEN im Jahre 1947.)



Neue religidise Bewegungen in Melanesien 47

Modell 111: Synkretische Weltanschauung

Dieses Modell will andeuten, wie sich Bewegungen zusammenschliefen und spiiter
auch sozio-religiose Gemeinden bilden, um mit einem integrierten melanesisch-christli-
chen Gesetz der Ahnen und der WeiBlen den richtigen Weg (rof) zum »Cargo« zu finden.
»Cargo« bedeutet aber nicht allein »Giiter« oder materielle Sicherheit, sondern gleich-
zeitig Solidaritit, Gesundheit, Nachkommenschaft, soziale Gleichstellung, personliches
Ansehen und schlieBlich eschatologische Erfiillung im Zusammenleben mit den aufer-
standenen Toten. Wichtig ist vor allem, daf dieser synkretische Weg im Bewubtsein der
Kultanhinger wiederum eine scheinbar einheitliche Weltanschauung darstellt, die den
Dualismus mehr oder weniger iiberwunden hat. 1°

Der Mythos von Kaliai ist offensichtlich ein solches synkretisches Produkt aus den tra-
ditionellen ethnischen Religionen und dem Christentum, wie sich an einzelnen Kultur-
elementen, aber mehr noch an der Gesamtkonzeption des »Gesetzes« des Kultfiihrers, er-
kennen 14Bt.20

Berge und Wasser, die im Kaliai-Kult eine grofle Rolle spielen, sind die Verbindung
bzw. die Trennung von Menschen und Geistwesen. Die melanesischen Kulturbringer-
gottheiten und Ahnen leben meistens in den Bergen, und wenn sie sich von den Men-
schen trennen wollen, fliehen sie entweder in Seen, oder sie schicken Regen und Fluten.
Die Parallelen zu den Bergen, Seen und Fliissen in der Bibel sind fiir den glaubigen Ka-
liai evident. Die Kultriten, d. h. das Singen von Hymnen, die Rezitation von Genealo-
gien, das Bekennen der Siinden, das Opfer und das Mahl sind genuine Elemente des me-
lanesischen Rituals wie auch der christlichen Liturgie. In der Mythologie der Kaliai und
anderer melanesischer Populationen ist die Schlange ein zentrales archetypisches Symbol
fiir Fruchtbarkeit und ewiges Leben. Wenn Mensch und Schlange sich verbinden, entste-
hen Leben und neue Giiter. Analog dem Siindenfall der Bibel werden dem Kultfiihrer die
Giiter jedoch wegen der Ubertretung einer Gesetzesvorschrift zunichst verwehrt. Die
melanesische Erwartung kann sich schlielich doch durchsetzen, weil der Kultfiihrer das
neue Gesetz verkiindet und daraufhin der Schlangengott ihm in Visionen eine neue my-
thische Zeit in Aussicht stellt.

»Das kreative Zentrum einer Cargo-Bewegung ist ihre Eschatologie. Diese umfafit den
Glauben, daBl die Gesellschaft zu ihrem urspriinglichen Leben zuriickkehren wird, d. h.,
die »gute Zeit«, das goldene Zeitalter der mythischen oder historischen Vergangenheit,
wird wiederhergestellt. Der Restauration werden Umstiirze und Katastrophen vorausge-
hen. Diese werden die Riickkehr des Ahnherrn vorbereiten und ankiindigen, der dann in
Wahrheit, Aufrichtigkeit und Gerechtigkeit iiber die wiedererstandenen Toten und die
verklirten Lebenden regiert. Es gibt weder Krankheit noch Armut, noch Tod, noch Ver-
langen. Das aufgehende neue Zeitalter wird nicht nur die menschliche Gesellschaft um-
fassen: es werden ein neuer Himmel und eine neue Erde entstehen [...1 Dies wird die

19 Fiir eine intensive Behandlung des Synkretismus-Problcms vgl. TH. AHRENS, »Christian Syncretisme, in:
Catalyst 4 (1979) No. 1, 3-40.

20 D.A. Counts, »Christianity in Kaliai: Response to Mlss:omzanon in Northwest New Britain, in: J. A. Bou-
TILIER/D. T. HUGHES/ SH. W. TIFFANY, Mission, Church and Sect in Oceania, Ann Arbor o.]J., 356-394.



48 Hermann Janssen

neue Schopfung sein, in der die neue Gesellschaft in Frieden und Erfiillung fiir immer
lebt«.2!

Nicht alle Neuen Religiosen Bewegungen in Melanesien lassen im Laufe ihrer Ent-
wicklung eine solche betont religise Note erkennen; vielfach geben sie sich ein kommu-
nalpolitisches oder entwicklungspolitisches Gesicht. Manche Kultfiihrer lassen sich von
ihren Anhiéingern in den Gemeinderat oder ins Landesparlament wihlen, andere versu-
chen es mit Kreditvereinen oder landwirtschaftlichen Kooperativen und Verkaufsgenos-
senschaften. Man kann aber nicht ausschlieBen, daf es sich dabei verdeckt um den Weg
zum Cargo (rot bilong kako) handelt. Mit anderen Worten, die monistische Weltanschau-
ung kann sich sowohl auf dem religiosen als auch auf dem profanen Weg zu verwirkli-
chen suchen. Ein heimlich verbreitetes, verschliisseltes Wort des Kultfiithrers Koream von
der Siidkiiste Neubritanniens deutet diese Ambivalenz an: »In unserem Gebiet gibt es
zweil Berge; wir miissen beide Berge besteigen, um zu sehen, was im Tal geschieht« (per-
sonliche Kommunikation).

5. Pastoraltheologische Herausforderungen

Die Phiinomenologie und die anthropologische Analyse der Cargo-Kult-Bewegungen?2?
legen eine Reihe von Problemen offen, die die christlichen Kirchen2? und ihre Theologie
herausfordern. Da ist zundchst die naheliegende Frage, wie kirchliche Fiihrungskriifte
sich verhalten sollen, wenn Neue Religiose Bewegungen in einer Gemeinde aufbrechen.
Sehr bald werden diese unmittelbaren Sorgen, die sicherlich beantwortet werden miis-
sen,? zu dem grundlegenden Problem der theologischen Evaluation von ethnischen Reli-
gionen und sozio-religitsem Wandel fiihren.25 Vornehmlich geht es um eine Haltung des
Dialogs sowie um Praxis und Theorie der in diesem Beitrag immer wieder genannten
konstitutiven Dimensionen von Gemeinschaft, Gesetz und Leben.

Auf der Grundlage eines wachsenden kirchlichen SelbstbewuBtseins, besonders unter
den Laien, wurde in der melanesischen Ortskirche eine Bewegung aufgegriffen, die auch
in Lateinamerika, Afrika und Asien lebendig ist. Gemeint sind die christlichen Basisge-

21 1.G. STRELAN, Eschatology, Myth and History in Melanesia (Point, 1977) 199. Vgl. DERs., »Neue Religiose
Bewegungene, in: H. WAGNER/G. FUGMANN/H. JANSSEN (Hg.), Papua-Neuguinea, Gesellschaft und Kirche. Ein
dkumenisches Handbuch, 274-262.

22 W.FLANNERY (ed.), Religious Movements in Melanesia Today, (Point Series No.2 [1983], No.3 [1983],
No.4 [1984]). — In diesen Biinden finden sich weitere ausfiihrliche Literaturangaben.

23 Im Jahre 1990 bekannte sich mehr als die Hilfte (53%) der Bevolkerung von 3,7 Millionen Menschen in Pa-
pua-Neuguinea zu einer protestantischen Kirche (Lutheraner, Methodisten und Anglikaner). Ein gutes Drittel
(37%) gehorte der katholischen Kirche an. Evangelikale, charismatische und fundamentalistische Gruppen blie-
ben unter 10%, und fast 5% der Bevolkerung waren Anhénger der ethnischen Religionen bzw. der Neuen Reli-
gitsen Bewegungen.

4 H.JANSSEN, »What to do? Missionary Attitudes to Cargo Cult Movements«, in: The Church and Adjustment
Movements (Point, 1974, No 1) 157-175.

25 G. OOSTERWAL, Modern Messianic Movements as a Theological and Missionary Challenge (Missionary Stu-
dies No 2) Elkhart, Indiana, 1973; G.FUGMANN, »Melanesische Theologie«, in: H. WAGNER/G. FUGMANN/
H.Janssen (Hg.), Papua-Neuguinea, Gesellschaft und Kirche. Ein dkumenisches Handbuch, 229-246; J.MAy,
Christus Initiator. Theologie im Pazifik, Diisseldorf 1990.



Neue religiose Bewegungen in Melanesien 49

meinden. In kleinen, iibersichtlichen Gemeinschaften hat das Volk eine bessere Gelegen-
heit, ein neues Zusammengehorigkeitsgefiihl zu entwickeln und sich mit der Umbruch-
situation auseinanderzusetzen. Die konstitutiven Dimensionen von Basisgemeinden sind
Gemeinschaftserfahrung, Gesellschaftsverantwortung und biblische Inspiration. Es han-
delt sich nicht um theologische Diskussionsgruppen, sondern um Gemeinschaften nach
menschlichem MaB. Es sind Selbsthilfegruppen, in denen von der Gesellschaft unter-
driickte Menschen versuchen, ihren eigenen Weg zu finden. Beim Aufbau solcher Ge-
meinschaften kann man in ldndlichen Siedlungen auf gegebene Gruppen, d. h. auf GroB-
familien und Sippen zuriickgreifen; in der Stadt bieten sich eher Nachbarschaftsgruppen
an oder die als wantok (one talk = eine Sprache) bekannten neuen Bezugsgruppen. Ob-
wohl man sich noch nicht in allen Teilen des Pazifik zu dieser neuen kirchlichen Ent-
wicklung bekennt, ist die Tendenz zu »Gemeinschaften in der Gemeinde« offensicht-
lich.26

Welches Gesetz inspiriert die neuen Basisgemeinden? Es ist auffallend, daBl der von
westlichen Christen wenig beachtete biblische Begriff Gottesherrschaft (Lukas 4,16-21
u. 43; Romer 14,17-19) in der siidlichen Welt von seiner Weltfremdheit befreit und mit
konkreten gesellschaftlichen, politischen und 6kologischen Inhalten gefiillt wurde. Den
Armen geht es nicht um eine Himmelstheologie fiir die Seele, sondern um Gott-gewollte
Gerechtigkeit, um eine gesamtmenschliche Befreiung und um kosmische Integritit. Diese
Werte sollen nicht Gegenstand von Trdumen und Visionen bleiben. In der Geschichte
wird das neue Gesetz neben anderen Lebensformen immer nur zeichenhaft verwirklicht.
Es ldBt sich weder monistisch einengen noch dualistisch auflosen. Kennzeichnend fiir das
neue Gesetz ist die dialogische, kreative Spannung zwischen den Polen materieller und
spiritueller Existenz.

26 L, KNoLL, »Basisgemeinden in der Katholischen Kirche«, in: H. WAGNER/G. FUGMANN/H. JANSSEN (Hg.),
Papua-Neuguinea, Gesellschaft und Kirche, Ein ékumenisches Handbuch, 303-313.



PARADIGMENWECHSEL IN DER
THEOLOGIE?

Auseinandersetzung mit einer Kategorie aus 0kumenischer Sicht

von Ulrich Dehn

Man mag den Zeitgeist, was auch immer er sei, oder die »Pluralitit« als solche zur
Determinante des »theologisch derzeit Géngigen« erkldren: wenige in diesen Jahren in
Gebrauch befindliche Begriffe sind so beliebt und gleichzeitig so wenig geklirt wie der-
jenige des »Paradigmas« im geisteswissenschaftlichen, speziell im theologischen Be-
reich. Ich mochte zunichst bei grundsitzlichen Erwagungen zur Kategorie des Paradig-
mas und eines »Wechsels« desselben verweilen, bevor ich nach einer Auseinanderset-
zung mit H. Kiing und K. Raiser! und einem Blick auf theologische Beitrige aus der
Okumene einen Vorschlag aus Nordamerika aufnehme und einen alternativen Zugang
empfehle.

Die interdisziplindre Zuginglichkeit des Begriffs Paradigma sowie seine Fihigkeit,
vieles schnell zu kategorisieren, was bisher sprachlich redundant hatte gedacht und ge-
sagt werden miissen, haben ihn beliebt gemacht; dabei ist aber nicht ganz deutlich, ob die
dem Begriff eignende Kategorisierung, wie sie vor nunmehr dreifig Jahren von Thomas
S. Kuhn? vorgeschlagen wurde, dem theologischen Gegenstand in der Sache gerecht
wird, und ob sie wirklich einen Fortschritt in der gedanklichen Priizision darstellt. D.
Solle sprach noch in der ersten Veroffentlichung ihrer Sortierung von drei theologischen
Modellen 1986 lediglich von »drei Theologien«,? wihrend die drei »Grundmodelle«, wie
sie spéter auch sagt, ndmlich die konservative oder orthodoxe, die liberale und die Theo-
logie der Befreiung in ihrem Buch »Gott denken«* zu »Paradigmen« avancieren, ohne
daB damit notwendigerweise Gewinn in der Verstidndlichkeit erzielt wird. Diese
»Paradigmen« existieren zudem nebeneinander, was schon in sich eine Differenz zum
naturwissenschaftlichen Gebrauch des Paradigmenbegriffs bei Kuhn darstelit.

I Vgl. u.a. H. KUNG, »Paradigmenwechsel in Theologie und Naturwissenschaft« (153ff), »Ein neues Grund-
modell von Theologie« (208ff), »Theologie auf dem Weg zu einem neuen Paradigma« (222ff), sdmtlich in: H.
KUNG, Theologie im Aufbruch — Eine ékumenische Grundlegung, Miinchen 1987. Fiir eine breitere Ubersicht
liber die theologische Rezeption des Begriffs vgl. die Binde H. KUNG/D. TRACY (Hg.), Theologie — wohin?
Auf dem Weg zu einem neuen Paradigma, Ziirich—Giitersloh 1984; Dies. (Hg.): Das neue Paradigma von
Theologie. Strukturen und Dimensionen, Ziirich-Giitersloh 1986.

2 T.S. KunN. Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, zweite revidierte und um das Postskriptum von
1969 ergénzte Auflage, Frankfurt am Main 1989.

3 D. SOLLE, »Die drei Theologien«, in: W.u.L. SCHOTTROFF (Hg.), Wer ist unser Gott? Miinchen 1986. Wie-
derveréffentlicht in D. SOLLE, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch-politische Texte, Stuttgart 1987,
1 18ff.

4 D. SOLLE, Gortt denken. Einfiihrung in die Theologie, Stuttgart 1990.



Paradigmenwechsel in der Theologie? Sill

Dem Einwand, ob denn nicht ohnehin bei der Aneignung des Begriffs in den geistes-
wissenschaftlichen Bereich eine stillschweigende definitorische Angleichung stattfinde,
gewissermalien ein Paradigmenwechsel im Begriff des Paradigmas, der die Sorge um die
Ubernehmbarkeit eriibrige, wiire zu entgegnen, daB dem Begriff Paradigma, sofern denn
seine Benutzung iiberhaupt Sinn haben soll, Konnotationen eignen, die nicht verloren ge-
hen diirfen, ndmlich nach Kuhn zwei Grunddimensionen: »... die ganze Konstellation
von Meinungen, Werten, Methoden usw., die von den Mitgliedern einer gegebenen Ge-
meinschaft geteilt werden ... Ein Paradigma ist das, was den Mitgliedern einer wissen-
schaftlichen Gemeinschaft gemeinsam ist, und umgekehrt besteht eine wissenschaftliche
Gemeinschaft aus Menschen, die ein Paradigma teilen.« Andererseits kann auch gemeint
sein »ein Element in dieser Konstellation, die konkreten Problemltsungen, die, als Vor-
bilder oder Beispiele gebraucht, explizite Regeln als Basis fiir die Losung der iibrigen
Probleme der »normalen Wissenschaft« ersetzen konnen«.>

Die Beobachtung von Anomalien fiihrt zur Findung neuer wissenschaftlicher Theorien
oder »disziplindrer Systeme«,5 wodurch schlieBlich eine Krise des Paradigmas selbst ent-
stehen kann; mit der Durchsetzung eines neuen Paradigmas findet die Krise ihren Ab-
schluB: ein neuer Orientierungsrahmen integriert die neuen Theorien und Entdeckungen
und weist auch dem alten Paradigma seinen neu definierten Platz an. Als Beispiele aus
der Wissenschaftsgeschichte sind anfiihrbar der Umschlag vom ptoleméischen zum ko-
pernikanischen Weltbild sowie der Ubergang von Newtons Physik zur Relativitits- und
Quantentheorie.” Kuhn differenziert zwischen einem Paradigmenwechsel im engeren
Sinn als revolutionédrer Verinderung des allgemeinen geistigen Orientierungsrahmens,
und einer kontinuierlichen Weiterentwicklung von theoretischen Denkmodellen im Rah-
men des Bewegens innerhalb eines »disziplindren Systems«.

Der von Kuhn vorgeschlagene Gebrauch des Paradigmas resp. Paradigmenwechsels
impliziert strukturell Verbindlichkeit im Sinne intersubjektiver Anerkennung und, damit
verkniipft, riumliche Universalitit: eine Relativititstheorie, die in Heidelberg giiltig ist,
muB dies genauso in Nairobi, La Paz und Phnom Penh sein. Sind diese formalen Konno-
tationen, die den Naturwissenschaften entstammen, im theologischen Gebrauch aufgeb-
bar, miilite streng genommen der Begriff des Paradigmas vollig neu zur Diskussion ste-
hen. Auf dem Hintergrund des inflationiren Wortgebrauchs gebietet auch Raiser Vor-
sicht und bemerkt, daB sich erst im Riickblick erkennen lieBe, »ob ein bisher leitender
Orientierungsrahmen durch einen qualitativ neuen ersetzt worden ist«, 8 wenn namlich die
von Habermas bescheinigte »neue Uniibersichtlichkeit« iiberwunden sei.

SchlieBlich wird zu bedenken sein, daB der Paradigmenbegriff, wie zumal bei Kiing
entfaltet, eine (neue) Sicht der Ideengeschichte, in unserem Fall Theologiegeschichte,
suggeriert, und nicht einfach einen neuen austauschbaren Namen fiir bereits Bekanntes
darstellt, wie man/frau angesichts des Solle'schen Gebrauchs meinen kinnte.

5 T.S. KunN, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, 186f.

6 Ebd., 194ff.

7 Ebd., 104ff. Vgl. auch die zusammenfassende Darstellung bei K. RAISER, Okumene im Ubergang — Para-
digmenwechsel in der kumenischen Bewegung? Miinchen 1989, 53f.

8 Ebd., 54.



52 Ulrich Dehn

Hans Kiing und Konrad Raiser

Bei Kiing wie auch bei Raiser ist entscheidend die Diagnose der Krise im allgemeinen
theologischen Sinne (Kiing) bzw. in der 6kumenischen Bewegung (Raiser), die zur Be-
dingung der Ablosung eines Paradigmas wird, oder, wie Kiing etwas vorsichtiger mit
dem Postskriptum Kuhns von 1969 formuliert, zumindest zum »gewdhnliche(n) Vorspiel

.., das einen Mechanismus der Selbstkorrektur bereitstellt, der die Rigiditdt der
»normalen< Wissenschaft nicht fiir alle Zukunft unangefochten 14Bt«.°

Die Krise jedoch schlédgt sich nicht nur negativ nieder mit einer Ablehnung des Alten,
sondern fiihrt mit sich bereits einen »neuen >Paradigmakandidaten««, die Entscheidung
fiir ein neues Modell, das sich in Gestalt einer erklirungsbediirftigen Anomalie, in Ge-
stalt der Herausforderung durch eine Neuentdeckung, und in der Regel als »Storung« auf
den Plan tritt, wie etwa im Falle Galilei. Fiir die Theologiegeschichte verweist Kiing auf
das Beispiel des Aquinaten, dessen Summa theologiae erst unmittelbar vor der Reforma-
tion zu Bekanntheit auBerhalb des Dominikanerordens gelangte, wihrend er zu Lebzeiten
noch als Modernist verschrien war und als Vertreter einer »théologie nouvelle« verurteilt
wurde. ' Der Durchbruch der — nach Kiing -vier groBen theologie-geschichtlichen Para-
digma: (1) das altkirchliche, (2) das mittelalterlich-scholastische, (3) das reformatorische
und (4) dasjenige »unter dem Eindruck der neuen rationalistisch-empirischen Philosophie
und Naturwissenschaft« — sei jedenfalls in einem dialektischen Zusammenspiel von
Diskontinuitdt und Kontinuitit geschehen, bis jeweils aus »urspriinglicher Innovation
schlieBlich Tradition wurde«. !!

Gegeniiber dem weithin gleichzeitigen und universalen Erkenntnisfortschritt, wie er
den Naturwissenschaften zumindest ideal eigen ist, trigt Kiing der kontroverstheologi-
schen Situation, d. h. dem gleichzeitigen Nebeneinanderexistieren theologischer Modelle
und ihrer konkurrierenden Bewegung rhetorisch Rechnung, indem er von der
»Konkurrenz, ja oft dem konfliktstrichtigen Streit nicht nur divergierender Theologien,
sondern divergierender Paradigmen« spricht, was ein »Resultat der geschichtlichen Un-
gleichzeitigkeit jener groen Verstehensmodelle, mit denen Theologen oder Kirchenver-
treter jeweils arbeitenc, sei.!2 Hier wird eine der wesentlichen Problemstellen der Uber-
nahme des Paradigma-Begriffs fiir die Theologiegeschichte in vagen Formulierungen an-
gezeigt, ndmlich die kontroverstheologische Situation, die ein Nebeneinander von theo-
logischen Modellen impliziert.

Die groBziigige Vagheit im Umgang mit der Kategorie, die Kiing von Raiser unter-
scheidet, ist auch bei Michael von Briick zu finden. So heifit es lapidar: »Was Thomas
Kuhn mit Blick auf die Geschichte der wissenschaftlichen Revolutionen den Paradig-

9 T.S. KuHN, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, 193.

10 H. KUNG, Theologie im Aufbruch, 168.

11 Ebd., 154. H. Waldenfels bezieht sich auf Kiings Periodisierung, weist aber auch auf ihre Konstitution in der
»Korrespondenz mit auBerkirchlichen bzw. christentumsexternen Faktoren und Entwicklungen« hin. So er-
scheint bei ihm die Anwendung des Paradigma-Begriffs in vorsichtigerer Form: »Insofern als solche Wechsel-
beziehungen zu bleibenden AnstoBen bei der Ausbildung eines kritischen BewubBtseins, Reformen und Lernpro-
zessen werden, lassen sie sich auch als Modelle oder Paradigmen vorstellen« (Kontextuelle Fundamentaltheolo-
gie, Paderborn 21988, 443f.).

12 H. KUNG, Theologie im Aufbruch, 156.



Paradigmenwechsel in der Theologie? 53

menwechsel genannt hat, kann auf gesamtkulturelle Bewegungen iibertragen werden. Pa-
radigmenwechsel sind grundsitzlich Verinderungen einer kulturellen Grundverfassung.
Sie sind Wendepunkte fiir die betreffenden Vélker.« Paradigmenwechsel »verdndern die
Art der Wahrnehmung ebenso wie Verhaltensmuster, Erziehungsideale und soziale Be-
ziehungen«, 3 werden also gar zu Subjekten hermeneutischen Wandels, was deutlich iiber
den bisherigen Rahmen hinausgeht.

Kiing nennt die vier Dimensionen des »postmodernen Paradigmas« die biblische, histo-
rische, dkumenische und die politische,!* worunter insbesondere die dékumenische uns
noch weiterbeschiftigen wird. Schon seine Erwidhnung der stetigen Konfrontation mit
»festverwurzelten, zidhen und langlebigen traditionalistischen Paradigmen«!s weist hin
auf die Konkurrenz und das Feld der Kontroversen: Lift sich in der Theologie von der
»Durchsetzung eines neuen Paradigmas« sprechen, die ein fiir alle Male die Riickkehr
zum friiheren zum Kuriosum macht, wie etwa in der Physik nicht hinter Einstein und
Heisenberg zuriickgeschritten werden kann? Ist iiberhaupt die Rede vom »postmodernen
Paradigma« in mehr als appellativen Formulierungen, in Desideraten greifbar? Oder of-
fenbart sich hier das Dilemma eines grundlegend »westlich«-theologisch orientierten Pa-
radigma-Verstiindnisses, das »Desiderate« an Stellen formuliert, denen in der Okumene
in Wirklichkeit lingst Geniige getan wurde, oder an denen in der Okumene gar nicht
»desideriert« wird? Ist hier nicht jenes auch von Johann Baptist Metz benutzte Mirchen
leicht umgewandelt zitierbar, nach welchem der Igel der multi-kulturellen Zweidrittel-
welt schon am Ziel wartet, wihrend der »westlich«-theologische Hase, sich allemal fiir
den schnellsten haltend, mit einem neuen Paradigma im Gepick, ohne das, wie er meint,
das Laufen nicht moglich sei, noch immer am Laufen ist?!6

Raiser hat sich in seiner Analyse auf die »6kumenische Bewegung«, noch genauer ge-
sagt, auf die vom ORK ausgehenden theologischen Erkenntnisprozesse beschriinkt und
damit, bei allen Schwierigkeiten, die mit dem Verstehen des Phinomens »6kumenische
Bewegung« verbunden sind, einen konkreten hermeneutischen Rahmen vorgegeben. In
Anbetracht dessen, dal die gegenwirtige Situation »Indizien einer unterschwelligen
Suchbewegung« aufweise, eher als daB von »Signalen des Zerfalls und der Auflosung«
geredet werden konne, mochte Raiser am »hypothetischen Charakter der Rede von einem
sParadigmenwechsel«« festhalten.!?” Nun ist aber auch noch in diesem Rahmen das Pro-
blem von Kontinuitit/Diskontinuitit des theologischen Denkprozesses spiirbar: »Ein ge-
wisser Mangel an Kohirenz ist in einer Gemeinschaft wie dem ORK ganz natiirlich, '8
womit Raiser sich auch mit dieser Begrenzung noch der Frage aussetzt, ob die Hypothese
des Paradigmenwechsels jemals bestitigt werden wird. Er kritisiert am Skumenischen
Symposium zum Thema »Ein neues Paradigma von Theologie?«, das 1983 in Tiibingen

13 M.v. BRUCK, Einheit der Wirklichkeit. Gott, Gotteserfahrung und Meditation im hinduistisch-christlichen
Dialog, Miinchen 21987, 13f.

14 H. KUNG, Theologie im Aufbruch, 216-220.

15 Ebd., 220.

16 J.B. METZ, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 41984, 143ff.

17 K. RAISER, Okumene im Ubergang, 55.

18 Ders.: »Jenseits von Tradition und Kontext — Uberlegungen zum Problem einer kumenischen Hermeneu-
tik«, in: OR 40 (1991) 425ff, 429.



54 Ulrich Dehn

stattfand,’® daB hier, entsprechend der Uben'epriisentanz deutscher und amerikanischer
Theologlnnen, die Diskussion den Horizont des westlichen Kontextes nicht gesprengt
habe. Die programmatische Suche nach einem »neuen Paradigma« wurde erleichtert da-
durch, daB nicht griindlich nach den Ursachen der Zerfaserung des alten Paradigmas ge-
fragt wurde. So sei auch, wenn etwa vom »Ubergang vom konfessionellen zum &kumeni-
schen Zeitalter« die Rede sei, nicht mitbedacht, »daB die 6kumenische Orientierung
selbst strittig geworden ist.«20

Im Zeichen der Erstarkung der Kirchen Asiens, Afrikas und Lateinamerikas innerhalb
des ORK trat zumal auf der Weltmissionskonferenz in Bangkok 1972, die »das univer-
sale >Heil der Welt heute< im Horizont der Kéimpfe um Befreiung interpretierte«, die In-
fragestellung des universalistischen Paradigmas, das grob gesprochen seit dem 2. Welt-
krieg »paradigmatisch« war, offen zutage.2! Daran anschliefende Diskussionen markie-
ren den Ubergang vom klassischen Modell der » Konigsherrschaft Christi iiber Welt und
Kirche« zur messianischen Perspektive des Reiches Gottes, die sich orientiert an Jesus
von Nazareth, der in seiner Solidaritdt mit den Armen und Marginalisierten, in seiner
Ohnmacht am Kreuz als der verborgene Messias, als die Verleiblichung des verheiflenen
Reiches Gottes erkannt wurde«.?? Nachdem das »6kumenische Paradigma« des christo-
zentrischen Universalismus von Philip Potter im Jahre 1973 noch einmal pragnant zu-
sammengefa3t worden war, geriet es eindeutig in die Krise.2

Raiser macht einige Vorschlige fiir die Facetten eines zeitgeméBen okumenischen Pa-
radigmas, so etwa den erneuerten Riickbezug auf die soziale Trinititslehre der griechi-
schen Kirchenviiter, die grundlegende Kritik von Herrschaftskategorien in der Theologie,
sowie schlieBlich sein eigenes, im Anschluf an Gedanken Philip Potters zum Vergleich
der okumenischen Gemeinschaft mit dem Haus/Haushalt und an J. Zuzioulas' eucharisti-
sche Ekklesiologie entwickeltes Konzept der 6kumenischen Hausgenossenschaft.2* Trotz
seines eigenen Unbehagens an der Verwischung der Grenzen zwischen Inhaltlichkeit und
einer rein erkenntnistheoretischen und methodischen Ausrichtung des Paradigmenbe-
griffs (so bei Kuhn) in der gegenwirtigen Diskussion,2s und bei allen berechtigten Ein-
winden gegeniiber dem Tiibinger Symposium von 1983 méchte er die genannten Mosa-
iksteine im paradigmatischen Sinne verstanden wissen. Die Elemente des neuen Para-
digmas seien bereits nicht mehr neu, vielmehr sei zu zeigen gewesen, daB der Ubergang
zu einem »neuen Paradigma« bereits vollzogen sei. 26

19 Vgl. H. KUNG/D. TRACY (Hg.), Theologie — wohin?; Dies., Das neue Paradigma von Theologie.

20 K. RAISER, Okumene im Ubergang, 58.

21 Ebd., 98.

22 Ebd., 100.

23 Ebd., 135f.

24 Ebd., 150-170.

25 Ebd., 55.

26 Ebd., 171. Als kritische Reflexion auf Raisers Ansatz s. B. HOEDEMAKER, »Einige Erwigungen zu Konrad
Raisers These vom Paradigmenwechsel«, in: OR 40 (1991) 436ff.



Paradigmenwechsel in der Theologie? 855

Zum »Paradigma« der Okumene

Trotz des im Vergleich zu Kiing geschitzten engeren Orientierungsrahmens, ndmlich
der 6kumenischen Bewegung, bleiben auch bei Raiser Fragen offen: wie paradigmatisch
im urspriinglichen Sinne ist das von ihm Analysierte? Wer denkt das, was die theologi-
schen Erkenntnisprozesse der Okumene ausmacht, selbst wenn im Konferenzjargon von
Konsensusfihigkeit gesprochen werden kann??” Warum mufte Raiser, obwohl er selbst
vom hypothetischen und vom Such-Charakter der derzeitigen 6kumenischen Denkbewe-
gung spricht, dem Begriff des Paradigmas verhaftet bleiben, der in der Regel als riickwir-
kendes Urteil verstanden wird?

Aus einer Reihe dkumenischer Beispiele, die das Reden von einem intersubjektiven
und gar universalen Paradigma erschweren, wihle ich einige zur Illustration aus, ndmlich
den taiwanesischen Theologen Song Choan Seng (C.S. Song), den Japaner Kajiwara Hi-
sashi und die Koreanerin Chung Hyun Kyung, alle drei im weiteren Sinne dem ostasiati-
schen Kulturkreis zugehorig.

Aus dem unendlich facettenreichen theologischen Haushalt Songs, der durch die hie-
sige Veroffentlichung seiner »Theologie des Dritten Auges«2® auch in Deutschland nicht
mehr ganz unbekannt ist, sollen nur einige wenige Gedanken herausgegriffen werden.

1. In den Biichern »The Tears of Lady Meng«2° und »Tell Us Our Names«3® verwendet
Song erstmals konsequent Geschichten jeglicher Art als Material der Theologie. Er ver-
dichtet dies spiter zu der Aussage, da} jeder theologische Satz seine Herkunft in einer
oder mehreren Geschichten habe, diese sich jedoch zu einem »image« gestalteten, das
wiederum zum Symbol werde und auf dem Wege der endgiiltigen Verbegrifflichung in
die Theologiegeschichte eingehe. Die Aufgabe einer Story-Theologie bestehe darin,
einen theologisch geronnenen abstrakten Jargon wieder in die frilheren Stadien des Ge-
schichten-Erzdhlens zuriickzugeben und das aufzulosen, was in der Abstraktion unzu-
gianglich wurde.3! Songs Gebrauch von Geschichten schillert zwischen einer methodi-
schen Benutzung zur Illustration begrifflicher Inhalte einerseits und einer Wertschitzung
der jeweiligen Geschichte in ihrem Eigenwert andererseits bis hin zur These seines letz-
ten Buches »Jesus, the Crucified People«,32 Jesus sei »Story« und damit unmittelbarer

27 Ahnliche Fragen stellt J.B. Metz (»Theologie im neuen Paradigma: Politische Theologie«, in: Kiing/Tracy
(Hg.): Das neue Paradigma von Theologie — Strukturen und Dimensionen, 119-128, bes. 120), nimmt aber
dann jene Modifizierung im Paradigmenbegriff fiir die Theologie vor, wie sie auch Kiing, Tracy und Lamb vor-
schlagen. Er setzt sich damit, wie auch die anderen, dem Problem der interdiszipliniren Kommunizierbarkeit
des theologischen Sprachgebrauchs aus.

28 (. S. SONG, Theologie des Dritten Auges (Theologie der Okumene Bd. 19) Gottingen 1989 (engl. Original:
Third-Eye Theology, New York 1979).

29 Referat auf der CCA-Vollversammlung Mai 1981, verdffentlicht 1981 (WCC Genf) und 1982 (Orbis Books
New York); dt.: Die Trinen der Lady Meng — Ein Gleichnis fiir eine politische Theologie des Volkes, Basel
1982.

30 C.S. SONG, Tell Us Our Names, New York 1984,

31 C.S. Song, »Uber eine Theologie der Geschichten, in: Evangelium und Welt 6/1990 (jap.), 6ff, 9. Vgl. zum
Stichwort »Story« auch D. RitscHL/H. JONES, »Story« als Rohmaterial der Theologie (ThExh 192) Miinchen
1976; D. RiTsCHL, Zur Logik der Theologie, Miinchen 21988, bes. 45ff.

32 C.S. SoNG, Jesus, the Crucified People, New York 1990,



56 Ulrich Dehn

Teil des Volkes: Jesus und die Geschichten des »gekreuzigten Volkes« werden zur Ein-
heit.

2. Song versucht den Ahnenkult in sein Verstindnis des Herrenmahls als Familienmahl
im wirklichen Sinne zu integrieren, indem er ihn »als Teil eines umfassenden Bezie-
hungsgefiiges von Familie und Sippe« versteht. Sofern die theologische Rede vom Leben
nach dem Tode Sinn haben soll, sei ernstzunehmen, dal Familienbindungen nicht mit
dem physiologischen Tod abbrichen, sondern in der Gemeinschaft derer, die leben, ge-
lebt haben und leben werden, bewahrt bleiben. Sichtbarer Ausdruck dieser Bindungen
aber ist der Tisch des Herrn, der »sichtbare und unsichtbare Mitglieder der grofen Fami-
lie Gottes« versammelt. 33

3. Song fiihrt, gemeinsam mit anderen asiatischen Theologen gegen den heilsge-
schichtlichen Anspruch der westlichen Kirche und der Geschichte Israels die Frage ins
Feld, wie unter dieser Voraussetzung Gottes Heilswirken in Kulturen und Geschichts-
kreisen, die nicht unmittelbar im christlichen Einwirkungsbereich stehen, begriffen und
interpretiert werden konnen. Wenn die »symbolische Funktion« der Glaubensgemein-
schaften des Alten und Neuen Testaments bedacht wird, dann kann verstanden werden,
daB sie ein Beispiel dafiir waren, »wie Gott auch unter den anderen Volkern erlosend
wirkt«. So geben die biblischen Traditionen ein Raster, das erlaubt, daB »jede asiatische
Nation wie z.B. Japan, China oder Indonesien ihre eigene Erfahrung des Exodus, der Ge-
fangenschaft, des Nationenbaus, der Auflehnung gegen den Himmel und des Kampfes
um das goldene Kalb haben sollten«. Dieser »theologische Sprung« macht Asien zum
Schauplatz von Gottes unmittelbarem Heilswirken.

Kajiwara Hisashi, Theologieprofessor in Nagoya, wurde seit seiner Bekanntschaft mit
James Cone zum Experten schwarzer Spiritualitit und Theologie in Japan und hat die
Werke von M.L. King, Cone und anderen in Ubersetzungen und eigener Forschung bear-
beitet.? Teils aus diesem Kontext, teils aus der Begegnung mit C.S. Song nimmt er die
Methode der Story und versucht, sie im japanischen Kontext mit Leben zu fiillen. Thn
verband mit Cone die Herkunft aus dem Barthschen Denken und weiterhin der Versuch,
nunmehr auf dem eigenen Hintergrund sinnvoll Theologie zu treiben. Story-Theologie zu
treiben heilit in der japanischen Gegenwart, anthropozentrisch zu denken. Dies geschieht
aber weder im Sinne der Aufklidrung des 18. Jh., noch im Sinne des Bildungsbiirgertums
eines Schleiermacher im 19. Jh., noch auch im Sinne eines miindiggewordenen Atheisten
in der gegenwirtigen Welt des 20. Jh.s im Gegeniiber zu einem Bonhoeffer, noch im
Sinne eines Bultmannschen existentialtheologischen Lebewesens, sondern — zundchst
negativ formuliert — im Sinne der Opfer des europiisch-amerikanischen (Japan einge-
schlossen) Kulturimperialismus, im Sinne der »ausgebeuteten Menschen der >Dritten
Welt¢, deren Klagen, Stohnen, Schreie, Trinen, Freude und Lachen der Inhalt der Story
sind«, die die neue Theologie bedeuten wird. Der Kern solcher Theologie, die »Gestalt
wirklicher Menschen« sei nur in Geschichten transportierbar: die theologische Dynamik

3 Ders., Theologie des Dritten Auges, 177f.

34 Von Israel nach Asien — ein theologischer Sprung (epd Dokumentation Nr. 18/76) Frankfurt am Main,
26.4.1976, 3ff, 8-10.

35 Hauptwerke: Auf dem Weg zum gelobten Land — M.L. King und die Biirgerrechtsbewegung, M.L. King (Bio-
graphie und Denken), sowie Ubersetzungen von Biichern Cones.



Paradigmenwechsel in der Theologie? 57

speist sich aus der Korrespondenz und dem gegenseitigen Widerhall (reverberation) der
biblischen Story Jesu und der Story der Menschen. Sie muf3 von der »Wildheit« und Ur-
spriinglichkeit der schwarzen Spiritualitdt lernen und wird in einer Korrespondenz zum
Geiste Hiobs, Jeremias und Jesu ihren wichtigen Kontrast zur traditionellen westlichen
Theologie finden.36 Kajiwaras Option fiir eine »japanische Story-Theologie der Befrei-
ung« setzt ihn deutlich ab von einer starken Lobby west-orientierter Theologen Japans,
deren Kreise friiher auch seine Heimat waren.

Wihrend zwischen ihm und Song noch starke Gemeinsamkeiten bestehen, die unter
den Stichworten »Story« und »narrative Theologie« auch im Westen nachhallen, setzte
Chung Hyun Kyung zuletzt mit ihrem Beitrag in Canberra3” Akzente, die im Rahmen
ostasiatischen Theologietreibens Bekanntes in neuer Weise aufarbeiteten, aber in ihrer
Unvermitteltheit (zumal in Australien, nicht in Korea!) den westlich orientierten Teil der
Okumene aufriittelten. In Tuchfiihlung mit der seit ca. 1989 in der Entfaltung begriffenen
ki-Theologie Ahn Byung Mus und einem daraufhin neu gelesenen atl. ruach-Verstindnis
entwickelt sie eine universale Geist-Sicht im Sinne einer positiven Lebensenergie, die
nur aus »harmonischen Verkniipfungen zwischen Himmel, Erde und den Menschen«38
heraus gedeihen kann. Dieser gedeihlichen Entfaltung des Geistes aber stehen tégliche
globale und zwischenmenschliche Erfahrungen des Todes und der Dualitiit entgegen, und
han ist der Geist, der sich gegen diese Kultur der Ungerechtigkeit und des Todes auf-
lehnt.?* Chung beschreibt ihr Bild vom Heiligen Geist in drei Richtungsinderungen, die
fiir die Metanoia notwendig seien: der Lebensbezogenheit, dem Prinzip der Verkniipfung
und der Kultur des Lebens. Es ergebe sich fiir sie aus dem Bild der Bodhisattva Kwan In
(jap. Kannon), die die mitleidende Weisheit verkorpert. 40

Die vielfiltigen begeisterten wie auch scharf ablehnenden Reaktionen#! auf ihren Bei-
trag, der inkulturiertes und feministisch-befreiungstheologisches Gedankengut verband,
suggerieren einmal mehr die Frage, wie weit ein noch so 6kumenisch und offen angeleg-
tes neues theologisches »Paradigma« tragen wird, zumal wenn eine »Krise« des alten in
Ostasien moglicherweise vollig anders wahrgenommen wird als in Westeuropa.

Theologien in der Zweidrittelwelt haben, dies mag andeutungsweise aus den knapp re-
ferierten Beispielen erkannt werden, ihre jeweils eigenen Gezeiten erlebt, sind ihrem ei-
genen Rhythmus gefolgt, um einen Terminus von H.J. Margull aufzunehmen. Die Stich-
worte Indigenisation, Inkulturation, Kontextualisierung etc. deuten auf solche »theologi-
schen Gezeiten« hin, die aber wiederum selten synchron vonstatten gingen, nicht einmal
innerhalb einer Region. Die Gegenwart scheint wie ein Kaleidoskop noch einmal fast

6 Aus dem (jap.) Resiimee eines Vortrags zum Thema »Story-Theologie«, 23.3.1992.

3 'W. MULLER-ROMHELD (Hg.), Im Zeichen des heiligen Geistes — Bericht aus Canberra 1991, Frankfurt am
Main 1991, 47-56.

38 Ebd., 54.

39 Ebd., 49.

A0 Ebd., 55

41 Eine jap. Ubersetzung (nur ihres Referates) liegt vor in: Evangelium und Welt 5/1991, 6ff, gemeinsam mit
Berichten japanischer Delegierter, die ihr durchschnittliche bis wohlwollende Erwihnung widmen. Vgl. u.a.
»Canberra 1991« in: OR 40/1991 (etwa den Beitrag von E. Raiser 380ff) und W. ARNOLD/G. KRUSCHE (Hg.),
Okumenische Akzente 1991 — Eindriicke und Erkenntnisse aus Canberra, Frankfurt am Main 1991 (hier etwa
W. Arnold 9ff).



58 Ulrich Dehn

alles in jiingerer Zeit Gedachte zu vereinigen, so dal politisch-theologische Militanz,
nach wie vor in siidamerikanischen Basisgemeinden und etwa auf den Philippinen zu fin-
den, begleitet ist von Verkniipfungen von Indigenisation und befreiungstheologischem
Gedankengut bei A. Pieris (Sri Lanka), S. Rayan (Indien) und dem wiederum auch in
global und 6kologisch-theologischen Dimensionen denkenden T. Balasuriya (Sri Lanka)
sowie dem Erstarken feministischen Denkens bei Frauen wie M.R. Battung (Philippinen),
Sun Ai Park (Korea) u.a.42

Selbst wenn die den multikulturellen Kontexten entsprechende theologische Vielfalt
sich gegen die Einordnung unter den Paradigmenbegriff sperrt, kénnte dem immer noch
leicht entgegnet werden, das Kiingsche Kriterium der »Okumenizitit« werde dem doch
gerecht. Kiing hatte sich mit dem Hinweis auf konkurrierende Paradigmen vor dem Ein-
wand geschiitzt, daB doch die kontroverstheologische Biihne im Unterschied zur Natur-
wissenschaft keine eindeutigen Regeln des gemeinsamen Erkenntnisfortschrittes vor-
sieht. In seinem Argument sehe ich allerdings zunichst quantitative Grenzen: Wird die
Pluralitit (um das Stichwort »Konkurrenz« zu vermeiden) allzu grof, und sie konnte
kaum noch groBer sein als in der Gegenwart, wird auch die Sichtbarkeit eines Paradigmas
immer fragwiirdiger, verschwimmt jede Moglichkeit einer handhabbaren intersubjektiven
Hermeneutik. Schon gar nicht hat die physikalische Unmdoglichkeit, hinter die Relativi-
titstheorie oder gar zum kopernikanischen Weltbild zuriickzuschreiten, eine auch nur an-
nahernde Entsprechung erkenntnistheoretischer Verbindlichkeit in der Theologie ge-
schaffen. Sollte dies nun durch einen appellativen, desiderativen Charakter des »neuen
Paradigmas« kompensiert werden, wird dieser um so schwerer in die Okumene zu ver-
mitteln sein und eher die Ressentiments gegeniiber dem westlichen theologischen Expan-
sionismus verstérken.

Weitere Probleme entstehen bei der Geschichtssicht: Die paradigmatische Epochenab-
folge, die von Kiing fiir die westliche Christenheit beschrieben wird, mag in sich bereits
von dem Interesse bestimmt sein, die Geschichte dem Begriff dienstbar zu machen; sie
ist dariiber hinaus im Rhythmus der Theologie der Zweidrittelwelt nicht nachvollziehbar,
selbst wenn zeitweilig und punktuell durch missionarischen Transport Synchronisierun-
gen stattfanden. Dies war der Grund, warum H.-J. Margull bei der Charakterisierung der
Entwicklung der lateinamerikanischen Befreiungstheologie den Begriff des Rhythmus
dem der Epoche vorzog.

Uberlegungen zu einem allgemeinen Modus theologischer Urteilsfindung

C.S. Song und Chung Hyun Kyung schweifen in ihrer theologischen Arbeit weit iiber
die Grenzen des Christlichen hinaus, weisen aber beide darauf hin, daB auch das
»westliche« Christentum nur so Gestalt annahm, ohne daBl ihm dafiir jemals in der
Schirfe der Vorwurf des Synkretismus zuteil wurde, wie jiingst Chung. Der indische
Theologe M.M. Thomas hat einst, den Synkretismus-Begriff positiv wendend, von

42 Vgl. reprisentativ den EATWOT-Berichtband der 2. Generalversammlung in Oaxtepec/Mexiko, hg. von
K.C. THoMAS, Third World Theologies — Commonalities and Divergences, New York 1990.



Paradigmenwechsel in der Theologie? 58

christlicher Theologie als »Christ-centered syncretism«, »Christus-zentriertem Synkre-
tismus«, gesprochen. Die Entwicklung christlichen Gedankenguts in der Geschichte kann
immer schon als ein ProzeB verstanden werden, in dem den Notwendigkeiten der Zeit
entsprechend in dialektischer Weise Fremdelemente angezogen, abgestoBen, umgewan-
delt, einverleibt, modifiziert, mit anderen Worten: christus-zentriert und schriftbezogen
verarbeitet werden. Wo dieser notwendige Prozef nicht stattfand, trat Versteinerung ein.
Dieser Vorgang der weitrdumigen Auffindung heuristischer Elemente und ihre Vermitt-
lung an ein christus-zentriertes und biblisches »Gegenlesen« ist der Lebensnerv christli-
cher Theologie, sofern sie nicht vollig vom Geist verlassen ist.

In diesem Sinne sei zuletzt auf den Versuch des amerikanischen Theologen Mark Kline
Taylor verwiesen, eine »kulturell-politische Theologie fiir die nordamerikanische Praxis«
zu entwickeln. Taylors 1990 erschienenes Buch »Remembering Esperanza« entfaltet sich
assoziativ auf der Basis einer Kindheitserinnerung Taylors, dessen Eltern, beide Anthro-
pologen, damals Untersuchungen in einem Zapotec-Dorf in Siid-Mexiko machten: dort
lernte er das Zapotec-Médchen Esperanza kennen. Dies ist der Anfang einer theologi-
schen Biographie, die in die Bemiihung miindet, auf die »zeitgenssischen Herausforde-
rungen des kulturellen Pluralismus und politischer Unterdriickung« in der postmodernen
nordamerikanischen Gesellschaft zu reagieren.#® Als »systembedingte Verzerrungen«
nennt Taylor Sexismus, Hetero-Realismus, Klassismus und Rassismus,* die er mit zwei
heuristischen Elementen eines christologischen Neuentwurfs angeht: »Christ as Rough
Beast« und »Christus Mater«.45 Zum Zentrum einer postmodernen Christologie wird ihm
nicht Jesus Christus in seiner traditionellen ménnlichen, in Einzelheit heroischen Perso-
nalitit, sondern ein Jesus, um den herum sich eine »kulturell-politische intersubjektive
Bewegung« aus Frauen und Ménnern bildete, die Jesus zur Prominenz brachte.* Auch
darf der Titel »Christus« nicht auf Jesus monopolisiert werden. Vielmehr miisse von ei-
nem »Christus movement« oder in Aufnahme von Gedanken von Peter C. Hodgson von
einer »Christ dynamic« gesprochen werden, die immer wieder neu in der Geschichte zu
entdecken sei.#’” Der Topos des Mythos bedarf einer neuen umfassenden Definition.
Taylor plidiert fiir eine Re-Mythologisierung des Christlichen, in welcher der Mythos
auch das Narrative und die rituelle Praxis kirchlicher Gemeinschaften einschliefen kann.
Jenseits der alten Dichotomie von Wahrheit und Geschichte soll es der Mythos der Le-
benspraxis Jesu sein. 4

In seinem Versuch, Jesus als Teil einer zusammenwachsenden Bewegung zu verstehen,
macht Taylor Gebrauch von Severino Croattos befreiungstheologischer Hermeneutik;+
zum Zentrum seiner »christology of reconciatory emancipation« wird »Christus Materx,
der Versuch, innerhalb einer befreiten Gemeinschaft von Frauen und Ménnern die ur-

43 M.K. TAYLOR, Remembering Esperanza — A Cultural-Political Theology for North American Praxis, New
York 1990, 1.

44 Ebd., 151 et pass.

45 Kap. 5 + 6 (150-242).

46 Ebd., 179 u.a.

47 Ebd., 171.

48 Ebd., 162-170.

49 Ebd., 182-185.



60 Ulrich Dehn

spriingliche reproduktive Kraft der Frau wiederzuentdecken und zum Ausgangspunkt ei-
ner umfassenden Versohnung mit der Natur zu machen.

Interkulturelle Heuristik

Taylors Anliegen, auf die vielfiltigen Verzerrungen der »postmodernen« nordamerika-
nischen Gesellschaft zu antworten, kommt ohne den Begriff des Paradigmas aus, wohl in
dem BewuBtsein, daB die Notwendigkeit des unaufhorlichen interdisziplindren heuristi-
schen Arbeitens in der interkulturellen theologischen Kontextualitit die Statik des Para-
digmenbegriffs sprengt. Ich mochte zur Erlduterung des theologischen Modus, den ich
meine identifizieren zu konnen, seinen Begriff der »liminality« aufgreifen: Taylor be-
nutzt den Terminus als einen Modus der Existenz in der Multikulturalitdt Nordamerikas,
die ihn sich in einem »trilemma« wiederfinden 146t, dessen drei Pole in gleicher Weise
und ineinander verwoben herausfordern: die Anerkennung der Tradition, die Bejahung
von Pluralitit und der Widerstand gegen Dominanz.5! Sein Interpret wihrend eines Ja-
panaufenthalts erklirte den japanischen Horern den Begriff der Liminalitéit folgenderma-
Ben: jedes traditionelle japanische Haus hat einen »Genkan«, einen Eingangsbereich, der
sich zwar innerhalb des architektonischen Gebildes »Haus« befindet, aber noch unterhalb
der »Schwelle«, die erst das Betreten des Hauses ohne Schuhe markiert. Der Gast, der
den Genkan betritt, trdgt noch seine Schuhe, ist noch bei sich selbst, aber steht an der
Schwelle und in der Bereitschaft auf den Innenbereich des Hauses hin. Das wird er be-
treten, sobald ein Familienmitglied ihn dazu aufgefordert hat.

Dieses bereitwillige und nach vorne gerichtete Stehen an der Schwelle zum Kontext
und die Vermittlung dieser »liminalen« Existenz an die biblische Tradition scheint mir
der Kern und Modus cognoscendi christlicher Existenz und Theologie zu sein — inner-
halb dieses Modus paradigmatische Differenzierungen und paradigmatische Epochenein-
teilungen vorzunehmen, halte ich fiir unfruchtbar und der theologischen Denkentwick-
lung unangemessen, ohne dall damit die Schreibung von Theologiegeschichte fiir obsolet
erkldrt wire. Taylor hat in das »postmoderne Trilemma« der nordamerikanischen Gesell-
schaft hinein unter Aufnahme befreiungstheologischen Gedankenguts einen theologi-
schen Ansatz formuliert, der in provozierender Weise die liminale Existenz zwischen den
Kulturen und Kontexten ernstnimmt. Die westeuropiische, insbesondere die deutsche Si-
tuation, die nicht weniger als die US-amerikanische von gesellschaftlichen Widersprii-
chen gepriigt und neuerlich durch religitse Vielfalt einschlieBlich neu-religioser Ange-
bote sowie gleichzeitig einen breiten Sdkularismus herausgefordert ist, ladt dazu ein, die
zentralen Elemente der Botschaft des »gelebten Lebens« des Jesus der Evangelien erneut
ernstzunehmen. Die von Jesus personifizierte und verkiindigte Botschaft des Reiches
Gottes verheiBt jene Integration der Widerspriiche und jene Freiheit aus den Zwingen der
zerrissenen Gesellschaft, die uns schon jetzt und hier das »Leben und Arbeiten«, das
»Sein und Tun« in der liminalen Existenz, zwischen den Fronten der provozierenden

50 Ebd., 1944f.
51 Ebd., 22ff.



Paradigmenwechsel in der Theologie? 61

Kontexte erleichtert. Der Tod am Kreuz war der duBerste Ausdruck fiir das verhidngnis-
volle Zusammenprallen dieser Vision mit der alten gebrochenen Welt, die Auferstehung
aber die Bestitigung ihrer Wahrheitsfiille. Jesus selbst, gemeinsam mit seinen Jiingern,
lebte diese liminale Existenz mitten in der Gesellschaft Israels und zwischen ihren Fron-
ten, aufgrund deren Unversthntheit sein Weg zum Kreuz fiihren mufite. Die Konsequenz
und die Verbindlichkeit, mit der er den Weg, auch mit dem Kreuz vor Augen, ging, rit
an, zum Begriff der Liminalitit den der Verantwortungsin einer solchen Existenz hinzu-
nehmen, ndmlich die Kenntlichkeit> der Nachfolge Jesu innerhalb der menschlichen Ge-
meinschaft, in Sonderheit im — nicht unumstrittenen — volkskirchlichen Rahmen des
bundesrepublikanischen Kontextes.

Um dem MiBverstindnis zu begegnen, ich wollte, nach Ablehnung des Paradigmenbe-
griffs in der Theologie, nun insgeheim, dem Trend zur Privatisierung des Paradigma-Ge-
dankens folgend, die eigene theologische Idee zum neuen Paradigma erklédren, sei noch
einmal versichert: das Anliegen war, auf dem Hintergrund dkumenischer Vielfalt dem
Gedanken des spezifischen Paradigmas den des allgemeinen modus theologiae entgegen-
zusetzen; dazu wurden strukturelle Anleihen bei Mark K. Taylor gemacht, die ich wie-
derum versuchte, ansatzweise in den eigenen Kontext umzusetzen.

Im iibrigen hat der oft gehorte Ruf »nach einem neuen Paradigma« seinen wahren Kern
in der allemal und schon immer notwendigen, stetigen, aber in der Regel verspiteten oder
unwillig vollzogenen Erneuerung von Kirche(n) und Theologie(n) in einem stets neu her-
ausfordernden 6kumenischen Zusammenhang.

52 Die Zentralitiit des Verantwortungsbegriffs schlégt sich auch in der »Friedensethik« von W. Huber und H.-R.
Reuter (Stuttgart 1990) nieder (vgl. bes. 209ff.).

53 Vgl. H. FALCKE, Die unvollendete Befreiung — Die Kirchen, a‘ae Umwidlzung in der DDR und die Vereini-
gung Deutschlands (Okumenische Existenz heute 9) Miinchen 1991, 87ff.



PLADOYER FUR EINE RADIKALE
PLURALITATSETHIK

von Ottmar Fuchs

Vom 8.-12. September 1992 fand die Versammlung der Basisgemeinden Brasiliens in
Santa Maria RS statt. IThr Thema: »Unterdriickte Kulturen und Evangelisierung in Latein-
amerika.«! Als unterdriickte Kulturen werden Indianer, Afroamerikaner, Migranden,
Frauen und Arbeiter/innen auf dem Land und in der Stadt genannt.

Die folgenden Uberlegungen wissen sich diesem Thema verpflichtet und stellen den
Versuch dar, vom européischen Kontext her ein solidarisches Nachdenken anzustofien.

1. Nach 500 Jahren: Erinnerung in Trauer und Nach-Denken

Das Grundproblem der »Missionierung« und Kolonialisierung Lateinamerikas und
Afrikas lag in dem malllosen BewuBtsein der Eroberer, die einzige richtige Kultur und
Religion zu haben und von daher »bestenfalls« die afro-indianischen Vélker zu ihrem ei-
genen »Heil« zwingen zu diirfen oder schlechtestenfalls ihnen auch noch das gleichran-
gige Menschsein abzusprechen, weil sie anders aussehen und eine inferiore (weil unver-
stindliche) Religion und Kultur haben.2 Die Rechtsgelehrten von Salamanca stuften diese
Barbaren als »Schwachsinnige« ein und legitimierten dadurch das Vormundschaftsrecht
der weillen Eroberer iiber sie als Verfiigungsmasse ihrer Herrschaft. Thre Andersheit wird
zum AnlaB, ihre Menschenrechte einzuschrinken oder auszusetzen, was unaufhaltsam
zur Bedrohung und Vernichtung ihrer physischen Existenz fiihrt. Ganz in der Konse-
quenz dieser Logik erfolgt ziemlich gleichzeitig mit der Conquista die Vertreibung der
Mauren und Juden aus dem spanischen »Mutterland«.

Die Legitimation, Menschen wie Tiere zu halten und zu toten, beruht auf diesem Me-
chanismus: (bei sich selbst unterstellte) kulturell-religiose Superioritéit fiihrt zur Ent-
Menschlichung im doppelten (reflexiven und aktiven) Sinn: Die Titer verlieren ihre ei-
gene Menschlichkeit, weil sie den Opfern das Menschsein absprechen.

Die Geschichte lehrt, wie unvorstellbar brutal und grausam »normale« Menschen wer-
den konnen, wenn sie dafiir ein legitimierendes Ventil erhalten: als ideologische und/oder
gesetzliche Grundlage, die kein Belangtwerden, sondern eher Belohnung (Karriere,
Macht, Gold) in Aussicht stellt. Und wie fatal es in einem solchen Kontext sein mubB,
wenn die Religion einen zusitzlichen ideologischen Mechanimus bereitstellt, der die

I EQUIPE CENTRAL DO 8. ENCONTRO INTERECLESIAL DE CEBs, Culturas oprimidas e a Evangeli-
zacao na América Latina. Texto Base, Santa Maria 1991,

2 Vgl. dazu G. GUTIERREZ, Gott oder das Gold, Freiburg i.B. 1990, 27f, 59, 124; U. BrrrerLi, Die >Wilden<
und die >Zivilisiertenc, Miinchen 2/1991, 136, 340ff, 358ff.



Pléidoyer fiir eine radikale Pluralitiitsethik 63

Grausamkeit auch noch als einen fiir das Jenseits giiltigen heilsamen Zwang »zugunsten«
der Opfer behauptet: Tauft und totet sie, damit sie in den Himmel kommen!

Auf dem Hintergrund dieser historischen Erfahrungen diirfen kulturelle bzw. religiose
Unterschiede und Gegensitze niemals das gemeinsame Menschsein in Form seiner ethi-
schen Gleichstufigkeit in Kommunikation oder Koexistenz tangieren, erst recht nicht,
wenn dabei ein noch so identititsbildendes SuperiorititsbewuBtsein im Spiele ist. Anson-
sten wird letzteres als ein archimedischer Punkt behandelt, von dem her alles Differie-
rende beurteilt wird, und der dann, wenn die Superioritit auch noch die Macht hat, mit
eben dieser Macht zu ihrer Durchsetzung besetzt wird.

Es gibt durchaus positive Gegen-Beispiele: Christen und Kirchen, die sich in Latein-
amerika fiir die Indianervélker und fiir den Erhalt ihrer Lebensrdume einsetzen, tun dies
bedingungslos gegeniiber der indianischen Bevolkerung selbst. Letztere hat nicht erst
Bedingungen zu erfiillen, etwa sog. heidnische Briuche abzulegen oder bestimmte kul-
turelle Lebensformen zu tibernehmen. Vielmehr sollen die Indios als solche, die sie jetzt
sind, iiberleben diirfen und Existenz- und Schutzrecht auf genau dieses Leben haben. Und
man sagt, da gerade dieser Kampf eine neue Art von Evangelisierung und Arbeit am
Reich Gottes in der Welt sei: absichtsloser Schutz der Menschen zugunsten ihrer eigenen
individuellen und kollektiven Identitit. Erst eine solche Anerkennung der Indianer-
stimme z. B. im Amazonasgebiet legt die praktische Erfahrungsbasis dafiir, sehr vorsich-
tig von Gott zu sprechen, oder besser die Indianiervolker diesen Gott bei sich selbst ent-
decken zu lassen. Erst dann kann es eine gegenseitige Kritik geben, die nicht im Macht-
gefille der einen zur anderen Kultur, in Zwang und Erpressung verkommt.

Bischof Erwin Kriutler formuliert das Problem in hichster Konzentration: »Nichts ist
schrecklicher als die Identitdt zu verlieren. Das ist Armut in ihrer extremsten Form! Ar-
mut ist nicht-sein diirfen!«3 Die Geschichte, die Weltanschauung, die Lebenserfahrung
und Kultur der Indianervolker sind das »erste Buch Gottes«. Die Bibel ist das zweite
Buch Gottes, »das uns hilft, das erste zu lesen und zu verstehen. An sich nichts neues: der
HI. Augustinus war schon zu der Uberzeugung gekommen, daB Gott zwei Biicher ge-
schrieben hat: das Buch des Lebens und die Bibel.« So geht es um die » Anerkennung der
Indianier als Tréger und Empfanger der Frohen Botschaft und die Auslegung ihrer Bibel
im Zusammenhang und in bezug auf ihre Kultur und Religion. «*

So versteht man die Zeichenhandlung der Indianervertretung, die sie in einem offenen
Brief fiir die Begegnung mit dem Papst bei seinem Besuch in Peru ankiindigte: »Wir, In-
dianer aus den Anden und von Amerika, haben beschlossen, den Besuch von Johannes
Paul II. auszunutzen, um ihm seine Bibel zuriickzuerstatten, denn in fiinf Jahrhunderten
hat sie uns weder Liebe, noch Frieden, noch Gerechtigkeit gebracht...«5 Denn in der Hand
der kolonialistischen Mission war dieses Buch als Vehikel dafiir miBbraucht worden, die
westliche Superioritiit den indianischen Kulturen aufzudriicken und diese zu satanisieren

3 E. KRAUTLER, Fiinfhundert Jahre Lateinamerika: Die Nacht ist noch nicht voriiber ...(Schriften des Cusa-
nuswerks Nr. 2) Bonn 1992, 17.

4 Ebd,21.

5 Ebd.



64 Ottmar Fuchs

und zu zerstoren. Es geht dabei also »um die den Indianervélkern nie ermdglichte Aneig-
nung der Bibel in ihrer eigenen Kultur, «®

Auch heute sind die Legitimationsfiguren fiir diese grofte »Evangelisierung«? in der
Weltgeschichte nicht ausgestorben, etwa mit dem Argument: Die Religion der Azteken
und Maya war inhuman, denn es gab kultische Menschenopfer. Deshalb sei die massive
Invasion christlicher »Humanitiit« unerlifilich gewesen. Was fiir ein monstroses Argu-
ment! Denn erstens diirfte es sich bei dem auf die Azteken und Maya bezogenen »alten
Topos der Barbarei« um eine jener Ritualmordliigen handeln, die gleichzeitig den Juden
und Mauren angedichtet wurden.® Und zweitens: Selbst wenn man sich (gegen besseres
Wissen) auf dieses Argument einldBt, auch dann kann nur von einer tiberdimensionalen
Verhiltnislosigkeit die Rede sein. Denn was ist demgegeniiber schon die nicht mehr zu
vergleichende Grofenordnung des millionenfachen barbarischen Genozids an den India-
nervolkern, des »groften Holocausts der Geschichte der Menschheit.« (Schitzungsweise
60 Millionen Menschen sind bis 1600 der »Evangelisierung« Lateinamerikas zum Opfer
gefallen, wobei noch nicht einmal von den Millionen afrikanischen Menschen die Rede
ist, die dort in der Zeit der Sklaverei umgekommen sind, auch nicht vom Elend der india-
nischen Bevolkerung in der Zeit nach 1600).°

2. Fillig: Lernschule der Pluralitdit

An diesem fiirchterlichen Geschehen ist nichts mehr zu éndern, aber daraus lernen, das
miissen und kénnen wir. Da sicher eine der Ursachen fiir die vielfiltigen Leiderfahrungen
durch Christianisierung in der mangelnden Pluralititsfahigkeit des kirchlich verfaliten
Christentums liegt, gewinnt das Nachdenken iiber das Existenzrecht pluraler Kulturen
und Religionen eine unaufschiebbare Brisanz. Ich halte es fiir alle Beteiligten buchstib-
lich fiir not-wendig, endlich durch die Lernschule der Pluralitidt zu gehen. Doch dagegen
gibt es viele Blockaden, darunter auch Widerstinde, die ernsthaft bedacht sein wollen.

Radikales Pluralititsdenken wird in der zeitgenossischen Auseinandersetzung im euro-
pédischen Denken insbesondere mit dem Stichwort der »Postmoderne« assoziiert. Zuneh-
mend stelle ich fest, daB} dieses Wort im kirchlichen und theologischen Bereich zur Ab-
qualifizierung einer Haltung benutzt wird, in der man gleichgiiltig alles zuldBt und da-
durch bestimmte Optionen fiir relativ belanglos erklart. Darin mag durchaus eine weit-
verbreitete zeitgendssische Mentalitit charakterisiert sein. Die Philosophen des postmo-
dernen Denkens allerdings sind damit noch lange nicht erfallit, wenngleich sie durchaus
eine solche Mentalitdt wahrnehmen, voraussetzen und darauf reagieren. Auch der Vor-

6 Ebd.

7 Zur Diskussion dieses Begriffes vgl. O. Fuchs, »Was ist Neuevangelisierung«, in: Stimmen der Zeit 210
(1992) 7, 465-472.

8 Vgl. dazu P. HASSLER, Menschenopfer bei den Azteken? — Eine quellen- und ideologiekritische Studie, Bern
1992; ders., »Die Liige des Hernan Cortés«, in: Die Zeir 47 (1992) 38, 92.

9 Vgl. E. KRAUTLER, Fiinfhundert Jahre Lateinamerika, 6: Von den 80 Millionen der um das Jahr 1500 in La-
teinamerika und in der Karibik lebenden Bevilkerung leben um 1570 nur noch 12 Millionen. Von den 25 Mil-
lionen Azteken iiberleben von 1519 bis 1600 nur eine Million. Zur Diskussion solcher Zahlen vgl. G. GUTIER-
REZ, Gott oder das Gold, 10; U. BirTerLI, Die »Wilden< und die >Zivilisierten<, 134ff,



Pléiidoyer fiir eine radikale Pluralitiitsethik 65

waurf, daB sie diese Verhaltensstruktur ethischer Anarchie (im Sinne des »alles geht«) nur
widerspiegelten und stabilisierten, aber nichts neues und vor allem keine Kritik ein-
briichten, wird wohl seinerseits erst kritisch zu priifen sein. ! Allzu friihzeitige defensive
Reaktion verhindert die Moglichkeit, eine Lernzumutung auf sich zukommen zu lassen,
von der ich glaube, daB} sie einen betrichtlichen Lebens- und Uberlebenswert fiir die
Kulturen, Religionen und fiir die Menschheit iiberhaupt hat.

Nicht um liberalistische Gleichgiiltigkeit geht es entscheidenden Vertretern der
»postmodernen« Philosophie!! sondern um die wertorientierte Gleich-Giiltigkeit aller
Beteiligten von Grund auf und von Anfang an. Da es keinen Meisterdiskurs gibt, der iiber
den vielen anderen Diskurstypen stiinde, kann auch niemand von oben nach unten gemei-
stert werden. Eine solche Pluralitiitssicht bildet die plurale Struktur der Lebenswelten
nicht nur ab, sondern induziert den ethischen Impuls ihrer parititischen Kommunikation
oder Koexistenz. Gerade weil in der ungleichstufigen Kommunikation die Verkettung
zweier Lebensformen durch den Sieg der einen iiber die andere gegeben ist, kann die
unterlegene Lebensform gegeniiber dem herrschenden »Konsens« nichts ausrichten. Weil
demnach das Unrecht der Opfer nicht konsensideologisch erwiesen werden kann, muf es
anders ermittelt werden: namlich iiber die konsensunabhingige und jeder Verkettung
vorgingige unbedingte gegenseitige Anerkennung. Auch wenn postmodere Philosophen
in bezug auf die Hoffnung fiir das letztere relativ unausdriicklich bleiben, darf man ihnen
dennoch nicht das Grundanliegen absprechen, die Wirklichkeit aus der Perspektive der
Opfer wahrzunehmen und fiir die Opfer zu schreiben. 2 Dieser Impuls verhilt sich durch-
aus kritisch gegeniiber den giingigen hierarchisch gestuften Strukturen der vielen Positio-
nen zueinander, wo die einen Positionen die anderen subordinieren oder ausgrenzen. Wer
Toleranz nur unter dem Preis der eigenen Dominanz gonnt, wird vom gleichstufigen Plu-
ralititsbegriff auch die gleichstufige Toleranz zu lernen haben: »Kommunikation ohne
Hegemonie«.!?

Hinsichtlich der Machtfrage bedeutet dies, daB} die Méchtigen die schwiicheren Le-
benswelten nicht nur schitzen und fiirsorglich in ihrem Lebensrecht schiitzen, sondern
ihre Macht teilen und den Betroffenen auch die gleiche Macht an Ressourcen und Chan-
cen zur Selbstverwirklichung und Selbstdarstellung zigestehen und zukommen lassen.
Der Verzicht auf die Definitionsmacht beziiglich der Verhiltnisse und des Handelns der
anderen und die Abgabe der Definitionsmacht an die jeweilige Selbstbestimmung der
kulturellen bzw. religidsen Diskursgemeinschaft selbst ist eine Konsequenz aus dem
ethisch gewendeten Pluralismus.

10 Vgl. dazu R. BUCHER, »Die Theologie in Moderne und Postmoderne«, in: H.-J. HOuN (Hg.), Theologie, die
an der Zeit ist, Paderborn 1992, 35-57, 49ff; B. UPHOFF, Kirchliche Erwachsenenbildung, Stuttgart 1991, 114ff.
11 Vgl. W. WELSCH, Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 2/1988; weitere Literatur bei R. BUCHER, Die
Theologie in Moderne und Postmoderne, 46, Anm. 26.

12 Vgl. CH. BUNDSCHUH-SCHRAMM, Pluralitdit und Identitit. Okumene im konziliaren Prozef3, Bamberg 1992,
32ff, hier im Zusammenhang mit F. LYOTARD, Der Widerstreit, 2/Miinchen 1989, 20f, 25f, 105ff, 175ff und
227. W. WELSCH hat in seinen Schriften zur Postmoderne gerade diesen ethischen Hintergrund systematisch ex-
pliziert. J

13 'W. WELscH, »Heterogenitéit, Widerstreit und Vernunft«, in: Philosophische Rundschau 34 (1987) 161-186,
185.



66 Ottmar Fuchs

3. Gegenseitige Irrtumslizenz

Jeder Diskurs hat dabei das prinzipielle Recht zu irren. Diese gegenseitig zugestandene
Lizenz ist deshalb so notwendig, weil es oft zur Selbstevidenz der nahen eigenen Le-
benswelt gehort, irrtumsfreier und wahrheitsfihiger auszusehen als die ferneren oft un-
verstandlicheren Positionen. Wenn schon inhaltliche Wahrheit aufgrund der eigenen
Identitiits- und Identifikationsprozesse im Gefille zu sich selbst verteilt wird, mufl um so
schirfer betont werden, daB die unterstellte groBere Irrtumsoffenheit des anderen Diskur-
ses seine ethisch-kommunikative Gleichstufigkeit zum eigenen Diskurs nicht tangiert.
Ohne dieses jede bekdmmliche Zwischenmenschlichkeit iiberhaupt ermoglichende ethi-
sche Prinzip wird jedes Irrtumsverbot (nach innen und nach auflen) zum Seinsverdikt:
Wer nicht die »eigene« Diskurswahrheit (in der Kultur, in der Religion usw.) vertritt, hat
weniger oder kein Recht zu leben und zu iiberleben.

Doch geht diese Irrtumslizenz nur soweit, als der Irrtum nicht zum Einfallstor fiir In-
toleranz und Degradierung wird. Eichmann kann nicht toleriert werden, weil er in seinem
Diskurs und Handeln die jiidische Lebenswelt nicht toleriert und der Vernichtung preis-
gegeben hat. Er darf sich nachtriglich darin nicht geirrt haben diirfen. Man darf sich nicht
irren, die anderen unterdriicken oder zerstoren zu diirfen. Die Irrtumslizenz kann also
nicht gegen die interkommunikative oder interkoexistente unbedingte gegenseitige Aner-
kennung im gleichstufigen Existenzrecht in Anspruch genommen werden.

Die hier angesprochene Irrtumsakzeptanz kann auch die Akzeptanz dem eigenen Irr-
tum gegeniiber erleichtern, weil man verlernen darf, die eigene Lebenswelt dadurch legi-
timieren zu miissen, dal man im »gottlichen« Vollbesitz einer exklusiven monopolisier-
ten Wahrheit sei. »Uber das Absolute kann der Mensch nicht absolut sprechen. Die men-
schliche Endlichkeit verpflichtet somit zur Praxis der Toleranz.« !4 Auch im eigenen Dis-
kurs darf man dann auf dem Weg sein. Ein bestimmtes Sosein legitimiert dann nicht das
Dasein, sondern das Dasein hat seine Legitimation in sich selbst und bestimmt auf der
Basis dieses unverduBerlichen Existenzrechtes das eigene Sosein. »Es ist, was es ist, sagt
die Liebe!« (Erich Fried). Diese Uberlegungen gelten fiir die persénliche und interperso-
nale Ebene genauso wie fiir den kollektiven und interkollektiven Bereich. Im christlichen
Diskurs markiert insbesondere das Stichwort »eschatologischer Vorbehalt« jenes hier an-
gesprochene Auf-dem-Weg-Sein: eine im christlichen Diskurs selbst gegebene Sicherung
gegen totalitires und selbstdivinisierendes Gehabe. Denn das Vollstindige und die Voll-
endung (auch in bezug auf den eigenen Wahrheitsanspruch) stehen in der Spannung zwi-
schen »doch-schon« und »noch-nicht« immer noch aus.

Der ethische Konsens zur pluralen Reziprozitit und damit Gerechtigkeit aller Beteilig-
ten ist deshalb nicht identisch mit dem Meinungs- oder Wahrheitskonsens (sofern man
diesen ethischen Konsens nicht als gemeinsame praktische Wahrheit inhaltlich vertritt),
sondern wird gerade dann fallig und notwendig, wenn die Meinungskonsense zerbrechen

14 R. FORNET-BETANCOURT, »Einheit in der Pluralitit oder Spaltung?«, in: Stimmen der Zeit 209 (1991) 4,
254-260, 254.



Pléadoyer fiir eine radikale Pluralitdtsethik 67

bzw. nur mit Zwang zu erreichen waren. !5 Erfahrungsgemif halten die meist von Exper-
ten formulierten gemeinsamen Grundlagen (z. B. daf} die Glaubigen im Christentum und
Islam an einen einzigen Gott glauben) nicht, was sie an Einheit versprechen, weil sich die
Probleme an den »kleineren« Widerspriichen des Alltags entziinden, auch wenn diese
von den Experten fiir weniger wichtig erachtet werden als das gemeinsame Fundament.
DalBl Muslime und Christen an einen Gott glauben, bringt nicht viel fiir das Verstindnis
und die Anerkennung der unterschiedlichen Riten und religiosen Handlungen. Ohne die
Erorterung gemeinsamer Essentials fiir gering zu achten, seien doch ihre Grenzen her-
ausgestellt: Wenn nicht die Akzeptanz der Andersheit der anderen und des nicht in die
gemeinsamen Grundlagen Integrierbaren als grundlegende FEinstellung vorausgeht, ist
damit praktisch wenig gewonnen, vor allem nicht im Ernstfall von Konflikten.

Die Vorstellung, daB erst ein, wenn auch nur partieller, legitimatorischer oder ideologi-
scher Konsens es in der gemeinsamen praktischen Ethik zu etwas bringen konne, be-
schleunigt nicht die gleichstufige Anerkennung der Konsensunfihigen, sondern blockiert
sie. Pluralitdtslernen kann demnach nicht davon abhédngig gemacht werden, ob es zwi-
schen den Lebenswelten einen wenigstens kleinsten, mittleren oder grofiten gemeinsamen
Weltanschauungsnenner gibt.

4. Unbedingte »blinde« Anerkennung

Wenn nicht die »formale« Kommunikationsethik der unbedingten Anerkennung der
anderen Lebensdiskurse (von Einzelnen, Gruppierungen und Voélkern) ohne Ansehen ih-
rer kulturellen und religiosen Formationen fiir alle gleichermaBen gilt (aktiv und passiv),
werden weniger elaborierte Diskursgruppierungen (kulturell »Hochentwickelte« bemii-
hen hier gerne das Wort riickstidndig oder barbarisch) entweder subordiniert (denn man
will mit ihrer Modernisierung oder Missionierung ihr Bestes, was natiirlich eine Fiktion
ist und Millionen um ihr Leben gebracht hat), oder die angesprochenen »primitiveren«
Diskursgruppen werden ihrerseits dieses ethische Niveau der gegenseitigen Anerkennung
anderen Kulturen gegeniiber unterbieten und setzen sich so um so mehr der Vernichtung
durch die méchtige Majoritit aus. So war die erste Reaktion vieler Indianerstimme in
Nordamerika auf die Besiedelung ihres Landes durch die Weillen eine durchaus gast-
freundschaftliche und anerkennende. Je mehr sie allerdings ihre anwachsende Unter-
driickungssituation wahrnahmen und sich zum bewaffneten Widerstand gezwungen sa-
hen, desto mehr gab genau dieses Verhalten den Invasoren eine um so grofere Legitima-
tion, sie zu vernichten.

Sogenannte Hochkulturen haben kein Recht, die aus ihrer Perspektive weniger ent-
wickelten Kulturen oder Religionen unter eigener Regie zu optimieren. Zur gleichstufi-
gen Pluralitit gehort auch die Gleichzeitigkeit ungleichzeitiger Diskursformen und der
Verzicht auf jede Art von einseitiger Fortschrittsideologie. Erst wenn diese gleichstufige
Pluralitit nicht durch die (immer aus der eigenen Perspektive beurteilten) Gleichrichtig-

15 Vel. ausfiihrlich O. Fuchs, Zwischen Wahrhaftigkeit und Macht. Pluralismus in der Kirche? Frankfurt a. M.
1990.



68 Ottmar Fuchs

keit der Lebensformen bedingt wird, ist von Anfang an reziprokes Kommunikations- und
Austauschverhalten moglich (das dann auch die Chance hat, entsprechende Vorurteile
abzubauen). Wenn es einen Fortschritt in der Aufklirungsethik des westlichen Diskurses
gibt, dann wird er sich insbesondere darin erweisen miissen, dafl und wie er seine Bezie-
hungsethik zu anderen Diskursen in gleichstufiger Freiheitslizenz manifestiert. Die kul-
tursnobistische Attitiide, die anderen seien ja noch nicht »durch die Aufkldrung gegan-
gen, verliert sich dann griindlich, wie anders die Einstellung wichst, auch von anderen
Kulturen Entscheidendes zu lernen.

Nicht nur Majorititen sind versucht, gegeniiber Minorititen intolerant zu sein. Es gibt
auch die merkwiirdige Beobachtung, daR bedriingte Minorititen die Selbstwerterfahrung
und Sicherheit der eigenen kollektiven Identitdt, die sich nicht vom Quantum her bezie-
hen 14Bt, in einer um so schirferen institutionellen Abgrenzung wie auch in einem um so
heftigeren ideologischen SelbstbewuBtsein (im Wahrheitsanspruch) kompensieren. »Die
meisten Gemeinschaften antworten auf Not und Leid mit fundamentalistischen Heilsleh-
ren.«'¢ Dies hat Intoleranz nach innen wie nach auBen zur Folge (psychohistorisch ist
wohl der Romischen Kirche eine derartige Reaktion im I. Vatikanum zu bescheinigen:
Der unfehlbare Machtanspruch nach innen kompensiert die politische Entméchtigung
von auBen, die besonders mit dem Verlust des Kirchenstaates gegeben war). So hat etwa
die relativ kleine katholische Kirche in England ihre Identitdt auch durch eine konserva-
tive und ultramontane Selbstgestaltung abgesichert.

Die Intoleranz benachteiligter oder ohnméchtiger Minorititen ist selbstverstéindlich an-
ders zu beurteilen als die Intoleranz méchtiger Majorititen: namlich als relatives Wider-
stands- und Notwehrrecht. Ambivalent und gefiihrlich bleibt aber auch diese Intoleranz,
weil sie zum Habitus wird, der auch dann nicht verschwindet, wenn sich die Verhdltnisse
verdandert und die betreffenden Gruppierungen an Zahl, Einflufl und Macht zugewonnen
haben.!” Dies geht zuweilen soweit, daB sich dieser Habitus selbst mit zunehmendem
Machtzuwachs beschleunigt und aus den fritheren Opfern um so unnachgiebigere Téater
gegeniiber jetzigen Dissidenten und Minorititen werden, sicher auch verbunden mit der
Vorstellung, mit allen Mitteln zu verhindern und es mit Gewalt unmdglich zu machen,
nochmals in die Lage der Opfer zu geraten. (Die harte Intoleranz der Politik des Staates
Israel gegeniiber der paldstinensischen Bevolkerung hat wohl hier eine ihrer vitalsten
Wurzeln).

Von diesen historisch dicht belegbaren Gefahren her muf auch fiir die Minoritéiten die
ethische Verantwortung gelten, die Beziehung zur Majoritdt nicht von einem umso un-
duldsameren eigenen Wahrheitsanspruch und Durchsetzungsrecht zu organisieren, son-
dern unabhiingig vom ideologischen Selbstverstdndnis fiir die eigene Gleichstufigkeit
und fiir die anderer Minorititen in der Gesellschaft zu kimpfen, ohne dabei offen oder
insgeheim die degradierende Depotenzierung, gar die Vernichtung der Majorititen (als

16 H. REINWALD, Mythos und Methode. Zum Verhiiltnis von Wissenschaft, Kultur und Erkenntnis, Miinchen
1991,299.

17 Vgl. O. Fucss, »Die Entgrenzung zum Fremden als Bedingung christlichen Glaubens und Handelns, in:
ders. (Hg.), Die Fremden, Diisseldorf 1988, 243-253.



Pléidoyer fiir eine radikale Pluralitéitsethik 69

irrende Weltanschauung, als teuflische Religion usw.) zu wollen und deren Gleichstufig-
keit zu sich selbst erst in der Vorstellung und dann in der Praxis zu hintertreiben.

5. Entfeindete Koexistenz im Nicht-Verstehen

Die Begriffe Kommunikation und Koexistenz, von denen bislang die Rede war, unter-
scheiden grobkornig die zwei hauptsichlichen Verhaltensweisen gleichstufiger Akzep-
tanz. Ist Kommunikation méglich, dann handelt es sich um eine Gleichstufigkeit, die ins-
besondere durch Dialog und gegenseitiges Verstehen wenigstens partiell erfahrbar wird.
Etwa dadurch, dal man die Werte der eigenen Kultur oder Religion in &hnlicher oder
verdnderter Form in der anderen Lebenswelt entdeckt und deshalb relativ leicht Akzep-
tanz aufzubringen vermag. Oder indem man das Fremde der anderen Lebenswelt aus de-
ren eigenem Erlebnis- und Verstehenshorizont sich zu begreifen anstrengt und damit das
gelernte Neue als eine Horizonterweiterung der eigenen Existenz versteht. Doch ist jede
Kommunikation, die im Verstehen-Wollen wurzelt, mag sie auch gelingen, immer —
mehr oder weniger — vermischt mit Anteilen, die unverstidndlich sind und bleiben, die
aber auf den Untergrund des Verstehbaren, Vertraut-Gemachten und Dialogisch-Einhol-
baren keine groBen Probleme auslosen und gestalthaft verkraftet werden konnen.

Je mehr allerdings das Verstehbare schwindet und das Unverstéindliche anwéchst und
je schwieriger oder unergiebiger die Kommunikationswege selber werden (etwa durch
grofere rdumliche Distanz, aber auch durch Befremdlichkeitsdistanz bei raumlicher Ni-
he), desto weniger konnen Vertrauen und Verstehen, Dialog und Austausch die Vollzugs-
form der Gleichstufigkeit bilden. Um so mehr mufl dann die Kommunikation der entfein-
deten und nicht befeindbaren Koexistenz weichen. Denn die radikale Pluralitétsethik
greift auch dann noch, wenn (noch) kein Dialog und Verstehen moglich ist. Auch alle, die
»wir« teilweise oder gar nicht verstehen, haben dasselbe Existenzrecht wie »wir« und des-
halb auch das Recht dazu, »uns« nicht verstehen zu konnen und zu miissen. Zum Irrtums-
recht gehort also auch das aktive und passive Unverstidndlichkeitsrecht auf beiden Seiten.
Erst wenn man sich nicht verstehen muf und nicht miteinander reden muf3, um sich ge-
genseitig schiitzend zu akzeptieren, diirfen auch die fremdbleibenden schwicheren Kultu-
ren iiberleben. Sie werden dann nicht zum »Verstehen« bzw. zur selbstentfremdenden
Angleichung an die Stirkeren gezwungen, damit letztere sie besser »verstehen« konnen.

Als Fazit gilt: Gegenseitiges Unverstindnis darf nie zur gegenseitigen Miachtung
oder Verachtung fiihren, als ob alles, was sich auflerhalb des Radius des eigenen Verste-
henshorizontes befindet, dadurch weniger Existenzrecht hétte. Nach dem Motto: Was ich
nicht kenne, braucht auch nicht »da« zu sein. Gleichstufige Koexistenz meint also ein
entfeindetes Nebeneinander auf der Basis der blinden Anerkennung der anderen Lebens-
welt, noch bevor man sie kennt. Dadurch spart man sich die AnmaBung, das erst Er-
kannte zum Kriterium dafiir zu nehmen, ob die andere Lebenswelt etwas, letztlich das
Leben wert sei. Erst dann hat auch die Neugierde eine Chance, mitmenschlich auf die
Spurensuche des Verstehens und des Dialogs zu gehen. Die Neugierde verkommt dann
nicht zum destruktiven Trieb, die andere Lebenswelt als Objekt des eigenen Herrschafts-
wissens zu sezieren und dabei zu vernichten.



70 Ottmar Fuchs
6. Radikale Pluralitéitsethik

Konnten nur ideologische Konsense als die Ermoglichungsbasis von Solidaritit gelten,
dann stiinde es schlecht um die letztere. Dann miiten (z. B. im religiosen Bereich) erst
alle einmal Christen oder Muslime werden, damit Solidaritat moglich wird. Auch wenig-
stens partielle Konsense als Bedingung von Solidaritit zu fordern, wiirde die Frage um so
schirfer stellen, wie es mit der Solidaritit steht, wenn diese nicht gefunden werden oder
zerbrechen. Nein: Wir brauchen fiir das Uberleben der Menschheit in ihren vielen Kul-
turen und Religionen eine radikale Pluralititsethik, die die Gegensitze der Diskursfor-
men auf ihre Wurzeln offenzulegen vermag, weil sie nicht mehr darauf angewiesen ist,
ihre Toleranz aus dem Nicht-Vorhanden-Sein von Gegensitzen heraus zu beziehen und
an ideologischen Gemeinsamkeiten festzumachen. Erst wenn man nicht unter Angst,
Macht oder Konsensdruck krampfhaft Gemeinsamkeiten finden muB, um sich gegensei-
tig anzunehmen und leben zu lassen, werden jene Gemeinsamkeiten entdeckt, die nicht
nur behauptet, sondern auch gelebt werden konnen.

Ich denke schon, da} die postmoderne Philosophie hier eine neue Logik der Toleranz
anbietet und damit fiir die Verhinderung der eingangs angedeuteten Leidensgeschichte
fiir unsere Gegenwart und Zukunft einen konstruktiven Antwortversuch einbringt, viel-
leicht mehr, als man ihr das bislang zugetraut hat. Sie rechnet nicht mehr leicht mit dia-
lektisch aufhebbaren Gegensiitzen, und sie rechnet auch nicht mehr ohne weiteres mit ei-
ner allzu groflen plastischen Veridnderungspotenz der Menschen und Kulturen. Die Ge-
schichte gibt dieser Analyse in erschiitterndem Mafe recht. Das Grundproblem liegt aber
nicht darin, daf} dies so ist, sondern darin, da3 man dies so nicht wahrhaben wollte und
will und deshalb anthropologische und ethische Vorstellungen entwickelt hat, die sich
mit einer Fiktion vom Menschen abgeben, nicht aber auf der Basis seiner real existenten
Beschaffenheit Entwiirfe konzipieren. Da aber diese Ist-Fiktion eigentlich eine Soll-
Phantasie transportiert (z. B. in der Aussage, dal der Mensch einfachhin ein »ens-so-
ciale« sei), treffen die zusitzlich darauf aufbauenden ethischen Sollvorstellungen nicht
das gegebene Dasein mit seinen Grenzen und tatsichlichen Ressourcen, sondern umge-
hen und verspielen es.

In der therapeutischen und psychodynamischen Andragogik gibt es den Begriff der
»paradoxen Intervention«, den ich hier gerne fiir den Vorgang ausleihen mochte, nicht
wie bisher gegenseitige Akzeptanz nur auf gemeinsame Interessen zu griinden, sondern
bei deren Mifllingen oder Zerbrechen nunmehr paradox zu intervenieren. Namlich genau
das zur Grundlage der ethischen Herausforderung zu machen und zu verstirken, was
vorher als zu beseitigendes Defizit angesehen wurde: die nunmehr bis zum Schaft durch-
gezogene Unterschiedlichkeit. Wer schlafen will, bringt sich nicht mit Schlafaufforde-
rungen dazu, endlich einzuschlafen, sondern mit der Ablenkung vom Schlafen-Miissen
(durch Bettlektiire usw.), um schlafen zu konnen. Wer gegenseitige Anerkennung radikal
unterschiedlicher Lebenswelten will, gewinnt sie nicht nur in der ab einem gewissen
Punkt krampf- und zwanghaften Suche nach Gemeinsamkeiten, sondern mit der Ablen-
kung von Suchen-Miissen, um sich finden zu konnen. Also mit der zuvorkommenden
fraglosen ethischen Anerkennung und einer damit ermoglichten angstfreien und entfein-
deten Verschérfung in der Wahrnehmung der Gegensitze, um dann moglicherweise mehr



Pliidoyer fiir eine radikale Pluralitditsethik 71

Gemeinsames zu entdecken, als man gehofft hatte. Letzteres ist aber nicht Bedingung,
sondern Resultat der unbedingten gegenseitigen Anerkennung.

Vielleicht liegt hier doch ein neues, weil gar nicht so selbstverstiindliches theoretisches
und praktisches »Paradigma« vor, eine neue Basis fiir den zwischenmenschlichen, inter-
kulturellen und interreligiosen Umgang miteinander, auf dem Weg in eine fiir alle Betei-
ligten produktive »multikulturelle Gesellschaft«. Im Kontext der rdumlich zusammen-
riickenden und fiir den Okologischen Erhalt der Schopfung allesamt verantwortlichen
unterschiedlichen Lebensformen ist die diesbeziigliche Menschenrechtsfrage der Schliis-
sel fiir die Zukunft der Menschheit selbst.

Der ckumenische Weg, den der konziliare Prozef eingeschlagen hat, geht in diese
Richtung: '8 die Gegensitze nicht zuerst durch theologische und kirchenamtliche Eini-
gungen zu reduzieren (um dann in der erreichten Glaubenseinheit auch die Lebenseinheit
zu finden, was sich weitgehend als illusionédr herausgestellt hat), sondern in der relativen
Vergleich-Giiltigung (hier im doppelten Sinn dieses Wortes) der unterschiedlichen Posi-
tionen gemeinsam das ethische Handeln anzugehen, das buchstiblich fiir die Rettung der
Schopfung, des Friedens und der Gerechtigkeit notwendig ist, zum gegenseitigen Le-
bensschutz und zum Schutz aller anderen Kulturen. Nur so entsteht ein altruistischer
Umgang mit der Alteritét, der gerade in seiner strikten »Formalitiit« hchst christlich ist.

7. Bedingte Akzeptanz von Systemen

Ich behaupte nicht, daf diese radikale Pluralititsethik die Losung aller Probleme sei
und nicht auch ihre Gefahren und Ambivalenzen habe. Sie ist nur Vorschein einer appro-
ximativen Verbesserung im Denken und Handeln und erst durch letzteres zu verifizieren.
Aber sie verheiBt vielleicht einige uneuphorische und unentbehrliche Hoffnung. Was hier
vielleicht allzu glatt angedacht wird, knirscht selbstverstidndlich in der Praxis kantiger
Verhiltnisse. Immer geht es ja um die gegenseitige ganzheitliche Anerkennung komple-
xer Wirklichkeiten (von Menschen, Kulturen, Religionen usw.), die aber nie ganzheitlich
annehmenswert sind, weil sie Gutes und Schlechtes in sich enthalten und so selbst tiefge-
hende Ambivalenzen aufweisen. Aber es gibt keine Alternative. Theologisch mag man
hier daran erinnern, dafl Gott selbst mit den Menschen nicht anders umgeht. Er liebt sie
ganzheitlich als Stinder (vgl. 1 Jo 4), damit sie, in der Selbsterfahrung dieser Akzeptanz,
weniger siindigen miissen, indem sie ihre Anerkennung auf Kosten anderer zu produzie-
ren und zu erzwingen haben. Die Theologie der Menschwerdung Gottes in Christus lebt
dementsprechend von dem Gedanken, da8 die Erlosung der Menschen nur deshalb mog-
lich wurde, weil Gott in Christus die fiir ihn so ganz andere ganze menschliche Natur an-
nahm, bis hin zu der paulinischen Formulierung, daB Gott Christus fiir uns zur Siinde
»gemacht« hat (vgl. 2 Kor 5,21): »Nur dadurch, daB Christus Triger der Siinde wird,
empfingt der Christ das neue Leben.«!® Die Vitertheologie ging dementsprechend von
dem Axiom aus: »Was nicht angenommen ist, ist auch nicht geheilt.«

18 Vgl. CH. BUNDSCHUH-SCHRAMM, Pluralitéit und ldentitiit.
19 H. D. WENDLAND, Die Briefe an die Korinther (Das Neue Testament Deutsch 7). Géttingen 12/1968, 208.



T2 Ottmar Fuchs

Beziiglich des uneingeschrinkten Existenzrechtes muf} allerdings zwischen Menschen
und Systemen unterschieden werden. Menschen verlieren auch dadurch, daB} sie Bases
tun, nicht ihr Existenzrecht, es sei denn, man vertritt die Todesstrafe und iibergibt dem
System nicht nur das Urteil dariiber, wer zum Schutz der anderen und um einer notigen
Wiedergutmachung willen hinter Gitter gehort, sondern auch die fragwiirdige Kompe-
tenz, iiber Leben und Tod der Tiater zu entscheiden. »Gib niemals einen Menschen auf
und verweigere ihm deine Anerkennung nicht, auch wenn er sie (noch) nicht erwidert
oder nicht mehr erwidern kann. Dies bedeutet ... auch Hinwendung zum Gegner. Es
verlangt Konfliktfahigkeit und die Bereitschaft zum Risiko der Gewaltlosigkeit, das Er-
tragenkonnen von Unrecht, um durch Vergeltung nicht neues Unrecht zu schaffen, und
die Ubung im Widerstand ohne HaB.«2 Politische, religitse und kulturelle Systeme da-
gegen diirfen wohl nicht derart personifiziert werden, daf} sie ein personales Existenz-
recht und damit entsprechende Immunitdt beanspruchen konnten. Sie werden zwar von
Menschen durch Identifikation und Funktionsiibernahmen getragen, haben selbst aber
keine personale, sondern strukturelle Qualitiit. Strukturen sind Produkte der Menschen
und damit verinderbar und abschaffbar, auch wenn sie oft dlter werden als ein oder mehr
Menschenleben und Jahrhunderte iiberdauern konnen, oft mit der Suggestion ihrer natur-
gegebenen Notwendigkeit. Dennoch: Strukturen kann man beseitigen, Menschen nicht.
Zwar konnen die Subjekte auch systemtheoretisch als eigene Systeme beschrieben wer-
den, aber nicht umgekehrt. Politische Systeme konnen nicht als Subjekte naturalisiert
oder personifiziert werden.

AuBerdem: Wer das unbedingte Existenzrecht des Subjekts wiinscht, kann nur ein be-
dingtes Existenzrecht von Systemen vertreten. Die Bedingung liegt gerade darin, daf} die
politischen bzw. soziokulturellen Systeme strukturell die unbedingte Anerkennung der
Subjekte garantieren, und zwar aller ohne Ausnahme. Ob und wie weit man ein System
(von innen und auBen) anerkennt und toleriert, ist in Proportion zu seiner eigenen Plura-
litdtstoleranz (von innen und auflen) zu bestimmen. In konkreten Verhéltnissen sind sol-
che Bestimmungen hochst schwierig, auler bei ganz offensichtlichen massiven Unter-
driickungen. Theoretisch und praktisch eindeutig werden nur die Opfer dieser Systeme
selbst Auskunft geben konnen. Die unbeirrbarste Definitionsmacht wird man also den
Unterdriickten und Geschidigten der Systeme zu iiberlassen haben (von innen und nach
auflen). Ansonsten wiirde allzuleicht eine bestimmte Kultur oder Religion der anderen
gegeniiber Inhumanititen vorwerfen konnen, die in der betreffenden Kultur selbst gar
nicht so erfahren werden und in diesem ihren dortigen Kontext einen humanen Sinn ha-
ben konnen. Dies geschieht z. B. hierzulande hiufig bei der projektiven Beurteilung
muslimischer Kultur und Religion. 2!

Trotz dieses eingeschrinkten und damit relativen Existenzrechtes soziokultureller Sy-
steme muf} das Votum aufrechterhalten bleiben, so weit und lang wie moglich einem an-
deren System auch dann noch nicht Inhumanitit zu unterstellen, wenn man bestimmte
Dinge nicht verstehen kann und selbst nicht so leben oder denken mdchte. SchlieBlich

20 TH. PROPPER, Erldsungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie, Miinchen 1985, 128.
21 Vel. beispielsweise das Vorwort in: H. EGGHARDT/U. GUNEY (Hg.), Aufbruch aus dem Schweigen, Hamburg
1984, 7-8.



Pléidoyer fiir eine radikale Pluralitéitsethik 73

erwartet man eine solche Toleranz anderer Kulturen auch sich selbst gegeniiber. Wenn es
in den achtziger Jahren (nicht nur) in den USA noch moglich war, die UdSSR als »Reich
des Satans« zu bezeichnen und damit mentalititsmaBig der potentiellen Totalvernichtung
preiszugeben, so hat man spitestens in den letzten Jahren gelernt, daB dort genauso mas-
senhaft menschliche Menschen leben wie im Land gepriesener antikommunistischer
Gottesnihe. 22

Die massenhafte Vernichtung des jiidischen Volkes in der Naziherrschaft war von der
Ideologie getragen, daB das jiidische Glaubens- und Kultursystem »verbrecherisch« und
deswegen als solches System zu vernichten sei. Die Nazipropagandisten haben zu tun
gehabt, den Einspriichen aus der deutschen Bevolkerung, daf3 iAr jiidischer Nachbar ein
guter Mensch sei (als » Ausnahmex, die die »Regel« bestitigt, daB das jiidische System
»schlecht« sei) mit der Ideologie zu kontern, dafl alle Juden ohne Ausnahme dem jiidi-
schen System angehoren und deshalb zu beseitigen seien. So hat die Naziherrschaft jiidi-
sche Menschen allein aus ihrer Systemzugehorigkeit zur jiidischen Kultur und Religion
verfolgt und gemordert. Nicht zuerst der Einzelmensch, sondern das jiidische System
wurde durch die Rassenideologie abgrundtiefer Verachtung preisgegeben, was die dazu-
gehorigen Menschen umso mehr der system(at)ischen Vernichtung ausgesetzt hat.

8. Nicht unproblematisch, aber notwendig

Solchen faschistischen Ideologien ist letztlich nur eine Pluralititsethik gewachsen, die
prinzipiell eine vorgdngige gleichstufige Anerkennung aller soziokulturellen und religic-
sen Systeme vertritt. Praktisch erfolgt diese Option in dem diesbeziiglich positiven Vor-
urteil der anderen Kultur gegeniiber. Dann hat man selbst die Beweisnot hinsichtlich ei-
ner vom eigenen Standpunkt aus erhobenen und vermuteten Inhumanitit im anderen
Kultursystem, wobei solche »Beweise« immer nur im intensiven Kontakt mit der anderen
Kultur erhoben werden konnen, und nicht, wenn Inhumanitit gegeben ist, ohne den di-
rekten Austausch mit ihren Opfern. Dabei muf} schlieBlich auch gewdhrleistet sein, dafy
man nicht Humanititsgriinde vorschiebt, um die Primérmotive einer ethnozentrischen,
neokolonialistischen und kapitalistischen Intoleranz zu kaschieren und durchzusetzen.
Diesbeziiglich unabhingige Institutionen sind dann gefragt, was die praktische Frage
nach ihrem Interventionsrecht und nach ihrer Interventionsmacht aufwirft. Hierfiir wer-
den auf unterschiedlichem Niveau entsprechende Strukturen und Organisationen aus- und
aufzubauen sowie mit struktureller Macht auszustatten sein, im globalen Bereich etwa
die UNO und die KSZE bzw. die Menschenrechtsorganisation Amnesty International.
Aber auch in den staatlich verfaBten Gesellschaften werden unabhingige Institutionen
zum Schutze der Menschenrechte und der Minderheiten deren politische Selbstvertretung
zu ermoglichen und zu sichern haben. Solche Organisationen miissen die gleiche politi-
sche Macht erhalten wie die klassischen politischen Organe selbst. Das Demokratiepara-
digma reicht nicht immer aus, die Rechte der Benachteiligten in politische Macht umzu-
miinzen, wie z. B. in der sogenannten Zweidrittel-Gesellschaft die Mehrheit, die vom ka-

22 Vgl M. SCHERER-EMUNDS, Die letzte Schlacht um Gottes Reich, Miinster 1989.



74 Ottmar Fuchs

pitalistischen Markt profitiert, die demokratischen Wahlen so bestimmen kann, daf} das
verarmte Drittel der Bevolkerung praktisch nichts mehr zu melden hat.

Fiir solche Organisationen, die diese Verantwortung in und zwischen den Volkern
tibernehmen, gilt umso mehr die strikte Pluralititsethik der Gleichstufigkeit aller Betei-
ligten. Sie konnten sich niemals an den Kriterien des groBeren religiosen oder weltan-
schaulichen Wahrheitsanspruchs ausrichten. Amnestie International kam nie auf die Idee,
die Opfer nach ihrer politischen oder religiosen Weltsicht zu sortieren und zu stufen.??
Und vor allem: Auch gefangene Kriminelle haben das Recht auf menschenwiirdige Be-
handlung, zumal bis zu einem gewissen Grad unterschiedliche Definitionen von dem,
was kriminell ist, in den politischen Systemen herrschen.

Schwierig werden sich die Recherchen und Entscheidungen hinsichtlich der Grenzen
der Pluralititstoleranz einem System gegeniiber immer besonders dann gestalten, wenn
ihre Opfer stumm sind: wenn sie ndmlich durch entsprechende Herrschafts- und Me-
dientechnologien gar nicht mitbekommen, unterdriickt zu sein. Oder wenn sie durch
Kriminalisierung wegorganisiert oder durch kaschierende Symbole und kollektive Be-
wultseinswische (z. B. durch fundamentalistische Sekten, die die Leiderfahrungen natu-
ralistisch begriinden und religios abdimpfen24) mit Gewalt sprachlos gemacht wurden. Je
notwendiger, je problematischer wird dann die Unternehmung, als Nicht-Opfer (von in-
nen oder von aufien) zu sagen, wer die Opfer sind und sich mit dem Ziel fiir sie einzuset-
zen, daB sie selbst die Macht bekommen und ersteiten koénnen, ihre Rechte einzuklagen.

Der érgerliche konzeptionelle und praktische Mangel der Pluralititsethik liegt nach al-
ledem in der prinzipellen gegenseitigen Akzeptanzzumutung, was auch zunichst (in je-
dem Erstkontakt) Lebensrdume miteinschlieBt, die anscheinend oder scheinbar in sich
und nach aufien wenig Humanitiit realisieren. Dennoch gibt es nach meinem Dafiirhalten
keine Alternative dazu, weil erst so von vorneherein jegliche vorgingige Unterordnung
zwischen den Kulturen gesperrt wird. Eine solche Pluralitéitsethik hat ihre Gefahren, aber
ihre ethischen Vorgingerkonzepte fiir Toleranz waren — das zeigt die Geschichte — bei
weitem gefihrlicher.

Uberhaupt kann man erst auf dieser Kommunikations- oder Koexistenzbasis zwischen
den Kulturen die Stimmen der Opfer im eigenen oder anderen System tatséichlich unver-
zerrt heraushoren, weil dann weder die Strategie der eigenen kulturellen Superioritit die
eigenen Opfer verkleinert noch die Strategie der Inferioritéit anderer Kulturen die
(angeblichen) Opfer der anderen Kultur von den eigenen Projektionen her (ohne ihnen
begegnet zu sein) vergrofert. Ein solches Handlungskonzept blockiert nicht den Kampf
gegen Systeme, die andere Lebenswelten (in sich und auBerhalb) nicht akzeptieren, son-
dern qualifiziert und beschleunigt ihn.

G. E. Lessings Nathan der Weise war dieser Weisheit schon sehr nahe. Beziiglich der
drei groBen Religionen Christentum, Judentum und Islam entwirft er deren relationale
Gleichwertigkeit. Dabei verlaft Lessing bereits das Konsensmodell zur Begriindung der
Toleranz. Denn er bestimmt den Wahrheitsgehalt der Religionen als praktische Humani-
tdt und Solidaritdt. Auch wenn dies im Kontext allzu optimistischer und individualethi-

2 Vgl. Amnesty International, Bericht tiber die Folter, Frankfurt a. M. 1975.
24 Vgl. H. SCHAFER, Befreiung vom Fundamentalismus, Miinster 1988.



Pléidoyer fiir eine radikale Pluralitditsethik 75

scher Aufkldrungshoffnung und Vernunftsethik geschieht, wird hier doch schon deutlich:
Die Bedingung der Moglichkeit, daf sich, wie in diesem Fall, unterschiedliche Religio-
nen produktiv tolerieren, liegt zundchst im Verzicht auf einen den Religionen gemeinsa-
men materialen Wahrheitsgehalt, der ohnehin immer leerer werden miifte, je mehr er an
Unterschiedlichkeit und Gegensiitzlichkeit aufzunehmen gezwungen wire. Je mehr man
den Wahrheitsbegriff anfiillt, desto inhaltlich belangloser und formaler wird er, was dann
riickwirkend seine ethische Verpflichtungskraft mindert. Die radikale Pluralititsethik
setzt dagegen von vorneherein auf die formalethische Konstruktion der vom materialen
Wahrheitsgehalt unabhingigen gegenseitigen Anerkennung,. 25

9. Jesu unabsolutistischer Wahrheitsanspruch in absolut
mitmenschlicher Praxis

Ein kurzer Blick auf Jesus zeigt deutlich: Er beansprucht fiir die Lebenswelt, die thm
am Herzen liegt und die er Reich Gottes nennt, durchaus Macht im Sinne dessen, daf
diese Lebenswelt der Gerechtigkeit unter den Menschen wirklich wird. Aber er bean-
sprucht keine von auBen her kommende Macht, die nicht in der Selbstevidenz und -wirk-
samkeit dieser Lebenswelt selber lige. »Mein Konigtum ist nicht von dieser Welt. Wenn
es von dieser Welt wire, wiirden meine Leute kimpfen, damit ich den Juden nicht ausge-
liefert wiirde.« (Joh 18,36).

Jesus beansprucht keine Macht zum Durchsetzen seiner »Diskursform, die nicht artei-
gen aus dieser Form heraus kidme: aus der Form der heilenden und befreienden Begeg-
nung mit den Menschen, des Streites mit denen, die auf Kosten der Niedrigen méchtig
sind, des bevorzugenden Umgangs mit denen, die leiden und unterdriickt sind. Sein
SelbstbewuBtsein von der Prioritdt seiner Wahrheit begibt sich in diesen kritischen und
aufbauenden Umgang mit den Menschen um ihrer sich gegenseitig ins Recht setzenden
Menschlichkeit willen. Seine diesbeziigliche »Master-Erinnerung« im Zusammenhang
des Gottesglaubens und der Befreiungserfahrungen Israels kann ihn weder zu gewalttiti-
ger Unterdriickung der Téter noch erniedrigender Bevormundung der Opfer fiihren, wie
dies bei den zelotischen bzw. offiziellen Verwaltern dieser Erinnerung im damaligen Is-
rael offensichtlich der Fall war.

Ich denke in diesem Zusammenhang auch an das Gleichniswort Jesu vom Splitter im
Auge des Bruders, obgleich man selbst statt eines Splitters einen Balken im Auge hat
(vgl. Mt 7,3-5). Auch an das eschatologische Bild vom Unkraut unter dem Weizen, das
von den Menschen nicht ausgejdtet werden darf, auch weil es gar nicht so sicher ist, was
und wen man dabei erwischt und ausreifit (vgl. Mt 13,24-29). Nur den »Engeln« ist erst
am Ende der Welt eine solche Tétigkeit vorbehalten (Mt 13,39). Den Menschen sind sol-

25 Zur auch theologisch fundierten Ethik der unbedingten Anerkennung der Kommunikationspartner vgl. H.
PEUKERT, Wissenschaftstheorie-Handlungstheorie-Fundamentale Theologie, Diisseldorf 1/1976, 284ff. Zur in-
terreligiosen Problematik und Moglichkeit solcher Anerkennung vgl. J. Hick, Gotr und seine vielen Namen, Al-
tenberge 1985; ders., The Myth of Christian Uniqueness, New York 1987; G. SCHWEIZER, Ungliubig sind immer
die anderen, Stuttgart 1990; auch schon R. FRIEDLI, Fremdheit als Heimat, Ziirich 1974; C.H. RaTscHOW, Die
Religionen, Giitersloh 1979.



76 Ottmar Fuchs

che Existenzurteile weder in bezug auf sich selbst noch auf die anderen gestattet. Denn
hier sehen wir »wie in einen Spiegel« (vgl. 1 Kor 13,12); und auch unsere diesbeziigliche
Erkenntnis ist getriibt. So glatt sind Unkraut und Weizen, unrein und rein (vgl. Apg
10, 15) in der gemischten Wirklichkeit des Lebens nicht zu identifizieren und endgiiltig
zu beurteilen. Die kiinftigen Urteile Gottes dagegen werden wohl alle Betroffenen
griindlich iliberraschen.

Ich denke hier auch an das Samaritergleichnis (vgl. Lk 17,11-19). Der Samariter, der
einem Volksteil angehort, den die Zuhorer Jesu, die Gesetzeslehrer, mit Verachtung stra-
fen, kommt im Gleichnis (gegeniiber den Autorititen der eigenen Lebenswelt, dem Prie-
ster und dem Leviten) diesen gegeniiber als Vorbild vor. Damit pladiert Jesus nicht nur
fiir die Diakonie gegentiber dem von den Riubern Geschlagenen, sondern auch fiir eine
Abriistung von interkulturellen Erniedrigungen und Vorurteilen. Er stellt den Samariter
sogar noch komparativ als den Besseren in seiner Geschichte heraus, weil er offensicht-
lich bedingungslos, also »blind« hilft und sich fiir die Existenz des Unbekannten einsetzt,
ohne danach zu fragen, welchem Volksteil er zugehort.

An Jesus wird aber auch deutlich, dal man mit dem nackten Postulat zur unbedingten
gegenseitigen Anerkennung nicht auskommt. Er bezog die spirituelle oder mystische
Kraft zu einem solchen Leben aus seinem Glauben an den barmherzigen und gerechten
Gott. Damit sei hier nur angedeutet, wie sehr gerade religiose Transzendenzvorstellungen
die Energieressourcen fiir die notwendige gegenseitige Toleranz sein kdnnten: Wenn sie
darauf verzichten, den universalen Gott (als Schipfer und »Vater« aller Menschen) ex-
klusiv auf den eigenen Bereich zu regionalisieren und sich damit gegeniiber den anderen
zu fundamentalisieren.

Dafiir gibt es durchaus Traditionswurzeln in der konzeptionellen Theologie, die es
kiinftig griindlicher zu gewichten und weiterzutreiben gilt, sowohl — wie bereits ange-
deutet — in der Schopfungslehre und Eschatologie, als auch in der theologischen Er-
kenntnislehre und im Traktat der Gotteslehre selbst. Ich denke hier nur an Nikolaus Cu-
sanus, dessen »kundiges Unwissen« die Erkenntnis von Gott als dem »Zusammenfall der
Gegensitze« beinhaltet.26 Hat man bisher in der christlichen Tradition dominant die Ex-
klusivitdt und Superioritit ihrer Wahrheit vertreten und von daher Kommunikation und
Mission definiert, so geht es jetzt um eine umgestellte Perspektive: némlich die gegen-
satzreiche Inklusivitdt der Welt im Horizont des universalen Gottes, seiner Schopfung
und seines Heilswerkes zu begreifen und sich darin in einer neuen Weise zu den
»Anderen« in Beziehung zu setzen. Derartige aktualisierte und verstiirkte »semantische
Traditionen« werden auf dem Feld der christlichen Identitit selbst (ohne sie aufzugeben,
sondern sie vielmehr in entsprechender Weise neu zu profilieren) und mit Hilfe ihrer ei-
genen Ressourcen auch eine neue Wertanerkennung anderer Religionen und Kulturen
grundlegen.

Was N. Luhmann beziiglich der Personalisierung sagt, gilt in gleicher Weise fiir eine
universale gleichstufige zwischenmenschliche Anerkennung, die von einem religiésen
System getragen wird und von daher den Einzelmenschen ermoglicht, entsprechend zu
reagieren und zu handeln: »Die Funktion der Personalisierung liegt ausschlieBlich im so-

26 Vgl. O. FucHs, Zwischen Wahrhaftigkeit und Macht, 263-272.



Plédoyer fiir eine radikale Pluralitditsethik i

zialen System der Kommunikation. Nur das macht semantische Traditionen verstindlich,
die Menschen (z. B. die Sklaven) die Personalitit absprachen, ohne damit ihre korperlich-
mentale Existenz zu bestreiten. Wer oder was als Person zihlt, ist jeweils abhiingig von
dem kohirenten Fungieren entsprechender Bezeichnungen im System der Gesellschaft
und insbesondere in der Art und Weise, mit der die Gesellschaft Inklusionsprobleme
l6st.«27 Deutlicher kann man wohl nicht mehr ausdriicken, wie elementar semantische
und soziale Priidispositionen fiir das Verhalten der Menschen sind: nicht zuletzt und be-
sonders auch im religiosen und interreligiosen Bereich. Die eingangs angedeutete Reak-
tion der weifien Eroberer auf die urspriingliche Bevolkerung ist ein erschreckender Beleg
dafiir, daB die christliche Religion (jedenfalls wie sie sich damals dominant in Kirche und
Staat manifestierte) den Eroberern keine anderen affektiven und kognitiven Sprach- und
Verhaltensmoglichkeiten mitzugeben hatte als die der Diskriminierung und der Inferiori-
sierung.

27 N. LUHMANN, Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1992, 33-34.



1492-1992: KEIN NEUBEGINN OHNE
KRITISCHE REFLEXION DER GESCHICHTE

Berichte und Anmerkungen

— zu der Adveniat-Tagung »500 Jahre Evangelisierung Lateinamerikas — Geschichte, Kontrover-
sen, Perspektiven«, Katholische Akademie »Die Wolfsburg«, Miihlheim/Ruhr, 19.11.-21.11.1992
— zu der Tagung »500 Jahre Lateinamerika: Kolonisierung — Wirtschaft — Politik — Religion«
des Graduiertenkollegs der Universitdt Bonn »Interkulturelle religiose bzw. religionsgeschichtliche
Studien«, Bonn, 23.11.-26.11.1992

In einer groBen Zahl von kulturellen und wissenschaftlichen Veranstaltungen, einer uniiber-
schaubaren Menge an einschlidgigen Publikationen, Radio- und Fernsehsendungen wurde im ver-
gangenen Jahr 1992 des weltverdndernden Ereignisses der Ankunft von Crist6bal Col6n auf einer
kleinen Karibikinsel am 12. Oktober 1492 gedacht. Dadurch riickte Lateinamerika und die katholi-
sche Kirche nochmals in den Mittelpunkt des offentlichen Interesses, das vorher wegen der Ereig-
nisse im Osten Europas ab 1989 stark zuriickgegangen war und wohl auch in den nichsten Jahren
den Stand von 1992 nicht mehr erreichen wird. Zwei mit hochqualifizierten und bekannten Exper-
ten aus Lateinamerika und Europa besetzte Tagungen im November 1992, die zumindest in
Deutschland die Serie entsprechender Veranstaltungen abschlossen, verdienen besonderes Inter-
esse. Sie umfaBiten sowohl die Geschichte Lateinamerikas und die Diskussionen um die unter-
schiedliche Deutung dieser Geschichte, Analysen der gesellschaftlichen und kirchlichen Gegenwart
Lateinamerikas sowie erste Kommentare und Bewertungen der Vierten Lateinamerikanischen Bi-
schofsversammlung von Santo Domingo.

1. Historisches Gedenken — der Gegenwartsbezug von Geschichte

Auch noch dort, wo die beteiligten Historiker fast stereotyp betonten, sie wollten »neutral« und
ohne »Wertungen« die Geschichte betrachten — HORST PIETSCHMANN duBerte auf der Adveniat-
Tagung pointiert, er werde schlieBlich »nicht fiir's Moralisieren bezahlt« —, wurde der Gegen-
wartsbezug eines solchen Gedenkjahres deutlich. Ein groBer Teil von Veranstaltungen nahm zwar
das »Jubildum« nur zum #uBeren AnlaB einer Beschiftigung mit allen mdglichen Themen. Viele
Stellungnahmen aus dem deutschen Raum sagten nach Meinung von HORST PIETSCHMANN mehr
tiber den inneren Seelenzustand der Deutschen als iiber die Geschichte und Gegenwart Lateiname-
rikas aus. Vielen lateinamerikanischen Regierungen diente das Gedenken auch dazu, ihre Position
in internationalen politischen und wirtschaftlichen Verhandlungen moralisch zu stirken und Druck
auszuiiben. Aber die zum Teil duBerst hart gefiihrten Diskussionen um die Bedeutung der vergan-
genen 500 Jahre, die sich uv.a. im Streit um die Begriffe »encuentro« (Begegnung/Zusammentref-
fen) und »encontronazo« (gewaltsamer ZusammenstoB) niederschlugen, lassen sich gar nicht an-
ders verstehen, denn als Form der Selbstreflexion Europas und Amerikas. 1492 ist zu einem sym-
bolischen Datum geworden, in dem sich der Beginn der Weltherrschaft des nordatlantischen Zivili-
sationsmodells verdichtet und damit AnlaB} gibt, angesichts der vielen Opfer dieser Geschichte und
der fortbestehenden offensichtlichen Unféhigkeit zu realen Losungen der heute erdriickend wer-
denden Weltprobleme die selbstkritische Frage nach der »Humanitiit« und dem Rationalitéits-Mo-
dell dieser Moderne zu stellen. Am schirfsten wurde diese Anfrage von ENRIQUE DUSSEL formu-
liert, der auf dem Bonner Symposion das cartesianische »cogito, ergo sum« in der Entdeckung und



Berichte 79

Eroberung Amerikas als »conquiro, ergo sum« praktisch vorweggenommen sah. Auch HUGO Ass-
MANN behauptete dort, das im Jahre 1492 begonnene gelange 1992 zu seinem Hohepunkt. DUSSEL
zog sogar eine Verbindung zwischen dem Selbstverstindnis der Aufklirung (nach Kant Ausgang
des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit) und der daraus erwachsenden Legiti-
mation einer eurozentrisch-zivilisatorischen Herrschaft iiber die indianischen Vélker, denen eine
doppelte Schuld zugeschoben werde, wenn sie sich gegen solche »Aufklirung« auch noch zur
Wehr setzten, wihrend die Eroberer sogar noch als verdienstvoll erschienen — ein Interpretations-
ansatz, der freilich nicht unwidersprochen bleiben konnte. DUSSEL plédierte dafiir, die europiische
Moderne, die aggresiv Universalitit gegen andere Kulturen beanspruche, in Richtung einer
»Transmoderne« hin zu iiberschreiten, welche auf Dialog und Respekt vor allen Kulturen gekenn-
zeichnet sein miisse. Viele Diskussionsteilnehmer behaupteten freilich, dies entspreche den ur-
spriinglichen Anspriichen der Moderne selbst. Die zum Teil brutale Eroberung Amerikas sei nicht
die erste Tat der Moderne, sondern die letzte Tat des Mittelalters.

So sehr das Gedenken der Opfer einen notwendigen Teil der Selbstreflexion der Moderne aus-
macht, so gefdhrlich wire es andererseits — darauf machte MICHAEL SIEVERNICH in Miihlheim ein-
dringlich aufmerksam —, durch einen letztlich wieder moralisierenden und selbstgerechten
»victimismo« nur die Integritdt der eigenen moralischen Position im Blick zu haben und den
»Opfern« abermals ihre Subjektivitit, ihre Fahigkeit zum Widerstand, zu eigenen Zukunftsentwiir-
fen und Handlungsstrategien zu nehmen. Tatsdchlich hat das Jahr 1992 als Reaktion auf die offi-
ziellen Feierlichkeiten der iberischen und iberoamerikanischen Staaten und der katholischen Kirche
eine indianische Gegenbewegung provoziert, die die Einhaltung der allgemeinen Menschenrechte,
Ja sogar eine besondere Proklamation der Rechte autochthoner Vélker fordert und sich mit der Be-
wegung der Afroamerikaner und anderen sozialen Basisorganisationen des sogenannten
»movimiento popular« verbiindete. Natiirlich haben sich auch viele Intellektuelle der lateinameri-
kanischen Mittel- und Oberschichten in der Krise »sozialistischer« Modelle und auf der Suche nach
eigener Identitit dieser Mobilisierung angeschlossen und zu einer manchmal kiinstlich wirkenden
Revitalisierung vorkolumbianischer Traditionen beigetragen. Gleichzeitig ist aber doch eine bisher
nie dagewesene Vernetzung der (freilich sehr heterogenen) indianischen Bewegungen von Alaska
bis Feuerland entstanden, die sich zwar nicht zur Projektionsfliche des europiischen schlechten
Gewissens eignen, aber doch ernster genommen werden miissen, als in ihnen voriibergehende und
zum Scheitern veurteilte letzte Gegenbewegungen gegen eine siegreich sich ausbreitende Moderne
zu sehen. HORST PIETSCHMANN sprach diesen indianischen Bewegungen sogar jede Berechtigung
ab, als er meinte, bei den »indios« handele es sich um eine iiberhthte ethnische Kategorie, es gebe
ohnehin bald keine wirklichen Indios mehr. Im Grunde seien sie doch einfache Bauern mit gewis-
sen kulturellen Besonderheiten, die dhnlich traditionell und konservativ dichten und allem Neuen
ablehnend gegeniiberstiinden, wie die Bauern hierzulande. Dariiber hinaus sei ein »indio«, der sich
organisiere und sich in gesellschaftlichen Auseinandersetzungen (auf spanisch) zu Wort melde, gar
kein richtiger »indio« mehr, sondern lingst auf dem Weg zum Mestizen.

2. Reflexion und Sichtung von 500 Jahren Geschichte

Angesichts der gelegentlich triumphalistischen Riickblicke auf die GroBtaten der ersten Missio-
nare und im Zusammenhang mit der kirchlichen Rede von einer »Neuen Evangelisierung« war be-
sonders bemerkenswert, dafl zwei Historiker auf der Adveniat-Tagung, DAVID A. BRADING und
MANUEL M. MARZAL FUENTES, davor warnten, die »Erste Evangelisierung« des 16. Jahrhunderts
iiberzubewerten. Sie sei bei weitem — vielleicht von Mexiko abgesehen — nicht so erfolgreich
gewesen, wie das heute oft geglaubt wiirde. Darauf deuteten die groBe Zahl von Kampagnen gegen
den Gotzendienst noch im 17. Jahrhundert hin. Die stark vom Katholizismus geprigte lateinameri-
kanische Kultur sei vielmehr erst spiter, durch den Barock im 17. und 18. Jahrhundert geformt
worden. In den Ausfiihrungen von BRADING und JACQUES LAFAYE wurde auch nochmals deutlich,



80 Berichte

daB die prophetisch-kritische Haltung zur Eroberung seitens einiger spanischer Missionare wie
Antonio de Montesinos oder Bartolomé de Las Casas keineswegs die Mehrheit der kirchlichen
Amstriiger und Theologen hinter sich hatte. Tatséchlich diente die christliche Religion und ihre
Symbolik in vielen Fillen zur Legitimation von Gewalt und Unterdriickung, indem etwa der Hei-
lige Jakob (Santiago de Compostella) vom »Maurentdter« zum »IndiotSter« avancierte oder der Er-
oberer Mexikos, Hernan Cortés, als zweiter Moses bezeichnet wurde, der die Indios aus ihrer Skla-
verei des heidnischen Gotzendienstes herausgefiihrt habe. Fernidndez de Oviedo sah in Karl V.
einen Auserwihlten Gottes und Lépez de Gomara verstand die Entdeckung Westindiens als ein
heilsgeschichtliches Ereignis, das groBte nach der Inkarnation des Wortes Gottes. Das Recht des
Papstes, die entdeckten Linder an christliche Konige zu vergeben, wurde selbst von so kritischen
Geistern wie Las Casas nicht bestritten, wobei freilich letzterer, wie GUTIERREZ betonte, das Patro-
nat an eine effektive und konsequente christliche Mission gebunden sah, so daB} die Gewalttaten der
Spanier die RechtmiBigkeit des piipstlichen Lehens durchaus in Frage stellten. Niemand zog auch
die Uberlegenheit der christlichen Religion iiber die Religionen der Indios in Zweifel. Letztere
konnten iiberwiegend nur als heidnischer Gotzendienst, als »Blendwerk des Teufels« und damit als
»Krankheit« verstanden werden, die der christliche Missionar wie ein Arzt kennen miisse, um sie
zu heilen (Bernardino de Sahagin). IVAN ILLICH formulierte auf der Bonner Tagung pointiert, die
»Gottimportation« nach Amerika habe dort »Gotter und Teufel« iiberhaupt erst hervorgebracht. Die
Geschichte der Mission zeige, wie ein als gott- und gotterlos angesehenes Volk iiberhaupt erst zu
einem Volk von Gotzendienern gemacht werde. So waren in der Missionierung der amerikanischen
Ureinwohner Méglichkeiten eines echten, auf wechselseitige Achtung gegriindeten, interreligitsen
Dialogs verstellt. Selbst noch dort, wo lateinamerikanische Katholiken die Herkunft ihrer Religion
nicht auf die spanische Mission, sondern etwa durch Identifizierung von Quetzalcéatl mit dem HI.
Thomas auf eine urspriingliche Missionstitigkeit der Apostel in Amerika zuriickzufiihren suchten,
was sicherlich eine Form von Inkulturation bedeutete, konnte dies Nachteile fiir die indianischen
Volker mit sich bringen, worauf GUSTAVO GUTIERREZ aufmerksam machte: Waren sie entspre-
chend dieser Vorstellungen schon vor der Mission der Spanier christianisiert worden, konnte ihr
»Gotzendienst« als Abfall vom wahren Glauben von der Inquisition verfolgt werden. GUTIERREZ
wortlich: »Auch die Theologie ist ein vermintes Gebiet.« Dariiber hinaus werde den Indios durch
solche Mythenbildungen die eigene vorkolumbianische Vergangenheit, die fiir ihre Identitdt von
groBer Bedeutung sei, nochmals durch christliche Uminterpretation geraubt.

3. Zur aktuellen Realitéit Lateinamerikas

Besonders FRANZ J. HINKELAMMERT betonte auf der Bonner Tagung, die Eroberung Lateiname-
rikas finde weitherin ungebremst statt und fithre durch die kapitalistische »Exklusionslogik« des
Marktes zu wachsendem Elend. OFELIA ORTEGA sprach sogar von einem ProzeB der »Afrikanisie-
rung« Lateinamerikas. HINKELAMMERT meinte, dies sei nicht etwa ein Verkehrsunfall der moder-
nen Entwicklung, sondern die »Moderne in Aktion«, Auch HUGO ASSMANN zog eine Verbindung
zwischen dem Sendungsbewuftsein der europdischen Kultur und dem Universalitdtsanspruch des
globalen Marktes, wobei letztere zum Gotzen erhoben und damit die Opfer des Modernisierungs-
prozesses quasi-religits legitimiert wiirden. Das Schlimmste an der derzeitigen Situation sei, dafl
der status quo alternativlos dastiinde. Sogar die Demokratisierungsprozesse dienten letztlich nur der
Legitimation des Bestehenden und der Verdeckung von Repression und Gewalt. Dadurch entwickle
sich eine Kultur der Hoffnungslosigkeit, die auch die Ausbreitung der apokalyptisch-jenseitsorien-
tierten Religiositit fundamentalistischer Sekten erklire. In den Diskussionen zeigte sich, daB viele
Teilnehmer doch grofie Schwierigkeiten mit solcherart pauschaler und letztlich ebenfalls alternativ-
loser Kritik hatten. SchlieBlich wurde deutlich, daB diese Kritik eben nur auf eine Verabsolutierung
des freien Marktes bezogen war. Auch ASSMANN schloB sich dem salomonischen Urteil »So viel
Markt wie moglich, so viel Plan wie nétig« an, und HINKELAMMERT betonte, er wolle den Markt ja



Berichte 81

gar nicht abschaffen. Nicht der Markt sei an sich problematisch, sondern seine Verabsolutierung.
HARTMUT ELSENHANS und FRIEDHELM HENGSBACH versuchten zu zeigen, welche Verdnderungspo-
tentiale auch in marktwirtschaftlichen Strukturen steckten, in denen der Markt nicht als Ziel, son-
dern als Mittel im Rahmen demokratischer Kontrolle eingesetzt wiirde. Fiir HENGSBACH ist »So-
zialpolitik die beste Wirtschaftspolitik«, und ELSENHANS vertrat die These, eine dynamische kapita-
listische Entwicklung sei letztlich nur auf der Basis einer die Massenkaufkraft stirkenden Umver-
teilungspolitik moglich, deren Voraussetzungen durch die europdische Expansion in der sogenann-
ten »Dritten Welt« freilich nachhaltig gestort seien.

Einen ganz anderen und sehr faszinierenden Zugang zur lateinamerikanischen Realitéit fand auf
der Bonner Tagung OFELIA ORTEGA vom Okumenischen Weltrat der Kirchen, indem sie aus der
Perspektive der lateinamerikanischen Frauen und ihrer Widerstandskultur eine Ethik des Lebens
entwickelte, die die Logiken des Todes sowohl in sozialer Ausbeutung und Unterdriickung wie in
der Zerstorung der Natur anklagte.

4. Zur kirchlichen Gegenwart Lateinamerikas und der latein-
amerikanischen Bischofskonferenz in Santo Domingo

Intensive Diskussionen wurden wihrend der Adveniat-Tagung auf der Basis eines einfiihrenden
Vortrags von JUAN CARLOS SCANNONE um den Begriff der »Inkulturation« gefiihrt. SCANNONE hatte
sich vor allem auf eine Analogie von »Inkarnation« und »Inkulturation« gestiitzt, woran beméngelt
wurde, daff das Evangelium ja nie in Reinform, sondern immer schon inkulturiert, also in Gestalt
einer partikularen Kultur, verkiindet werden konne. Es sei deshalb sehr problematisch, durch den
ProzeB der Inkulturation eine »Reinigung« der Kultur zu erwarten, die nicht im Ergebnis einer Assi-
milation gleichkomme. FORNET-BETANCOURT betonte, die beiden Begriffe »Kultur« und »Evange-
lium« ldgen auf ganz verschiedenen Ebenen. Deshalb sei der Begriff des »interkulturellen« oder »in-
terreligiosen Dialogs« dem der »Inkulturation« vorzuziehen, in welchem letzteren er einen neuen und
»letzten Trick des romisch-katholischen Kolonialismus« zu sehen glaubte. JOSE OSCAR BE0OZZO
machte darauf aufmerksam, daf die Indios selbst so gut wie nie von »Inkulturation« sprechen, son-
dern von »Identitiit«, von »Widerstand«, vom »Gedenken der Opfer«, dem »Recht auf Verschieden-
heit« und dem »Ende des Rassismus«. Die Frage der »Inkulturation« des Evangeliums in die sikulare
Kultur der Moderne und in diesem Zusammenhang die Gefahren eines integralistischen Begriffs von
»Inkulturation« wurden fast gar nicht angesprochen. Hierzu hiitte der Ansatz von GUTIERREZ einen
wichtigen Impuls geben kénnen, der betonte, man konne und solle sicherlich »Personen« evangeli-
sieren, die Vorstellung einer »Evangelisierung von Kulturen« sei jedoch sehr problematisch.

Eine scharfe Kontroverse wurde auf der Adveniat-Tagung durch den fritheren Prisidenten des
CELAM, Bischof DARIO CASTRILLON HOYOS, ausgelost, der zwar auf der einen Seite die gemi-
figten Vertreter der Theologie der Befreiung unter EinschluB des neben ihm auf dem Podium sit-
zenden GUSTAVO GUTIERREZ positiv wiirdigte, andere Befreiungstheologen jedoch pauschal und
undifferenziert angriff. Sie hitten durch einen reduktionistischen Begriff von »Befreiung«, durch
die Vorrangstellung einer Orthopraxis, marxistische Theorieelemente wie die Identifikation des
Armen mit dem Proletarier, die Forderung des Klassenkampfes und die Propagierung der Gewalt
sowohl der Kirche wie den Armen selbst schweren Schaden zugefiigt. Er achte zwar den »Vater«
der Befreiungstheologie (Gutiérrez), komme aber nicht darum herum festzustellen, daB dieser auch
eine Reihe »miBratender S6hne« habe. In der Diskussion mufite Bischof CASTRILLON seine Kritik
schrittweise zuriticknehmen. Als »mif3ratende S6hne« bezeichnete er schlieblich nur noch auslindi-
sche Priester, die das Volk aufgewiegelt, es aber dann im Stich gelassen hiitten, wenn es gefiihrlich
geworden sei. Als JOSEF SAYER darauthin auf die vielen europdischen Priester und Ordensleute
hinwies, die im Dienst an der Kirche und den Armen in Lateinamerika ihr Leben lassen muften,
blieben von den »miBratenen Sohnen« nur noch politische Aktivisten iibrig, die Gewaltanwendung
durch die Befreiungstheologie legitimierten, »ohne sie wirklich zu kennen«.



82 Berichte

GUSTAVO GUTIERREZ wollte sein Vorwort »Mirar lejos...« zur Neuauflage seines ersten Buches
zur »Theologie der Befreiung« nicht als Distanzierung von ihr aufgefait wissen. Vielmehr kénne er
nach wie vor zu seinem ersten Entwurf stehen, auch wenn er heute vieles anders formulieren
wiirde. Niemand wiirde ja auch nach 25 Jahren Ehe, so die Quintessenz einer kleinen Anekdote, die
er bei dieser Gelegenheit erzihlte, seinem Ehepartner einen Liebesbrief mit den selben Worten
schreiben, wie zu Beginn der Beziehung.

Sehr unterschiedlich fiel die Bewertung der Bischofsversammlung von Santo Domingo aus. Auf
der Adveniat-Tagung herrschte aus Uberzeugung oder strategischen Uberlegungen das Bemiihen
vor, die positiven Passagen, v.a. aus dem Teil zur »Forderung des Menschen« herauszuarbeiten.
Die Bekriftigung der Option fiir die Armen, die positive Wiirdigung der Basisgemeinden, die
Wertschdtzung der Laien, die Selbstverpflichtung der Kirche, die Kultur der indianischen und afro-
amerikanischen Volker zu respektieren und die Bildung inkulturierter Kirchen zu fordern, all dies
sind tatsédchlich sehr positive Aspekte des Schludokuments, das jedoch — worauf auch hingewie-
sen wurde — in anderen Passagen tibertrieben lehrhaft, von der lateinamerikanischen Realitiit ab-
gehoben, redundant und unsystematisch erscheine. Als schwerwiegenden Nachteil empfand ToNY
Mirsub BUTTIG den Wechsel in der Methode. Der Dreischritt »Sehen — Urteilen — Handeln« sei
zugunsten des Dreischritts »Darstellung der Lehre — aktuelle Herausforderungen — pastorale
Richtlinien« aufgegeben worden, was die Wahrnehmung der Situation abwerte und einer von der
Realitédt abgekoppelten theologischen Lehre und Pastoral Vorschub leiste. Bei Bischof EDMUNDO
Luis FLAVIO ABASTOFLOR, dem Vorsitzenden der bolivianischen Bischofskonferenz, war das Be-
miihen erkennbar, in der Rezeption des »Prozesses« von Santo Domingo den verschiedenen Vorbe-
reitungsdokumenten, insbesondere der »Segunda Relatio« ein groBeres Gewicht zu geben, weil in
ihnen die authentische Sicht der lateinamerikanischen Bischofe zum Ausdruck komme. Gelegentli-
che Detailinformationen zum Ablauf der Konferenz waren erniichternder: JOSE OSCAR BE0ZZ0 be-
richtete in Miihlheim tber die Schwierigkeiten der versammelten Bischofe, sich auf ein Schuldbe-
kenntnis fiir die Schattenseiten dieser 500-jahrigen Geschichte zu einigen, und iiber das Scheitern
des Versuchs, eine gemeinsame Erkldrung zur Verleihung des Friedensnobelpreises an die gua-
temaltekische Indianerin und Menschenrechtskédmpferin Rigoberta Menchii zu verabschieden.
PAULO SUB schilderte in Bonn, wie einer Abordnung von Indios kurz vor dem Treffen mit dem
Papst in der Nuntiatur von Santo Domingo die von ihnen vorbereitete Rede abgenommen und ihnen
ein von den Bischofen vorformulierter Text zum Vorlesen iibergeben wurde. Einen deutlicheren
Kontrast zu dem im Schlufdokument betonten Respekt vor dem »anderen« kann man sich kaum
vorstellen. Selbst die schonsten Texte werden durch eine konterkarierende Praxis entwertet.

5. Schluf3

Will die katholische Kirche mit einer Neuevangelisierung in Lateinamerika und auf der ganzen
Welt wirklich einen neuen Anfang machen, dann ist die schonungslose Wahrnehmung und ethische
Beurteilung der Vergangenheit dafiir unabdingbare Voraussetzung. Nur wer eigene Fehler offen
eingesteht, nur wer den Riickfall in Angstlichkeit und apologetische Defensivhaltung iiberwindet,
gewinnt die Glaubwiirdigkeit und die seelische Kraft fiir eine echte Begegnung mit den »anderen«
und darin zunichst die Chance nicht zur Bekehrung dieser »anderen«, sondern zur eigenen Um-
kehr. Damit tun sich offenbar die meisten Verantwortlichen dieser Kirche noch schwer. Wie
hilfreich wire in Santo Domingo, so formulierte es PAULO SUg, eine Geste wie die von Willy
Brandt in Polen gewesen, der durch seinen beriihmten Kniefall vor aller Welt die Schuld seines
Volkes bekannte, obwohl er personlich an den Verbrechen der Nationalsozialisten keinen Anteil
hatte. Dieser notwendige erste Schritt hitte in Santo Domingo deutlicher getan werden miissen.

Wiirzburg Gerhard Kruip



THEOLOGISCHE EXAMENSARBEITEN
ZUR MISSIONSWISSENSCHAFT UND RELIGIONSWISSENSCHAFT
IM AKADEMISCHEN JAHR 1991/92

Die ZMR veréffentlicht unter diesem Titel einen jihrlichen Informationsdienst, der Examensar-
beiten im genannten Themenbereich registriert und auf in Arbeit befindliche Dissertationen hin-
weist. Andere Graduierungen werden insoweit beriicksichtigt, als die entsprechenden wissen-
schaftlichen Arbeiten mindestens das Préidikat »gut« erreicht haben. Die Themenbereiche sind wie
Jolgt definiert:

Missions- und Religionswissenschaft mit allen Teilgebieten;

Interreligidser und interkultureller Dialog;

Theologische Inkulturation und ortkirchliche Entwicklungen;

Theologie der Religionen;

Christliche Soziallehre im Kontext dieser Themenbereiche.

Die Umfrage erfolgte bei allen katholisch-theologischen Lehrstiihlen der Bundesrepublik
Deutschland, Osterreichs und der Schweiz.

AUGSBURG/UNIVERSITAT AUGSBURG

Aginah, Cyprian L.:
Die Alterssicherung als sozialethische Aufgabe.
(Dissertation, Prof. Rauscher, in Berarbeitung)

Mattes, Markus:
Die Christenverfolgungen unter Kaiser Diokletian bis zum Jahre 305,
(Diplomarbeit, Prof. Gessel, Juli 1992)

Onwukike, Felix U.:
Die anthropologischen und sozialen Grundlagen (Voraussetzungen) der Demokratie.
(Dissertation, Prof. Rauscher, in Bearbeitung)

BONN/RHEINISCHE FRIEDRICH- WILHELMS-UNIVERSITAT BONN

Amu, Boniface:

Mysticism in Igbo Religion: A Study of the religious experience of the Igho People before the Ar-
rival of Christianity.

(Dissertation, Prof. Waldenfels, in Bearbeitung)

Berkenbrock, Volney José:
Die Erfahrung des Geistes im Candomblé und im Christentum.
(Dissertation, Prof. Waldenfels, in Bearbeitung)

Morschel, Roque Aloisio:
Die Bedeutung der Theologie von Bernardino de Sahagiin fiir die brasilianische Kirche.
(Dissertation, Prof. Waldenfels, in Bearbeitung)

Nieswandt, Reiner:

Wem gehort das Heilige Land? — Theologische Grundlinien der Auseinandersetzung zwischen Ju-
den, Christen und Muslimen um Israel/Palistina.

(Diplomarbeit, Prof. Waldenfels, Oktober 1992)



84

Offner, Markus:
Glauben lernen in Gemeinschaft. Ein afrikanisches Beispiel.
(Diplomarbeit, Prof. Bitter, September 1992)

Okorie, Cletus:
Priesthood in Igbo Religion. Its role in the society and significance for the Christian Priesthood.
(Dissertation, Prof. Waldenfels, in Bearbeitung)

Petzel, Paul:
Loci Judaei — loci theologici. Uberlegungen zur Priisenz der Juden in der christlichen Theologie.
(Dissertation, Prof. Waldenfels, in Bearbeitung)

Thannippara, Alexander:
Hinduistische Grundbegriffe in der indisch-christlichen Theologie.
(Dissertation, Prof. Waldenfels, in Bearbeitung)

FRANKFURT/JOHANN WOLFGANG GOETHE-UNIVERSITAT

Ried, Martin:

Kirchliche Einheit und kulturelle Vielfalt. Zum Verhiltnis von Kirche und Kultur ausgehend vom
Zweiten Vatikanischen Konzil.

(Dissertation, Prof. Siller, 1992)

FRANKFURT/PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE HOCHSCHULE ST. GEORGEN

Pacheco, José Antonio:

El seguimiento de Jesus en el mundo de los probres como lugar teologico en la cristologia de J. So-
brino.

(Diplomarbeit, Prof. Kunz, Oktober 1991)

FREIBURG/ALBERT-LUDWIGS-UNIVERSITAT FREIBURG

Anandam, Lourdu:

Ways of Interpreting Christ in India: A Critical Study on the Contributions of Jules Monchanin,
Henri Le Saux and Bede Griffiths Towards Developing a Relevant Christology for India.
(Dissertation, Prof. Walter, in Bearbeitung)

FREIBURG (SCHWEIZ)/UNIVERSITAT FREIBURG SCHWEIZ

Benotmane, Thierry:

De l'humiliation a I'numilité. Evolution sémantique du concept de pauvreté aux origines du Chri-
stianisme et de I'Islam.

(Dissertation, Prof. Friedli, in Bearbeitung)

Bougha, Jean:

L'exercice de l'autorité dans la tradition bénédictinne et dans la tradition Bandjoun et Basaa du Ca-
meroun.

(Lizentiatsarbeit, Prof. Friedli, 1992)



85

Correl, Robb:

Nicht Religion sondern Relation braucht der Mensch. Die Suche nach Orientierung fiir einen Reli-
gionsunterricht auf der Oberstufe.

(Lizentiatsarbeit, Prof. Friedli, 1992)

Gebhardt, Giinther:

Religiose Friedensorganisationen und Friedensbewegungen als Agenten von Friedenserziehung —
Anspruch und Wirklichkeit.

(Dissertation, Prof. Friedli, in Bearbeitung)

Jungo, Christian:

La Morphologie méthodologique du rapport »Science des religions — Théologie systématique«
chez Mircea Eliade.

(Dissertation, Prof. Friedli, in Bearbeitung)

Neubauer, Irene:

Frauen im interreligiosen Dialog — der interreligiose Dialog unter Frauen. Der Weg vom Rand ins
Zentrum — eine Bestandsaufnahme.

(Dissertation, Prof. Friedli, in Bearbeitung)

Nguvo, Ndjovu A.:
La recherche de 1'«authenticité« dans I'enseignement théologique au Kasayi.
(Dissertation, Prof. Friedli, in Bearbeitung)

Onuegbu, Charles:
Der islamisch-christliche Dialog unter den Ibo. Eine friedenspédagogische Schulbuchanalyse.
(Dissertaion, Prof. Friedli, in Bearbeitung)

Pfammatter, Rainer:
Der Armenseelenglaube in der Walliser Sage.
(Lizentiatsarbeit, Prof. Friedli, 1992)

Rasoanaivo, Nicolas:
Tradition malgache et biblique pour une conscientisation a la justice.
(Lizentiatsarbeit, Prof. Friedli, 1992)

Rickenbach, Peter von:

Missionsgesellschaft Bethlehem Immensee. Im Dienste ganzheitlicher Befreiung. Eine Analyse von
Rundbriefen im Lichte des Generalkapitels 1981.

(Lizentiatsarbeit, Prof. Friedli, 1992)

Salzgeber, Daniel:

Der Fall Dominic Tang Yee Ming. Ein Beitrag zur neuesten Geschichte des chinesischen Katholi-
zismus.

(Lizentiatsarbeit, Prof. Friedli, 1992)

Tang, Li:
The nestorian Tablet in Xi-an and the nestorian Mission in China.
(Dissertation, Prof. Friedli, In Bearbeitung)



86

GIESSEN/JUSTUS-LIEBIG-UNIVERSITAT GIESSEN

Miiller, Christoph:

GeschichtsbewuBtsein bei Augustinus. Ontologische, anthropologische und universalgeschicht-
lich/heilsgeschichtliche Elemente einer augustinischen Geschichtstheorie.

(Dissertation, Prof. Mayer, Mai 1992)

GRAZ/KARL-FRANZENS-UNIVERSITAT GRAZ

Baldauf, Gerhard Thomas:

Small Christian Communities — ein Pastoralmodell der Katholischen Kirche Ostafrikas: Kontext,
Entwicklung und Wesen im Uberblick aus kairologischer Sicht.

(Diplomarbeit, Prof. Gastgeber, 1991)

Lee, Josef:
Der Buddhismus in Korea. Won-Hyos »Zwei Tore zum Herzen« (I1-Sim-I-Mun)
(Diplomarbeit, Prof. Hutter, April 1992)

Piovesan, Daniel:

Yapac nc Pancinoon. Auf den Spuren Gottes wandeln. Die Entwicklung der phillipinischen Kirche
unter besonderer Beriicksichtigung der Pralatur Infanta.

(Diplomarbeit, Prof. Gastgeber, 1991)

INNSBRUCK/LEOPOLD-FRANZENS-UNIVERSITAT-INNSBRUCK

Fernando, Leonard Nevis:

Origen's Presentation of Christianity among other Religions. A Study on Contra Celsum and its
Relevance for India Today.

(Dissertation, Prof. Lies, 1992)

Gimpl, Herbert-Heinz:

Volksreligiositit und Pastoral im andinen Peru. Zuginge und Perspektiven einer Pastoral der
Volksreligiositit.

(Dissertation, Prof. Stenger, 1992)

Ishii, Yoshihiro:

Initiation und Mystagogie im Rahmen der Inkulturation. Ein Gesprich mit Ambrosius »De Sacra-
mentis«.

(Dissertation, Prof. Meyer, 1992)

Kufulu, Mandunu:

Das »Kindoki« im Licht der Siindenbocktheologie. Versuch einer christlichen Bewiiltigung des
Hexenglaubens in Schwarz-Afrika.

(Dissertation, Prof. Schwager, 1992)

Panthanmackel, George:
One in Many. An Investigation into the Metaphysical Vision of Karl Rahner.
(Dissertation, Prof. Muck, 1992)



87

MAINZ/JOHANNES GUTENBERG-UNIVERSITAT

Breuckmann, Markus:
»Strukturelle Siinde« — Kirchenamtliche Reaktionen auf einen Begriff der Befreiungstheologie.
(Diplomarbeit, Prof. Schneider, November 1992)

Grimm, Michael:

»Muhammad ist der Gesandte Gottes«. Eine Anfrage an das christliche Selbstverstindnis im Hori-
zont interreligitsen Dialogs.

(Diplomarbeit, Prof. Schneider, November 1991)

MUNSTER/WESTFALISCHE WILHELMS-UNIVERSITAT MUNSTER

Hattwig, Frank:
»Die Reichen vor dem Nadelohr« — Die Option fiir die Armen und die Frage nach dem Subjekt.
(Diplomarbeit, Prof. Collet)

Manzeck, Stefan:

Der Blues — »Devil's Music« oder »weltlicher Spiritual«? Schwarze Musik und schwarze
Theologie im Kontext der USA.

(Diplomarbeit, Prof. Collet)

Schmitt, Marinus:
Partikularitit versus Universalitdt? Kontextuelle Theologien als theologisches Problem.
(Staatsexamensarbeit, Prof. Collet)

Tsuchimoto, Tokie:
Ansiitze japanischer Theologie.
(Diplomarbeit, Prof. Collet)

REGENSBURG/UNIVERSITAT REGENSBURG

Claros-Arispe, Edwin:
Yllapa, Gott und Kult des Blitzes in den Anden.
(Dissertation, Prof. Schiffers, 1991)

Rosenstein, Gustav:
Die Stunde des Dialogs: Begegnung der Religionen heute.
(Dissertation, Prof. Schnider, 1991)

SAARBRUCKEN/UNIVERSITAT DES SAARLANDES

Diehl, Petra:
Inkulturation und Emanzipation im afrikanischen Kontext.
(Staatsexamensarbeit, Prof. Hasenhiittl, Juli 1992)

Theis, Robert:

Gott. Untersuchung zur Entwicklung des theologischen Diskurses in Kants Schriften zur theoreti-
schen Philosophie bis hin zum Erscheinen der Kritik der reinen Vernunft.

(Habilitation, Prof. Hasenhiittl, Juni 1992)



88

ST. AUGUSTIN/PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE HOCHSCHULE DER STEYLER MISSIONARE
ST. AUGUSTIN

Colaco, Cletus:

Verwirklichung des Missionsauftrages. — Eine Untersuchung iiber die Arbeit der Gesellschaft des
Gottlichen Wortes in Indien.

(Dissertation, Prof. Rzepkowski, in Bearbeitung)

Dori Wuwur, Hendrikus:

Laienprediger und deren Problematik in der katholischen Kirche von Nusa Tenggara Timur
(Siidost-Indonesien).

(Dissertation, Prof. Rzepkowski, in Bearbeitung)

Geuenich, Markus:

Die Kulturgebundenheit von Werten und Wertverhalten. Dargestellt am Beispiel vorehelichen Se-
xualverhaltens bei den Kgatla (Botswana) und den Troriandern (Melanesien).

(Lizentiatsarbeit, Dr. Gichter, in Bearbeitung) :

Helms, Matthias:

Kirche als Gemeinschaft von Gemeinschaften. Das Kirchenbild, das den Publikationen des Mis-
siologischen Instituts Lumko (Siidafrika) zugrunde liegt.

(Diplomarbeit, Prof. Rzepkowski, April 1992)

Hering, Wolfgang:
Die Arbeit der Pallottiner in Kamerun von 1890 bis 1915.
(Dissertation, Prof. Rivinius, in Bearbeitung)

Ingenlath, Hermann Josef:

Christliche Basisgemeinden als Ort konkreter kirchlicher Gemeindeerfahrung, dargestellt am Bei-
spiel Mindoro/Philippinen.

(Lizentiatsarbeit, Prof. Miiller, Juni 1992)

KoBmeier, Norbert:

Fray Bernardino de Sahagiin (1499-1590) und die Azteken — Menschenbild und Evangelisierung
in seiner »Historia general de las cosas de Nueva Espana«.

(Diplomarbeit, Prof. Piepke, April 1992)

Rakus, Slawomir:
Katholische Kirche in Tibet. Ein historischer Abrif.
(Diplomarbeit, Dr. Malek, April 1992)

Szyszka, Tomasz:

Die Lystra-Perikope (Apg 14,8-18) als »Muster der Evangelisierung bei den Heiden« und ihre
Relevanz im Kontext der Missionsgeschichte.

(Lizentiatsarbeit, Prof. Porsch, Mai 1992)

TRIER/THEOLOGISCHE FAKULTAT TRIER

Barth, Katja:

Erziehung zur Zustimmung — das Anliegen der GewiBheitsbildung im Glauben nach Newmans
»Essay in Aid of a Grammar of Assent«.

(Diplomarbeit, Prof. Lentzen-Deis, Mai 1992)



89

Henkel, Arno-Lutz:
Die lichtmetaphysischen Ideen Sugers von Saint-Denis und ihr EinfluB auf die Gotik.
(Diplomarbeit, Prof. Franz, Mai 1992)

Isselstein, Gisbrecht:

Zeit als Macht. Das Zeitverstindnis der Gnosis im Vergleich zu dem der christlichen Verkiindi-
gung.

(Diplomarbeit, Dr. Polag, September 1991)

Juchems, Martin:
Das Christusbild des Koran.
(Diplomarbeit, Prof. Schiitzeichel, Mai 1992)

Schmitt, Hanno:
Urbanitit und Christentum. Die friihen Christen und die Stadt.
(Diplomarbeit, Prof. Sauser, November 1991)

Schmitt, Karl-Josef:
Von der Patenschaft zur Partnerschaft — am Beispiel der Trierer Bolivienhilfe.
(Diplomarbeit, Prof. Ockenfels, Mai 1992)

V ALLENDAR/THEOLOGISCHE HOCHSCHULE

Savariaradimai, Emmanuel:

Parish Ministry in Multicultural and Multireligious Society. The Experience of the Catholic Church
in Tamil Nadu, South India.

(Dissertation, Prof. Leuninger, in Bearbeitung)

Savariaradimai, Emmanuel:

Transformation of a Traditional Parish into a Community of Apostolate. A Case Study on the Life
of Thirunagar Pallottine Parish in the Archdiocese of Madurai, South India.

(Lizentiatsarbeit, Prof. Leuninger, April 1992)

WIEN/UNIVERSITAT WIEN

Domanovits, Josef:
Bevorzugung des Negativen bei Lao-Chuang.
(Diplomarbeit, Prof. Figl, Oktober 1991)

Ladstiitter, Markus:
Christliche Theo-logie im chinesischen Kontext.
(Diplomarbeit, Prof. Figl, September 1992)

Schandl, Irmgard:

Zen-Buddhismus in Japan: Auswirkungen auf die Kultur. Kiinstlerische Begabung und Lebenswei-
se der Japaner mit besonderer Beriicksichtigung des Teekultes.

(Diplomarbeit, Prof. Figl, Februar 1992)

Wiesinger, Regina: :
Das Matriarchat — Ein programmatischer Entwurf feministischer Zukunftsvisionen.
(Diplomarbeit, Prof. Figl, Oktober 1991)



90

WURZBURG/JULIUS-MAXIMILIANS-UNIVERSITAT W{RZBURG

Agoston, Ferencz:
Der Dienst der Versohnung als Aufgabe der Pastoral in Ruménien.
(Dissertation, Prof. Zerfa}, April 1992)

Ahlborn, Birgit:
Befreiung Mariens aus der Miannerkirche — Aufbriiche von Frauen zur Frauenkirche.
(Diplomarbeit, Prof. Dreier, 1991)

Berthold, Andrea:

»Wir sind das Gottesvolk«. Schritte der Kath. Kirche in der ehemaligen DDR zu mehr Selbstbe-
wuBtsein und gesellschaftlicher Verantwortung.

(Diplomarbeit, Prof. Dreier, 1991)

Graser, Ulrich:

»Die Option fiir die Armen« — Ein Vergleich zwischen dem US-amerikanischen Hirtenbrief, den
Dokumenten von Puebla und Medellin und der bundesrepubl. Diskussion um die »Neue Armut«.
(Dissertation, Prof. Dreier, in Bearbeitung)

Lehr, Stephanie:

Das Landkatechumenat im Sektor Lendu der Dibzese Bunia/Zaire. Ein Beitrag zur Verhiltnisbe-
stimmung von Mission und Kolonisierung.

(Dissertation, Prof. ZerfaB, Mirz 1992)

Kaune, Ulrich:
Die Kirche — Ein Anwalt der Fliichtlinge?
(Diplomarbeit, Prof. Dreier, 1991)

Kruip, Gerhard:

Gedenken der Opfer — Bedingung und Konsequenz befreiender Praxis. Ein Vergleich der
Konflikte um den 500sten Jahrestag der »Entdeckung« Amerikas in Spanien und Mexiko.
(Habilitation, Prof. Dreier, in Bearbeitung)

Rexhausen, Ansgar:

Eine Standort- und Zielbestimmung kirchlicher Freizeitpastoral im Kontext der Freizeitforschung,
verdeutlicht am Beispiel der Urlaubsseelsorge von »Kirche unterwegs«.

(Diplomarbeit, Prof. Dreier, 1991)

Treutlein, Rainer:
Gustavo Gutierrez. Seine Theologie, deren Ausfaltung und ihr Verdnderungspotential.
(Diplomarbeit, Prof. Dreier, 1991)

Weller, Valentin:

Der Jugendtreff Anger-Heilig Kreuz Erlangen Stadtteilorientierte Jugendarbeit im Horizont der
Evangelisierung.

(Diplomarbeit, Prof. Dreier, 1991)



Buchbesprechungen

Assmann, Hugo / Hinkelammert, Franz J.: Goize Markt, Patmos / Diisseldorf 1992; 232 S.

Als 16. und letzter Band der »Bibliothek Theologie der Befreiung« (BThB) ist die vorliegende
Studie »Gotze Markt« von HUGO ASSMANN und FRANZ J. HINKELAMMERT erschienen. Das Buch
versteht sich bewuBt als einfithrende Studie zum Themenkomplex Theologie und Okonomie. Die
fiinf Hauptkapitel stammen von HUGO ASSMANN, sie werden erginzt durch zwei thematische Ex-
kurse von FRANZ J. HINKELAMMERT. In einem ersten Kapitel unternimmt ASSMANN eine knappe,
aber nichtsdestotrotz kompetente und umfassende Bestandsaufnahme beziiglich der Relevanz der
Themenkomplexe Theologie und Okonomie sowie iiber den gegenwirtigen Diskussionsstand. Er
betont dabei, daB in erster Linie die Armen ein Interesse am Kampf gegen den Gotzen Markt ha-
ben, da sie die Opfer seien, die der Gotze fordere. In seinem ersten thematischen Exkurs stellt HIN-
KELAMMERT »Die Theologie des Imperiums« vor. Das Imperium, von dem hier die Rede ist, ist das
Imperium des Marktes. Die »Theologie des Imperiums« entwickelte sich nach HINKELAMMERT
wihrend der siebziger Jahre in den USA und hatte im Neoliberalismus sowie im protestantischen
Fundamentalismus seine Wurzeln. Das grobe Bild, welches HINKELAMMERT in diesem Exkurs von
der »Theologie des Imperiums« malt, wird in den folgenden Kapiteln von ASSMANN konkretisiert
und genauer untersucht.

ASSMANN fragt dabei in seinem zweiten Kapitel zunéchst nach »Den verheimlichten Vorausset-
zungen« der Okonomie. Eine entscheidende Rolle fiir das konomische Paradigma spiele dabei die
Annahme, »daB das dialektische Verhiltnis zwischen individuellen Objekten und kollektiven Pro-
jekten eine automatische Mechanik auBerhalb unseres Gewissens und Wollens (die sogenannten
'Gesetze der gottlichen Vorsehung') darstellt und von dorther auch gelost wird.« (81) Aus dieser
Annahme folge erstens der Anspruch der Okonomie, eine neutrale bzw. wertfreie Wissenschaft zu
sein. Die Gesetze des Marktes wiirden wie Naturgesetze betrachtet und die Okonomie erhebe den
Anspruch, eine Naturwissenschaft zu sein.

Zweitens: Wer sich an dieser Annahme orientiere, sei nicht mehr auf die Nichstenliebe ver-
pflichtet, genauer genommen: das Eigeninteresse werde zur besten Skonomischen Form der Nich-
stenliebe. Mit anderen Worten: Dem 6konomischen Paradigma sei es gelungen, in das christliche
Proprium der Identitit von Gottes- und Nichstenliebe einzubrechen und die Nichstenliebe in Ei-
geninteresse umzudefinieren.

Und schlieilich zeige sich an dieser Annahme drittens der religiose Charakter des 6konomischen
Paradigmas. Dem Markt werde eine gottliche Rolle zugewiesen — denken wir nur an die Rede von
»der unsichtbaren Hand« (A. Smith) —, seine Gesetze erhalten gottlichen Charakter. Folglich
spricht ASSMANN angesichts des okonomischen Paradigmas — in AnschluB an Arend Th. van
Leeuwen — von einer »konomischen Religion«. Die Hauptverheimlichung der Okonomie bestehe
also in einer »untergriindigen Theologie«!

In einem dritten Kapitel untersucht ASSMANN dann eingehender »Den Gotzendienst des Mark-
tes«. Die Dogmen dieses Gotzendienstes betonten immer wieder die Mechanismen des Marktes, die
um jeden Preis eingehalten werden miiBten. Eingriffe in den Markt seien dagegen selbst bei grau-
samen sozialen Folgen strikt verboten. Bei der »0konomischen Religion« handele es sich also um
eine »Schicksalsreligion«, die zudem ein neues Menschenbild hervorgebracht habe: den »homo
oeconomicus«, der keine Bediirfnisse mehr habe, sondern nur noch Neigungen und Vorlieben, und
der sein ganzes Verhalten an der »6konomischen Rationalitit« ausrichtet, deren oberstes Ziel es ist,
die Gesetze des Marktes zu respektieren und die eigenen Interessen durchzusetzen. ASSMANN er-
kennt in diesem Marktsystem eine perverse Theologie, einen unterdriickerischen Glauben, den er
im biblischen Sinne als »Gotzendienst« bezeichnet. Die »6konomische Spiritualitit« bestehe in der
alltiglichen Praxis, die sich allein an den Forderungen des Marktes orientiere.

Wie jeder Gotzendienst fordere auch der Gotzendienst des Marktes Opfer, genauer: Men-
schenopfer. Da der Markt aber viele Opfer fordere, dies aber nicht zugeben kénne, bediene er sich



92 Buchbesprechungen

einer Opfertheorie, die zum einen die grofe Zahl der Opfer verheimliche und zum anderen eine
gewisse Zahl von Opfern fiir notwendig erklire — entsprechend den Naturgesetzen des Markites.
Diese Opferideologie untersucht ASSMANN im vierten Kapitel des Buches. Eine zentrale Rolle in
dieser Analyse spielt dabei erneut die Pervertierung des Begriffs der christlichen Nichstenliebe in
der 6konomischen Rationalitiit. ASSMANN bleibt jedoch nicht bei der Anklage stehen, sondern fragt
auch nach der Mdoglichkeit, diese Opferideologie zu tiberwinden. Wihrend im 6konomischen Para-
digma die geschichtliche Institution des Marktes zur verwirklichten Utopie verklirt werde, fordert
ASSMANN, die Spannung zwischen den konkreten geschichtlichen Projekten und dem utopischen
Horizont aufrechtzuerhalten. Nur wenn die Utopie das absolut Unmégliche bleibe, kdnnten wir der
Gefahr entgehen, geschichtliche Institutionen zu vergéttlichen, und hitten die Chance, konkretes
menschliches Leben zu schiitzen. DaB es dem Gott des Lebens um dieses konkrete Leben der Men-
schen gehe, behauptet HINKELAMMERT in seinem zweiten thematischen Exkurs. Dann werde aber
auch die Wirtschaft als der Ort, an dem die materiellen Giiter fiir das Leben der Menschen produ-
ziert und reproduziert werden, zu einem zentralen Bereich des Glaubens. Wenn jedoch das kon-
krete Leben zum zentralen Kriterium der Okonomie werde, dann muff — so HINKELAMMERT — der
Markt einer umfassenden Planung unterworfen werden.

Im fiinften und letzten Kapitel ordnet ASSMANN die vorliegende Studie in den Kontext der
Theologie der Befreiung ein. Das zentrale Kriterium dieser Theologie sei die »Bejahung des Le-
bens« (215). Er fordert, anstelle der »6konomischen Religion« eine »politische Okonomie« zu be-
treiben, die sich »die soziale Produktion des realen, konkreten Lebens« (221) zum Ziel setzt. In
Ubereinstimmung mit HINKELAMMERT spricht ASSMANN in diesem Zusammenhang auch von einer
unumgiénglichen Planung der Wirtschaft.

Diese Forderung nach Planung mag fiir uns nach dem Zusammenbruch der stlichen Planwirt-
schaften befremdend klingen. Doch sind die Autoren nicht blind gegeniiber den Opfern dieser
Wirtschaftsordnung. Auch in den Planwirtschaften des Ostblocks erkennt ASSMANN eine Opfer-
theorie, bei der die Spannung zwischen geschichtlichem Projekt und utopischem Horizont aufgeho-
ben wurde. Er lehnt daher beide totalisierenden Wirtschaftsparadigmata -Markt und Planung — ab.
Worauf es ihm bei seiner Forderung nach einem planenden Eingriff in den Markt in erster Linie
ankommt, ist ein Ausgleich zwischen den Interessen der einzelnen und der Privatinitiative auf der
einen Seite und dem Wohl aller, besonders aber der Befriedigung der Grundbediirfnisse der Armen
auf der anderen Seite.

Dab jedoch auch in der sogenannten »sozialen Marktwirtschaft« der »Gotze Markt« regiert, zeigt
das Schicksal der »Bibliothek Theologie der Befreiung«. Nach eigener Aussage des Patmos Verla-
ges zwingt die »Interessenlage auf dem deutschen Buchmarkt« zur Einstellung der Reihe.

Aarau Georg Wessling

Bucher, Alexius J./ Fornet-Betancourt, Raiil / Renker, Joseph / Sing, Horst (Hg.): Die »Vor-
rangige Option fiir die Armen« der katholischen Kirche in Lateinamerika. Zugédnge zu ihrer
Begriindungsproblematik, Geschichte und Verwirklichung. Band 1: Begriindungszusammenhdinge
(Concordia. Internationale Zeitschrift fiir Philosophie; Reihe Monographien 5.1) Verlag Rolf Kauf-
mann / Eichstiitt—Ingolstadt—Wien 1991; 334 S.

Im ersten Teil des auf drei Binde angelegten Projekts »Zugénge zur 'Vorrangigen Option fiir die
Armen« (abgekiirzt OfdA) werden in dreizehn Beitrdgen sehr unterschiedliche Ansitze dargestellt,
die freilich die o.g. Option weniger begriinden, sondern sich ihr eher in beschreibender, analyti-
scher und illustrierender Weise nidhern und ihre Konsequenzen fiir die Theologie abzuschitzen ver-
suchen. PETER ROTTLANDER macht deutlich, welche Herausforderung die von dieser Option und
von entsprechender solidarischer Praxis her eingebrachten Leidenserfahrungen der Armen fiir die
heutige Aufgabe einer Fundamentaltheologie darstellen, die sich aus der apologetischen Fixierung
auf die meist akademischen Auseinandersetzungen mit bestimmten Philosophien und Weltan-



Buchbesprechungen 93

schauungen lost. OTTMAR FucHS formuliert die OfdA als Prinzip des kirchlichen Selbstvollzugs.
RAINER MARIA BUCHER stellt in der Form einer ausfiihrlichen Besprechung von Elmar Klingers
»Armut — Eine Herausforderung Gottes« den Zusammenhang von Theologie der Befreiung und
Zweitem Vatikanum heraus. JUAN CARLOS SCANNONE stellt grundsitzliche methodologische und
wissenschaftstheoretische Uberlegungen zur OfdA als dem zentralen »hermeneutischen Ort« der
Theologie iiberhaupt an. ALEXIUS J. BUCHER zeigt, daB die OfdA auch einen notwendigen Be-
standteil einer »Ethik in autonomer Vernunft« bildet. Nach einer positiven Wertung der OfdA aus
pastoraltheologischer Sicht von MICHAEL SIEVERNICH bietet NORBERT BRIESKORN im Kontext der
Diskussion um die Menschenrechte tatsdchlich einen detailliert und sorgfiltig argumentierenden
Beitrag zur Begriindung der Option, wobei ihm die Menschenrechtstradition nicht als der einzige,
nicht einmal als der am besten geeignete Begriindungsrekurs erscheint. In seinem stark von der
analytischen Ethik angelsdchsischer Prigung beeinfluten Beitrag begriindet ERNESTO GARZON
VALDES, warum zwischen allgemeinen positiven (wie der OfdA) und negativen Pflichten (wie z.B.
dem To6tungsverbot) weder hinsichtlich ihres Verpflichtungscharakters noch hinsichtlich ihrer Be-
griindung wesentliche Unterschiede zu machen sind. In seinem besonders erhellenden und iiber-
zeugenden Artikel legt MIGUEL MANZANERA dar, daf8 der in der Befreiungstheologie friiher héufig
und meist relativ unreflektiert vertretenen »Option fiir einen 'demokratischen’ Sozialismus« theolo-
gisch auch innerhalb dieses Ansatzes keinesfalls derselbe Status zukommt wie der sehr viel grund-
legenderen OfdA, die als »Basisoption« eine »hermeneutische Prioritidt« gegeniiber »zweitrangigen
Optionen« beansprucht. Deshalb wird die Theologie der Befreiung durch den »Zusammenbruch des
Sozialismus« und seine Diskreditierung im Kern nicht beriihrt. Ihre Grundeinsichten bleiben giiltig.
Auf der Basis einer sehr gut gelungenen Aufarbeitung der neuesten Diskussion zur Entwicklungs-
und Armutsproblematik zeigt HORST SING die politische Relevanz der OfdA auf, welche vor allem
darin besteht, den Blick fiir die Wahrnehmung von Armutssituationen zu stirken und der mangeln-
den politischen Vernunft zu ihrer Bewiltigung aufzuhelfen. Wenn ihr dies gelingt, kann sie sogar
dazu beitragen, »die Armutsproblematik zu entideologisieren, weil sie zweifelsfrei offenlegt, daf es
Arme gibt und daB ihnen nur wirksam geholfen werden kann, wenn es 'Optionen’ fiir sie gibt.« (S.
277) JOHANNES MEIER weist die OfdA als Orientierungsmarke der lateinamerikanischen Kirchen-
geschichtsschreibung aus und gibt einen guten Uberblick iiber einschligige Werke der Studien-
kommission fiir Lateinamerikanische Kirchengeschichte CEHILA. OTHMAR NOGGLER behandelt
die Bedeutung der OfdA fiir die in diesem Jahr [1992] besonders wichtigen Fragen des Lebens und
Uberlebens der indianischen Kulturen und zeigt, wie sich dank dieser Option der Umgang mit indi-
genen Volkern auch von Seiten der Kirche in den letzten 25 Jahren tiefgreifend und weitgehend
zum Positiven hin gewandelt hat. Im letzten Beitrag gibt SILVIO MEINCKE einen Uberblick iiber die
Wirkungsgeschichte der OfdA in der evangelischen Kirche lutherischen Bekenntnisses in Brasilien.

Wiirzburg Gerhard Kruip

Paczensky, Gert v.: Teurer Segen. Christliche Mission und Kolonialismus, Albrecht Knaus Ver-
lag / Miinchen 1991; 544 S.

Die 500-Jahr-Feier der Entdeckung Amerikas durch Christoph Kolumbus hat auch die christliche
Mission, nicht zuletzt durch den engen Zusammenhang von Religionsausbreitung und kolonialem
Expansionismus in der iberischen »Conquista«, stirker in das offentliche BewuBtsein geriickt. Das
Interesse richtet sich dabei vor allem auf die Rolle der Mission bzw. Religion im kolonialen Herr-
schaftsapparat und auf die politischen, gesellschaftlichen und kulturellen Konsequenzen, die die
koloniale Missionsausbreitung fiir die betroffenen Voélker und Menschen besessen hat. In diesem
Zusammenhang wird auch von Vertretern der Kirche dieses »Biindnis« durchaus als problematisch
beurteilt (vgl. z.B. Concilium 26, 1990, Heft 6). Dariiber hinaus ist es allerdings zu einer vehe-
menten anklagenden Verurteilung des christlichen Evangelisierungsauftrages gekommen. In diese
Kategorie gehort unzweifelhaft das Buch von Gert v. Paczensky, zeitweiliger stellvertretender



94 Buchbesprechungen

Chefredakteur des »Stern« und vormaliger Chefredakteur und Talkmaster bei Radio Bremen.
Schon der Klappentext dieses Werkes 1d6t nichts an Deutlichkeit zu wiinschen iibrig. Diesem zu-
folge mub das traditionelle Bild christlicher Missionare — »Fromm, giitig, segensspendend, fiir-
sorglich, viterlich« — vollig revidiert, ja umgekehrt werden; denn »(m)it Stock oder Peitsche, um
unbotmiBige Gemeinden zu strafen, als Agenten und Helfer von Kolonialverwaltungen, als An-
wender von Zwangsmitteln, um das Wort Gottes zu verbreiten,« hitten die Missionare ihren Auf-
trag wahrgenommen, auf diese Weise eine erhebliche Mitschuld an der »Fehlentwicklung« Latein-
amerikas, Afrikas und Asiens auf sich ladend. Wenn dann auch im Text das Bild ein wenig diffe-
renzierter gesehen wird und sich gelegentlich anerkennende Worte fiir die Arbeit der Missionare
finden (»In fast allen Kapiteln habe ich natiirlich auch das Positive beriicksichtigt«), folgt der Autor

doch im Grunde der vorangekiindigten Linie. Methodisch geschieht dies nach einem recht einfach
gestrickten Muster. Zu einem bestimmten Aspekt (z.B. Priigelstrafe, Zwangsarbeit, Rassismus, Ar-
beitserziehung, Landraub, Missionshandel usw.) werden in der Art eines Jean Paul'schen Zettelka-
stens alle Schandtaten der Missionare zusammengetragen. Die »Forschungsleistung« des Autors
beruht dabei auf der Summierung von Fundstellen aus der entsprechenden kolonialkritischen Lite-
ratur. In geradezu ermiidender Hiufung werden aus heutiger Perspektive die Fehlhaltungen der
Missionare aneinandergereiht, ohne daB der Leser jeweils in die historischen Zusammenhinge ein-
gefiihrt wird, geschweige gegenteilige Beispiele angefiihrt werden. Dabei wird man dem Autor al-
lerdings nur in den seltensten Fillen eine Verdrehung der Fakten unterstellen kénnen. Zwar finden
sich eine ganze Reihe sachlicher Fehler: So hief der China-Missionar Charles Gutzlaff in Wirk-
lichkeit Karl Friedrich Giitzlaff und war ein deutscher Schneidermeistersohn aus Pommern (S.
256). J.L. Krapf arbeitete nicht fiir eine »Christian Missionary Society« sondern fiir die anglikani-
sche »Church Missionary Society« (ebd.). Die katholischen Missionare Nies und Henle wurden
1897, nicht 1887 in China ermordet (S. 288). Selbstverstindlich finden sich auch einige der iibli-
chen Koloniallegenden, so die fiir die radikale spit- und nachkoloniale Kritik obligatorische Mir
von der Finanzierung der Industriellen Revolution durch den Sklavenhandel oder Heinrich Loths
(seinerzeit Leipzig) rein eurozentrische und heute von niemandem mehr geteilte These von der
»Staatsbildung« durch die Orlam im damaligen Deutsch-Siidwestafrika, wenn auch in diesem Zu-
sammenhang erstmals (S. 266 ff.) ausfiihrlicher der historische Kontext dargestellt wird. Schlicht-
weg eine Unterstellung ist die Aussage, die moderne (Kolonial-)Geschichtsschreibung und Missi-
onswissenschaft habe etwa die missionskritischen Werke der Afrikaner Ajayi, Ayandele, Ekechi
und Temu nicht wahrgenommen (S. 313); sie hat dies freilich mit Blick auf den Gesamtzusammen-
hang ihrer Aussagen getan. Wenn der streitbare Publizist v. Paczensky aber zum Schluf} seines
Werkes darauf verweist, daB nicht wenige Missionsschiiler zu den »Vitern der Unabhdngigkeits-
bewegungen« (S. 451 ff.) geworden sind, so ist ihm offenbar die »Dialektik missionarischer Arbeit«
nicht vollig entgangen. Nachdenkenswert bleibt der nicht zu leugnende Befund iiber das Ausmal
der temporalen Zusammenarbeit von christlicher Mission und westlichem Kolonialismus allemal.

Miinster Horst Griinder

Sawyer, Frank: The Poor are many. Political Ethics in the Social Encyclicals, Christian De-
mocracy, and Liberation Theology in Latin America (Kerk en theologie in context 15) Kok Pha-
ros / Kampen 1992; 199 S.

In dieser bei G. Manenschijn, Theologische Universiteit, Kampen vorgelegten Dissertation des
Kanadiers Frank Sawyer werden verschiedene Ansitze politischer Ethik vor dem Hintergrund der
lateinamerikanischen Problematiken diskutiert. Schwerpunkte legte der Verfasser dabei auf die So-
zialenzykliken, Politisches Denken und Praxis der Christdemokratie (v.a. von Eduardo Frei), die
Befreiungstheologie (dargestellt anhand von Gustavo Gutiérrez) und eine Analyse der Probleme
der Liander Zentralamerikas, die mit Hilfe der Leitbegriffe »Entwicklung« und »Befreiung« unter-
sucht und bewertet werden. Das letztgenannte Kapitel wird von einer sehr niitzlichen Chronologie



Buchbesprechungen 95

wichtiger politischer Ereignisse und Entwicklungen in Zentralamerika abgeschlossen. Eine gute
Zusammenfassung (S. 168—183) erleichtert auch dem »schnellen Leser« den Einstieg in die ange-
sprochenen Themen. Genauso wie der Verfasser in der Analyse der sozialen Probleme Lateiname-
rikas darauf besteht, daB weder dependenztheoretische noch modernisierungstheoretische Zuginge
auBer Acht gelassen werden diirfen, um der Komplexitét der Situation und ihrer Ursachen gerecht
zu werden, plddiert er auch in seinen sozialethischen Optionen dafiir, die Begriffe »Entwicklung«
und »Befreiung« nicht gegeneinander auszuspielen. Den hdufig »dysfunktionalen«, nationalen Eli-
ten der Linder Lateinamerikas kidme in beiden Konzepten insofern eine Schliisselfunktion zu, als
sie sowohl fiir Riickstdndigkeit wie fiir Abhéngigkeit wesentlich mitverantwortlich seien und Al-
ternativen der Entwicklung und Befreiung nur dann Aussicht auf Erfolg hdtten, wenn diese Eliten
ihre langfristigen Interessen erkennen und politische Entscheidungsprozesse fiir alle, insbesondere
die Armsten 6ffnen wiirden. Dies setzt natiirlich stirkeres SelbstbewuBtsein, politische Organisa-
tion und Solidaritéit unter und mit den Armen, ein »empowering of the poor«, voraus. Auch sei vor
diesem Hintergrund ein Dialog und eine Zusammenarbeit zwischen Christdemokratie und Befrei-
ungstheologie notig und moglich. Es gebe jedoch auch nach dem »Ende des Sozialismus« keinen
Grund, die Kernaussagen der Befreiungstheologie, wie v.a. die Option fiir die Armen, zuriickzu-
nehmen. Aber es sei eine intensivere Debatte iiber konkrete Vermittlungen und Umsetzungen die-
ser Option gefordert. 2

Der Versuch, gegensitzliche Ansitze miteinander ins Gespriich zu bringen und ihren ergéinzen-
den Charakter fiir den jeweils anderen aufzuzeigen, entspricht vielleicht auch einem gewissen
Harmoniebediirfnis, zumindest dem Bestreben, verhirtete ideologische Fronten aufzubrechen und
an die Pflicht zur solidarischen Mitwirkung aller zu appellieren. Ob ein solches Verfahren jedoch
fiir die Diskussion moglicher Losungswege fiir Lateinamerika tatsidchlich beitrigt, mufl bezweifelt
werden. Auch Frank Sawyer kann trotz der positiv klingenden Uberschrift iiber seinem letzten Ab-
schnitt »Toward a hopeful option« die heute weit verbreitete Ratlosigkeit nicht iiberwinden.

Wiirzburg Gerhard Kruip

Wiesenthal, Simon: Segel der Hoffnung. Christoph Columbus auf der Suche nach dem gelobten
Land, Ullstein / Berlin—Frankfurt/M. 1991, 251 S.

Ob Columbus Nachfahre spanischer Juden war, ist in der Vergangenheit immer wieder diskutiert
worden. Die Quellenlage hat eine zweifelsfreie Beantwortung dieser Frage bislang nicht zugelas-
sen. SIMON WIESENTHAL mochte mit seinem Buch Antworten auf offene Fragen geben, indem er
das Vorhaben des Columbus in Beziehung setzt zu der von Zwangstaufen und Inquisition geprig-
ten Situation der jiidischen Bevolkerung im Spanien des 15. Jahrhunderts. Der Tag, an dem Co-
lumbus zu seiner ersten Fahrt aufbricht, ist gleichzeitig der Tag, an dem das Vertreibungsedikt der
spanischen Konige Isabella und Ferdinand wirksam wird. »Gibt es eine Verbindung zwischen sei-
ner Entdeckungsreise und der Austreibung der Juden?«(15) Welche Beziehungen haben zwischen
Columbus und den spanischen Juden, Marranen und Conversos bestanden? WIESENTHAL beginnt
seine Untersuchung mit einem kurzen Aufriff der Geschichte der Juden auf der iberischen Halbinsel
(15-69), die zugleich eine Geschichte des christlichen Antisemitismus ist. Zunehmende Benachtei-
ligung und Bedriingnis lieBen unter der jiidischen Bevélkerung die jahrhundertealte Sehnsucht nach
einem Leben in einem jiidischen Land wieder aufblihen. Reiseberichte, Legenden, Briefwechsel
etc., die WIESENTHAL in seinem zweiten Kapitel anfiihrt, dokumentieren die zur GewiBheit gewor-
dene Hoffnung auf einen derartigen Zufluchtsort. Der dringende Wunsch, Kontakt zu den verlore-
nen Briidern der zehn Stimme Israels aufzunehmen, fand neue Nahrung in den Reiseplinen des
Columbus, der hier selbst als Heimatloser erscheint, gehetzt und bestrebt, die eigene Herkunft zu
verschleiern (148). Muf} diese Haltung neben den profunden Kenntnissen des Jiidischen als ein
weiterer Hinweis auf eine jiidische Abstammung verstanden werden, die zu verdunkeln angesichts
der todlichen Bedrohung durch die Inquisition notwendig war? Fiir WIESENTHAL spricht »sehr, sehr



96 Buchbesprechungen

vieles« fiir eine solche Annahme, u.a. die von ihm untersuchten Schriftzeichen und Eintragungen in
den Bordbiichern (105-152). Uber diese mogliche jiidische Abstammung des Columbus hinaus hat
es, so die These des Autors, eine von beiden Seiten gewollte Verbindung zwischen Juden und Co-
lumbus gegeben. Ohne die finanzielle Unterstiitzung durch spanische Juden und Conversos wie
Luis de Santangel, »die das bereits abgesagte Unternehmen durch ihre Fiirsprache bei Isabella ret-
teten« (177), wiire die Expedition des Columbus nie zustande gekommen. Im Unterschied zu dem
Columbus-Forscher Salvador de Madariaga sieht WIESENTHAL den Grund fiir dieses »faktische
Biindnis« weniger in der Abstammung des Columbus als vielmehr in seinem Vorhaben selbst, das
der Sehnsucht der Juden nach jiidischen Konigreichen, die zumeist in Asien vermutet wurden, zu
entsprechen schien (180). Die Hoffnungen, die die spanischen Juden in die Reise des Columbus
setzten, erfiillten sich nicht. Stattdessen erwartete sie ein Schicksal als Fliichtlinge, die auf der Su-
che nach Asyl nicht selten erneut Opfer von Verfolgung und Inquisition wurden (188-235).
»Dennoch« — so schlieBt der Autor seine Untersuchung — »6ffnete Columbus eine neue Welt.
Eine neue Welt fiir Verfolgte. Und zu dieser neuen Welt strebten wihrend Jahrhunderten Juden und
Marranen trotz aller Verbote, die ihnen spanische und portugiesische Kénige auferlegten.« (238)

Erkenntnisse, mit denen eine endgiiltige Kldarung der Herkunft des »Entdeckers« moglich wiire,
liefert die Untersuchung WIESENTHALS nicht. Hier ist er, wie andere auch, darauf angewiesen, die
Liicken in den vorliegenden Quellen mit Spekulationen zu fiillen. Jedoch 148t das von ihm vorge-
legte und ausgewertete Material die Diskussion um Columbus in einem neuen Licht erscheinen.
WIESENTHAL gelingt es, in einer beeindruckenden Fiille von Beispielen und Einzelheiten die Ver-
bindungen zwischen Columbus und der jiidischen bzw. marranischen Bevolkerung Spaniens zu un-
termauern. Dariiber hinaus besteht das Verdienst des Autors vor allem darin, an die Unterdriickung
und Verfolgung der spanischen Juden zu erinnern, die in der Ausweisung durch die Katholischen
Konige vor 500 Jahren ihren schmerzlichen Hohepunkt erreichte — ein Aspekt, der in der Ausein-
andersetzung mit der Bedeutung von 1492 bislang kaum Beachtung gefunden hat.

Miinster Katja Heidemanns

Die Anschriften der Mitarbeiter dieses Heftes:

Dr. Ulrich Dehn, 2-9-4-2 Koishikawa - Bunkyo-ku, Tokyo 112
Prof. Dr. Ottmar Fuchs, Gartenstr. 16, 8600 Bamberg

Prof. Dr. Hans-Werner Gensichen, Eckenerstr. 1, 6900 Heidelberg 1
Dr. Hermann Janssen, Kirchberg 13, 5100 Aachen

Dr. Gerhard Kruip, Neubergweg 2, 8703 Ochsenfurt

Dr. Johannes Meier, Neustr. 11, 4630 Bochum 1



EDITORIAL

Kollegialitit

Im August des vergangenen Jahres schrieb der emeritierte Bischof von Bauru, D. Can-
dido Padim OSB, einen Brief an seine brasilianischen Amtsbriider, in dem er seine Sor-
gen um die Ausiibung der bischéflichen Kollegialitit zum Ausdruck brachte. Padim, von
den brasilianischen Bischofen zu einem ihrer Delegierten fiir Santo Domingo gewiihlt,
wurde von Rom grundlos und eigenmichtig von der Liste gestrichen. Das allerdings war
cher der Anlall und nicht der Grund seines sachlich geschriebenen Briefes. Was dem zu-
riickgesetzten Bischof Sorgen bereitet, ist die Art und Weise, wie romische Institutionen
mit dem Bischofskollegium und den Bischofskonferenzen verfahren, die in der Tat be-
fremdet. Statt in einer menschlichen und briiderlichen Weise miteinander umzugehen wie
es das Evangelium nahelegt, wird autoritér verfahren, auf das Kirchenrecht zuriickgegrif-
fen, dabei aber nach eigenem gusto interpretiert. Ausnahmen gibt es zum Gliick immer
wieder. Nichtsdestotrotz herrschen bei der Mehrheit der rémischen Kirchenleute — so
die Erfahrung des Bischofs — »die Mentalitit und Verhaltensweisen européischen Kul-
turkolonialismus, der ein Uberbleibsel jener Epoche darstellt, in der man eine auspliin-
dernde Herrschaft der kulturellen Werte der Dritten Welt ausiibte«.

Das sind gewiB deutliche Worte. Sie stammen jedoch von einem, der weil3, was er sagt;
sie sind nicht einer personlichen Verirgerung entsprungen, sondern driicken eine iiber
Jahre gemachte Erfahrung aus. Deshalb kinnen sie auch nicht iiberhort werden, da eine
Geringschiitzung der andern nach wie vor anhilt. Dariiber kann auch die Rede von Kolle-
gialitdt nicht hinwegtéuschen; sie ist nicht nur inflationir geworden, sondern scheint dar-
liber hinaus einen Sachverhalt zu verschleiern. Nach den Worten des Bischofs tritt in den
letzten Jahren ein starker Zentralismus seitens der Organe des Heiligen Stuhles zu Tage,
der nicht nur unnétig, sondern zum Schaden der urkirchlichen Tradition und des vergan-
genen Konzils ist. Padim belegt seinen Vorwurf des Zentralismus, der iiber bestehende
rechtliche Bestimmungen hinweggeht, an konkreten Beispielen aus dem Umfeld der bra-
silianischen Bischofskonferenz. Sein Fazit langjihriger Erfahrung: »Praktisch bedeutet
dies, uns als unreife Bischofe und den romischen Prilaten kulturell unterlegen zu behan-
deln. Nur diese haben die weisen und richtigen Kriterien um die pastoralen Aktivititen
der Kirchen zu leiten«. Was Dom Candido in diesem Zusammenhang am meisten be-
schaftigt ist die immer mehr gebrauchlich werdende »MiBachtung der Ausiibung der le-
gitimen bischoflichen Autonomie und der Bischofskonferenzen, insbesondere in Latein-
amerika. Der Zentralismus der romischen Kurie, der eine autoritire Macht ausiibt und
Entscheidungen ohne entsprechende Rechtfertigung mitteilt, stellt ein ziemlich anderes
(Kirchen-)Modell dar als es das Konzil empfiehlt. Der emeritierte Bischof erinnert an



98 Editorial

1 Petr 5, 2f, wonach die Hirten nicht Beherrscher der Gemeinden, sondern Vorbilder der
Herde zu sein haben.

Wie berechtigt die Sorge von Bischof Padim ist, hat nicht nur der Verlauf der 4. Gene-
ralversammlung des lateinamerikanischen Episkopates in Santo Domingo 1992 gezeigt.
Dieselbe Sorge teilen auch Bischofe in unseren Breitengraden, auch wenn hier anderes
auf dem Spiele steht. Um so wichtiger wird aber die Kollegialitit derjenigen, die dem
Zentralismus wehren und ihre Stimme o6ffentlich erheben. Sie rufen damit der Kirche
nicht nur in Erinnerung, daB sie evangeliumsgemal} zu leben hat, sondern sie helfen ihr
auch, Weltkirche zu werden.



EXPERIENCE AND THEOLOGY:
AN ASIAN LIBERATION PERSPECTIVE

by Peter C. Phan

This article first explains the theological method and resources of Asian liberation
theology, in particular its critique of Western theology, its commitment to praxis, its
analysis of the Asian social and religio-cultural situation, and its inventory of the chal-
lenges and sources for an Asian liberation theology. In the second part the essay presents
and evaluates three representative attempts at developing an Asian liberation theology,
namely, those of the Sri Lankan Tissa Balasuriya, the Taiwanese Choan-Seng Song, and
Korean Minjung theology. The third part of the essay concludes with a reflection on the
outstanding tasks of an Asian liberation theology.

The coupling of experience and theology in the title of this essay intimates a link
between one's ethnic and national roots which are the contexts of one's experience on the
one hand and one's religious living on the other. Such connection, it would seem, is un-
avoidable since religious faith is necessarily lived out in a local culture, expressed in spe-
cific languages and symbols, and celebrated in particular rituals. A culture, with its
language, symbols, and rituals, is always symbiotically bound to a specific ethnic and
sometimes national matrix. Christian theology, being a critical reflection on religious
experience, is therefore intrinsically linked to the ethnic and national contexts in which
religious experience occurs. To put it in another way, theology is ineluctably con-
textualized, inculturated, local, indigenized, and ethnocentric. A theology that is not
ethnic is an oxymoron.

This ethnocentricity of all theologies has not always been consciously acknowledged;
and if acknowledged at all, European-centered Christianity and its Greco-Roman theo-
logy have often been regarded as regulative for other parts of the world. This claim to
universality and normativeness was operative particularly in missionary activities in the
so-called Third World.

Recently there have been repeated and impassioned protests on the part of Third World
theologians, especially in Latin America, Africa and Asia, against the colonialism and
imperialism of this self-styled mainstream (some say »malestream«)! Christian culture
and its theology. It is urged that Western theology (European and North American)
church tradition is no more than a series of local theologies whose principal formative in-
fluences are the Reformation, the Enlightenment, the Industrial Revolution, the French
and American revolutions, technology, secularization, and capitalism. Third World

I The expression »malestream« was coined by feminist sociologist Dorothy Smith. ELISABETH SCHUSSLER
FIoRENZA adopted it in her »The Politics of Otherness: Biblical Interpretation as a Critical Praxis for
Liberation«, in: MARC H. ELLIS & OTT0 MADURO (eds.), The Future of Liberation Theology. Essays in Honor of
Gustavo Gutiérrez, Maryknoll/New York 1989, 312.



100 Peter C. Phan

theologians simply refuse to translate Western theology (even by the dynamic-equi-
valence method) into their own languages or adapt it to their own cultural forms. They
prefer to »drink from their own wells«, to paraphrase the title of one of Gustavo Gutiér-
rez's books.2 We stand then, as J.B. Metz points out, at the end of the eurocentric era of
Christianity, and the Catholic Church is changing from a culturally monocentric church
(Europe and North America) to a culturally polycentric world church.?

Whereas much has been written by and about Latin American and African (and Afro-
American) Liberation theologians, comparatively little notice has been given to Asian
theologians, at least in the United States.? This essay intends to present and assess the
attempts of some Asian theologians to envision and formulate a Christian ethnic theo-

logy.

Since the expression »Asian theologians« is denotatively large, a few preliminary
words to define the parameters of my reflections are in order. By »Asian« I refer mainly
to southeastern and fareastern Asians. Though references will be made to Indian theo-
logians, the focus will be on Sri Lankans, Taiwanese, and Koreans.5 Also excluded from
consideration are theologians who, though working in Asia and having made valuable
contributions to Asian theology, are not native Asians.® By »Christian ethnic theology« 1
mean the discipline that critically reflects on the meanings present in the Christian

2 See Gustavo GUTIERREZ, We Drink From Our Own Wells. The Spiritual Journey of a People, Mary-
knoll/New York 1984. For a discussion of the three models of developing a local theology, i.e., translation,
adaptation, and contextualization, see ROBERT SCHREITER, Consrruclmg Local Theologies, Maryknoll/New York
1985, 6-16.

3 See JoHANN BAPTIST METZ, »Standing at the End of the Eurocentric Era of Christianity: A Catholic View«,
in: VIRGINIA FABELLA & SERGIO TORRES (eds.), Doing Theology in a Divided World, Maryknoll/New York 1985,
85-90.

4 For a collection of essays by Asian theologians focusing on Protestant theology in India, Sri Lanka, Burma,
Thailand, Indonesia, the Philippines, Taiwan, Korea, and Japan, see GERALD H. ANDERSON (ed.), Asian Voices in
Christian Theology, Maryknoll/New York 1976. The book also contains an excellent bibliography of Asian
theologians' writings in Western languages. The present essay offers a partial update on Asian theological
writings since 1976, including those of Roman Catholics. See also J. RUSSELL CHANDRAN, »Development of
Christian Theology in India: A Critical Survey, in: SERGIO TORRES AND VIRGINIA FABELLA (eds.), The Emergent
Gospel. Theology from the Developing World, London 1978, 157-72; DoucLas J. ELwoobD (ed.), What Asian
Christians Are Thinking. A Theological Sourcebook, Quezon City/The Philippines 1976; DEANE WILLIAM FERM,
Third World Liberation Theologies. An Introductory Survey, Maryknoll/New York 1986; TissA BALASURIYA,
»Emerging Theologies of Asian Liberation«, in: LEONARDO BOFF & VIRGILIO ELIZONDO (eds.), Theologies of the
Third World. Convergences and Differences, Edinburgh 1988, 35-45; DANIEL T. Apawms, Cross Cultural Theo-
logy. Western Reflections in Asia Atlanta 1987; EMERITO NACPIL, »Editorial: The Critical Asian Principle«, in:
South East Asia Journal of Theology, Vol. 1, no. 1 (1976) 1-11.

5 James A. Veitch distinguishes between »theology in Asia«, which is »the theological reflection of Asian-
based or Asian-oriented thinkers, for whom being in Asia does not determine the form and style of their theo-
logical activity« and »Asian theology«, which »points to the possible existence, or potential creation, of a theo-
logy shaped, molded and related to a specific historical context, by particular socio-historical and religious
factors (religious here includes philosophical) so that the emerging form of this theology differs in emphasis and
possibly in structure, though not necessarily in content, from other kinds of theology -— for example, Western
theology in either its European or American cultural form.« See JAMES A. VEITCH, »Is An Asian Theology
Possible?« in: EMERITO P. NACPIL & DoucLas J. ELwooD (eds.), The Human and the Holy. Asian Perspectives
in Christian Theology, Maryknoll/New York 1980, 216.

6 The names of two prominent theologians come to mind: Raimundo Panikkar in India for interreligious
dialogue and William Johnston in Japan for spirituality.



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 101

tradition with an explicit and deliberate starting point from and basis in the meanings
present in a specific religious, racial, national, linguistic, and geographical context. Such
theology addresses itself simultaneously, though in various degrees to the three »publics«
of academy, church, and society.’

In what follows, I will first explain the Asian theologians' theological method and re-
sources. Secondly, I will examine how they reformulate certain basic themes of Christian
theology; thirdly and finally, I will present an assessment of this effort to create an ethnic
theology and suggest further tasks to be accomplished.

d

In comparison with Latin American and other forms of liberation theologies, Asian
voices in Christian, especially Roman Catholic, theology were until recently no more
than a whimpering whisper. Comparing Asian theology to the fat man in the Filipino
folktale »The Gungutan and the Big-Bellied Man« in which the Big-Bellied Man is
forced by the Gungutan to act out his feigned dream and in the process is transformed
into a handsome athletic young man, Choan-Seng Song, a Taiwanese Protestant theo-
logian, describes the current condition of Asian theology:

Christian theology in Asia has been overweight, like that big-bellied man. It could
hardly walk or run with its huge belly of undigested food — a belly crammed with
schools of theology, theories of biblical interpretation, Christian views of cultures and
religions, all originating from the church in the West and propounded by traditional
theology. It became even more obese when the vast space of Asia, with its rich cultures,
vigorous religions, and turbulent histories, began to compete for room in that already
over-loaded theological belly. The result is painful indigestion. Our chief concern must
be how to cure its indigestion, reduce its weight, and regain its agility and dynamic to
win the hand of theology authentic to the Asian mind.?

But how is the work of slimming down the big-bellied theology into a svelte, authenti-
cally Asian theology to be carried out? Song goes on to suggest that the theological Gun-
gutan who can assist Asians in this task is

(1) the power of imagination given to us by God who created us human beings in the
divine image; (2) it includes the passion that enables us to feel the compassion of God in
us and in others; (3) it is the experience of communion that makes us realize we are
responsible for one another and for God; and (4) it is the vision of God's redeeming
presence in the world, enabling us to envision a new course for theology.®

In more concrete terms, Asian theologians see themselves challenged to perform the
following tasks: (1) a critique of Western theology; (2) a radical commitment to the

7 See DavVID TRACY, »Ethnic Pluralism and Systematic Theology: Reflections«, in: ANDREW M. GREELEY &
GREGORY BAUM (eds.), Ethnicity, New York 1977, 91-99 and The Analogical Imagination New York 1987,
3-46. :

8 CHOAN-SENG SONG, Theology from the Womb of Asia, Maryknoll/New York 1986, 3.

9 Ibid.



102 Peter C. Phan

praxis of liberation in society and church; (3) a comprehensive socio-cultural analysis of
the Asian situation in order to identify its challenges; (4) making an inventory of Asian
resources for doing theology; and (5) a theological reformulation of basic Christian
doctrines.

Critigue of Western Theology

It is a curious fact that despite or perhaps because the overwhelming majority of Asian
theologians received their graduate training in the West, they, not unlike their Latin
American colleagues, are deeply disappointed with Western theology. Tissa Balasuriya, a
Sri Lankan Oblate priest, attacks Western theology as largely irrelevant to Asians,
tribalistic, church-centered, clericalist, patriarchal, capitalistic, devoid of socio-economic
analysis, and lacking in action-orientation. He calls for a new orientation in theology, a
fundamental break from Western theology which provides, in his view, the ideological
support for Western hegemony of the world, for capitalist domination over the poor, and
for male clerical domination within the church. 10

This scathing attack upon First World theology is echoed by the group called
»Bcumenical Association of Third World Theologians« of which Asian theologians form
a sizable membership: »We reject as irrelevant an academic type of theology that is di-
vorced from action. We are prepared for a radical break in epistemology which makes
commitment the first act of theology and engages in critical reflection on praxis of the
reality of the Third World.«!!

It is now a commonplace among Asian theologians to regard Western theology as a
product of an alienated and alienating culture. Carlos H. Abesamis, a Filipino Jesuit,
speaks of three major stages of theological development: the Semitic, the Greek, and now
the African and the Asian. He further distinguishes between »doing theological re-
flection« and »studying theology«. »Studying theology« requires as a part of the curri-
culum a historical investigation of the development of the faith in the Greco-Latin
tradition; »studying theology« makes one a theological »technician«. »Theological re-
flection«, on the other hand, is reflecting on the contemporary human situation in the
light of one's faith and in so doing one becomes a »theologian«. This does not mean that
Asians should exclude the Western theological tradition from their activity of doing
theological reflection. Indeed, for Abesamis, Western theology could provide examples
and models of theological reflection with which Asians can compare their own. Further,
its theological insights could eventually be grafted into the Asian indigenous theology.
What must absolutely be avoided is simply to translate works of Western theology or
even Vatican II's theology into Asian languages or to »adapt« them to the »local
situation«. »How can I »apply«, asks Abesamis, »the >Theology of the Death of Godx«
and the >Theology on the Use of Leisure« to the situation of my people for whom God is

10 See Tissa BALASURIYA, »Towards the Liberation of Theology in Asia«, in: VIRGINIA FABELLA (ed.), Asia's
Struggle for Full Humanity: Towards a Relevant Theology, Maryknoll/New York 1980, 26 and Tissa BALASU-
RIYA, Planetary Theology, Maryknoll/New York 1984, 2-10.

11 SErGIO TORRES & VIRGINIA FABELLA (eds.), The Emergent Gospel. Theology from the Developing World,
269.



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 103

alive and life is difficult?«!2 The correct procedure, says Abesamis, is not to take a
western tree and transplant it on Asian soil; rather »it is planting our own African or
Asian tree and grafting on whatever is needed for life and health.«13

Women Asian theologians, on their part, condemn Western theology for its con-
tribution to the oppression of women and itspatriarchal bias: »We saw how theology
itself has added to these distortions. We unearthed theological premises, traditions, and
beliefs that have prevented us from being fully human and have blurred the image of God
that we are.«' The final statement of the meeting of Asian Church Women in Manila, the
Philippines, on November 21-30, 1985, goes on to list these distortions: the patriarchal
image of God, the predominant male interpretation of the Bible, the over-emphasis on the
maleness of Christ, the propagation of a sMary cult<, and the bias against woman in the
Christian tradition buttressed by male-oriented Asian religious beliefs. 5

Choan-Seng Song faults Western theological epistemology for over-emphasizing
rational argumentation to the detriment of what he calls »the power of theological
imaging.« Speaking of the echo or deep resonance (hibiki) that the shortest form of
Japanese poetry, consisting of seventeen syllables (haiku), evokes in us (especially that
of the seventeenth-century master poet Basho), !¢ Song describes theological imagination
as the power of perceiving the echo of God's presence in everything in the universe.

Poets image their poems. Painters image their paintings. Should theologians too image
theology? They not only should, they must. Especially theologians in Asia must be able
to image their theology and not conceptualize it, for they live in the midst of rich cultures
to which the power to image has greatly contributed. Ours is a culture shaped by the
power of imagining, not by the capacity to conceptualize. It is a culture vibrant with the
rhythms of life that cannot be abstracted into definitions, logic and formulas. Such
culture must lend itself to theological imaging. Unfortunately, a culture created in the
West by the power of abstraction has taken control of the Asian theological mind. To
regain an ability to image theology as a poet images poetry and a painter images
paintings is fundamental to theological efforts in Asia. 17

12 CarLos H. ABESAMIS, »Doing Theology in a Philippine Context, in: SERGIO TORRES & VIRGINIA FABELLA,
The Emergent Gospel, 118.

13 Thid.; 121.

14 VIRGINIA FABELLA & SUN Al LEE PARK, We Dare to Dream. Doing Theology as Asian Women, Hong Kong
1989, 149.

15 Tbid.

16 Basho's famous haiku reads: »Furuikeya, kawazu tobikomu, mizu no oto.« English translation by Choan-
Seng Song:

Breaking the silence

of an ancient pond,

A frog jumped into water —

A deep resonance.

In: CHOAN-SENG SoNG, Theology from the Womb of Asia, 57.

17 Tbid., 61.



104 Peter C. Phan
Commitment to Theopraxis

Like Latin American Liberation theologians, Asian theologians insist that theology is
the second act following the first act which Aloysius Pieris, a Sri Lankan Jesuit, calls
»liberation-theopraxis.«!® This praxis is the struggle for economic and socio-political
freedom on behalf of and with the teeming millions of Asians who make up more than
five-ninths of the world population. This theopraxis is already the formulation of theo-
logy. The Final Statement of the Asian Theological Conference held on January 2-20,
1979, in Wennappuwa, Sri Lanka, affirms:

In the context of the poverty of the teeming millions of Asian and their situation of
domination and exploitation, our theology must have a very definite liberation thrust. The
first act of theology, its very heart, is commitment. This commitment is a response to the
challenge of the poor in their struggle for full humanity. We affirm that the poor and the
oppressed of Asia are called by God to be the architects and builders of their own
destiny. Thus theology starts with the aspiration of the oppressed towards full humanity
and counts on their growing consciousness of, and their ever-expanding efforts to over-
come, all obstacles to the truths of their history. 1

Several Asian theologians' participation in this struggle for justice and peace, even
though still rather sporadic, deserves notice. Aloysius Pieris cites four experiments made
in his country: the Devasarana movement, led by the Anglican monk Yohan Devananda;
the Satyodaya group, led by the Jesuit Paul Caspersz; the Christian Workers' Fellowship
which has a Buddhist, Hindu, Christian and Marxist membership of both Sinhalese and
Tamils; and the community established by the Oblate priest Michael Rodrigo. 20

Cynnyc Cheng (from Hong Kong) and Eunice Santana de Velez (from Puerto Rico)
describe their live-in experience in a coconut plantation.?! Samuel Rayan, an Indian
Jesuit, relates his experience of living in the slums in Colombo, Sri Lanka, and shows
how this experience affects his work as a theologian.?? These theologians' experiences
were part of the three-day live-in plan organized by the Asian Theological Conference
for its members before their meeting on January 7-20, 1979, in Wennappuwa, Sri Lanka.
Seven other live-ins, besides the two mentioned above, include living with village folk,
fisherfolk along the Indian Ocean coastline, tea-plantation workers, industrial workers
and trade-union personnel, women in Baddegama, youth and students on a collective
farm, and minority groups in Parantha. These experiences, though very short, confirmed
Asian theologians in their conviction that »no theology or talk of God can be separated
from the life of the people, especially from the struggle of the poor and the
marginated.«?

18 See ALoysius PIERIS, An Asian Theology of Liberation Maryknoll/New York 1988, 80.

19 ViRGINIA FABELLA (ed.), Asia's Struggle for Full Humanity, 156.

20 See AvLoysius PIERIS, An Asian Theology of Liberation, 57-58. For more information on the Devasarana
movement, see LAKSHMAN WICKREMESINGHE, »Sri Lanka: The Devasarana Movement, 1970-1983«, in: VIRGI-
NIA FABELLA & SERGIO TORRES, Doing Theology in a Divided World, 33-39.

21 See »The Coconut Plantation Live-In Report«, in: VIRGINIA FABELLA (ed.), Asia's Struggle for Full
Humanity, 42-49.

22 See »Reflections on a Live-In Experience: Slum Dwellers«, ibid., 50-56.

23 »The Live-In Planc, ibid., 41.



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 105

More significant is the participation of Korean theologians in the development of
Minjung theology, of which more will be said later. Many of these theologians (e.g.,
Prof. Suh Nam-dong, an initiator of minjung theology, and the Catholic poet Kim Chi-ha)
were removed from their teaching positions or imprisoned and tortured by the regime of
Park Chung-hee.

There is, however, another aspect of theopraxis that is peculiar to Asian theologians,
namely, interreligious dialogue. This activity, necessitated by the overwhelming presence
of non-semitic religions in Asia, occurs, as Tissa Balasuriya points out, on four levels:
»dialogue of intellectual discourse and study; dialogue in worship and liturgy; dialogue
of life — living together and relating to society at different levels; dialogue while partici-
pating in the people's struggle for life.«2* Perhaps with the exception of the Philippines,
today in Asia hardly any large-scale action for justice and peace can take place among
Christians without the collaboration with members of other religions.

Struggle for justice and interreligious dialogue should not be regarded as two parallel
activities for developing an Asian theology. A. Pieris has repeatedly argued that they are
two sides of the same coin. By interreligious dialogue he means more than official
doctrinal exchanges among various religions. He suggests that interreligious dialogue go
beyond institutional religions (what he calls »metacosmic religions«) and reach the
»cosmic« religiousness (often referred to pejoratively by Westerners as »animism«) of
the Asian peoples. This cosmic religiousness is lived by Asia's poor.

Pieris further distinguishes between »forced poverty,« which is the fruit of injustice
and oppression, and »voluntary poverty«, which is the seed of liberation. It is by
embracing »voluntary poverty« as a protest against »forced poverty« and in solidarity
with the poor that one can overcome the dichotomy between liberation as an interior
emancipation from spiritual slavery and liberation as release from sociopolitical and
economic enslavement. Asian reality is an interplay of both religiousness and poverty. It
is the religiousness of the poor. For Pieris, »the indigenization of the Asian church can
never take place if only one sector of Asian reality — that is, only the metacosmic
religiousness — is taken seriously. The religiousness of the poor and the poverty of the
religious masses fogether constitute the complex structure of Asian reality that is the
matrix of an Asian theology.«2

Social and Religio-Cultural Analysis: The Challenges of Asia to Christian Theology

In order to fashion a truly ethnic theology appropriate to Asia, Asian theologians insist
on the necessity of socio-cultural analysis as an important component of the theologizing
process. Asian theologians meeting in Wennappuwa, Sri Lanka, declared:

Theology working for the liberation of the poor must approach its task with the tools of
social analysis of the realities of Asia. How can it participate in the liberation of the poor
if it does not understand the socio-political, economic, and cultural structures that enslave
the poor? ... This analysis must extend to the whole length and breadth, height, and depth

24 Tissa BaLasuriya, »Emerging Theologies of Asian Liberation, in: LEONARDO BoFF & ViciLio ELl
zoNDO(eds.), Theologies of the Third World, 40.
25 Avoysius PiEris, An Asian Theology of Liberation, 113.



106 Peter C. Phan

of Asian reality, from the family to the village, the city, the nation, the continent, and the
globe. Economic and socio-political interdependence has shrunk the earth to a global
village. The analysis must keep pace with the ongoing process to ensure a continuing
self-criticism and evaluation of religions, ideologies, institutions, groups, and classes of
people that by their very nature run the hazards of a dehumanizing bureaucracy. 26

Of course Asian countries are so diverse from each other in so many respects that a
general socio-cultural analysis will not do. Detailed analyses of each country are called
for, and Asian theologians, with the help of experts in the field, have attempted thumb-
nail sketches of such countries as Hong Kong, India, Indonesia, Korea, the Philippines,
Sri Lanka, and Vietnam.? Kosake Koyama, a Japanese theologian who had worked for
seven years as a missioner in Thailand, has offered a brilliant and witty description of,
besides the countries mentioned above, Singapore, Thailand, China, Burma, Japan, and
Taiwan.28

In spite of cultural and political divergences, however, there are some broad situations
common to all Asian countries. The Asian theologians meeting in New Dehli, India, on
August 17-29, 1981, identified the following: (1) colonial experience and debilitating
structures of domination; (2) poverty of the many and opulence of the few; (3) increasing
marginalization of sections of national communities; (4) the inferior and oppressed status
of Asian women; and (5) growing international militarism and repressive regimes in
Asia.?®

Asian feminist theologians have highlighted the oppression of Asian women: »In all
spheres of Asian society, women are dominated, dehumanized and dewomanized; they
are discriminated against, exploited, harassed, sexually used, abused, and viewed as
inferior beings who must always subordinate themselves to the so-called male
supremacy. In the home, church, law, education, and media, women have been treated
with bias and condescension. In Asia and all over the world, the myth of the subservient,
servile Asian woman is blatantly peddled to reinforce the dominant and stereotype
image.«*® They cite the violence against women in the forms of dowry system, bride
burning, forced sterilization and sex-determination tests in India; sex tourism in the

26 VIRGINIA FABELLA (ed.), Asia's Struggle for Full Humanity, 158.

27 See »Toward a Relevant Theology in Asia. Asian Group Report, in: VIRGINIA FABELLA & SERGIO TORRES
(eds.), Irruption of the Third World. Challenge to Theology, Maryknoll/New York 1983, 65-69.

28 See Kosake Kovama, Waterbuffalo Theology, Maryknoll/New York 1974, 3-26. For more recent
information, see K. MATTHEW KURIAN, »Socio-Economic and Political Reality in Asia«, in: VIRGINIA FABELLA
(ed.), Asia's Struggle for Full Humanity, 59-74; CarLOs H. ABEsamis, »Faith and Life Reflections from the
Grassroots in the Philippines, ibid., 123-39; PETER K. H. LEE, »Between the Old and the News, in: SERGIO
TORRES & VIRGINIA FABELLA (eds.), The Emergent Gospel, 124-36; D.S. AMALORPAVADASS, »The Indian
Universe of a New Theologyx, ibid., 137-56; SAMUEL RAYAN, »Theological Priorities in India Today«, in: VIR-
GINIA FABELLA & SERGIO TORRES (eds.), Irruption of the Third World, 30-41; 1d. (eds.), Doing Theology in a Di-
vided World, 182-87; »Asian Report, in: K.C. ABRAHAM (ed.), Third World Theologies. Commonalities and
Divergences, Maryknoll/New York 1990), 3—15.

29 See »Toward a Relevant Theology in Asia«, in: VIRGINIA FABELLA & SERGIO TORRES (eds.), Irruption of the
Third World, 61.

30 VIRGINIA FABELLA & SUN Al LEE PARK (eds.), We Dare to Dream, 148. See also HENRIETTE (MARIANNE)
Katorpo, »Asian Theology: An Asian Woman's Perspective«, in: VIRGINIA FABELLA (ed.), Asia's Struggle for
Full Humanity, 140-51,



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 107

Philippines; discrimination on the basis of religious fundamentalism in Malaysia; the
male-oriented emperor system in Japan; and Confucianist family law in Korea.

While acknowledging their indebtedness to Latin American theologians' use of Marxist
analysis, many Asian theologians criticized their one-sided emphasis on the economic
and political aspects of the society. Pieris points out that a »'liberation-theopraxis' in Asia
that uses only the Marxist tools of social analysis will remain un-Asian and ineffective
until it integrates the psychological tools of introspection which our sages have
discovered.«3! Marxism, he points out, is unable to appreciate the religious dimension
that Asian cultures attribute to poverty and therefore fails to acknowledge the revolu-
tionary impact of voluntary poverty. Of course, Asian theologians are aware of the ways
in which religions have been used to legitimize the status quo and to perpetuate social
oppression (e.g., the caste system in Hinduism), nevertheless they are convinced of the
liberative power of non-semitic religions which have inspired and guided a number of li-
beration movements in the past.

Social analysis is not restricted to society and culture in Asia but is extended to the
Christian church as well. It is the near unanimous view of Asian theologians that, with
very rare exceptions, the official Christian churches, both Catholic and Protestant, have
remained largely Christian churches in Asia and have not yet become churches of Asia.
Pieris has accused the Christian church of »theological vandalism«, a strategy by which
the western churches, in the name of inculturation, took over and »baptized« religious
symbols of non-semitic religions to serve their own interests: »Inculturation of this type
smacks of an irreverent disregard for the soteriological matrix of non-Christian religious
symbolism, and it easily lends itself to the charge of being a disguised form of
imperialism ... Placed against this background, inculturation-fever might appear to be a
desperate last-moment bid to give an Asian facade to a church that fails to strike roots in
Asian soil because no one dares to break the Greco-Roman pot in which it has been
existing for four centuries like a stunted bonsai!/« 32

While being grateful for the Christian churches' accomplishments in the field of social
service to the sick, orphans and the needy and in the area of education (Christian schools
have earned the respect and sometime envy in all Asian countries), Asian theolgians
bemoan the fact that the official churches still remain a >potted plant' in Asia, transported
from outside without being transplanted, and act more like glue than leaven, sticking
among themselves in small ghettoes, more concerned for their own survival than for
nation-building and socio-political effectiveness. 33

Asia’s Challenges to Christian Theology

Social analysis, while essential for the task of theologizing, is not done for its own
sake. Its purpose is to identify the challenges the socio-cultural situation poses to the

31 Avoysius PiEris, An Asian Theology of Liberation, 80.

32 Ibid., 53.

33 See GERALD H. ANDERSON (ed.), Asian Voices in Christian Theology, 5-6. The exceptions are Cardinal Kim
of Seoul and Cardinal Sin of Manila who are deeply committed to the service of their peoples.



108 Peter C. Phan

church and theology. What are then the challenges facing Asian theology today? Samuel
Rayan has discerned eight.3*

The first challenge comes from the teeming millions of Asians themselves: What are
their roles in shaping an Asian theology with their everyday experiences and their
poverty, and what contributions does such theology make to their lives? In which ways
can they be the »subjects« of this theology? The second challenge comes from the
religious sense of Asian peoples, and of the many ancient religions of the continent:
What account will theology take of them, without which no meaningful word about God
can be spoken in Asia and no undertakings for liberation effective? How does theology
understand the claim of the uniqueness of Christ? The third challenge arises from the
material poverty of the immense masses of Asia: Will this destitution, misery and squalor
of the people be a locus theologicus for theology? Will there be a clear break with theo-
logical traditions that legitimize oppression and poverty? The fourth challenge derives
from religious poverty: Will theology bring to light the social dimensions of the Gospel
and sacraments and institute a searching critique of the capitalist system and the concrete
geopolitics of the church? The fifth challenge comes from the aftermath of colonization:
How can theology help people rebuild their pride, discover their own power, see fresh
social visions, and act upon them? The sixth challenge emerges from the political back-
ground of military regimes, martial law governments and dictatorships: Will theology
assume a critical, prophetic role with regard to the ruling classes and to the political pro-
cesses set afoot by them? The seventh challenge stems from the background of social
oppression, caste and class distinction, numerous taboos, fears and superstitions: Will
theology dare to take sides, to think in terms of class, and to explore the implications of
»the good news for the poor«? The last challenge is posed by the socialist countries of
Asia to which about half of the Asian population belongs: Will theology explore the
religious and spiritual meaning of the unbelief and atheism that accompany the political
realization of the Marxist dream? Or will it conform to the rabid anticommunism of
ecclesiastical politics and ignore this loudest of questions God is posing?

Resources for an Asian Liberation Theology

What are the available resources wherewith to fashion an Asian Liberation theology in
response to these eight challenges? We have already mentioned Asian theologians' deep
suspicion of Wéstern theological tradition. Both Tissa Balasuriya and Sebastian Kappen
(an Indian Jesuit) call for a »dedogmatization« of Western Christianity.?s Carlos

34 See SAMUEL RAyaN, »Reconceiving Theology in the Asian Contexts, in: VIRGINIA FABELLA & SERGIO
TORRES (eds.), Doing Theology in a Divided World, 124-31. See also »Toward a Relevant Theology in Asia,
in: VIRGINIA FABELLA & SERGIO TORRES (eds.), Irruption of the Third World, 65-69; and Tissa BALASURIYA,
Planetary Theology, 130-50.

35 Tissa BALASURIYA, »Emerging Theologies of Asian Liberation«, in: LEONARDO BOFF & VIRGILIO ELIZONDO
(eds.), Theologies of the Third World, 44; SEBASTIAN KAPPEN, »Orientations for an Asian Theology«, in: VIRGI-
Nia FABELLA (ed.), Asia's Struggle for Full Humanity, 117. Kappen, in particular, describes the critical function
of theology as an explicit effort to renounce money, power, and what he calls the »Anti-God«, namely, cult,
dogma, and law. He further says: »In order to develop a theology that is faithful to the living God Asian theo-
logians have, therefore, no other alternative themselves but to opt out of the institutional church or at any rate



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 109

Abesamis suggests bracketing off the western tradition in doing theological reflection,
even if not in studying theology.? In general, however, Asian theologians insist that
theology should be done in the context of the church, though it should not be church-
centered but humanity-centered. Its purpose is not to serve the interests of the church but
to promote the liberation of the poor and oppressed masses. 7

Together with the Christian tradition, the Bible, of course, remains the fundamental,
though not exclusive, source for Asian theologians. The reason for this is that, though it
is culture-bound, the Bible belongs to the semitic stage of the development of western
theology. This semitic stage, Abesamis argues, represents the founding phase of
Christianity and is the first expression of the Christian message. In it the history of
redemption is depicted in its integrity and its fullness; it is less interested in metaphysics
and more concerned with history and hence more akin to the oriental spirit and to Third
World aspirations. 8

Besides the Bible and church tradition, which they must reinterpret for their contexts,
Asian theologians have at their disposal other more local resources.** The first source of
an Asian theology is the Asian people themselves with their rich and varied human
experiences, their poverty and oppression. The people themselves are the »subjects« or
actors of theology. Asian Liberation theologians accept that »the poor are the ones who
can best contribute to the development of Christian theology in the direction of the
liberation of the poor.«* The people's situation, aspirations and struggles are sources for
Asian theology. But, as Pieris points out, in Asia the theologians are not poor and the
poor are not theologians. Professional theologians, therefore, must listen to the voices of
the poor and the oppressed, and articulate their aspirations and needs. Furthermore, in
Asia some 97 percent of the poor are not Christians; doing theology with them as sub-
jects entails speaking of God in and through non-Christian religiousness, beliefs, sym-
bols, rituals, and ways of life. This situation presents both a tremendous challenge to and
an abundant resource for Asian theology.

disassociate from its practice.« (ibid., 115-16). Kappen's radical stance is, as far as I can ascertain, not widely
shared.

36 See CARLOS ABESAMIS, »Doing Theological Reflection in a Philippine Context«, in: SERGIO TORRES & VIR-
GINIA FABELLA (eds.), The Emergent Gospel, 121.

37 See SAMUEL RAYAN, »Commonalities, Divergences, and Crossfertilization among Third World Theologies«,
in: K.C. ABRAHAM (ed.), Third World Theologies: Commonalities and Divergences, 198: »We hold in common
the need to retain our church base, in spite of our churches' differences both as denominations and as regional
expressions of their stance on the realities in which they find themselves, of their involvement in theology and
the liberation process, and of their responses to the situations on which we agree. For some situations this is an
asset, for others, it is a challenge. However, we agreed that the church of Christ is God's instrument for the
liberation of the human spirit and for demonstrating the first fruits of God's reign.«

38 See CARLOS ABESAMIS, »Doing Theological Reflections in a Philippine Contexts, in: SERGIO TORRES & VIR-
GINIA FABELLA (eds.), The Emergent Gospel, 120-21.

39 See C.S. Song, »Let Us Do Theology with Asian Resources!« East Asia Journal of Theology, 3/2 (1985), pp.
202-208; Samuel Rayan, »Reconceiving Theology in the Asian Context,« in: Doing Theology in a Divided
World, pp. 131-39; J.C. Duraisingh and K.C. Abraham, »Reflections from an Asian Perspective,« in: Irruption
of the Third World, pp.209-16. :

40 Tissa BALASURIYA, »Divergences: An Asian Perspective«, in: K.C. AsratAM, Third World Theologies, 115.



110 Peter C. Phan

The second source is the sacred texts of Asian religions — Hindu, Buddhist, Taoist,
Confucianist and others. Many Asian theologians affirm that God speaks in and through
these scriptures which have been the spiritual nourishment of Asians for centuries before
the advent of Christianity and since. Not only should these sacred writings be mined for
theological insights but also be used in liturgical worship.4! Interreligious dialogue and
communicatio in sacris mythis are essential for Asian theology.

The third source is the religious monastic traditions, stories (oral and written), symbols,
art, architecture, and folklore. Pieris has argued that the most appropriate form of
indigenization of Christianity in Asia is not the Latin model of incarnation in a non-
Christian culture nor the Greek model of assimilation of a non-Christian philosophy nor
the North European model of accommodation to a non-Christian religiousness. What is
required is the monastic model of participation in a non-Christian spirituality. But he
warns against various abuses of Oriental spirituality such as »theological vandalism«
(already mentioned above) practiced upon it; the tendency to create or perpetuate a
»leisure class« (otium) through »prayer centers« and »ashrams« to attract the more
affluent to short spells of mental tranquillity rather than to a life of renunciation; the
commercialism that exports mysticism and meditation techniques to be consumed by the
West like tea, copper, wood or oil; and the conscious or unconscious instrumentalization
of monasticism as a strategy against common spiritual enemies. Participation in oriental
monastic tradition, to be authentic, must be coupled with struggle for justice. 42

The use of stories (real stories and folk-tales) and dance has been creatively made, as
will be shown later, by Minjung theology. As Andrew Park Sung-ho has pointed out, its
analytical tool is narrative much more than economics: »Rather than Marxist social
analysis, the stories of the minjung are the tools which effectively unmask the structure
of a deeply oppressive society.«* Minjung feminist theologians have also rediscovered
the liberating power of shamanism for women.# Asian theologians would agree with
Pieris' injunction:

Learn, first, folk language. Assist at the rites and rituals of the Asian people; hear their
songs; vibrate with their rhythms; keep step with their dance; taste their poems; grasp
their myths; reach them through their legends. You will find that the language they speak
puts them in touch with the basic truths that every religion grapples with, but each in a
different way: the meaning and destiny of human existence; humanity's crippling
limitations and its infinite capacity to break through them; liberation both human and
cosmic; in short, the struggle for full humanness. 43

Of course Asian theologians are aware that their religio-cultural sources have been and
can be used to legitimize oppression and to serve the interests of the dominant classes.

41 For an excellent collection of Vedic texts, see RAIMUNDO PANIKKAR, The Vedic Experience, London 1977.

42 See ALOYSIUS PIERIS, An Asian Theology of Liberation, 51-58.

43 Quoted by ROBERT MCAFEE BROWN, »What Can North Americans Learn from Minjung Theology?« in: JUNG
YOouNG LEE (ed.), An Emerging Theology in World Perspective. Commentary on Korean Minjung Theology,
Mystic/Connecticut 1988, 38. See also Lee's introduction on the use of storytelling in Minjung theology, ibid.,
16-18.

44 See HYUNG-KUNG CHUNG, »Opium or the Seed for Revolution?: Shamanism: Women Centred Popular
Religiosity in Korea, in: LEONARDO BOFF & VIRGILIO ELIZONDO (eds.), Theologies of the Third World, 96-104.
45 ALovsius PIERIS, An Asian Theology of Liberation, 70.



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 111

For example, the Vedas, the Upanishads, the Epics, and the Puranas were either written
or rewritten by the ruling caste of the Brahmins to preserve their supremacy and their
privileges. In the Purusha-sukta of the Rig Veda, for instance, the caste system is given a
divine sanction. It is vitally important, therefore, to use these sources critically, un-
masking their ideological biases and retrieving their liberative potential. A brilliant
example of »rereading« the religious texts in favor of liberation is given by Samuel
Rayan in his interpretation of the Ramayana and the Bhagavad Gita.*

The fourth source for an Asian theology is the Asian women's life stories and
experiences of oppression and poverty. A growing body of Asian feminist theologians
have attempted to do theology from the perspective of their »Asianness« and their
»womanness. «*7

These considerations of the resources for an Asian theology point out one central con-
cern of Asian theologians: to link inculturation with liberation. Indeed, as Pieris puts it
forcefully, »theology in Asia is the Christic apocalypse of the non-Christian experiences
of liberation.«%8 An Asian theology is a theology based on the religiousness of the poor
and the poverty of the religious.

1

In this second part of the essay, I would like to examine three current attempts at
constructing an Asian theology. Despite their common methodologies, they represent
three different types of Asian theology. The first is done by Tissa Balasuriya, a Roman
Catholic Oblate priest from Sri Lanka; the second is by Choan-Seng Song, a Taiwanese
Presbyterian layman; and the third is developed in Korea called Minjung theology. It is,
of course, impossible to expound here in detail any one of them, let alone all three. My
limited objective is to discern the main themes of these theologies and to see how
successfully they carry out the methodological directions discussed above.

I have already mentioned Tissa Balasuriya's trenchant critique of Western theology as
culture-bound, church-centered, male-dominated, age-dominated, pro-capitalist, anti-

46 See SAMUEL RAYAN,«Reconceiving Theology in the Asian Contexte, in: VIRGINIA FABELLA & SERGIO TORRES
(eds.), Doing Theology in a Divided World, 134-39.

47 See ARUNA GNANADASON, »Women's Oppression: A Sinful Situation«, in: VIRGINIA FABELLA & MERCY
AMBA Opuyove, With Passion and Compassion. Third World Women Doing Theology, Maryknoll/New York
1988), 69-76; VIRGINIA FABELLA, »A Common Methodology for Diverse Christologies?« ibid., 108—17. See
also VIRGINIA FABELLA & SUN A1 LEE PARK (eds.), We Dare to Dream, Hong Kong 1989; HyuN-KYUNG CHUNG,
Struggle to Be the Sun Again, Maryknoll/New York, 1990.

48 Avoysius PIERIS, An Asian Theology of Liberation, 86. In this way Asian theologians attempt to overcome
the dichotomy between the two approaches of indigenization, namely, through religio-cultural inculturation and
through socio-political liberation. Their position has been called »contemplative commitment«. In terms of
methodology, they make use of both Marxist analysis and religio-cultural analysis. The same problem is found
in African indigenous theology which has to negotiate between the liberation approach (especially in South
Alfrica) and the religio-cultural approach (e.g., the negritude movement in francophone Africa). See ENGELBERT
MVENG, »African Liberation Theology«, in: LEONARDO BOFF & VIRGILIO ELIZONDO (eds.), Theologies of the
Third World, 17-34. :



112 Peter C. Phan

communist, non-revolutionary, bereft of social analysis, and overly theoretical. 4 As an
antidote to this type of theology, he welcomes the development of contextual theologies
of liberation in various parts of the world. Nevertheless, these contextual theologies, by
their very nature, tend to be partial, being rooted in local situations and experiences. They
may sidestep the problem of global domination.

Accordingly, he proposes what he calls a »planetary theology«.

What is needed ... is a dialectical exchange between local struggles and the world
situation, between local theologies and a theology that tries to read the significance of
global realities ... The universal approach will be very valuable in the development of a
global strategy for bringing about social change. Only a universal approach can help us
respect human beings everywhere, whatever be their ethnic inheritance, color, creed, sex,
or social class.°

Faithful, then, to the method of liberation theology and to his own conception of
planetary theology, Balasuriya dedicates half of his book Planetary Theology to an
analysis of the world economic and political system, Asia, the vision and goals of the
new world order, strategies for worldwide transformations, the role of religion in this
process of transformation, the link between Western Christianity and the present world
system, and lastly, Asia's challenges to Christianity.5! It is not necessary here to evaluate
either the accuracy of Balasuriya's economic and political analysis or the efficacy of his
strategies for a new world order. What is of interest is how on the basis of his analysis
Balasuriya reformulates the basic Christian doctrines.

As Balasuriya sees it, there are three main issues confronting Christianity in Asia: the
struggle for human life, the presence of other Asian religions, and the oppression of
Asian women. To develop a planetary theology in this context, Balasuriya attempts to
rethink certain basic beliefs of Christian faith. God is presented as creator and above all
as liberator. As creator, God is concerned about the well-being of both humans and the
earth. Balasuriya tries to strike a balance between the use of the earth resources to satisfy
human needs and the protection of the environment. Using the Exodus story, Balasuriya
presents God as the liberator not only for the Israelites but also for all humankind.

Balasuriya's reflections on christology emphasise the historical Jesus' message about
the Kingdom of God, which Balasuriya interprets as a message »of a new person and a
new society, of new personal and societal values«,%2 and Jesus' defence of the dignity of
the poor and women and his critique of the power establishments — both religious and
political. Conceding that Jesus was essentially a religious leader, Balasuriya points out
that his behavior and teachings concerning love, justice and freedom became »the

49 Tissa Balasuriya holds degrees in agricultural economics from Oxford University and in theology from the
Gregorian University in Rome and the University of Paris. He was president of the Aquinas University College
in Sri Lanka and is now at the Centre for Society and Religion in Colombo. He has published many articles and
the following books: Jesus Christ and Human Liberation (1976); The Eucharist and Human Liberation, Mary-
knoll/New York 1979; Planetary Theology, Maryknoll/New York 1984.

50 Tissa BALASURIYA, Planetary Theology, 14.

51 Planetary Theology is 274-page long. 150 pages are given o social and religio-cultural analysis; the rest is a
reformulation of basic Christian doctrines, such as God, Jesus Christ, church, catechetics, worship, and spiritual-
ity.

52 Ibid., 167.



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 113

rallying point of revolutionary struggles for these values« and can be »an inspiration for
an emphasis on a pattern of socio-economic development in favor of the masses rather
than of privileged elites«.5 Balasuriya does not discuss at any length the divinity of Jesus
(he does not deny it), but prefers to speak of the »cosmic Christ and universal fulfill-
ment« or the »Christic dimension« and spells out its implications for a planetary theo-
logy.

Meditation on the cosmic dimension of Christ can lead us to a re-evaluation of some of
the basic injustices of what has passed for Christian thought. Creation has to be rethought
in terms of the Christic presence in all created reality. Our attitude to the universe will be
deeply influenced by such a consideration. Respect for nature and the prevention of its
pollution, exhaustion, and destruction would acquire a christic dimension.

The incarnation and redemption would have to be thought out not only in terms of the
life and times of Jesus of Nazareth but also in terms of the associated universal
significance as engaging the cosmic dimension of Christ. Human history would then be
re-evaluated as the privileged area of the Christic return of conscious and intelligent
humanity to the Creator. Revelation would have to be understood as a continuing
process, begun with creation itself and never ending. The message of God to humankind
would have to be humbly discerned in nature, in history, and within our own selves — in
addition to the written Scriptures and Christian tradition. The other religions, theologies,
and movements of humanity will also have to be discerned as part of this christic
manifestation. A spirituality for a planetary age will then be a consequence of meditation
on the world, on the agony of human beings in it, and on the designs of a divine
providence for all creation.>

In his ecclesiology, Balasuriya calls for a »conversion » of the Church's mission away
from concerns for ecclesial self-survival and consolidation to human liberation: »A re-
newed, planetary concept of mission and evangelization has to give priority to the
fostering of relationships of solidarity among persons and peoples based on the biblical
values of the rule of righteousness, the Kingdom of God.«% Conversion, which the
Church seeks, must not be only of persons but also of societal systems. In this task, the
Church must cooperate with its actual or potential opponents such as Marxists or sccia-
lists. Concerning the inner life of the church itself, Balasuriya calls for a re-examination
of the goals and mission of religious orders, missionary work by the Third World
Christians to the First World Church and the local elites of Third World countries, the
abolition of denominational divisions, the liberation of women from sexist discrimination
in Church organization.

Moving on to catechetics and worship, Balasuriya reinterprets the Ten Commandments
and the seven sacraments by highlighting their social implications. He decries the indivi-
dualistic and ritualistic character of Christian worship and urges an action-oriented

33 Ibid., 179.
3 Tbid., 189-90.
35 Tbid., 194.



114 Peter C. Phan

liturgy.5¢ He also calls for the incorporation of cultural feasts into the liturgy and the
adoption of non-Christian religious rites, symbols and sacred scriptures. 7

Lastly, Balasuriya develops a spirituality of justice. He contrasts cultic and prophetic
spirituality, the former more individualistic and devotional, and the latter directed to
social transformtaion. Spirituality of justice views faith in God as requiring a deep
conviction in the march of history in which personal, social, and planetary relationships
can be improved; hope as an unquenchable, optimistic thrust into the building of the
future; and love as the fruit of justice. He makes very concrete suggestions as to how to
acquire the virtue of social justice and delineates strategies for political action based on
courage, prudence, and moderation. 5

Balasuriya's planetary theology is markedly consistent with Liberation theology
methodology of starting from social analysis and theologizing on that basis. He deserves
credit for drawing attention to the need of formulating a global theology of liberation that
does not minimize the necessity of local or contextual theologies but situates them in the
context of international systems of oppression and injustice. Also praiseworthy are his
refocusing the church's mission on the task of liberation and his highlighting the social
dimension of the liturgy and sacraments. His is the first attempt by an Asian theologian
to reformulate from the Asian perspective the main doctrines of the Christian faith.

Nevertheless, despite his intention to develop a planetary theology from the Asian per-
spective, there is little explicit integration of Asian cultural and religious traditions into
his theology, except for a call to incorporate cultural feasts and religious rites and
scriptures into worship. For instance, there is no attempt to reconceive God or the divine
Trinity in light of Hindu religious thought or of Theravada non-theistic Buddhism. In his
christological discussion, despite his notion of christic dimension, there is no explication
of how it is present in Asian religions or in which sense it »fulfills« them. Nor is there an
explicit effort to ground social justice in the practice of voluntary poverty of Oriental
monasticism. In general, his theological elaboration reads like a Liberation theology with
an Asian slant but not a culturally and religiously Asian theology.

This lacuna is amply filled by the theological writings of Choan-Seng Song.%° At the
beginning of the essay I have already mentioned his critique of Asian theology as overly

56 See ibid., 22643.

57 See ibid., 243-51. See also his extended exposition of the socio-political implications of the Eucharist in The
Eucharist and Human Liberation.

58 See Planetary Theology, 254-74.

59 Choan-Seng Song is currently Professor of Theology and Asian Cultures at Pacific School of Religion in
Berkeley, California, and Regional Professor of Theology at the Southeast Asia Graduate School of Theology.
Trained in philosophy at the National Taiwan University (B.A.) and in theology at New College at the Uni-
versity of Edinburgh (B.D.), Song obtained his Ph.D. from Union Theological Seminary in New York. He was
Principal of the Tainan Theological Seminary, Taiwan; Visiting Professor at Princeton Theological Seminary;
and Associate Director of the Secretariat of the Faith and Order Commission, World Council of Churches, at
Geneva. The following are his main publications: Christian Mission in Reconstruction. An Asian Analysis,
Madras 1975 / Maryknoll/New York 1977; Third-Eye Theology. Theology in Formation in Asian Settings,
Maryknoll/New York 1982; rev. ed. 1990; The Tears of Lady Meng. A Parable of People's Political Theology
(World Council of Churches) Geneva 1981 / Maryknoll/New York 1982; The Compassionate God, Maryknoll/
New York 1982: Tell Us Our Names. Story Theology from an Asian Perspective, Maryknoll/New York 1984
Theology from the Womb of Asia, Maryknoll/New York 1986, and his announced trilogy on christology of



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 111 s)

dependent on Western theology and his proposals to construct a genuinely ethnic theo-
logy with the resources of Asian imagination and liberative action on behalf of others
based on God's compassion. His critique of Asian churches and their theologies is
already implicit in his first book in which he attempts to reconstruct the concept of
Christian mission from the Asian perspective. Song calls for a celebration of the end of
the foreign missions of the church in the West, »rejoicing that the church of the Third
World has at long last come of age, rejoicing that she is now bold enough to declare that
the final chapter of Western foreign missions has been written.«%0

He sees Christian mission rooted in the twin doctrines of God's creation and
incarnation. Corresponding to God's creative act, Christian mission must be exercised in
four areas: culture, history, society, and politics. Corresponding to God's act of self-
emptying in the incarnation, Christian mission must not be concerned for its own self-
aggrandizement but for the sake of humanity, for, says Song, »as long as the church is
preoccupied with her own endowments, welfare and security, she only pays lip-service to
Christ's mission of self-emptying.«S!

It is also in light of the nature of Christian mission as manifesting the redemptive
presence of Christ in the world through actions for peace and justice that Song
reexamines the sacraments, in particular the Eucharist. For him, the battles between
Catholics and Protestants regarding the sacraments have been engaged wrongly as
ecclesiastical, confessional, liturgical issues; rather they should be viewed as mission-
oriented issues. They are words in action for socio-political liberation. Furthermore they
should be seen within the sacramental nature of the universe in which anything is
potentially sacramental because the world is created by God and redeemed by Christ. In
this way, says Song, »the concept of a sacramental universe ought thus to be able to help
us broaden the purview of Christian mission. It reminds us that there is no so-called
religious realm well defined for carrying out Christian mission. Christian mission has to
do with man's cultural and social concerns as well as his religious needs. « 62

Using the biblical image of the Exodus Song goes on to elaborate at great length the
socio-political dimension of Christian mission to promote freedom both in the church and
in the society at large:

The church cannot escape the demand of her faith to stand with the masses of people in
their struggle for justice, equality and freedom. But she cannot agree to the use of power
that will bring bloodshed and instigate hatred. At the same time she cannot be a silent
witness to the tragedy which would destroy the very structure of justice which'the people
desperately seek to build. The mission of the church should thus consist in providing the
foundation of love on which, and on which alone, the meaningful and relatively durable
structure of justice can be erected. %

which the first volume has appeared entitled Jesus, The Crucified People, New York 1990, to be followed by
Jesus and the Reign of God and Jesus in the Power of the Spirit.

80 Christian Mission in Reconstruction, 1.

61 Ibid.,, 76.

92 Tbid., 111.

63 Ibid., 158-59.



116 Peter C. Phan

A discussion of Christian mission in Asia cannot but deal with the presence and
function of non-Christian religions. Song believes that in a dialogue with Asian religions,
the universality of Christ must be proclaimed; the grace manifested in these religions
must have something to do with the grace of God in Jesus Christ, whether it is recognized
or not. But Song does not subscribe to the theory that non-Christian religions are nothing
but preparatio evangelica or preparatio incarnationis, according to which they have no
intrinsic value and therefore are set aside after the Incarnation. Rather he holds that »the
Word of God which was present in the beginning of the creation and has now become
present in Jesus Christ has always constituted the basis of man's spirituality.«% The task
of mission is to confront members of other religions with the presence of Christ. Eventual
conversion to Christ does not entail a clean break from one's religious and cultural asso-
ciations so that there can very well be Christian Buddhists, Christian Hindus, Christian
Confucianists and so on.

Finally, Song urges Christian mission in Asia to abandon what he calls »morphological
fundamentalism, that is, the churches in Asia must make a hard attempt at erasing de-
nominational barriers (in church polity, liturgy, and theology which are inherited from
Western denominations), proselytism, and missionary elitism (the idea that only some are
missionaries while the majority are not). %

Song's two basic themes, namely, indigenization of Christianity through cultural
imagination and socio-political activity, recur in his later works but with a notable
difference. Whereas in his first book, there were but sporadic references to Asian
literature (most of the footnotes cite European and North American authors), in his later
books the use of Asian sources increases dramatically. This is of set purpose. He now
wants to develop a »Third-Eye Theology.« The expression »third eye«, derived from
Buddhism, refers to the power to perceive hitherto unheard-of regions concealed from us
through our own ignorance. Western theology, which has so far dominated the Third
world, is predominantly Latin and German (Song speaks of the »Latin and teutonic
captivity« of theology). To break away from this double bondage, Asian theologians
must develop a third eye, namely, »the power of perception and insight that enables them
to grasp the meaning under the surface of things and phenomena.«56

An Asian Christian theology, according to Song, proceeds not from abstract and
universal principles but from two basic facts: love and suffering, the former because the
biblical God acting in history is defined as agape, and the latter because of the Buddha's
insight that life is suffering and of the immense suffering of huge masses of Asian
peoples. Theology has its beginning and possibility in God's love as manifested in his
creation and redemption or, as Song puts it, in »the heartache of God«. Such divine love
is a suffering love in a particular place and time. Theology, which reflects on this divine
love,

64 TIbid., 197.
65 See ibid., 229-36.
66 Third-Eye Theology, Xi.



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 417

should not begin with the study of God. Rather it should start with the study of
humanity, the study of people and the world, in short, the study of God's creation. Human
beings with all their problems — social, political, psychological, ecological, or whatever
— are subject matters of theology. The world with all its ideology, organizations and
structures, religions, arts and poetry, provides themes for a living theology. The universe
with all its problems and issues calls for theological analysis and interpretation. 67

Following his own methodological counsel Song devotes large sections of his works to
a socio-cultural analysis of Asia and Asian religions. % This analysis serves as the back-
ground for the theological process of passing from the ethno-religious exclusivism
(which Song calls »centrism«) of Judaism and Christianity to the movements of nations
and peoples of Asia. Such act, which is termed »transposition«, will disclose the presence
of God in this vast portion of the world outside the Judeo-Christian traditions. In his The
Compassionate God, Song shows how centrism is one of the main obstacles to the
building of an Asian theology. Accordingly, to achieve the »transposition« his first step
is to locate the forces in the Old Testament that draw Israel out of its centrism and set it
in relation to other nations. The second step is to examine Jesus' attempts to liberate his
own people from their ethno-religious centrism. The third step is to explore the ways in
which God is redemptively present in the suffering of Asian peoples under poverty,
oppression and injustice. Only in this way can an authentically Asian theology emerge.

In shaping this ethnic theology, Song makes extensive use of a great variety of stories,
poems, folktales, novels, artistic drawings from all parts of Asia. Prominent also are the
sayings and teachings of religious sages as well as the doctrines of Asian religions. He
meditates on the grief and hope of a Vietnamese young war widow, explores the
sacramentality of a bowl of rice, reflects on ancestor worship, interprets Japanese haiku
and novels, unleashes the liberative power of Taiwanese and Korean folksongs,
celebrates the poems of an imprisoned Filipino revolutionary, explicates the import of
anti-Reagan and anti-Deng Xiaoping cartoons, and unfolds the »critical transcendence«
of mask dance.®

Of particular interest is Song's elaboration of political theology from the Chinese folk-
tale of Lady Meng whose husband was sacriticed by Emperor Ch'in Shih Huang-ti during
the construction of his protective ramparts and whose bones were turned into living little
fish after they had been ground into powder at the Emperor's order because she had dared
to curse his cruelty and injustice.

The history of a nation does not consist mainly of emperors, kings or presidents. Nor is
history primarily the history of revolutionary heroes. What makes history history are the
people in whom the soul of Lady Meng lives — people humiliated and exploited, but
awakened to challenge the power of death with the power of resurrection ...

67 Tbid., 95.

68 See, for instance, The Compassionate God, 145-260 where Song gives a historical analysis of China and
Taiwan and Theology from the Womb of Asia, 19-42.

% For examples of these, see Theology from the Womb of Asia.



118 Peter C. Phan

It is into this movement of people's history that we as Christians of Asia have become
incorporated. We are not writing a »Christian« history of Asia. As long as we are intent
on such a history, it becomes missionary history, a history of confessions and de-
nominations. But as we begin to write history with our fellow Asians, it turns out, to our
surprise, to be a history of the cross and resurrection in Asia.”

In developing his christology Song keeps asking himself whether Jesus has been
waiting for the past two thousands years to hear something different about himself from
the parts of the world now called Third World, especially Asia. To answer this question
Song combs the stories of sufferings and oppression of Asian peoples to construct a
christology from below which identifies Jesus with the crucified people, men and
women.’!

Song's theology possesses a vigorous prophetic voice and a vibrant liberational thrust,
steeped in the humus of Asian culture and religions, enlivened by a fertile imagination,
and graced with a vivacious style. It is also richly nurtured by the Reformed tradition,
with heavy emphasis on the Word of God and the cross of Christ. His texts are crafted
like multi-colored tapestries, intricately weaving biblical narratives with Asian cultural
and religious threads, with the twin patterns of inculturation and socio-political liberation
intertwining with and strengthening each other. One may wish that Song had not dis-
missed metaphysics so lightly and that he had mined more extensively the philosophical
ore of Asian religions in elaborating his theology of God and the world. But his is, no
doubt, a narrative theology at its best.

Song himself is very appreciative of another kind of Asian narrative theology, namely,
Minjung theology.” Minjung, a Korean word left untranslated, is composed of two
Chinese characters, »min«, (literally meaning »the people«) and »jung« (literally
meaning »the mass«). Taken together »Minjung« means the mass of people or the
people. In Minjung theology however the term means, as defined by Moon Dong-whan,
all those people who are politically oppressed, economically exploited, socially alienated,
and culturally kept uneducated by the existing system of society.” A radically indigenous
theology, Minjung theology is born out of the long saga of oppression and humiliation in-
flicted upon the Korean people by such great powers as China, Japan, and Russia and by
the elite of their own society. The present division of the country into North and South
Korea is also the fruit of foreign domination.

The more recent background of Minjung theology is the struggle by various Christian
groups, intellectuals, and workers against the injustices and dictatorship of the Park
Chung-hee regime in the seventies. Fundamental to the shaping of Minjung theology is

70 The Tears of Lady Meng, 65. Also of great interest is another collection of stories contained in Tell Us Our
Names.

71 See Jesus, The Crucified People, in particular the last chapter.

72 See Theology from the Womb of Asia, 70-71 and 159-61 where he discusses Minjung theology's notion of
han and use of mask dance. See also his »Building a Theological Culture of People«, in: JUNG YOUNG LEE (ed.),
An Emerging Theology in World Perspective. Commentary on Korean Minjung Theology, 119-34.

73 See WonMo DoNG (ed.), Korean-American Relations at Crossroads, Princeton/N.J. 1982, 17. For a basic
bibliography on Minjung theology, see JUNG YOUNG LEE (ed.), An Emerging Theology in World Perspective,
211. The most important sourcebook on Minjung theology is Minjung Theology: People as the Subjects of
History. Commission on Theological Concerns of the Christian Conference of Asia, Maryknoll/New York 1983.



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 119

commitment to and participation in the struggle for economic, political, and social
change. Methodologically, this personal engagement means that when it comes to doing
theology, the most important strategy in communicating ideas is telling stories. These can
be real-life stories (the silhwa) and folktales (the mindam). These stories are narrated and
sung at mask dances (talch'um), Korean opera (pansori), or shamanistic rituals (kut).
They can also be told in private, by word of mouth. The purpose of storytelling is to raise
the consciousness of the people regarding their oppressed condition and their duty to
liberate themselves.

Minjung theology is structured around two basic concepts: han and dan. Han, another
word that defies exact translation, literally means anger, grudge, or sad resentment. In
Minjung theology, it refers to »the anger and resentment of the minjung which has been
turned inward and intensified as they become of objects of injustice upon injustice.« 7
The task of Minjung theology is to devise ways to release the han and thereby liberate the
minjung.

The process of resolving the han is called dan, literally meaning cutting off. According
to Kim Chi-ha it takes place on both individual and collective levels. On the individual
level, it requires self-denial or renunciation of material wealth and comforts. This self-
sacrifice will cut off the han in our hearts. On the collective level, dan can work toward
the transformation of the world by raising humans to a higher level of existence. This
process, according to Kim Chi-ha, is composed of four steps: realizing God's presence in
us and worshiping him, allowing this divine consciousness to grow in us, practicing what
we believe in God, and overcoming the injustices by transforming the world. 75

Other Minjung theologians, especially Hyun Young-hak, and Korean feminist theo-
logians advocate more traditional methods to release the han, such as rituals, drama,
mask dance, and shamanism. By means of these activities the participants reach what is
called »critical transcendence« through which past han is resolved and liberation
achieved.?

Minjung theology derives its inspiration not only from the people's experience of han
but also from the event of Jesus and the working of the Holy Spirit. The Jesus event is
seen as the archetype of all other liberation events, and Minjung theology tends to
identify the various struggles for liberation in the Korean history as manifestations of the
Jesus event. To be more exact, it is not Jesus himself who is present in Korean liberation
movements but the Holy Spirit who, unrestricted in space and time, is actively present in
Korea and other places without an explicit connection with the historical Jesus.

Finally, Minjung theology is profoundly eschatological and accords the idea of the
millennium a central role. Suh Nam-dong draws a distinction between the Kingdom of

74 MooN HEE-SUK, A Korean Minjung Theology: An Old Testament Perspective, Maryknoll/New York 1985),
1-2. James Cone suggests that the equivalent of han is the »blues« in Black experience in North America.

75 See the exposition of Jung Young Lee in: Id., An Emerging Theology in World Perspective, 10-11. Besides
Kim Chi-ha two other prominent exponents of Minjung theology are Professor Suh Nam-dong and Professor
Ahn Byung-mu.

76 Korean feminist theologians have highlighted the role of women as priestesses in shamanistic rituals
(mudang) as a way of liberating them from their manifold bondage. See HyuN-KuNG CHUNG, »Opium or Seed
for Revolution? Shamanism: Women Centred Popular Religiosity in Korea, in: Theology of the Third World,
96-104. :



120 Peter C. Phan

God and the millennium, between political messianism and messianic politics. The King-
dom of God symbol has become abstract and other-worldly; it is the ideology of rulers
practicing their »political messianism«, whereas the idea of millennium is concrete and
this-worldly; it is the symbol of hope of the minjung in their »messianic politics.«77

Of the three samples of Asian theology, no doubt, Minjung theology is the most ethnic.
It originates from a very specific ethnic and even nationalistic experience. It is also a
liberation theology par excellence inasmuch as it focuses exclusively on the han and the
means to release it. One might regard it as a showcase of an ethnic liberation theology
whose strengths and weaknesses can serve as cautionary tales for constructing indigenous
theologies. Sympathetic critics praise its demand for personal engagement in the socio-
political struggle, its explicit contextualization of Christianity in the political and cultural
experience of the poor and the oppressed, its storytelling method, and its feminist con-
cerns. On the other hand, criticisms have been voiced against its syncretism (especially
its inclusion of shamanism), its subordination of Scripture to experience, its romantici-
zation of the minjung, its overemphasis on structural evil, its identification of the
minjung with the People of God, its identification of Jesus with the minjung, and its
anthropocentrism. 7

11l

In this concluding section I will briefly summarise the main features of an Asian
Liberation theology and suggest some further tasks still to be done.

1. Like all Liberation theologies, Asian Liberation theologies insist on the necessity of
personal commitment to and participation in the struggle with and for the poor for their
full human dignity and rights.

2. Like other Liberation theologies, Asian Liberation theologies emphasize the need of
a social analysis as an integral part of the process of theologizing. Asian theologians,
however, point out that the Marxist analysis, while useful in the economic arena, is not
adequate to the situation of Asian countries which are marked not only by extreme
poverty but also are the cradle of most world religions.

3. It follows that the task of indigenization or contextualization of Christianity in Asia
cannot be accomplished by socio-political actions alone but also by religio-cultural in-
culturation. These two processes are two sides of the same coin. It is only by partici-
pating in the religiousness of the poor masses that Christians can be authentically Asians.

4. Almost all Asian theologians are convinced that Western tradition and theology
either imported by missionaries or imbibed by Asian graduate students during their
academic formation in Western universities have little relevance for their social and

77 See SuH NaM-DONG, »Historical References for a Theology of Minjung«, in: Minjung Theology:People as
The Subjects of History, 164-T7.

78 For a critique, both positive and negative, of Minjung theology from North American, Asian, and African
perspectives, see JUNG YOUNG LEE (ed.), An Emerging Theology in World Perspective. The book also contains a
letter of the Theological Commission of the Evangelisches Missionswerk, West Germany, to the Minjung theo-
logians who then reply to the various criticisms expressed in the letter.



Experience and Theology: An Asian Liberation Perspective 121

ecclesial situations. An Asian theology will emerge only when the socio-political
dimension of the Christian faith is made effective (Minjung theology and Balasuriya) and
the basic Christian beliefs reformulated in the context of Asia's non-semitic religions and
Asian culture (Song).

5. Compared with the achievements of Latin American Liberation theology, Asian
theology has still a long way to go. One of the reasons for this paucity of theological
production, and more importantly, of immediate impact on local churches at the
grassroots level, is the fact that Asian theologians do not have a common native language
to communicate their ideas to each other (except English which is the language of
colonizers in many Asian countries!). And even when they are able to speak and write in
English, much of the subtleties and nuances of their culture is lost in the translation.
Despite this linguistic handicap, there is the need for Asian theologians to embark upon
projects analogous to the CEHILA (La comisién de Estudios de Historia de la Iglesia
Latino-americana) and Teologia y Liberacion. In other words, Asian theologians as a
group need to be engaged in the re-writing of church history from the perspective of the
Asian peoples and the systematic reformulation of the Christian beliefs in the context of
Asian religions and cultures. Perhaps it is in the process of accomplishing these projects
that the strengths and weaknesses of an Asian ethnic theology can be seen more con-
cretely and adopted or avoided accordingly.

6. In elaborating this Asian theology, one of the most challenging issues that Asian
theologians will be facing is the methodological stance to be taken with regard to the
Christian heritage as this has been developed in the West. The three theologies selected
for consideration above may be said to represent three possible approaches to in-
culturation of Christianity in Asia. On the right stands Tissa Balasuriya who

attempts to develop a planetary theology from the Asian perspective but still remains
very much within the bounds of traditional theological categories. On the left is the
radically indigenous Minjung theology, still in its infancy but quite resolute, whose
Christian character is suspect. In the middle stands C. S. Song who makes extensive use
of Asian resources in his theology but still maintains his allegiance to the biblical
heritage. Any future Asian Christian theology will have to decide on how in the midst of
all its inculturation efforts it can still remain a Christian theology.

7. Among the issues that should concern Asian theologians in the immediate future are,
it seems to me, still those that have occupied them in the last three decades: (a) the
doctrine of the Trinity and the role of Jesus Christ as the universal savior vis-a-vis other
religions; (b) the development of authentically ethnic forms of worship, prayers, and
religious life; (c) missionary activity beyond the confines of Western confessional
divisions; (d) the development of church structures inspired by the Three-Self Movement
initiated in the People's Republic of China; and (e) the continuing presence of socialist
regimes in spite of the collapse of communism in many other parts of the world.



JAPANESE MONOTHEISM

by Jacques H. Kamstra

Nowadays the first Christian encounter with Japan is considered as something of the
past which only survives in some distant areas and in the Kakure-kirishitan. Important
issues of that encounter are left for what they have been and all attention is focussed on a
philosophical approach of Christianity with Zen-Buddhism, which is raised to the central
point of the dialogue of Buddhism and Christianity. Are there no other objects of
dialogue in the encounter of Japan's religions with Christianity? What has been for
instance the impact of Western theism on the religious developments of the Edo period
which inter alia also finally led to State Shinto? To what degree did Christian theism
exert its influence on the intellectuals who during the Edo period shaped new forms of
Shinto? How was this possible in a period during which Christianity was denied and
forbidden. This question is the subject of this paper. First I will try to look at the history
of Western spiritual indoctrination during the Edo period until 1868. Then I will try to
describe the process of incubation of the idea of western theism in the minds of some
Japanese intellectuals. Finally I will try to determine to what extent these ideas are
incorporated in the so called Shinkoshukyo and Shin shin-shukyo, which came into
existence since the beginning of the nineteenth century. What kind of Christian concept
of God influenced these Japanese? The concept which was preached in the 17th century
by missionaries in Nagasaki or which is described in the Chinese books written by Italian
Jesuits and reached Japan secretly by means of Chinese smugglers? I hope to prove that
Christianity was absorbed by the Japanese concept of oku, which is the centripetal power
which absorbs all kinds of thoughts from outwards, soto, and turns them inwards, uchi,
into something typical Japanese. The history of Japanese religion describes these
incessant dynamics of absorption and transformation, which not with some dedain should
be disposed of as syncretism. I hope to prove that Western ideas and even the central
Christian concept of God being the focus of Christian religion has to pass this whirlpool
in order to become uchi or oku or really Japanese.

1. The West in Japan

Thirty years ago a sick Japanese journalist whom I visited in a shabby village-hospital
somehow shamefully gave me a manuscript. He felt guilty because he feared that I would
not agree with his writings. His manuscript written in 1950 in Sasebo and still owned by
me contains a phantastic story about the origin of the Japanese people and the arrival of
the first emperor in Japan. The Japanese people should have originated from one of the
twelve tribes of Israel, which roaming overland from Judea via Persia and China finally
should have reached Kyushu as the tribe which in the West was considered to be lost



Japanese Monotheism 123

somewhere in Asia. The first emperor Jimmu should have been non other than Jesus
Christ, who after his Ascension should have landed on the small islet of Aoshima a few
miles away from the western shores of the Nagasaki prefecture. He should have been the
divine founder of the imperial dynasty. Some maintain that in one of the mirrors, which
adorn the takamikura, the imperial throne, used by emperor Akihito on 12 november
1990 on occasion of his solemn inauguration, should contain the Hebrew letters for
Jahwe: I am who I am. These doubtful facts could explain why the Japanese people
always should have believed in one God and should have been monotheists. Nowadays
nobody beliefs these stories which before World War II have been made up in order to
persuade Christians to participate in the rites of State Shinto. Monotheistic belief and the
concepts of creation and creator became manifest in Japan since the first Europeans
embarked on the shores of Kyushu. So Western influence to some extent modified
Japan's polytheism into monotheism. How did Japan and the West become acquainted
with each other? It was Marco Polo who in the second half of the 13th century made
Japan known in the West in his book »The description of the world« when he wrote:
Cipingu is an island to the sunrising which is on the high sea 1500 miles distant from the
land of Mangi. It is an exceedingly great island. The people of it are white, fairfashioned,
and beautiful, and of good manners ... Moreover, I tell you that they have gold in very
great abundance, because gold is found there beyond measure.... Therefore I tell you that
they have so much gold that it is a wonderful thing, and I have told you, so that they do
not know what to do with it. Three centuries later the details about the superabundance of
gold in this country enticed the first Europeans to the shores of Nagasaki prefecture.
Western influence began in the 16th and the 17th centuries with the arrivals of the
Portuguese (1549-1639), Spaniards (1593-1624) and the Dutch (1609-1854). Western
indoctrination of Japanese intellectuals also was realised by Western books which had
been translated into Chinese and secretly had been smuggled into Japan.

1.1 The Portuguese and the Spaniards

In September 1543 three Portuguese mutineers Antonio de Mota, Francesco Zeimoto
and Antonio Peixoto, landed on the island of Tanegashima S. of Kyushu. The Japanese
were very pleased with them and the shots of their rifles in particular drew peculiar
interest. Four years afterwards in December 1547 the Jesuit Francisco Xavier while
travelling from the Molucca islands to Goa in India met three young Japanese guided by
a samurai from Kagoshima named Yajiro who had been sued for murder. Xavier sent this
Yajiro to Goa where he became baptized as Paulus. In June 1549 Francis himself
departed from Malacca together with two other Portuguese and three Japanese. In August
1549 he arrived in Kagoshima. One month afterwards the daimyo of Kagoshima received
him in audience and gave him permission to preach the Christian faith. He travelled
overland from Kagoshima to Hirado. His companion brother Fernandez was the first
missionary in Japan to baptize hundred Japanese. Xavier travelled to Hirado, Hakata,
Yamaguchi, Iwakuni, Sakai and in January 1551 he arrived in Kyoto. Here he stayed
eleven days. Disappointed for not having been invited to an audience by the emperor he
returned to Hirado. After a final visit to Yamaguchi and Hirado he left Japan for ever.



124 Jacques H. Kamstra

During his stay in Japan he did not score mass-conversions: only 800 Japanese had been
baptized. In 1585 the pope in his letter Ex pastorali Officio assigned Japan to the Jesuit
order. In 1592 the Spanish governor of the Philippines was permitted to send Spanish
Franciscans, Augustinians and Dominicans and also quite a few businessmen. Within ten
years many Japanese were baptized. The figure of one million or 750.000 baptisms
between 1605 and 1614 seems to be grossly exaggerated. Nevertheless in 1614 the
number of christians was at the most 300.000 by Vos estimated as still more than 10% of
the population. The increasing number of Christians and the radical rejection of Japanese
religions by the foreign missionaries in other words the preaching of a religion which did
not tolerate any compromise with these religions upset many Buddhist monks. They had
an enormous influence on the political leaders of Japan who in addition were very
concerned about the close ties of the missionaries with the political leaders of Spain and
Portugal. They were afraid that Japan would share the fate of the Philippines which
Legazpi after his arrival in Cebu in 1565 turned into a Spanish colony. This fear was
increased by the Spaniards and the Dutch. In 1611 a Spanish delegation submitted to
shogun leyasu a number of demands aimed at the colonisation of Japan. In 1611 the
Dutch on the other hand in order to meet their economic aims were not afraid of forging a
letter of the Dutch Prince Maurits to Ieyasu in mentioning that the Spanish and
Portuguese businessmen and missionaries were engaged in stirring up the Christians
against the government. In 1617 they overwhelmed a Portugese ship and produced letters
which describe how the Nambanjin (>the southern Barbarians<, the Japanese designation
of Portuguese and Spaniards) incite the Christians to revolt. According to Kaempfer the
Japanese Christians should have asked the king of Spain to overthrow the Japanese
government. Otis Cary is of the opinion that these letters never existed. Thus Japan
became confronted with the European discrepancies of the sixteenth and seventeenth
centuries and the neighbourhood of Nagasaki also became the site of the Eighty Years'
War between Holland and Spain. All this led in 1624 to the expulsion of Spaniards from
Japan and in 1636 to the confinement of all Portuguese merchants to Deshima: a small
fanlike islet in the Bay of Nagasaki which was separated by a canal from the city of
Nagasaki. In 1638 the revolt of Christians and farmers who were squeezed out by taxes
was crushed also by 426 shots of the guns of the Dutch ship »De Rijp«. More than 70.000
people died. In August 1639 the last Portuguese were expelled from Japan. A number of
severe measures were designed in order to put an end to Christianity. All districts of the
country were divided into groups of five or more households: the gonin-gumi. Its leaders
were obliged to inform on Christians. The detection of a Christian implied the
punishment of the group. Other measures consisted in religious investigation (shumon
aratame), imposed by law on all parts of the country and the obligation of every family to
become registrated in Buddhist temples (danna tera). Every one was obliged to keep a
temple certificate. In 1659 this registration was made compulsory for everyone. Since
then all changes in the families became registrated in the temples. Another measure
consisted in the so called efumi, the trampling of an image (of Jesus Christ). Since 1631
this measure came into effect. In 1640 it became obligatory for everybody. At first these
efumi consisted in paper images which were used in house to house calls in areas where
the presence of Christians was presumed. In 1669 the paper images were replaced by 20



Japanese Monotheism 125

copper plates, made by the coppersmith Hagiwara Yuza. The copper images were
installed in the pavement of the temples. Eleven of these plates still are preserved in the
National Museum of Tokyo. A special prison for detected Christians and missionaries
was built: the Kirishitan-yashiki, the >Christian settlement<. In spite of their short-lived
stay in Japan, the impact of Spain and Portugal in particular on the material and spiritual
culture of Japan was enormous. Several works on the Christian doctrine written and
printed in that time on a Western press in Amakusa are still extant. So in 1599 in
Amakusa a book of Fray Louis de Granada was printed which was based on the
philosophy of Aristoteles. Even in Kyoto they had established an academy of natural
sciences and installed there several astronomical and optical instruments. Hundreds of
Portuguese loan words still betray that influence: pan (bread), casteira (castella:famous
Nagasaki cake), ananasu (ananas), arukoru (alcohol), banko (bank), barusamu (balsamo),
etc., but also Afurika (Africa), Ajia (Asia), Ejiputo (Egypt), Igirisu (England) and even
Olanda (Holland) . Many latin words were somehow preserved in the Nagasaki area by
the hidden Christians, the kakure-kirishitan.

1.2 The Dutch

Since the departure of the Spaniards and the Portuguese only the Dutch were left in
Japan. The first Dutch ship arrived in April 1600. In August 1609 the Dutch were
permitted to erect a trading post in Hirado. From 1613 until 1623 the English shared with
them this post. In 1641 the Dutch settlement of Hirado was torn down and transferred to
Deshima in Nagasaki after the Portuguese and the Spaniards left Japan in 1639. They
were allowed to stay on one condition: they should not exert any form of religious
propaganda. Upon their arrival in Deshima their ships were combed for religious articles.
This is described by the German historian and son of a minister Engelbert Kaempfer,
who stayed in Deshima from 1690 to 1692: »As soon as we discovered this land, every
one was obliged pursuant to an order from above, and ancient custom, to give his prayer-
book, and other books of divinity... to the captain, who...packed all up in an old cask,
and hit it from the Japanese till our return. The aims of the Dutch were not religious but
economic as is described by Kaempfer in 1692: >so great was the covetousness of the
Dutch..that they...chose to remiss in performing divine office on sundays and solemn
festivals, to leave off singing psalms in public, entirely to avoid the sign of the cross, the
calling upon Christ in presence of the natives and all outward marks of Christianity. The
Dutch kept these regulations and seemed to be indifferent in religious matters. According
to Pages they should have testified to the Japanese authorities: »we are no Christians but
Dutchmen«. On several occasions they handed over Roman Catholic missionaries
detected by them as stowaways on their ships to the Japanese authorities. Thus between
1639 and 1854 the Dutch were the only Europeans who were allowed to enter Japan.
They owed this privilege to the fact that they — contrary to the Portuguese and the
Spaniards — confined themselves to trade and refrained from any kind of religious
matters. They even cooperated to detect Christians and to assist as interpreters in the
interrogations of suspected persons. So in 1643 and in 1708 Adrianus Douw assisted Arai
Hakuseki (1657-1725) in the interrogation of the Italian priest Sidotti. On that occasion
Arai interrogated also the Dutch captain Herman Mensing, who had handed over Sidotti



126 Jacques H. Kamstra

to the Japanese. Everyone who with the Dutch ships came ashore in Nagasaki in advance
thoroughly had to be body searched by the so called Japanese »voeldermannen«, body-
searchers. Weapons, gunpowder, and bibles, preserved in a »bijbeltonnetje<, a bible-
casket, were handed over to the Japanese authorities. They were returned upon departure
from Deshima. Lists of books were drawn up by the >boeken-commissaris<, the book-
commissioner, and in Edo submitted to the »Keizer<. This word »emperor« referred to the
shogun, who resided in Edo. Only the captains of the ships were not covered by these
regulations. In going ashore three times a day they looked very corpulent: their coats and
trousers being so ample that they could carry ashore quite a lot of smuggled goods.
Sometimes the burden was so heavy that sailors had to support them. This came to an end
since Japanese officials kept the keys of the storehouses under trust, held the access-
bridge of Deshima under control, and allowed the Dutch to enter Nagasaki only twice a
year. It is obvious that the introduction of religious and philosophical literature into Japan
not could be expected from them. This would endangered their trade monopoly, the
export of copper, silver and sulphur and the import of Dutch merchandise and silk from
China and Macao. All this required many hardships as there are the troublesome journey
to Edo, the creeping around on hands and feet and the performance of western dances in
order to amuse the shogun. Religious or spiritual influence could not be expected from
them. So Paul writes: »On reading accounts of the Dutch on Deshima during the
Tokugawa period, one get the impression that, despite their long residence of more than
two hundred years the Hollanders cared little about the culture and history of their host
country. They are sometimes portrayed, in fact, as dull-witted merchants concerned only
with their ledgers, inventories and schnapps. The Europeans who did show interest in
Japan were foreigners in Dutch service, such as Engelbert Kaempfer and Philipp Franz
von Siebold; the Dutch merchants, so the story goes, were so many >economic animals«
whose only concern was trade and commerce'. The best reports on Japan are written by
these foreigners: the German Kimpfer, the Swede Thunberg and the German von
Siebold. There is one exception, however, the >Opperhooft« of Deshima Isaac Titsing.
Since Yoshimune's permission of 1720 the Japanese interpreters of Dutch books
introduced into Japan translations of books on Western natural sciences: anatomics,
biology, law, politic science, astrology and last not least the art of weaponry. For
centuries all these sciences together as far as described in Dutch books were called
rangaku, Dutch learning. This study to many became an obsession: rampeki, Dutch
Craze. Sansom: >It was a craze which affected such practical persons as Tanuma
Okitsugu, who encouraged Dutch studies, perhaps not so much as a policy as out of
curiosity and a desire for rare objects'. So Otsuki Gentaku writes: >The beginning of the
study of Dutch meant the arrival of the benefactions of modern civilisation. The Dutch
nation is well up in science especially astronomy, medicine and mathematics<. In spite of
the popularity of Rangaku in Japan the Dutch culture which reached Deshima was a
material one which is apparent in many Dutch loan words still in use today: biiru, beer;
dansu, dance; dokku, dockyard; garasu, glass; gasu, gas; inki, ink; kanfuru, sulphur;
karan, tap; pisutoru, pistol, rampu, lamp; supoito, squirt; pompu, pump; randoseru,
knapsack; buriki, tinplate; koohii, coffee; etc. There are no Dutch loan words, however,
which indicate religious or philosophical values.



Japanese Monotheism 127

1.3 The Chinese and the West

All this does not imply that during the Edo period apart from what the Portuguese and
Spaniards did no spiritual literature at all should have reached Japan. In this respect also
in Nagasaki the Chinese played an important part. In spite of the general edict of 1630
which forbade the import of Christian books written by Jesuits in China, yet they
succeeded in smuggling this literature into Japan including also works on arithmetics,
astronomy and other sciences. In 1658 by special decree a Chinese merchant was
condemned to death for importing this kind of books including works on mathematics,
astronomy and other sciences. In 1658 the shuffling of foreign missionaries and of
Chinese books on Christianity into Japan were explicitly forbidden to the Chinese
merchants. Every year they also had to perpetrate efumi though at the end of the 18th
century this precept became limited to castaways put ashore by them in Japan. In 1685
the Japanese authorities found out that the Chinese tried to sell the Christian books
smuggled by them into Japan. Since then the annual number of Chinese ships to board in
Nagasaki was restricted to 70. The cargo of the ships became placed under austere
censorship on books. In 1688 the Chinese also — like the Dutch in Deshima — were
confined to a separate settlement in Nagasaki: Tojin-yashiki, >residence for Chinese«.
Tojin-yashiki consisted of more than 100 houses along a long street and includes also
temples for Chinese divinities and especially for Kuan-yin. It is preserved until today. In
1720 the banning order on the import of books also on profane Western studies became
lifted after the Japanese physicist Nakane Genkei (1662-1733) had pointed to shogun
Tokugawa Yoshimune (1684-1751) that the prohibition of Christian authors seriously
would hamper profane Western studies. Upon this Yoshimune made an exception for 11
Chinese translations of European books on the philosophy of Cicero, geometry,
arithmetics and astronomics, mostly written by the Jesuits Ricci and Sabbatino de Ursis.
The ban on Christian literature, however, remained enforced. Yet the Chinese tradesmen
secretly continued to import into Japan Chinese translations of many Jesuit books on
Christianity: books of Matteo Ricci, Giulio Aleni, Alphonse Vagnoni and Didaco de
Pantoja. Their works circulated in secret and were read all over Japan by famous
Japanese scholars like Honda Toshiaki (1744—1821), Hirata Atsutane (1776—1843), Koga
Toan (1788-1847), Sato Nobuhiro (1769-1850), and Mitsukuri Gempo (1799-1863).
Hirata Atsutane, the last of the »great men« of fukko shinto, >restoration Shinto, and
populariser of this Shinto used Christian arguments in defense of this Shinto. He did not
mention, however, the Chinese sources of his knowledge.

1.4 The Introduction of Western Spiritual Values

Who had the largest impact on these and other Japanese intellectuals? The works of the
missionaries who were expelled from Japan or those of the Jesuits in China who never
had seen the shores of Japan? Here I have to point out that there is a big difference
between the introduction of Christianity in China and in Japan. Due to that difference the
Chinese form of Christianity was more plausible to many Japanese intellectuals than was
the Japanese form. The Portuguese in spite of the fact that until then all other foreign
religions reached Japan after a centuries old incubation in China introduced Christianity



128 Jacques H. Kamstra

into Japan via their factories of Goa and Macao and not by way of other Chinese cities.
The Portuguese and Spanish missionaries in Japan while introducing their dochirina
kiristan, i.e. Christian doctrine, did not take into account this Chinese incubation process.
They even bragged about their Portuguese descent and the support of the Portuguese
government. They preached Christianity in a cloak of Portuguese and Latin words and
unlike their confreres in China they refrained from any Chinese translations and ideas.
The advantage of their method is that the religion preached by them did not become
identified with any Japanese religion. The disadvantage was, however, that many
Portuguese and Latin words remained obscure. In other words in Japan Christianity was
preached as something new and completely different. In China on the other hand Italian
Jesuits like Ruggieri, Pasio and Ricci maintained that they and their religion came from
Tianzhuguo, i.e. India. Why did they act like this? Is it because their motherland Italy did
not have any identity yet and consisted of a great number of small states and cities? The
Jesuit Valignano who has been active in China as well as in Japan, explained this with
the argumentation that what is known of India also goes for Europe: both being countries
with water fit for the ablution of sins. Thus they rather contrasted with the Portuguese
and the Spaniards in China who maintained to have been originated in Folangji
(= France). The Italian Jesuits in China presented themselves to the Chinese as heshang,
Buddhist monks, in 1592 they replaced it by daoren, a man of learning, and in 1600 by
shenfu, spiritual father, still in use today. They gave God the Chinese name of tianzhu,
lord of heaven, written by a Chinese christian on a wooden tablet and placed on the altar
erected by the fathers Ruggieri and Pasio. In naming God Tianzhu they intended to
promote him into the first divinity of the Chinese. Chinese Buddhists, however,
translated tianzhu with the sanskrit Devapati, lord of the devas or tian, gods of heaven,
another name for Indra. Devapati is believed to be the highest degree of karmic beings
and hence inferior to Buddha. Ricci named God also Tiandi, heavenly sovereign. He
justified his choice of Tianzhu and Tiandi in saying that the Chinese considered tian as
the highest divine being. Hence Tianzhu, lord of heaven, should indicate the superiority
of God to heaven . Contemporary buddhist monks as Sanhuai and Zhuhong, saw in
Tianzhu only an inferior god under an immense multitude of higher Buddhist divinities.
They called Mary Tianzhu shengmu niangniang: i.e. >the holy lady and mother of the lord
of heaven<«. After they had discovered that the Chinese identified Mary with the
bodhisattva quanyin, they replaced the picture of Mary with that of Jesus Christ. Thus
they tried to prevent the Chinese from seeing in Mary the main divinity of Christianity.
In Japan on the other hand Portuguese and Spanish Jesuits guided by the same Valignano
confined themselves to transliterations from Latin and Portuguese. To that end they
introduced a new style of writing: romaji. In the first books printed at their printery of
Amakusa they used words as: Deusu Patere (Deus Pater), Deusu Hiiryo (Deus Filius),
Ekerejia (Ecclesia), Hiidesu (fides), orasho (oratio), Apostolo, martyrio or the days of the
week in Portuguese or Latin, with one exception, however, the devil being identified with
tengu: >the long-nosed goblin of the Japanese legends<. In Japan God became known as
Deusu, since Xaverius did not succeed in replacing the Latin Deus with Japanese
equivalents as Dainichi (Mahavairocana) who is the principal buddha in esoteric
Buddhism. Even the Latin word Deus had its problems being understood as dai-uso: big



Japanese Monotheism

lie. Yet the Christians until 1868 and the Kakure-kirishitan until now maintain the word
Deus for God. After Xaverius became convinced that in Japan the twin concepts of
creator/creation were completely absent the essence of God and his quality of creator was
emphasized in the Dochirina Kirishitan, an original catechism, which in Amakusa in
1592 in Roman and earlier even in Japanese writing (hiragana) had been printed.
European catechisms based on these concepts were not considered to be appropriate for
Japan. Hence the Dochirina Kirishitan introduced the idea of God as creator of the
universe by refuting the concept of god in some Buddhist sects and rectifying it with
Aristotelean arguments. Since 1868 Catholicism was preached in a different way. The old
names for God, church and sacrament became replaced by equivalents some centuries
earlier developed in China. Deus became tenshu, Ekerejia (Ecclesia) kyokai, Hiidesu
(fides) shintoku, orasho (oratio) kitd etc.. Thus it revived a discussion which previously
took place under shinto-intellectuals and was incited by the inventors of these words:
Ricci and his followers.

2. Soto in Uchi: The West in Japanese Religion: Japanese Monotheism

2.1: Hostile Reactions: Hayashi Razan

How did Japanese religions react to all these Christian influences? The negative
reactions are well known. The publication of many libels against Christianity, however,
had also positive effects. Unwillingly they promoted Christian ideas and continued the
dialogue with Christianity. The dialogue of Ricci with Chinese religions in particular thus
was continued on Japanese soil in these libels. I do not intend to discuss these works. I
will confine myself to those topics which still play a part in the Japanese dialogue with
Christianity. These topics are discussed in Ha-Deus of Fabian Fukan, Hai-Kirishitan of
Suzuki Shosan and in Hai-Yaso of Hayashi Razan. They compare the Christian idea of
God with its Buddhist and Confucianist counterparts. Most influential was Hayashi
Razan (1583-1657). As a member of the Neo-Confucian shushi school, founded in China
by Chu Shi (1130-1200) he became an influential advisor to the Tokugawas: Ieyasu,
Hidetada and Iemitsu, who adopted the ethical system of Confucianism on behalf of the
samurai-class and the feudal society. Famous is the discussion of Hayashi Razan with the
Christian Fabian Fukan of 1606 in a Christian church of Kyoto. In the dispute Fabian
Fukan read his explanation of the Christian faith from his book: Myotei Mondo which
consists in a discussion of two nuns My6sht and Ydtei. Hayashi Razan dismissed this
work as banal and vulgar Japanese. Hereupon both discussed the highest principles of
Neo-Confucianism and Christianity: what is higher: Deus or ri? In which consists
Hayashi's Neo-Confucianism? His Neo-Confucianism replaced the idea of a personal god
with the idea of a personal abstract being. Yet it kept a deep respect for nature, the reality
of the invisible world, and its connections with the visible world. The >Great Absolute«
has its origin in the »Great Absolute Nothingness<«. The most profound raison d'étre of
everything is the taikyoku, the great pole, the primeval pole, the absolute. The taikyoku is
without any form, phenomenon, or sensual quality. The universe is under control of two



130 Jacques H. Kamstra

principles: ri and tai. Ri has to be identified with reason, the eternal principle of unity of
the world, and tai with matter, substance, the principle of individuation, subject of
change. The taikyoku is tai, eternal substance. Y6 on the other hand is the use, the
functional motion, the disclosure of matter. Tai is primary, y6 secondary. Clarity is tai,
shining is y6. Tai in motion constitutes y0, yang, tai in rest on the other hand is in, ying.
As manifestation yin-yang comes under taikyoku and belongs to the category of
instruments or vessels. The discussion of Fukan and Hayashi Razan is based on this Neo-
Confucian terminology, and of the book T'ien Chu Shih I, written by Mateo Ricei in
1596. So Hayashi asked Fukan: »God created the universe, but who created God?«
Fukan: »God has no beginning and no end and the universe has been created by him.«
Hayashi: »Is there in God ri and an earlier and later?« Fukan: »God is tai, ri is y6. Tai is
first, thereupon follows ri.« Fukan: »The alleged taikyoku of confucianism is no match to
God and young greenhorns cannot understand at all the true meaning of God. I
understand taikyoku very well«. This remark made Hayashi bitter towards Christianity
and turned him into an enemy of it. It contributed to the oppression of Christianity by
those whose advisor he was. Hayashi sticked to his Neo-Confucian idea of taikyoku. Yet
in this discussion the twin concepts creator/creation seemed to be familiar to Hayashi
though they were rejected by him. Thus Western monotheism became introduced to
Japanese intellectuals be it in a negative way.

2.2 A Positive Counterpart of Hayashi Razan: Nakae Toju

Conspicuous and respected by many is the person of Nakae T6ju (1608-1648), the sage
of the Omi province, and contemporary of Hayashi Razan. He is considered to be the
founder in Japan of the Wang Yang-ming school, another Neo-Confucian school,
founded in China by Wang Yang Ming (1472-1529). He is also notable for his special
form of religiosity and theism, which distinguishes him from the same Wang yang-ming
school. This specific element is described by Julia Ching as follows: »... where Chu Hsi
speaks of the Great Ultimate (T'ai-chi) as the source and principle of all goodness and
being, and where Wang Yang-ming speaks of hsin or liang-chih in near absolute terms,
Toju prefers reverence for a supreme and personal being, a God to whom he gives many
names, but whom he honors especially as Lord-on-high (Chinese: Shang-ti; Japanese:
Jotei). This is not to say that either Chu Hsi or Wang Yang- ming was religious in his
thinking. It is not to say that Nakae T6ju's religiosity, despite whatever it has received
from either Chu Hsi or Wang Yang-ming, remains distinctive and unique, claiming
inspiration indeed from the Chinese religion and its personal theism'. The several names
with which he calls God point at many movements which influenced his thoughts: the
Neo-Confucian name »>Lord in heavens, or >heaven< was used in the Chu Hsi and the
Wang yang-min schools in a pantheistic meaning. Toju relates the Lord, ti, to the creation
of heaven and earth and to the reward of good and evil. The Taoist name taiitsu sonshin,
the »Great and Sublime being< is »the supreme and invisible Godhead, who is made
»manifest«-represented, if one wishes — by the many »ghosts and spirits,« including
especially the spirits of the ancestors’; the other Taoist name >Lord in heaven of great
emptiness< refers also to the highest ancestor of mankind. Nakae: »According to this



Japanese Monotheism 131

religious understanding, sages and worthies, the Buddha and Bodhidharma, Confucians
and Buddhists, myself and others, all the peoples and visible things of this entire world
are all descendants of the Great Lord-on-high and the spirits of heaven and Earth...<; in
choosing the Shinto name of Amaterasu Nakae Toju uses Shinto polytheism as a point of
departure towards monotheism. With this choice he tried to extend the ancestorship of
Amaterasu to mankind and to change it into theism and even into monotheism. His God,
however, is and remains an ancestorgod. The Buddhist name of a God of Mahakaruna
absorbed the main Buddhist ideas: >The pure and compassionate mind is what
Confucians call the virtue of humanity (jen) and the Buddhist teachings call Buddha-
nature ... Such a pure, compassionate, and humanely virtuous Buddha-nature is the root
of all happiness.< Where is in all this Christian influence? Did in 1626 the Jesuits point at
him as a man of religion and morality who had been converted to the Christian faith? Or
did he become influenced by his wife, being a daughter or grand-daughter of the famous
Christian daimyo and waka-poet Kinoshita Choshoshi (1596-1649)7 Did he as a
Christian affix symbols of the cross to the gravetomb of his father? Or did the
persecution of Christians witnessed by him turn him into a Christian? Or was his so
called Christianity made up by Hayashi Razan who tried to discredit him? Christian
influences can explain his theistic devotion all the more since his Neo-Confucian
contemporaries believed in a kind of impersonal pantheism . It is beyond any doubt,
however, that his Christian contemporaries would have rejected his eclectic monotheism.
There are probably in the anti-Christian ideas of Hayashi Razan and the positive thoughts
of Nakae T6ju starting points towards further developments of what I would call:
Japanese monotheism.

2.3 Hirata Atsutane: Ame-no-minaka-nushi

It is a well known fact that 150 years afterwards the disciple of Motoori Norinaga
Hirata Atsutane (1776-1843) propagated Motoori's nationalistic ideas under Shinto
priests and at the imperial court and that 45 years after his death his ideas became
generally accepted as official statereligion. Yet — as Devine points out — he was much
broader acquainted with other developments than his master: >Hirata's intellectual
pursuits were extremely wide-reaching — Chinese literature and medicine, yomeigaku,
neo-Confucianism, Buddhism, Shinto, Western astronomy and physics, and more«. To
that >more<« we should count Christianity and its literature. His first encounter with
Christian writings dated from the first years of his carrier as appears in his writing
Honkyo Gaihen. In his argumentations against Confucianism and in favour of Shinto he
was guided by the Chinese translations of Ricci, Aleni (San Shan Lun) and Pantoja. In
his Honkyo Gaihen he summarized several Jesuit works. Even his style of argumentation:
presentation of the argumentation of the opponent preceding his refutation (sed contra)
seems to be derived from Jesuit writings and Thomas of Aquino's Summa Theologica. It
is an arguable question whether he plagiarized the writings of Pantoja, Ricci and Aleni,
yet it is an established fact that he introduced Christian ideas in his Shinto. One would do
him wrong by approaching him in an apologetic manner and by rejecting his concept of
god which is unique for Japan and which is akin to that of Nakae T6ju: an ancestor god



132 Jacques H. Kamstra

without beginning and without end. »>God, Taigen Ko6soshin, that is, the first ancestral
god, is in all creation. This god's name is Ame-no-minakanushi no kami. This god has no
beginning and no end. He is in heaven, and possesses sufficient virtue to give birth to all
creation. But although he permeates all, he rules creation in silence.«< Takami-musubi and
Kami-musubi should have emanated from this god and further have shaped the earth and
their offspring. The name of Ame no minakanushi, the lord of the center of heaven, has
much in common with the Christian tenshu: the lord of heaven. Thus he copied Giulio
Aleni's San shan lun hsiieh chi of 1625 in writing: »For example, if you look about, it is
as if the heavens and earth are a palace, and this palace certainly has a ruler who made it.
All the more so, if this earth does not have a ruling god, how could nature come about?
For this reason it can be understood that the ruler of heaven and earth existed prior to
creation. From the beginning there was a god who had no beginning, and of course it was
under these circumstances that all creation was made; he is the ruler of all creation and,
so to speak, the founder of the country. If god had not existed before the heavens and the
earth, if god is said to have appeared after the creation of the world, then how was this
world made? And if he came later, where did he come from? And what is more, who
made him the ruler? This just can't be explained.«< His choice of Ame-no-minaka-nushi to
be that preexistent deity is clear, the figure of this deity in Japan's oldest writings,
however, does not confirm his theistic thesis. Who is Ame-no-minaka-nushi? In the
Kojiki (712) and the Kogo-shiii (807/8) mention is made of him being together with
Taka-mi-musubi and Kami-musubi as one of the gods who came into existence >when
heaven and earth became separated<. Together with these two musubi, who are believed
to realize the creative intentions of the lord of heaven he can be considered as the focus
of a Japanese trinity. In the gobusho (12e eeuw) Ame no minaka nushi became
amalgamated with two other gods: Kuni-Tokotachi-no-Mikoto and Toyouke-Daijin into
one deity: Daigenshin: the deity of the great origin. In the collective god Inari he became
amalgamated as the principal of four other gods. Even now in many shrines he reveals
himself in other gods. In the honden (main shrine) of the Kono-jinja e.g. Toyo-uke and
Amaterasu are considered to be two manifestations of Ame-no-minaka-nushi-no-kami.
Hayashi Razan we have met before believed that this god dwells in every one: >The Deity
is the Spirit of Heaven and Earth. The human mind partaking of divinity is a sacred
abode of the Deity, which is the Spiritual essence. There is no Ame-no Minakanushi-no-
kami (the Divine Lord of the Very Centre of Heaven) apart from the human mind«.
Deguchi Nobuyoshi (1616-1693), another contemporary of Razan taught in his own
Tokai Shinto that Ame-no-minaka-nushi, Kuni-toko-tachi and Toyo-uke-no-kami were
three aspects of one and the same god. After the Meiji restauration Ame-no-minaka-nushi
became under Chinese and Buddhist influence identified with the Pole star (Jap.
Myédken,skt. Sudarsana). In spite of the polytheistic developments I just mentioned
Hirata Atsutane turned Ame-no-minaka-nushi into a monotheistic god by ascribing to
him the creative qualities which are peculiar of the Christian tenshu. He pointed at the
existence of this — as the apostle Paul calls it — unknown god in the Japanese sources. It
is beyond any doubt that Hirata was very influential. His ideas modified Shinto and
determined other religious developments in Japan: they were well known at the inner
circels of the imperial court being propagated there by his disciple Mutobe Setsuka and



Japanese Monotheism 133

his son Yoshika. His 533 disciples and his son in law Hirata Tetsutane with even 1330
followers disseminated his ideas all over the country. In the so called Hirata-Shinto the
mythical parents Izanagi and Izanami were made equal to Adam and Eve.

2.4 Ame-no-minaka-nushi in Shinto studies and the new religions

Japanese monotheism concentrated on Ame-no-minaka-nushi is also apparent in more
recent Shinto-studies. Genchi Kato for instance must have delighted father Wilhelm
Schmidt, the supporter of Andrew Lang's idea of primitive monotheism, in writing in
1926: »We have good reasons to believe from the standpoint of a comparative study of
religion that Ame-no-Minakanushi-no-Kami is really the Deity of Japanese primitive
monotheism, and I made public my own view on this point in detail in a paper published
in the Transactions of the Asiatic Society of Japan nearly two decades ago, which the
reader may well do to consult.« He enumerates several arguments in favour of his
opinion. So he points out that in the Engishiki (976). Japans oldest register of gods and
shrines, no shrine is mentioned related to this god. So it is appropriate to argue that Ame-
no-Minakanushi was an >unknown god<. Kato also tries to refute the opinion that this god
should have been a recent fabrication or Chinese import. Therefore this god should be
evidence of Japan's extremely own monotheism. It goes without saying that Hirata's ideas
also deeply influenced the ideas of many new religions. In 1947 the Shinto-shinkyo was
founded by Mrs. Unigame Itoko (*1876) It worships Ame-no-minaka-nushi as its chief
divinity. The Omotokyo founded in 1892 considered Tenchi kane no kami to be the
creator of the universe. Afterwards other names of this god came into use. Shortly after
1952 the third foundress, the Sandaisama, Naohi said: »Nous, adeptes de I'6moto, nous
croyons en un seul vrai Dieu, Créateur de l'univers. Et si 'on insiste pour que nous disons
que Il est, nous ne pouvons répondre que ceci: il est a peu prés impossible d'exprimer en
langage humain le juste concept de Dieu, car sa Divinité ne connait pas de bornes, et elle
est plus merveilleuse qu'on ne peut le dire. Ce Dieu »unique« a cependant, pour en dire le
moins, plusieur aspects différents. Le Dieu qui a créé le monde est un. Il s'appelle Ame-
no-minaka-nushi-no-mikoto.« It is obvious that the creative qualities of Ama-no-minaka-
nushi also became ascribed to other divinities. Further research is needed in order to
discover parallel developments of theism in shinto which could explain why for instance
in the oldest shin-koshukyo preceding the introduction of Christianity in the second half
of the nineteenth century theistic ideas of god became developed. It is out of the question
that these developments were due to modern Christian denominations. I also cannot agree
with Thomson and the church-historian Drummond that the kakure-kiristan living and
hiding in distant areas of the Nagasaki prefecture or the questionable >theism« of the
Buddhist J6dd sect should have procured these ideas to the oldest shinkoshukyo:
»Mention has been made that popular memories of Christianity, or perhaps accounts from
even more direct sources, possibly influenced the leaders of the three most prominent
new religions of the common people founded during the nineteenth century, Tenrikyd,
Konkokyd and Omotokyd. It is impossible to prove or to disprove this thesis, but the
virtual monotheism, or at least strongly theistic position, which emerged in the case of
each of these religious movements suggests some such influence. Theistic faith had been



134 Jacques H. Kamstra

known in Japan before the advent of Christian missionaries, most notebly in the Pure
Land sects of Japanese Buddhism, but the national experience with Christianity had
created a new religious climate. Furthermore, the home district of Kawate Bunjird, who
founded Konkokyd in 1859, had contained numerous Kirishitan in the Catholic period. In
general, the ethical level of these religions was high. They emphasized purification from
ethical failure and social responsibility and had universalist perspectives far beyond those
of the older Shintd.« It is the most natural conclusion that several monotheistic tendencies
in Shinto contributed also to the reduction of myriads of gods to one monotheistic god in
these shinkoshukyo, namely Tenrikyd, Konkoky6 and Omotokyd. In Tenrikyo Tenri o-
no-mikoto, the lord of divine wisdom(1837) »is the sole deity of all, the creator of all
things, and the gracious sustainer of life. He is also referred to as Oya-gami. God first
revealed himself as Kami, which here means the creator of this world and all human
beings, or the original true God. Later God revealed himself as Tsuki-hi (Moon-sun
God)«. In spite of the polytheistic atmosphere in which this sect originated yet the
monotheistic character of Tenri o-no-mikoto is obvious. The Kurozumikyd was founded
by the Shinto-priest Munetada Kurozumi (1780-1850). In his Kurozumikyd the sun-
goddess is considered to be the supreme deity: Amaterasu-o-mikami, who according to
Tomsen »is regarded as the absolute deity of the universe, the creator of heaven and
earth.« One God is embodied in a million gods, and a million gods are found in one God.
All is ascribed to One God.« The word kami should be derived from the word kakuremi,
the hidden and first cause of the universe. In the Konkokyo founded by Kawate Bunjiro,
Tenchi kane no kami, the great golden god of the universe(1859) has monotheistic
qualities. The name of this god is unknown in Shinto. The Meiji government urged the
sect to add three other gods who henceforth were considered as manifestations of Tenchi-
kane-no-kami. After world war II the Konkokyo abandoned these three additional deities.
All these different forms of Japanese monotheism, however, are not limited to these three
shinkoshukyo only. The concept of god of the Konkokyo is also maintained in the
Omotokyd, the P.L.Kyodan and in the Seich6 no ie, which considers God to be the:
>Creator of the whole Universe< and in other further ramifications of these religions as
there are the Sekai kyuseikyo and many more recent new religions which originated from
this: the Mahikari movement in particular.

Conclusion

I hope to have pointed out that many monotheistic tendencies in Japan came into
existence due to the incubation period of these ideas in China and the interest of several
Neo-Confucian intellectuals in the Chinese translations of Ricci and others which were
smuggled into Japan by Chinese sailsmen. Monotheism became embedded in Japan's
polytheistic developments and changed its course. On the other hand this process turned
Western monotheism into uchi: Japanese monotheism. These and other analogous
developments in Shinto deserve further detailed research. It is clear that Japan's
monotheism, though differing from Christian monotheism, became established in more
than a third of Japan's population, a figure forty times larger than the total amount of



Japanese Monotheism 135

Christians in Japan. Why does the dialogue of Christianity with Japanese religions not
start at this point?

Literature

K. ALGERMISSEN, Konfessionskunde, Paderborn 1957.

M. ANESAKI, »Japanese Criticisms and Refutations of 1930 Christianity in the 17th and 18th
century, in: T.A.8.J.; ser.Il, 7.

P.BARR, The Coming of the Barbarians, London 1967.

L.BRULL, Die Japanische Philosophie, Darmstadt 1989.

O.CARY, A History of Christianity in Japan, Tokyo 1976.

J.CHING, »The idea of God in Nakae Toju«, in: Japanese Journal

of Religious Studies, 11 (1984), 293-311.

H. CiESLIK, »The Case of Christovao Ferreira, in: M.N., 29 (1974), 1-54.
P.CROME, Hirohito Keizer tussen hemel en aarde, Utrecht/Antwerpen 1989.
R.DEVINE, »Hirata Atsutane and Christian Sources«, in: M.N., 36 (1981), 37 —-54.
R.H.DRUMMOND, A History of Christianity in Japan, Michigan 1971.
A.DUDINK, Een westerse Godsdienst oostwaarts, Amsterdam 1979.
S.ENDO, Furansu no Daigakusei, Tokyo 1953.

K.FLORENZ, Die Historischen Quellen der Shinto Religion, Gottingen 1919.
G.K.GOODMAN, Japan: The Dutch Experience, London 1986.

H.vAN GULIK, »Hollanders in de Japanse Kunst«, in: M. VAN OPSTAL, Vier eeuwen Nederland-
Japan, Lochem 1983.

J.HERBERT, Aux sources du Japon Le Shinto, Paris 1964.
J.HERBERT, Dieux et sectes populaires du Japon, Paris 1967.

P.HUMBERTCLAUDE, »Myotei Mondo. Une apologétique chrétienne japonaise de 1605«, in: M.N., 1
(1938), 515-525; 2 (1939), 237-267.

J.JENNES, A History of the Catholic Church in Japan, Tokyo 1973.

E.KAMPFER, History of Japan, Glasgow 1906.

J.H.KAMSTRA, »Between inwardness and axis mundi, in: N.T.T., 37 (1983), 230-241.
J.H.KAMSTRA, Encounter or Syncretism, Leiden 1967.

J.H.KAMSTRA, De Japanse Religie, een fenomenale godsdienst, Hilversum 1988.

J.H.KAMSTRA, »Changes in Buddhist attitudes towards other religions: the case of the Soka
Gakkai«, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft, 73 (1989), 28-61.

J.H.KAMSTRA, »The goddess who grew into a bodhisattva fox: Inari, in: I. HUIYA-KIRSCHNEREIT
e.a. (red.), Bruno Lewin zu Ehren: Festschrift aus Anlaff seines 65.Geburtstages, Bd.lIl,
Bochum 1989, 179-214.

J.H.KAMSTRA, »De nieuwe nieuwe-religies in Japang, in: N.7.T. 1990, 89-108.
P.KAPITZA, Japan in Europa, Miinchen 1990.

G.KATO, A Study of Shinto, London 1971.

S.KATO, A History of Japanese Literature, London 1979, °



136 Jacques H. Kamstra

J.M.KITAGAWA, On Understanding Japanese Religion, Princeton 1987.
C.C.KRIEGER, The Infiltration of European Civilisation during the 18th Century, Leiden 1940.
B.LEWIN, Aya und Hata, Wiesbaden 1962.

J.LoPEZ GAY, »Pre-evangelization in the Primitive Mission of Japan«, in: Japan Missionary
Bulletin, 18 (1964), 587-592.

D.MAGAREY EARL, Emperor and Nation in Japan: Political Thinkers in the Tokugawa Period,
Washington 1964.

F.MaKI, »The city and inner space, in: Japan Echo, 6 (1979), 91-103.
S.MATSUMOTO, Motoori Norinaga, Harvard 1970.

R.H.MINEAR, »Nishi Amane and the Reception of western Law in Japan«, in: M.N., 28 (1973),
151-175.

F.MiyAzakl, »The Formation of Emperor Worship in the New Religions — The Case of Fujido«,
in: Japanese Journal of Religious Studies 17 (1990), 281-314.

H.MULLER, »Hai-Yaso Anti-Jesus, Hayashi Razan's antichristlicher Bericht iiber eine konfuzia-
nisch-christliche Disputation aus dem Jahre 1606«, in: M.N., 2 (1939), 268-275.

M.E.vAN OPSTAL, »Japans-Nederlandse betrekkingen 1609-1856«, in: M.VAN OPSTAL, Vier
eeuwen Nederland-Japan, Lochem 1983.

L.PAGES, Nihon Kirishitan Shumonshi, Tokyo 1952.

H.PAUL, »De Coningh on Deshima Mijn verblijf in Japan, 1856« in: M.N., 32 (1977), 347-364.
G. K. PIOVESANA, Recent Japanese Philosophical Thought, Tokyo 1968.

E.PIRYNS, Japan en het Christendom: naar de overstijging van een dilemma, Lannoo 1971.

R.C.RUDOLPH, »Thunbergh in Japan and His Flora Japonica in Japanese«, in: M.N., 29 (1974),
163-179.

G.B.SANSOM, A History of Japan, London 1963.

Y. SHIMONAKA, Shinté Daijiten, Tokyo 1940.

J.SPAE, »Japan's Middle Class«, in: The Japan Missionary Bulletin, 18:578-586.
H.v.STRAELEN, C.B.OFFNER, Modern Japanese Religions, Tokyo 1963.
H.THOMSEN, The New Religions of Japan, Tokyo 1963.

M. E. TUCKER, »Religious Aspects of Japanese Neo-Confucianism: The Thought of Nakae T6ju and
Kaibara Ekken, in: Japanese Journal of Religious Studies, 15 (1988), 55-69.

F.Vos, »De Nederlandse taal in Japan«, in: M.VAN OPSTAL, Vier eeuwen Nederland-Japan,
Lochem 1983.

F.Vos, »Portuguese Loan Words in Japanese«,in: 1. HUIYA-KIRSCHNEREIT e.a. (red.), Bruno Lewin
zu Ehren: Festschrift aus Anlaf} seines 65. Geburtstages, Bd. I, Bochum 1989, 369-401.



DAS KOPERNIKANISCHE PRINZIP UND DIE
THEOLOGIE DER RELIGIONEN

Zu Paul Tillichs religionsphilosophischem Beitrag zum
interreligidsen Dialog

von Werner Schiifler

Sowohl Karl Barth! wie Paul Tillich? haben an ihrem Lebensabend bedauert, daf3 sie
die nichtchristlichen Religionen nicht in ihre systematischen Entwiirfe einbezogen haben.
Und auch Karl Rahner sah die Zukunft der Theologie unloslich mit der religionstheologi-
schen Fragestellung verkniipft.? Diese Einsicht hiingt einfachhin mit der heutigen Wirk-
lichkeit zusammen: Die Religionsgemeinschaften vermengen sich immer mehr. Auf die
Vermengung der Konfessionen antwortete die Theologie mit einer interkonfessionellen
Okumene. Nun scheint eine interreligiose Okumene gefordert. *

Tillich befaBte sich zwar schon innerhalb seines Schellingstudiums sehr friih mit der
Religionsgeschichte und so mit der Frage anderer Religionen;® eigentlich thematisch
wurde diese Arbeit aber erst relativ spdt® — sehen wir einmal von den programmati-

' Vgl. W.HOLLENWEGER, Geist und Materie. Interkulturellie Theologie 11, Miinchen 1988, 134: »Wie sich
eine Theologie durch personliche Kontakte dndern kann, zeigt das Beispiel Karl Barths, der in hohem Alter von
den Einsichten und Korrekturen seines Sohnes, des Indonesienmissionars Christoph, beeinflufit wurde und nach
Angaben von Familienangehorigen geiuBert hat, daB er — konnte er seine Kirchliche Dogmatik nochmals
schreiben — diese heute im Kontext der Religionswissenschaft schreiben wiirde. «

2 Vgl. M. ELIADE, »Paul Tillich and the history of religions, in: J. C. BRAUER (Hg.), The future of religions,
New York 1966, 31-36, 31. So urteilt neverlich auch Tillichs Kollege aus der Harvard-Zeit K.STENDAHL, »In
honor of Paulus: reminiscences of Tillich at Harvardx, in: Newsletter of the North American Paul Tillich Society
18/1 (Jan. 1992) 3-8, 7. — In seiner Systematischen Theologie geht es Tillich um die »apologetische Aus-
sprache gegen das Sikulare und mit dem Sikularen« (E IV 154); das Problem der anderen Religionen wird hier,
wenn liberhaupt, nur am Rande gestreift. — Die Werke Tillichs werden wie folgt zitiert: Gesammelte Werke,
hg. R ALBRECHT, 14 Bde., Stuttgart 1959ff. = G (mit Band- u. Seitenangabe); Ergdinzungs- und Nachlaf3-
béinde zu den gesammelten Werken von Paul Tillich, 6 Bde., Stuttgart 1971ff. = E (mit Band- u. Seitenangabe);
Systematische Theologie, 3 Bde., Stuttgart 1955ff. = S (mit Band- u. Seitenangabe); Dogmatik. Marburger
Vorlesung von 1925, hg. W.SCHUBLER, Diisseldorf 1986 = Dogmatik.

3 Die Weltkirche stellt nach Rahner die sogenannte dritte Periode in der Geschichte des Christentums dar. Die
erste Periode war die Kirche in ihrer judenchristlichen Gestalt, die zweite diejenige, die der griechisch-romi-
schen Welt begegnete (vgl. K.RAHNER, Schriften zur Theologie, 16 Bde., Einsiedeln 1954ff., XIV 294).

4 Vgl. H.KUNG, »Dialogfihigkeit und Standfestigkeit. Uber zwei komplementire Tugendens, in: Evangelische
Theologie 49 (1989) 492-504, 492.

5 So ist schon seine philosophische Dissertation dieser Themenstellung gewidmet: Die religionsgeschichtliche
Konstruktion in Schellings positiver Philosophie, ihre Voraussetzungen und Prinzipien, Breslau 1910. Dazu
J.RICHARD, »Les religions non chrétiennes et le christianisme dans la premiére dissertation de Tillich sur
Schelling, in: Studies in Religion. Sciences religieuses 14 (1985) 415-434.

6 Folgende Schriften Tillichs sind hier zu nennen: Christianity and the encounter of world religions (1963) (dt..
»Das Christentum und die Begegnung der Weltreligionen«, in: G V 51-98); der schon erwiihnte Vortrag The



138 Werner Schiifiler

schen, aber relativ kurzen Bemerkungen in seiner Religionsphilosophie von 1925 und
auch in seiner Dogmatik aus demselben Jahr ab” —, und zwar angeregt durch zwei ent-
scheidende Begegnungen: zum einen durch eine Japan-Reise von Mai bis Juli 1960,8 zum
anderen durch die Zusammenarbeit mit dem bekannten Religionshistoriker Mircea
Eliade,® mit dem er im Winter- und Frithjahrsquartal 1964 in Chicago ein gemeinsames
Seminar veranstaltete. 10 Auf seiner Japan-Reise, die er auf Einladung des »Committee for

significance of the history of religions for the systematic theologian (1965) (dt.: »Die Bedeutung der Religions-
geschichte fiir den systematischen Theologen, in: E IV 144-156); der Abschnitt The holy, the absolute and the
relative in religion aus der Schrift My search for absolutes, 1967, die Schrift geht auf eine Vortragsreihe von
1965 zuriick (dt.: »Das Heilige: Das Absolute und das Relative in der Religion« in: E IV 59-70); zu nennen sind
hier weiter: Dynamics of faith (1957) (dt.: »Wesen und Wandel des Glaubens« in: G VIII 111-196, bes.
148-160); Theology of missions (1954) (dt.: »Theologische Grundlagen der Mission« in: G VIII 276-284); dar-
iiber hinaus auch die einschligigen Passagen in der Systematischen Theologie (bes. I 164-172 u. III 167-171),
der Religionsphilosophie von 1925 (bes. G I 340-346), der Dogmarik von 1925 (bes. 70-75, 259-279). Wichtig
sind auBerdem die Dialogues, East and West: Conversations between Dr. Paul Tillich and Dr. Hisamatsu
Shin'ichi (1957), neuerdings wieder abgedruckt in: PAUL TILLICH, The encounter of religions and quasi-re-
ligions, ed. T. THOMAS (Toronto Studies in Theology, vol. 37), Lewiston/Queenston/Lampeter 1990, 75-170.
In diesem Band sind daneben zwei weitere, bisher unvertffentlichte Tillich-Texte zu unserem Thema abge-
druckt: die sogenannten Matchette Lectures: The protestant principle and the encounter of world religions
(1958) (ebd., 1-56) und der Vortrag Christian and Non-Christian revelation (1961) (ebd., 57-74). An unverdf-
fentlichtem Material sind noch wichtig: die Vorlesung Philosophy of religion von 1962 (Tonbandaufzeichnung,
im Privatbesitz des Vf.s) sowie der Vortrag Der Absolutheitsanspruch des Christentums (mit Diskussion), den
Tillich am 9. 12. 1963 im Tiibinger Stift gehalten hat (Tonbandaufzeichnung, ebenfalls im Privatbesitz des Vf.s).
— An Sekunddrliteratur speziell zu unserem Thema sind zu nennen: Y.H.CHUN, A conceptual analysis of re-
ligion in Paul Tillich (1886—1965): with particular reference to his positive contribution towards a theology of
world religions, Diss. Drew Univ. 1981; M.ELIADE, Paul Tillich and the history of religions;
W.J.FELLOWS, The dilemma of universalism and particularism in four Christian theological views of the re-
lation of Christianity to other religions (Tillich, Rahner, C.Smith, Hick), Diss. Union Theological Seminary
1988; J.FOERSTER, »Paul Tillich and inter-religious dialogue«, in: Modern Theology 7 (1990/91) 1-28;
E.G.FRICK, The meaning of religion in the Religionswissenschaft of Joachim Wach, the theology of Paul Til-
lich, and the theology of Karl Rahner. An inquiry of the history of religions, Diss. Marquette Univ. 1972;
0.D.SCHWARZ, »Religious relativism: Paul Tillich's >last word«, in: American Journal of Theology and Phi-
losophie 7 (1986) 106-114; G.SIEGWALT, »La rencontre des religions dans la pensées de Paul Tillich«, in:
Revue d'histoire et de philosophie religieuses 58 (1978) 37-53; Ders., »Die Begegnungen der Weltreligionen
im Denken Paul Tillichs«, in: Quatember 51 (1987) 77-92; D. A. T.THOMAS, Paul Tillich and world religons:
a study of Paul Tillich's thought on interreligious encounter and dialogue, Diss. Univ. of Nottingham 1983;
Ders., »The >New Being« and the encounter of religion«, in: Newsletter of the North American Paul Tillich
Society 18 (1992) No.2, 3-7. Dariiber hinaus verweise ich auf meine Monographie: Jenseits von Religion und
Nicht-Religion. Der Religionsbegriff im Werk von Paul Tillich, Frankfurt a.M. 1989, bes. Kap. 2: »Religion und
Religionen« (117-148). Hier sind auch innerhalb der Bibiliographie weitere Sekundirtitel genannt (ebd.,
243-249). Mit den einschligigen Monographien zum Thema habe ich mich ausfiihrlich auseinandergesetzt:
ebd., 19-27.

7" In der Religionsphilosophie und in der Dogmatik von 1925 ging es Tillich um das Prinzipielle; eine wirkliche
Begegnung mit anderen Religionen fand erst in den spiten Jahren statt (vgl. G V 51), wenn auch Tillich hier
letztlich iiber die friihen prinzipiellen Uberlegungen nicht hinauskommt.

8 Vgl. K. STENDAHL, In honor of Paulus: reminiscences of Tillich at Harvard, T: »I remember his coming
home, I remember his saying to me, and certainly to many others, »Now I have to start all over again, but it's too
late.< He referred especially to his third volume of the systematics.« Stendahl berichtet demgegeniiber auch, daf
Tillich noch 1957/58 dagegen war, an der Harvard Divinity School ein »center for the study of world religions«
einzurichten (ebd.).

9 Vgl. E V 356.

10 Vol. dazu R.ALBRECHT/W.SCHUBLER, Paul Tillich — Sein Werk, Diisseldorf 1986, 161f.; D.A.T.
- THOMAS, The >New Being« and the encounter of religion, 5.



Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der Religionen 139

Intellectual Interchange« hin unternahm,!! hatte Tillich Gelegenheit, den Shintoismus
und den Buddhismus niher kennenzulernen.!2 DaB diese Begegnungen fiir Tillich von
weitreichender Bedeutung waren, geht aus einem Beitrag hervor, den er 1960 zum
Thema »Wie sich mein Denken in den letzten Jahren gewandelt hat« verfaBite. Hier heifit
es:'* »Wenn man sein ganzes Leben der Faszination und der Disziplin des Denkens
gewidmet hat, vergiBt man leicht, daf} sich die Wirklichkeit nur dem erschlieBt, der exi-
stentiell an ihr teilnimmt. Nur wer in der Situation darinsteht, kann iiber sie rationale
Aussagen machen ... Vielleicht war die bedeutsamste Erfahrung in dieser Hinsicht meine
Reise nach Japan von Mai bis Juli dieses Jahres. Einer meiner Freunde, dessen politi-
schem Urteil ich unbegrenzt vertraue, fragte mich vor einigen Jahren: Warum beziehen
Sie die ostliche Welt in ihr religios-politisches Denken nicht ein?« Seitdem bin ich diese
mich beunruhigende Bemerkung nicht mehr losgeworden, es steckte der Wunsch dahin-
ter, meinen Provinzialismus abzustreifen, wie ich in meinen Vortrdgen in Japan mehrfach
bekannte. Ich kann jetzt noch nicht beurteilen, wieweit mir das gelungen ist, aber ich
spiire seit der Japanreise eine ungeheure Bereicherung meiner Substanz. Substanz in die-
sem Zusammenhang bedeutet mehr als neue Einsichten oder etwa eine bessere Kenntnis
eines anderen Teils der Welt. Es bedeutet, dal man sich irgendwie gewandelt hat allein
durch die Tatsache der existentiellen Teilhabe.«

1. Die religionstheologischen Grundmodelle

Barths Denken in bezug auf die nichtchristlichen Religionen — sowohl was seinen
Romerbrief'* als auch was seine Kirchliche Dogmatik!s angeht — ist ein typisches Bei-
spiel fiir das, was man das exklusivistische Modell nennt. !¢ Hiernach wird den anderen
Religionen jeder Wahrheitsanspruch abgesprochen.!” Daneben unterscheidet man ge-
wohnlich weiterhin zwischen dem inklusivistischen und dem pluralistischen Modell.
Rahners Konzeption vom »anonymen Christentumx« ist ein typisches Beispiel fiir das in-
klusivistische Modell.'® Die Grundaussage dieses Modells 148t sich so zusammenfassen:

11 Vgl. G XIII 490.

12 Vgl. G XIII S00ff. u. SO7ff.

13 P, TiLLICH, »On the boundary line«, in: The Christian Century (Chicago) 77 (1960) 1435-1437, 1435. — Zit.
nach G XIII 489.

14 K.BARTH, Der Romerbrief, Miinchen 21922, Dazu W.SCHUBLER, Der philosophische Gottesgedanke im
Frithwerk Paul Tillichs (1910-1933). Darstellung und Interpretation seiner Gedanken und Quellen, Wiirzburg
1986, 203-206.

15 K.BARTH, Die kirchliche Dogmatik, 4 Bde., Miinchen, dann Ziirich 1932ff., bes. I 2, 304-397 (§ 17). Dazu
W.SCHUBLER, Jenseits von Religion und Nichi-Religion, 229f.

16 Vgl. R. BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums. Von der Aufklirung bis zur Pluralisti-
schen Religionstheologie, Giitersloh 1990, 163; GV 73; EIV 144,

17 Hier hat auch das Wort Extra ecclesiam nulla salus seinen Ort, das bis zum Vaticanum Il zumeist exklusiv,
und nicht komprehensiv, interpretiert wurde. Dazu W. BEINERT, »Die alleinseligmachende Kirche. Oder: Wer
kann gerettet werden?« in: Stimmen der Zeit 115 (1990) 75-85; H. DORING, »Der universale Anspruch der
Kirche und die nichtchristlichen Religionen, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 41 (1990) 73-97, bes.
78-88.

18 Vgl. H.DORING, Der universale Anspruch der Kirche und die nichtchristlichen Religionen, 91-95.



140 Werner Schiiffler

Im Keim ist in den nichtchristlichen Religionen schon enthalten, was aber erst im Chri-
stentum bzw. im Christusereignis zur vollen Entfaltung kommt.!® Also auch hier wird die
Uberlegenheit der Christusbotschaft niemals in Frage gestellt. Der qualitative Unter-
schied wird zwar nicht durch das Postulat der Exklusivitit interpretiert; der inklusive
Geltungsbegriff ist aber nicht als blof graduelles Mehr zu verstehen. Denn es geht auch
hier letztlich »um generelle, prinzipielle, grundsitzliche Uberlegenheit«.20 Nach der drit-
ten religionstheologischen Grundposition, dem pluralistischen Modell, gelten die parti-
kularen Traditionen als unterschiedliche, aber prinzipiell gleichwertige Wege zu Gott. Zu
den prominentesten Vertretern dieses Modells zihlen John Hick,?! Wilfred C. Smith22und
Paul F. Knitter.?® Knitter verdeutlich dieses Modell anhand des folgenden Vergleichs:
»Man kann sich ganz und gar und voller Treue seinem Mann/seiner Frau hingeben, ob-
wohl man durchaus weill, da3 es andere Menschen auf dieser Welt gibt, die ebenso gut,
intelligent und schon sind — ja selbst dann, wenn man solche Menschen kennenlernt und
sich ihrer Freundschaft erfreut.«24

2. Tillich und der interreligiose Dialog

Wo ist hier Tillichs Beitrag zum interreligitsen Dialog einzuordnen? Seine Systemati-
sche Theologie ist ja primir nicht der Begegnung mit den anderen Religionen gewidmet,
sondern der Begegnung mit der sikularen Kultur. Und doch kann man auch hier Tillichs
theologische Stellungnahme zu den nichtchristlichen Religionen ablesen an seinen Aus-
fithrungen zur »Manifestation des gottlichen Geistes in der geschichtlichen Menschheit«,

19 Weitere Vertreter dieses Modells, das in unterschiedlichstem Gewande auftreten kann, sind z.B. die frithen
Apologeten mit ihrer Lehre vom logos spermatikos, Augustin mit seiner Lehre von der vera religio, Nikolaus
von Kues mit seiner programmatischen Schrift De pace fidei; die katholische Kirche vertritt diesen Standpunkt
innerhalb des 6kumenischen und interreligitsen Dialogs offiziell seit dem Vaticanum 11, Dazu ebd., 83-86.

20 Vgl. R BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 100,

21 Vgl I HICK, God has many names, Philadelphia 1980.

22Vgl. W.C.SMITH, Towards a world theology, London 1981,

23 Vgl P.F.KNITTER, No other name? A critical survey of Christian attitudes toward the world religions, New
York 1985 (dt.: Ein Gott — viele Religionen. Gegen den Absolutheitsanspruch des Christentums, Miinchen
1988). — Diese drei Kategorien haben sich allgemein durchgesetzt. Dazu A, KREINER, »Die Relevanz der
Wahrheitsfrage fiir die Theologie der Religionene, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 41 (1990) 21-42, 21.
H. KUNG, Theologie im Aufbruch, Eine dkumenische Grundlegung, Miinchen 1987, 278-285, folgt dieser Ein-
teilung prinzipiell auch, wenn er unterscheidet zwischen: 1. »Nur eine einzige Religion ist wahr. Oder: alle an-
deren Religionen sind unwahr!« — der »exklusive Absolutismus« (279ff.). 2. »Jede Religion ist wahr, Oder:
Alle Religionen sind gleich wahr!« — der »lihmende Relativismus« (282f.), 3. »Eine einzige Religion ist die
wahre. Oder: Alle Religionen haben teil an der Wahrheit der einen Religion!« (283ff.) Daneben nennt Kiing
noch die Position des Atheismus: »Keine Religion ist wahr. Oder: Alle Religionen sind gleich unwahr!« (2781.),
Vgl. auch H.KUNG, Dialogfihigkeit und Standfestigkeit, 497f, — Dieser Dreiteilung folgt auch K. NURN-
BERGER, »Systematisch-theologische Losungsversuche zum Problem der anderen Religionen und ihre mis-
sionsmethodischen Konsequenzen, in: Newe Zeitschrift fiir systematische Theologie und Religionsphilosophie
12 (1970) 13-43, 42f., wenn er die wichtigsten Typen der Verhiiltnisbestimmung zwischen christlichem Glau-
ben und anderen Religionen wie folgt unterscheidet: 1. relativistisch; 2. dialektisch; 3. antithetisch. R. BERN-
HARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 71ff., unterscheidet daneben noch das »Modell hierarchi-
scher Superioritiit«,

24 P F.KNITTER, No other name?, 148,



Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der Religionen 141

wo von der »Geistgemeinschaft in ihrem latenten und manifesten Stadium« die Rede
ist.2s Es ist das inklusivistische Modell, was Tillich hier theologisch vertritt. 26

Schaut man sich in der heutigen Diskussion zum interreligiosen Dialog um, so wird
man mit Erstaunen feststellen, daff hier der Name Paul Tillichs kaum eine Rolle spielt.
Und wird Tillich erwihnt, wie das in der jiingst erschienenen Monographie von Reinhold
Bernhardt: Der Absolutheitsanspruch des Christentums,? und auch in der VELKD-Stu-
die: Religionen, Religiositit und christlicher Glaube? der Fall ist, so bezieht man sich
auf den soeben erwithnten theologischen Standpunkt Tillichs zum interreligiosen Dialog:
seine Unterscheidung zwischen einer latenten und manifesten Kirche,?® wie sie in der Sy-
stematischen Theologie entwickelt ist; und man steht dieser Konzeption — zu Recht oder
Unrecht, das mag hier einmal dahingestellt sein — eher kritisch, ja teilweise sogar ab-
lehnend gegeniiber. Es werden hier @hnliche Argumente ins Feld gefiihrt, wie sie auch
gegen Rahners »anonymes Christentum« vorgebracht werden.?° Dabei wird aber iiberse-
hen, daB es sich bei diesem theologischen Standpunkt Tillichs?! letztlich um Apologetik
in dem von ihm selbst verstandenen Sinne handelt. 3

Bei Tillich finden sich sehr verschiedene Aspekte und auch Ansiitze, die man fruchtbar
machen kénnte fiir die religionstheologische Fragestellung: den theozentrischen (mit der
Konzeption vom »Gott iiber Gott«¥), den revelatorischen (hier kénnte man sowohl von
der universalen oder Uroffenbarung als auch von der Grundoffenbarung? ausgehen),

25 § 111 165-190, bes. 179-182.

26 Tillich sagt in S 11T 181 ausdriicklich, daf der Begriff der Geistgemeinschaft (in ihrem latenten und manife-
sten Stadium) auf die ganze Geschichte der Religion angewandt werden kann. Vgl auch G X 167.

27 R, BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 118-124.

28 Hg. im Auftrag des Vorstandes der Arnoldshainer Konferenz (AKf) und der Kirchenleitung der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD) von der Geschiiftsstelle der Arnoldshainer Konferenz
und dem Lutherischen Kirchenamt Hannover, Giitersloh 1991, 119f, — Vorsitzende der Arbeitsgruppe waren
Carl Heinz Ratschow, Marburg, und Theo Sundermeier, Heidelberg.

29 Tillich selbst unterscheidet zwar in der Svstematischen Theologie ausdriicklich zwischen Geistgemeinschaft
und Kirche (vgl. § IIT 177ff.), spricht aber an anderer Stelle selbst auch von »latenter« und »manifester Kirche«
(s0 z.B, G VIII 278).

30 Vgl. 2.B. R.BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 123f.; »Werden sich die sinn-
suchenden Nichtchristen unterstellen lassen, heimlich, anonym, unbewuft, latent, virtuell, implizit seien sie
Christen oder Mitglieder der latenten Kirche, die sich in Wirklichkeit nur danach sehnten, zu Gliedern der mani-
festen Kirche zu werden?« Ahnlich urteilt auch H. KUNG, Dialogfihigkeit und Standfestigkeit, 284: »Eine sol-
che spekulative Vereinnahmung des Gespriichspartners beschlieBt den Dialog, bevor er iiberhaupt angefangen
hat, «

31 8o fiihrt auch P.F. KNITTER, No other name?, 61, nur Tillichs Konzeption einer »allgemeinen Offenbarung«
an und reiht ihn ein in den »modifizierten Exklusivismus« als dem »giingigen protestantischen Modell —
»Erlosung nur in Christus<e. Knitter nennt daneben das Modell des »Exklusivismus: Das konservative evangeli-
kale Modell — seine wahre Religion«« (ebd., 58f.) und das Modell des »Inklusivismus: Das rmisch-katholische
Madell — »viele Wege, ein Mafistabe« (ebd., 62-66).

2 Vel ST126f3G V 111,

3 Vel G X1 1371f. Dazu W. SCHUBLER, » Gott iiber Gott«, Ein Zentralbegriff Paul Tillichs«, in: Stimmen der
Zeit 112 (1987) 765772 (gekiirzt auch in engl. Sprache: »Paul Tillich and »God above Gode, in: Theology
Digest [St. Louis University] 35 [1988] 251-255).

M Vel S 1 164-166.

35 Vegl. Dogmatik, 264-267.

36 Val, Rechtfertigung und Zweifel: G VIII 85-100, bes. 91-100; Dogmatik, 55-58. Dazu W.SCHUBLER, »Where
does religion come from? Paul Tillich's concept of >Grundoffenbarunge, in: Religion et culture. Actes du col-



142 Werner Schiiffler

den pisteologischen (die Glaubensdefinition: Glaube ist der Zustand des Ergriffenseins
von dem, was uns unbedingt angeht,3” aber auch der Begriff des »absoluten Glaubens«3*
boten sicherlich Ansatzpunkte), den christologischen (ich denke hier sowohl an die
Dogmatik® von 1925 wie auch an die entsprechenden Passagen in der Systematischen
Theologie*®) und auch den schon genannten ekklesiologischen Ansatz (mit der
Unterscheidung zwischen einer latenten und einer manifesten Kirche#!). Die Begriffe
»Gott iiber Gott«, »absoluter Glaube« und »Grundoffenbarung«*2 konnten in Richtung
eines pluralistischen Modells fruchtbar gemacht werden, wenn das auch nicht im Sinne
Tillichs wiire.3 Alle anderen Ansitze deuten in Richtung des inklusivistischen Modells,
so besonders der revelatorische und der christologische: von der universalen Offenba-
rung zur endgiiltigen Offenbarung in Jesus Christus; natiirlich auch der ekklesiologische
mit seiner Unterscheidung zwischen einer latenten und einer manifesten Kirche. 4

Dariiber hinaus hat Tillich aber auch noch einen religionsphilosophischen Ansatz fiir
die religionstheologische Fragestellung entwickelt — und das schon in seiner Religions-
philosophie von 1925. Aber diesen frilhen Ansatz greift er erst vier Jahrzehnte spiter
wieder auf — in seinem letzten Vortrag iiber Die Bedeutung der Religionsgeschichte fiir
den systematischen Theologen.® Diesen gilt es im folgenden zu rekonstruieren. Es wird
sich zeigen, dal dieser religionsphilosophische Ansatz entscheidend Neues zum in-
terreligitsen Dialog beisteuert. Um die Bedeutung dieses Ansatzes richtig einschiitzen zu
konnen, muB noch einmal etwas weiter ausgeholt werden.

3. Das Problem des Dialogs und das pluralistische Modell

Dem inklusivistischen Modell, wie es auch schon im 15.Jahrhundert Nikolaus von
Kues in seinem fiktiven Dialog De pace fidei vertreten hat, wird immer wieder entgegen-
gehalten, daB hier ein wirklicher Dialog nicht stattfinde. Der andere wiirde hier in seiner

loque international du centenaire Paul Tillich, Université Laval, Québec 18-22 aoiit 1986, hg. M.DESPLAND
v.a., Québec 1987, 159-171.

37 Vgl. G VIIL 111-113.

38 Vgl. G XI 127-132.

39 Dogmatik, 71-74.

40 Vgl ST161-164; S IIT 171-176.

41'Vgl, S TIT 179-182.

42 Diese Begriffe stehen in einem inneren Zusammenhang miteinander: dazu W.SCHUBLER, Where does re-
ligion come from?, bes. 167.

43 Denn Tillich argumentiert theologisch — neben dem ekklesiologischen Ansatz — von der Christologie her.
MafBstab ist fiir ihn theologisch allein »Jesus als der Christus«. In S III 174 sagt er dies ausdriicklich: »Deshalb
miissen die Manifestationen des gottlichen Geistes — gleich ob vor oder nach der Erscheinung des Christus —
an dieser zentralen Manifestation gemessen werden.« — Und in S I 165 weist er nicht nur die neu-orthodoxe
Theologie zuriick, sondern auch die »humanistische Gruppe«, nach der es »iiberall Offenbarung« gibt, von
denen aber keine letztgiiltig ist. Vgl. dagegen D.A.T. THOMAS, The >New Being« and the encounter of religion,
7

44 Vel. dazu A.ROSSLER, Steht Gottes Himmel allen offen? Zum Symbol des kosmischen Christus, Stuttgart
1990, 159; wobei Rossler das inklusivistische Modell als »Modell der Steigerung« oder auch als »Modell »Fiille
und Fragmente«« bezeichnet.

45 A.a.0. (Anm, 6).



Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der Religionen 143

Eigenwertigkeit nicht wirklich ernst genommen. Er sei jemand, der nur noch nicht wiiite,
dal er ja »an sich« ein Christ sei — »anonym«, »implizit«, »latent« — oder wie immer
man das auch nennen mag; und Dialog meint dann natiirlich nichts anderes, als diesen
impliziten Christen zum expliziten zu machen. Der andere wird belehrt; es wird ihm ge-
zeigt, daB er ja implizit das immer schon meint, was wir als Christen explizit meinen. Ist
das aber schon ein wirklicher Dialog? Ein Dialog des Gebens und Nehmens? So er-
scheinen die Religionen auch im inklusivistischen Modell »vorwiegend negativ als
anonymer, defizienter Modus der christlichen Religion, als noch-nicht-zu-sich-selbst-ge-
kommenes Christentum«.46 Hier bleibt die Frage offen: Wie kann ich der christlichen
Tradition gerecht werden und der Wirklicheit anderer Religionen? Steht somit der Ab-
solutheitsanspruch letztlich diametral dem Bemiihen entgegen, dialogisch nach Wahrheit
zu suchen?

Dieses Ungeniigen hat in jiingster Zeit innerhalb der Religionstheologie zur Ausbil-
dung des pluralistischen Modells gefiihrt, das nicht mit einem Relativismus zu verwech-
seln ist.47 John Hick, ein prominenter Verfechter dieses Modells, hat die Wendung vom
inklusivistischen zum pluralistischen Modell in der Religionstheologie mit Hilfe der
»Kopernikanischen Wende« zu verdeutlichen gesucht:4¢ Nicht mehr Christus ist die
Mitte, sondern Gott. Das sei — religionstheologisch gewendet — das, was Kopernikus
uns angeblich aufgezeigt habe. Von der christozentrischen Perspektive geht es weiter zur
theozentrischen.*

Der katholische Religionstheologe Paul F. Knitter, allseits bekannt geworden durch
sein jiingst auch in deutscher Sprache erschienenes Buch »Ein Gott — Viele Religionen«
von 1988 (die amerikanische Originalausgabe von 1985 triigt den Titel »No other name?
A critical survey of Christian attitudes toward the World religions«) nennt im deutschen
Untertitel seines Werkes die entscheidende Konsequenz, zu der solch ein pluralistisches
Modell fiihrt: »Gegen den Absolutheitsanspruch des Christentums«. 5

Hinter dem pluralistischen Modell steht letztlich der unbedingte Wille zum Dialog und
die Uberzeugung, daB das inklusivistische Modell zu keinem wirklichen Dialog fihig

46 R. BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 192.

47 Eine pluralistische Religionstheologie »stellt die exklusive Endgiiltigkeit und Normativitit Christi, aber nicht
seine Universalitit in Frage« (P.F.KNITTER, »Nochmals die Absolutheitsfrage. Griinde fiir eine pluralistische
Theologie der Religionen, in: Evangelische Theologie 49 [1989] 505-516, 507).

48 Vol. J.HicK, God and the universe of faiths. Essays in the philosophy of religion, London 1975, 130f. Dazu
R. BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 199-225.

49 P.F.KNITTER, Nochmals die Absolutheitsfrage, 506, verdeutlicht dies so: In den letzten hundert Jahren gab es
einen gewissen Impuls, »eine christliche Theologie der Religionen von einer Exklusivposition her auf eine In-
klusiv- und nunmehr auf eine Pluralismusposition hin zu begriinden und durchzufiihren... Es gab eine Ent-
wicklung vom Ekklesiozentrismus {iber den Christozentrismus zum Theozentrismus.« In seinen jiingsten Publi-
kationen fordert Knitter sogar den Fortgang zu einer »Soteriozentrik«, die selbst die Theozentrik zu iiberwinden
habe (»Katholische Religionstheologie am Scheidewegx, in: Concilium 22 [1986] 63-69, 67).

50 Auch wenn man eine solche Konsequenz nicht zu teilen bereit ist, so muB man doch nicht gleich mit
A.KOLPING nach dem Vaticanum I rufen (Rezension zu dem Buch von Knitter, in: Theologische Revue 87
[1991] 234-240, 240).



144 Werner Schiif3ler

ist.5s! Stellen wir einmal die Frage beiseite, ob das inklusivistische Modell wirklich
dialogunfihig ist;5? jedenfalls ist soviel klar: Im pluralistischen Modell wird die norma-
tive Christologie zugunsten des Dialogs geopfert. s Hiernach wissen wir nicht, ob die Of-
fenbarung in Jesus Christus die letztgiiltige ist. Damit aber wird das Entscheidende des
Christentums preisgegeben. Die Christologie steht hier im Dienste des Dialogs — das
aber ist keine abzeptable Losung der religionstheologischen Frage.>* DaB8 Knitter natiir-
lich innerhalb der Versatzstiicke christologischer Ansitze auch solche findet, die seinen
Standpunkt stiitzen, steht auf einem anderen Blatt.

Eine solche Sicht, die sich auf das Kopernikanische Prinzip beruft, wird letztlich auch
nicht der Einsicht des Kopernikus gerecht. Denn diese erschopft sich nicht in der Er-
kenntnis, daB nun feststeht, daB die Erde nicht mehr Mittelpunkt der Welt ist — was ein
sehr naives Verstindnis dieser wissenschaftlichen Errungenschaft wire —, sondern das
Kopernikanische Prinzip will seinem tieferen Verstéindnis nach auf etwas anderes hin-
weisen: namlich auf die durchgehende Perspektivitit unserer Welt! Und diese Einsicht
hat m.E. Tillich mit seinem religionsphilosophischen Ansatz fruchtbar gemacht fiir den
interreligiosen Dialog.

Gemeint ist nicht die allzu billige Aufgabe entscheidender christlicher Wahrheiten —
im Dienste des Dialogs; gemeint ist vielmehr das Suchen einer gemeinsamen Ebene, auf
der ein wirklicher Dialog méglich wird. Dialog setzt ja immer voraus, daB3 der andere et-
was repriisentiert, was in mir selbst ist. So ist der Dialog z.B. mit einem Zen-Buddhisten
nach Tillich nur moglich in der Sphére der Abstraktion.* Diese Ebene kann aber nicht
die spezifisch theologische sein, sondern nur die religionsphilosophische. Hier ist ein
wirklicher Dialog moglich — ein Geben und Nehmen. Und doch mul} der theologische
Standpunkt nicht aufgegeben werden, er kann vielmehr durch den Dialog auf der reli-
gionsphilosophischen Ebene bereichert werden und zu einem vertieften Verstindnis sei-
ner selbst gelangen. Wie das genauer zu verstehen ist, soll nun geklédrt werden.

51Vgl, dazu P, SCHMIDT-LEUKEL, »Der Immanenzgedanke in der Theologie der Religionen, in: Miinchener
Theologische Zeitschrift 41 (1990) 43-71, bes. 46-52, wo die Argumente der pluralistischen Religionstheologie
gegen den Inklusivismus zusammengefalt sind.

52 Ebd., 66-71: P. Schmidt-Leukel ist hier anderer Ansicht. Letztlich geht es wohl um die Frage, was man unter
einem Dialog zu verstehen habe: »Wiiren alle Dialogpartner in ihren Erkenntnissen einander gleich, so gibe es
fiir sie erst recht nichts voneinander zu lernen« (ebd., 70).

33 Vgl. P.E.KNITTER, No other name?, 99: »Die traditionelle Christologie mit ihrer Betonung der Endgiiltig-
keit und Normativitit paBt einfach nicht zu den Erfahrungen in der Arena des religitsen Pluralismus. Wir
stecken mitten in der Entwicklung vom Christozentrismus zum Theozentrismus.« Vgl. ebd., 105ff. 148. 153.

54 Darauf weist mit Recht auch H. BURKLE, »Die Theologie der Religionen und die Christologie«, in: Miin-
chener Theologische Zeitschrift 41 (1990) 3-19, 5. 19, hin. Vgl. auch P. SCHMIDT-LEUKEL, Der Immanenz-
gedanke in der Theologie der Religionen, 53. Ubersehen wird hier auch einfachhin, daB schon das NT einen
Absolutheitsanspruch vertritt (vgl. dazu J.ECKERT, »Das Evangelium fiir Israel und die Volker: Das Problem
der Absolutheit des Christentums im Neuen Testament, in: Concilium 16 [1980] 330-335).

55 Vgl. den Vortrag: Der Absolutheitsanspruch des Christentums, a.a.0. (Anm. 6).



Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der Religionen 145

4. Innerreligiose Dialektik: Tillichs dynamische Typologie der Religionen

Die Aufstellung von Typen ist immer eine zweifelhafte Methode; denn Typen sind
»logische Ideale«,’ »gedankliche Konstruktionen«.57 D.h. sie existieren nicht tatsdchlich
in Raum und Zeit. In der Wirklichkeit finden sich immer nur Mischungen von Typen,
niemals aber »reine« Typen; denn alle realen Dinge gehdren mehreren Typen an. Eine
Typologie muf} aber nicht statischer Natur sein. Denn in jedem Typ gibt es Spannungen,
die ihn iiber seine Grenzen hinaustreiben. »Das dialektische Denken hat diese Struktur
entdeckt und hat die erstaunliche Fruchtbarkeit der dialektischen Beschreibung von
Spannungen innerhalb scheinbar statischer Strukturen gezeigt.«®® Eine solche
»dynamische Typologie«, wie sie Tillich vertritt, hat einen entschiedenen Vorzug vor ei-
ner Dialektik, wie sie z.B. in der Hegelschen Schule vertreten wird. Denn diese bewegt
sich nur in einer Richtung und weist das in die Vergangenheit, woriiber sie dialektisch
hinausgegangen ist.* In einer dynamischen Typologie ist das dagegen anders. So wirkt
hiernach der Polytheismus, den der Monotheismus hinter sich gelassen hat, doch immer
auch in diesem weiter, zwar nicht mehr als eigener Religionstyp, aber als Element. %

Nach Tillich gibt es nun typische Elemente, die auf verschiedene Art die bestimmen-
den Faktoren in jeder konkreten Religion sind: Hier ist an erster Stelle das sakramentale
Fundament zu nennen, d.h. die Erfahrung des Heiligen als jetzt und hier gegenwirtig, in
diesem Gegenstand, dieser Person, diesem Ereignis. Das ist die Grundlage jeder Reli-
gion.s! Gebrochen oder transzendiert werden kann diese sakramentale Grundlage in zwei
Richtungen, der mystischen und der ethischen, je nachdem ob das Heilige erfahren wird
als Seiendes oder Sein-Sollendes. In beiden Richtungen wird das Sakramentale wegen
seiner ddmonischen Konsequenzen kritisiert. Tillich faBt dieses kritische Element auch
im Begriff der »prophetischen Kritik« oder des »protestantischen Prinzips« zusammen. 63

»Es gibt kein Heiliges, und darum auch keine lebende Religion, ohne diese beiden
Elemente«%* — das sakramentale und das kritische;% sie sind sozusagen der Mi-
nimalkonsens jeder Religion. Sie leiten sich ab aus der Erfahrung des Heiligen;% sie fol-
gen aber auch aus dem Gottesgedanken, der der Grund der Erfahrung des Heiligen ist:
Gott ist immanent und transzendent. Die Immanenz begriindet das sakramentale, die

96:G V77,

57TG VIII 149

BGVI8.

59Vel. EIV 149.

80 Vgl. V 78f.: »Wiihrend einzelne Religionen, genauso wie einzelne Kulturen, wachsen und absterben, gehdren
die Kriifte, die sie hervorbrachten, und die Elemente, die ihren Typ bestimmen, zum Wesen des Heiligen und
damit zum Wesen des Menschen.«

61 Vgl. ETV 149; G VIII 149.

62 Vgl. EIV 149f.; G VIII 149.

63 Vgl. z.B. The encounter of religions and quasi-religions, a.a.0. (Anm. 6), 73.

864G V 79; vgl. ebd., 84.

65 In seiner Schrift Wesen und Wandel des Glaubens unterscheidet Tillich zwischen »ontologischen« und
»moralischen Glaubenstypen« (G VIII 149-158). :

66 Vgl. G V 84.



146 Werner Schiifiler

Transzendenz das kritische oder prophetische Element der Religion.¢” Diese beiden Ele-
mente stehen in Spannung miteinander, fiihren zu Konflikten, aber auch — iiber ihren
Widerspruch hinaus — zu einer moglichen Einheit.5 Wihrend Teilhard de Chardin von
der Entwicklung eines universalen, auf das Géttliche gerichteten BewuBtseins spricht,
das im Grunde christlich ist, nimmt Tillich in seiner dynamisch-typologischen Auffas-
sung der Religionsgeschichte keine endlos fortschreitende Entwicklung an, sondern es
wird hier versucht, Elemente herauszuarbeiten, die in jeder Erfahrung des Heiligen vor-
handen sind.

5. Die »Religion des konkreten Geistes«:
Tillichs Normbegriff” der Religion

Schon in seiner Religionsphilosophie von 1925 ist das, was Tillich in seinem letzten
Vortrag als Religion des konkreten Geistes bezeichnet, voll entwickelt, ja z.T. sogar
deutlicher artikuliert. Hier spricht er von der Religion der Gnade oder der Religion des
Paradox,” in der die verschiedenen Richtungen »radikal zusammengeschlossen« sind.
Die Religion des Paradox ist in diesem Sinne »die ideale Synthesis« der beiden funda-
mentalen Elemente der Religion.

In der Religionsphilosophie spricht Tillich ausdriicklich davon, daf3 es sich hierbei um
den Normbegriff der Religion handelt, d.h. um eine »geistesgeschichtliche Konstruktion
der Religionsgeschichte«.? Tillich nennt diese »Einheit« auch Religion der Gnade, weil
sie nicht »gemacht«, sondern nur als »Durchbruch« erfahren werden kann. Die Synthesis
der Gnade oder des Paradox ist irgendwie in jeder Religion verwirklicht. Die genannten
Grundrichtungen und ihre »normative Synthesis« bieten die begrifflichen Mittel fiir die
»Konstruktion der Religionsgeschichte« dar.™

Die Aufstellung eines religiosen Normbegriffs als »Synthesis der verschiedenen Rich-
tungen« wendet sich gegen zwei Millverstindnisse: einmal gegen das MiBverstindnis,
das die verschiedenen Richtungen als nebeneinander gleichberechtigt versteht; sodann
gegen das MiBverstindnis, das das Ideal in einer universalen Religion als gegeben an-
sieht, das alle Richtungen in gleicher Stirke in sich befafit. Beides ist nach Tillich abzu-
lehnen.?

67 In meiner Monographie: Jenseits von Religon und Nichi-Religion, habe ich diesen Gedanken als Leitfaden der
Interpretation herangezogen.

68 Vel. GV 78.

69 Vgl. EIV 149,

70 Zum Normbegriff vgl. Das System der Wissenschaften (bes. G 1220f.).

71 Vgl G 1344,

2G1354.

73 G I 340. — Wenn Tillich hier in der Religionsphilosophie von 1925 neben der sakramentalen Grundhaltung
die theokratische Richtung nennt (G I 340; vgl. auch Dogmatik, 274), so steht hier die theokratische Richtung
fiir die Trégerin der antiddmonischen Kritik. Tillich sagt dazu: »Wir nennen sie theokratisch — in leichter Ab-

weichung von dem iiblichen Sprachgebrauch —, weil sie die Wirklichkeitsformen im Handeln und Erkennen
der unbedingten Form, dem géttlichen Gehorsam, unterwerfen will« (G I 340).
74 G1344.

75 Ebd,



Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der Religionen 147

In seinem letzten Vortrag Die Bedeutung der Religonsgeschichte fiir den systemati-
schen Theologen bezeichnet Tillich die Einheit dieser beiden grundlegenden Elemente in
einer Religion als die »Religion des konkreten Geistes«. Und er versteht eine solche
»Religion des konkreten Geistes« als das telos, als das innere Ziel der Religi-
onsgeschichte. »Wir kénnen diese Religion des konkreten Geistes mit keiner der wirk-
lichen Religionen identifizieren, auch nicht mit dem Christentum als Religion.«7 Und —
wie schon in der Religionsphilosophie von 192577 — verweist Tillich auch hier auf Pau-
lus' Lehre vom Heiligen Geist, in der er die beiden fundamentalen Elemente der Religion
vereinigt sieht.”® Denn Geist in diesem Sinne ist die Gegenwart des gottlichen Geistes im
menschlichen Geist, und Heiliger Geist ist der Geist der Liebe, Gerechtigkeit und Wahr-
heit.”

Die Beziehung dieser beiden Elemente macht die Dynamik der Religionsgeschichte
aus. Denn die »Religion des konkreten Geistes« ist das, worauf die Religionsgeschichte
sich zubewegt. »Aber wir diirfen die Synthese nicht nur als zukiinftige Erwartung begrei-
fen«, warnt Tillich, »sie manifestiert sich zu allen Zeiten, sowohl in dem Kampf gegen
den ddmonischen Anspruch der sakramentalen Grundlage wie in dem Kampf gegen die
profanisierende Entstellung der sakramentalen Grundlage durch ihre Kritiker.« Frag-
mentarisch tritt sie immer wieder »in den grofien Augenblicken der Religionsgeschichte«
in Erscheinung. Die gesamte Religionsgeschichte ist in diesem Sinne als »Kampf fiir die
Religion des konkreten Geistes« zu begreifen. 80

Wird dieser Normbegriff auf den Symbolbegriff angewandt, dann bedeutet dies: »Das
Glaubenssymbol ist der Wahrheit am nichsten, das nicht nur das Unbedingte, sondern
zugleich seinen eigenen Mangel an Unbedingtheit ausdriickt.«3!

Religionsphilosophisch muf es letztlich offengelassen werden, wo sich die »Religion
des konkreten Geistes« oder ein solches Glaubenssymbol in vollkommener Weise mani-
festiert hat. So kann Tillich in seiner Vorlesung Philosophy of religion von 1962 einrdu-
men, daB die »Religion des konkreten Geistes« sich moglicherweise nicht nur in Jesus
Christus, sondern auch in Buddha manifestiert haben konnte, denn Buddha hat nach Til-
lich — #hnlich wie Jesus Christus — der Versuchung der Vergottung widerstanden. 32 »Es
ist nicht Aufgabe der Religionsphilosophie,« schreibt Tillich in seiner Religi-
onsphilosophie ausdriicklich, »zu entscheiden, an welches konkrete Symbol sich die Re-
ligion des Paradox anschlieBen kann, oder besser, welches konkrete Symbol begriindend
fiir den normativen Religionsbegriff ist. Das ist Aufgabe der Theologie, die notwendig
konfessionell ist, weil sie das Bekenntnis zu einem konkreten Symbol in sich schlieft.«3

T E IV 150.

77Vgl. G1354.

78 E IV 150. — Wenn Tillich hier plétzlich von dem »ekstatischen« und dem »rationalen« Element spricht,
womit die Herausgeberin von E IV Schwierigkeiten hat (vgl. E IV 150 Anm. 2), so steht hier das »ekstatische
Element« fiir das sakramentale und das »rationale« fiir das »kritische«, Dazu W.SCHUBLER, Jenseits von Reli-
gion und Nicht-Religion, 140f.

79 Vgl. G VIII 160.

80 E IV 151.

81 G VIII 176f.

82 Lecture 9/1.

83 G I 346.



148 Werner Schiifiler
6. Tillichs theologischer Standpunkt

Als Christ aber, und d.h. vom theclogischen Standpunkt aus, sieht Tillich in Jesus
Christus die »Religion des konkreten Geistes« als verwirklicht an, 5 ist er der Uberzeu-
gung, daB das Kreuz des Christus diese Wirklichkeit »in vollkommener Weise« zum
Ausdruck bringt.®5 Hier ist die Wiedervereinigung der beiden grundlegenden Elemente
im Prinzip erreicht. Auch wenn es das Christentum nach Tillich offenlassen muf, »ob an
andern Stellen Wesen des Christentums verwirklicht ist«, so wiirde doch »sein Anspruch,
auf Verkiindigung der vollkommenen Offenbarung zu beruhen, ...damit nicht aufgege-
ben sein«.® Denn es gibt hier fiir Tillich entscheidende Unterschiede: »Wenn wir nun
andererseits die Moglichkeit von anderweitigen Durchbriichen der vollkommenen Offen-
barung in Betracht ziehen,« schreibt er, »so ist der Unterschied der, daB die eine univer-
sal menschliche Bedeutung hat, die andere Analoga des Durchbruchs, aber nicht Vor-
ginge, die die Kraft haben, eine menschheitliche Offenbarungsgeschichte zu schaffen...
Es gibt fiir das Christentum keine Moglichkeit, in dieser Beziehung an sich zu zweifeln.
Vielmehr muf} es das BewuBtsein haben, in seinem Heilsweg zur Menschheitsreligion
bestimmt zu sein.«%” Damit ist wohl eine »naive Absolutheit« erschiittert, aber tiber diese
»erschiitterte Absolutheit« wird nicht hinausgegangen. Der Absolutheitsanspruch ist
nicht mehr die unmittelbare, selbstverstindliche Bejahung dessen, an was man glaubt,
was man fiir richtig oder fiir wahr hiilt, sondern es handelt sich nun um eine durch den
Widerspruch hindurchgegangene reflektierte Form, die einen gegnerischen Anspruch
voraussetzt; der Absolutheitsanspruch ist so ein reflektierter Anspruch, der aus der
»Begegnung mit dem Entgegengesetzten oder dem anderen« folgt. ®

So wird auch hier deutlich, was Tillich in seiner Schrift Wesen und Wandel des Glau-
bens mit dem Wagnischarakter des Glaubens meint:# Der Inhalt meines unbedingten
Anliegens unterliegt nicht mehr der unmittelbaren Gewillheit. Und dieser Inhalt ist fiir
den Christen der Glaube im Sinne des Ergriffenseins durch das neue Sein, das in Jesus als
dem Christus erschienen ist.%

Fallt Tillich damit, so stellt sich hier die Frage, nicht doch wieder hinter seinen reli-
gionsphilosophischen Ansatz zuriick? Diese Frage ist mit Ja zu beantworten, wenn man
den religionsphilosophischen und den theologischen Standpunkt auf eine Ebene stellt.
Das aber ist nicht méglich! Der religionsphilosophische Standpunkt kann nur das Prinzi-
pielle erdrtern und zu einem Normbegriff von Religion fiihren, der sich fiir den Dialog
der Religionen geradezu anbietet. Der theologische Standpunkt dagegen bezieht Stellung,

84 EIV 151.

85 G VIII 177.

86 Dogmatik, 72.

87 Dogmatik, 74.

88 Vgl. den Vortrag: Der Absolutheitsanspruch des Christentums, a.a.0. (Anm. 6). Vgl. H. WALDENFELS, Be-
gegnung der Religionen. Theologische Versuche I: Begegnung. Kontextuell-dialogische Studien zur Theologie
der Kulturen und Religionen, Bd. 1, Bonn 1990, 287.

89 Vgl G VIII 122-126.

%0 vgl, S I 156.



Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der Religionen 149

ja muB Stellung beziehen, denn konkret werden kann fiir mich nur ein Heilsweg.®! Tillich
schlieit zwar andere Durchbriiche der vollkommenen Offenbarung nicht aus, relativiert
diese aber dahingehend, daB} er sie nur als Analoga bezeichnet. Tillichs theologischer
Standpunkt ist also eindeutig inklusivistisch. Das kommt auch in der Systematischen
Theologie zum Ausdruck, wenn er hier schreibt: »Das Christentum erhebt den Anspruch,
daB die Offenbarung in Jesus als dem Christus letztgiiltig sei.«% Letztgiiltige Offenba-
rung bedeutet fur Tillich »die entscheidende, erfiillende, uniiberholbare Offenbarungs; er
nennt sie deshalb auch die »normgebende Offenbarung«.®® Aber auch hier scheint der
religionsphilosophische Ansatz durch, wenn Tillich schreibt: »Eine Offenbarung ist letzt-
giiltig und normgebend, wenn sie die Macht hat, sich selbst zu verneinen, ohne sich
selbst zu verlieren.«%

Wird mit dem pluralistischen Modell die Méglichkeit eingerdaumt, daf} die fortschrei-
tende religiose Erfahrung qualitativ — und nicht nur quantitativ — iiber Jesus als den
Christus hinaustreibt, so ist klar, daB damit die Lehre von Jesus als dem Christus unter-
graben wird. Tillich ist sich dessen bewufit und wehrt eine solche Moglichkeit mit Ent-
schiedenheit ab: »Mit dem Vorhandensein von mehr als einer Manifestation des gott-
lichen Geistes, die Letztgiiltigkeit beansprucht«, schreibt er ausdriicklich, »wiirde der
Begriff der Letztgiiltigkeit aufgehoben und die ddmonische Spaltung des BewuBtseins
verewigt.«% In der Dogmatik von 1925 spricht Tillich dies auch schon aus, wenn es hier
heifit: »Gébe es zwei verschiedene Durchbriiche der vollkommenen Offenbarung von
gleicher Unbedingtheit des Anspruchs, so giibe es zwei Menschheiten, so miiite man mit
zwei Gemeinden rechnen, mit zwei Dogmatiken gleichen Rechtes... Aber eine solche
Zerspaltenheit der Menschheit, die nicht individuell, sondern wesensméiBig wiire, wiirde
den einheitlichen Begriff der Menschheit und damit der Geschichte aufheben, denn der
Zusammenhang verschiedener Geistwesen, die dann in der Menschheit nebeneinander
wohnten, bediirfte eines andern Namens.«%

Schlufibetrachtung

Wenn Reinhold Bernhardt und auch die VELKD-Studie Tillichs Beitrag zum in-
terreligiosen Dialog an seiner Unterscheidung zwischen einer latenten und manifesten
Kirche festmachen, so wird iibersehen, da} Tillich daneben einen religionsphilosophi-
schen Ansatz entwickelt hat, der m.E. einen neuen Beitrag zum interreligiosen Dialog
beisteuert. Denn damit bietet er uns eine Losung an, die im interreligiosen Dialog sowohl

91 Vgl. Dogmatik, 72.

92 S T 159. Dieser Standpunkt kommt auch in der Schrift Das Christentum und die Begegnung der Weltreligio-
nen zum Ausdruck (vgl. G V 89. 92).

93 S 1159. Vgl. S I 172, wo Tillich eindeutig sagt, »daB keine neue Offenbarung, sei sie noch so original, iiber
die letztgiiltige Offenbarung hinausgehen kann«. Vgl. S III 174.

M8 1159

958111755

96 Dogmatik, 73. — DaB Tillich einer pluralistischen Losung ablehnend gegeniibersteht, wird auch deutlich aus
seiner Ablehnung einer direkten theozentrischen Mystik, wie sie mit der ostkirchlichen Lehre, nach der der
Geist nur vom Vater allein ausgeht, gegeben ist (S III 176).



150 Werner Schiifiler

das inklusivistische wie auch das pluralistische Modell zu vermeiden hilft; das inklusivi-
stische, das keinen wirklichen Dialog zu fiihren in der Lage ist, das pluralistische, das fiir
den Dialog allzu viel preisgibt.

Damit macht Tillich nichts anderes, als was man von der Philosophie her als Exoterik-
prinzip bezeichnen konnte.?” Zuerst einmal ist es wichtig, iiberhaupt mit anderen Religio-
nen ins Gesprich zu kommen. Das geschieht auf einer »exoterischen« Ebene, der religi-
onsphilosophischen. Die eigene theologische Position wird dabei nicht verleugnet, son-
dern sie wird — im Sinne einer methodischen Epoché — nur eingeklammert. Der Dialog
wird dadurch nicht unernst, sondern erst ermoglicht.

Fiir den Dialog mit den Anhingern anderer Religionen bedeutet dies, da wir nicht ver-
suchen sollten, diese zu bekehren, sondern sie in die »Tiefe« ihrer eigenen Religion zu
fithren, »in der sie dem Absoluten begegnen und erkennen, daf} ihre Religion selbst nicht
das Absolute ist«.%8 In einem solchen Dialog kann jeder Partner geben und nehmen, wird
jeder immer auch seinen eigenen »esoterischen« Standpunkt kldren, bereichern, schirfer
sehen lernen. Das ist eine Anwendung des Kopernikanischen Prinzips, die weit von dem
entfernt ist, was Hick und auch Knitter vorschlagen.

Mit dieser Sicht wird auch die Modelleinteilung von Reinhold Bernhardt modifiziert,
der neben dem exklusivistischen, dem inklusivistischen und dem pluralistischen Modell
das »Modell hierarchischer Superioritit« auffiihrt,? denn die Konstruktion eines Norm-
begriffs der Religion ist bei Tillich nicht als eine eigenstindige Position neben den iibri-
gen zu verstehen, die auf gleicher Ebene mit den anderen Modellen ldge; vielmehr ist die
religionsphilosophische Ebene diejenige, auf der ein interreligioser Dialog moglich ist —
bei gleichzeitiger Wahrung eines inklusivistischen Absolutheitsanspruchs auf der theolo-
gischen Ebene. Man braucht so nicht auf das pluralistische Modell auszuweichen, um
einen Dialog fithren zu konnen. Vielmehr wird fiir den Dialog nur der Standpunkt ge-
wechselt. Es wird ein tibergeordneter Standpunkt gewahlt, der religionsphilosophische,
der fiir den Dialog geeignet ist, dem sich aber auch das inklusivistische theologische Mo-
dell einordnet.

Tillich 16st mit diesem Ansatz auch die Forderung ein, zum interreligiosen Dialog ge-
horten unverzichtbar zwei Elemente: Dialogfahigkeit und Standfestigkeit. % Denn »es
briuchte im Grunde keinen Dialog, wenn es fiir niemanden mehr Normatives und Defi-
nitives in seiner Religion gibe.«1°! Das entscheidend Neue an Tillichs Konzeption liegt

97 Vgl. dazu W.SCHUBLER, Leibniz' Auffassung des menschlichen Verstandes (intellectus). Eine Untersuchung
zum Standpunktwechsel zwischen »systeme commun« und »systéme nouveau« und dem Versuch ihrer Vermiti-
lung, Berlin 1992, bes. 9ff.

BEIV 69.

99 Vgl. R. BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 711f.

100 Vol. H. KUNG, Dialogfiihigkeit und Standfestigkeit; WALDENFELS, Begegnung der Religionen, 33, 357.

101 H.KUNG, Dialogfihigkeit und Standfestigkeit, 501f.; vgl. . MOLTMANN, »Dient die >pluralistische
Theologie< dem Dialog der Weltreligionen?« in: FEvangelische Theologie 49 (1989) 528-536, 535:
»Dialogwiirdig ist doch nur eine Religion, die sich selbst ernst nimmt.« Moltmann macht auch zurecht darauf
aufmerksam, dafi eine pluralistische Religionstheologie nicht weniger »imperialistisch« sei »als jene christlichen
>Theologien der Religionens, die Knitter iiberwinden will« (ebd.). — Vgl. demgegeniiber die kontriire Position
von P.F.KNITTER, Nochmals die Absolutheitsfrage, 507: »Eine neue pluralistische Theologie ist fiir viele



Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der Religionen 151

somit im Wechsel der Perspektive: Auf der religionsphilosophischen Ebene ist der inter-
religiose Dialog moglich und sinnvoll. Weder Dialogunfihigkeit (wie beim inklusivisti-
schen Modell) noch Aufgabe des Absolutheitsanspruches (wie beim pluralistischen Mo-
dell) sind hiermit verbunden. Ein wirklicher und ehrlicher Dialog ist jetzt moglich: ein
wirklicher, weil eine gemeinsame Basis geschaffen ist; ein ehrlicher, weil ich nicht mei-
nen eigenen Standpunkt aufzugeben brauche. 102

Christen heute geradezu notwendig, damit sie sich ihre intellektuelle, theologische, ethische und biblische Inte-
gritéit bewahren kénnen.« Hier scheint mir der springende Punkt zu liegen: Gehort zur Integritiit die Standfestig-
keit hinzu oder nicht? Standfestigkeit muB ja nicht statisch, sondern kann ja sehr wohl dynamisch sein! Letztlich
steht hierhinter ein Gegensatz zwischen einem praktischen und einem theoretischen Verstiindnis von Wahrheit,
wie R.BERNHARDT, »Ein neuer Lessing — Paul Knitters Theologie der Religionen«, in: Evangelische Theo-
logie 49 81989) 516-528, 527, richtig sieht.

102 W. PANNENBERG, »Erwiigungen zu einer Theologie der Religionsgeschichte«, in: Grundfragen systemati-
scher Theologie, Gottingen 1967, 252-295, miBversteht Tillich, wenn er meint, der religionsphilosophische An-
satz lasse auch Tillichs eigene apologetische Theologie hinter sich (252). So ist das folgende Urteil Pannenbergs
zwar verstdndlich, trifft die Sache aber nicht: »Dariiberhinaus scheint es zweifelhaft, ob das von Tillich vorge-
schlagene phinomenologische Verfahren mit seiner typisierenden Abstraktion vom ProzeB der Geschichte ge-
niigen kann, um die Besonderheit des Christentums in der Welt der Religionen zu erfassen« (256).



ZUR ORIENT- UND MISSIONSERFAHRUNG
VON PAUL SCHUTZ

von Hans-Werner Gensichen

1. Voraussetzungen

Uber die Orienterfahrung von Paul Schiitz ist im Anschluf an seinen Reisebericht! viel
gesprochen und geschrieben worden, von ihm selbst und von anderen. Weniger erfihrt
man iiber seine Missionserfahrung, besser: seine Erfahrung in und mit der Mission, die
der Orienterfahrung voraufging. Beide gehoren jedoch zusammen. Sie interpretieren sich
gegenseitig und sollen im folgenden in dieser Weise einander zugeordnet werden.

Im Juni 1926 wurde der 35jdhrige Gemeindepfarrer von Schwabendorf bei Marburg
(Lahn) zum Direktor der »Dr.-Lepsius-Deutsche-Orient-Mission« gewihlt, deren Griin-
der, Johannes Lepsius, am 3. Februar 1926 wihrend einer Kur in Meran gestorben war.
Die Mission, die der junge Direktor zu leisten hatte, war aus dem »Deutschen Hilfsbund
fiir Armenien« entstanden, den der frithere Pfarrer Lepsius, Sohn des berithmten Berliner
Agyptologen Richard Lepsius, zusammen mit einigen Gleichgesinnten unter dem Ein-
druck der blutigen Verfolgung armenischer Christen 1896 zusammengebracht hatte. Am
11. Mai 1900 wurde das Werk unter der Bezeichnung »Deutsche Orientmission« neu und
selbstindig konstituiert. Ob damit der Sache der Armenienhilfe und der Orientmission
besser gedient wiire, wurde sogleich von Gustav Warneck, dem damals fiihrenden Kopf
der deutschen evangelischen Mission und Vater der Missionswissenschaft, mit Nach-
druck bezweifelt. Er beklagte nicht nur die »Zerkliiftung« der Initiativen, die er sowohl
bei der Lepsius-Mission als auch bei anderen neuen »Mohammedanermissionen« findet,
sondern auch die » Atomisierung in Personalmissionen« iiberhaupt. Bei den Hilfswerken
fiir die Armenier mochte man dies noch hingehen lassen. Aber Warneck konnte sich ganz
und gar nicht davon iiberzeugen, »dal} eine spezielle Mohammedanermission noch dazu
in Landern unter mohammedanischer Herrschaft jerzt der Wille Gottes sei.«2 Damit hatte
er den Finger auf einen neuralgischen Punkt gelegt, der sowohl Lepsius selbst als auch
die Titigkeit der Gesellschaft je ldnger je mehr belasten sollte. Im Bereich der Arme-
nienhilfe hatte Lepsius die Daseinsberechtigung seines Werks mindestens ebenso erfolg-
reich unter Beweis gestellt wie die anderen vergleichbaren Hilfsunternehmungen, insbe-
sondere die Arbeit des Pastors Ernst Lohmann, der sich zur Gemeinschaftsbewegung
hielt. Mit ihm und anderen fiihrenden Vertretern dieser Richtung hatte Lepsius sich aber
schon bald nach 1900 zerstritten, da man in den Gemeinschaftskreisen die bibelkritische

1 Vgl. PAUL ScHUTZ, Zwischen Nil und Kaukasus. Ein Reisebericht zur religionspolitischen Lage im Orient,
Miinchen 1930; 4. Aufl., Nachdruck der 3. durchgesehenen Auflage (Kassel 1953), mit einem Vorwort von
Hans F. Biirki, Moers 1991. Wir zitieren nach der 1. Auflage.

2 Aligemeine Missions-Zeitschrift 28, 1901, 183ff.



Zur Orient- und Missionserfahrung von Paul Schiitz 153

Arbeit, mit der Lepsius sich auch anderweitig teils Kopfschiitteln, teils offene Ablehnung
einhandelte, fiir vollig untragbar hielt. Ambivalent erschien auch seine Stellung zu mis-
sionarisch-evangelistischer Titigkeit unter Muslimen. Die Umbenennung seines Hilfs-
werks in »Deutsche Orientmission«, mit der immerhin das Wort »Armenien« aus dem
Namen der Mission getilgt war, schien anzudeuten, dal man auf jeden Fall iiber die nur
diakonische Zielsetzung hinausgehen wollte. Lepsius allerdings differenzierte umsichtig:
»Die Arbeit, die im Orient zu tun ist, zu der das evangelische Deutschland vor andern be-
rufen ist, kann sowohl Christen wie Mohammedanern gegeniiber weder eine evangelisti-
sche, noch im hergebrachten Sinne missionierende sein. Es ist eine geistige Arbeitslei-
stung zu tun, die das Christentum und Bildungsniveau der alten Kirchen zu heben, ein
Verstindnis des Islams und seines religiosen Gehaltes zu gewinnen und eine christliche
Theologie fiir die mohammedanische Welt zu schaffen hat.«3 Damit war klar, daB Lep-
sius Vorstellungen sich weder einem kulturpropagandistischen noch auch einem konven-
tionell-evangelistischen Verstindnis von Mission zuordnen liefen. Zugleich allerdings
waren der Verwirklichung seiner Pline enge Grenzen gezogen, da seine Arbeit von An-
fang bis Ende iiberwiegend auf die finanzielle Hilfe der Gemeinschaftskreise angewiesen
war. In der allgemeinen Unsicherheit hinsichtlich des christlichen Missionsauftrags ge-
geniiber Muslimen — Gustav Warneck hatte sich eher zuriickhaltend gedufert, Julius
Richter, Professor der Missionswissenschaften in Berlin und einer der bekanntesten Mis-
sionspublizisten, sah dagegen bessere Erfolgschancen — hielt Lepsius etwa eine mittlere
Linie. Nicht zu iibersehen ist freilich, daf} die hochst heterogen zusammengesetzte Mitar-
beitergruppe im Nahen Osten eindeutig eher zur diakonischen als zur evangelistischen
Auffassung tendierte, insbesondere der Schweizer Jakob Kiinzler, mit dem Paul Schiitz
spiter seine Orientreise machen sollte, und die an Grundtvig orientierte ddnische Pad-
agogin Karen Jeppe.

Dies etwa war die Konstellation, die Paul Schiitz vorfand, als er am 1. Oktober 1926
seinen Dienst als Missionsdirektor antrat (zuniichst noch nebenamtlich, neben dem
Schwabendorfer Pfarramt). Als Vorsitzender der Mission amtierte, auf Wunsch von Jo-
hannes Lepsius, dessen Bruder Bernhard, der sich freilich diesem Amt nie gewachsen
fithlte und nach einigen Jahren aus Altersgriinden ausschied. Fiir Schiitz war die ganze
Episode bereits nach zwei Jahren zu Ende. Ein neuer Vorstand wurde gewihlt, und des-
sen Vorsitzender, der Superintendent Fleischmann in Wusterhausen, beeilte sich zu ver-
sichern, da man nunmehr zu den fritheren Priorititen zuriickkehren werde. Praktisch be-
deutete dies, daB man, unter Verzicht auf alle Pline einer Islam-Mission, die verschie-
denen Zweige der diakonischen Tétigkeit in Aleppo und im Sandschak Alexandrette
weiterfiihrte, bis sie 1930 eingestellt werden muflten. Drei Jahrzehnte spiter kam das
endgiiltige Ende der Mission in Gestalt der Selbstauflosung. 4

3 Der Christliche Orient 1, 1900, 4-8 (zit. bei UWE FEIGEL, Das evangelische Deutschland und Armenien. Die
Armenierhilfe deutscher evangelischer Christen seit dem Ende des 19. Jahrhunderts im Kontext der deutsch-
tiirkischen Beziehungen, Gottingen 1989, 129f. Feigels Darstellung hat sowohl quellenmiBig als auch in der
Prignanz des Urteils neue MaBstibe gesetzt). *

4 Erschien in der Adressenliste im Jahrbuch der vereinigten deutschen Missionskonferenzen fiir 1928 Paul
Schiitz noch als Missionsdirektor und »Redakteur der Blitter« der Mission, so war im Jahrbuch 1929 nur noch



154 Hans-Werner Gensichen

Hier interessiert zun4chst nur, welchen Stellenwert der Dienst in der Mission fiir Paul
Schiitz mutmallich gehabt hat. Sein Biograph Rudolf Kremers diirfte recht haben mit der
Vermutung, dall vor allem die Loyalitit zur Familie Lepsius, nicht aber eine klare innere
Affinitat zur Sache der Mission Schiitz dazu veranlaBten, das Erbe von Johannes Lepsius
zu {ibernehmen. Sekundédr mag die Aussicht auf eine durch den Kontakt mit »American
Near East Relief« ermdglichte Orientreise dazugekommen sein.’ Zwar konnte diese Reise
erst im Friihjahr 1928 angetreten werden, dennoch hatte Schiitz — wie er selbst berichtet
— schon mindestens ein Jahr zuvor mit der Beschaffung des sowjetrussischen Einreise-
visums fiir »Kaukasisch-Armenien« zu tun. Dall das Visum dann zunéchst versagt wurde
— eine damals wohl kaum singuldre Erfahrung — wird fiir Schiitz freilich auf charakte-
ristische Weise mit dem Mythologem der »Dimonischen Mauer« in Verbindung ge-
bracht, das gleich zu Beginn des Reiseberichts beschworen wird und von dem er sich,
wie es ausdriicklich heif}t, als »Missionsmann« besonders hart getroffen glaubte. ¢

Damit bestitigt sich bereits, was die niichterne historiographische Berichterstattung aus
heutiger Sicht mit ihren Mitteln registriert, ohne auf die spiteren Reiseerfahrungen von
Schiitz zu rekurrieren: Schiitz ist bemiiht, »neue Schwerpunkte fiir die Arbeit zu finden,
ein »Umdenken, eine »Selbstpriifung« einzuleiten, die das »Predigen und Missionieren«
hinter sich 14Bt, um statt dessen im weiteren Horizont der »religiosen und profanen Le-
bensmichte des Ostens« (so der ab 1928 eingefiihrte Zusatz zum Titel der Zeitschrift
»Der Orient«) »das Mdogliche (zu) erkunden und dann Gutes (zu) tun.«? Man mag dariiber
streiten, ob diese Neuorientierung der Mission noch mit der Linie von Lepsius in Ein-
klang zu bringen war oder nicht. Die Missionsfreunde, fiir die seit 1928 der neue Vorsit-
zende Fleischmann sprach, waren vermutlich nicht daran interessiert, daB beispielsweise
sogar die »Frankfurter Zeitung« vom 16. Februar 1928 den Mut lobte, mit dem man die
missionspolitische Umstellung vorgenommen habe.® Jedenfalls wollten sie den Auftrag
der Gesellschaft nicht auf humanitire Tatigkeit reduziert wissen, sondern verlangten,
»dal} die alten Prioritdten wieder in Recht gesetzt werden sollten.«? Dal es dafiir mittler-
weile zu spidt war, wullte freilich nicht nur Schiitz. Insoweit konnte sein Ausscheiden
nach so kurzer Dienstzeit kaum iiberraschen. 10

2. Folgen

Es ist hier weder der Ort noch Raum fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit dem
Reisebericht von Schiitz, so reizvoll dies auch wire.!! Bemerkenswert ist jedenfalls, daB

Sup. Fleischmann als Vorsitzender, Direktor und Redakteur genannt. Die Mission fehlt erstmals ganz im Jahr-
buch 1964.

5 RUDOLF KREMERS, Paul Schiitz — Auf der Suche nach der Wirklichkeit. Ein Lebens- und Erkenntnisweg,
Moers 1989, 27f.

6  PAUL ScHUTZ, Zwischen Nil und Kaukasus, 6ff.

7 Uwe FEIGEL, Das evangelische Deutschland und Armenien, 301.

8 Ebd., Anm. 43.

9 Ebd.

10 Zu den niheren Umstiinden vgl. RUDOLF KREMERS, Paul Schiitz, 44f.

11 Eine ausgezeichnete Zusammenfassung ebd., 27-35.



Zur Orient- und Missionserfahrung von Paul Schiitz 155

auch in den Geleit- bzw. Vorworten der neueren Auflagen, ebenso wie in der monogra-
phischen Literatur iiber Schiitz, eines nahezu unberiicksichtigt bleibt, nimlich die Art und
Weise, wie die deutsche evangelische Mission auf den »Missionsmann« Paul Schiitz und
seinen Erfahrungsbericht reagierte. Unter den Missionen, die im Nahen Osten arbeiteten
und sich im besonderen der Armenier annahmen, wurde die Lepsius-Mission schon in-
folge der Eigenart und Bedeutung ihres Griinders besonders respektiert. Nach dessen Tod
zog sie natiirlich besondere Aufmerksamkeit auf sich. Liest man heute die AuBerungen
des neuen Direktors Schiitz, so fragt man sich allerdings, ob er sich dieser Situation
wirklich bewult war. Der groBe Reisebericht jedenfalls fand eine iiberwiegend kritische
Aufnahme. Julius Richter sprach von einem »gldnzenden Husarenritt« — allerdings
»gegen die Mission.«!2 Gottfried Simon, bekannt als Kenner des Islam und ehemaliger
Indonesien-Missionar, formulierte noch schérfer: »Das blendend geistreiche Selbstge-
sprich iiber das drauBien Geschaute hat bei vielen jiingeren Menschen die Freude an der
Mission endgiiltig zerstort«, wenn auch nicht mit Absicht, so doch unausweichlich, da
Schiitz die »Not des niheren Orients« in kaum haltbarer Weise »verallgemeinert« habe. 13
Martin Schlunk, der damals vielleicht einfluBreichste Sprecher der deutschen evangeli-
schen Mission insgesamt, hatte in einer Besprechung gleich nach Erscheinen des Reise-
berichts beides auszudriicken versucht — den Dank an Paul Schiitz fiir eine »Fiille von
treffenden Beobachtungen und Urteilen« einerseits, die sein Buch zu einem der
»hervorragendsten des Jahres« machte, andererseits die Kritik an Schiitz' Tendenz zu
einer »Verallgemeinerung«, die »der Wirklichkeit nicht gerecht wird und die Mission in
ein falsches, vielfach zu ungiinstiges Licht setzt«. Insbesondere die pauschale Verurtei-
lung der Mission als »Jagdhund des Cisars« sei unhaltbar. 14

Sieht man von anderen, meist kiirzeren Einwénden ab, so bleibt nur eine Antwort auf
Schiitz, die als kongenial bezeichnet werden darf, da sie iiber punktuelle Kritik im Sinne
einer Apologie fiir den Ist-Zustand der Mission weit hinausging. !5 Der Verfasser Walter
Freytag (1899-1959), acht Jahre jiinger als Schiitz und damals noch kaum bekannt, war
gerade Direktor der Deutschen Evangelischen Missionshilfe geworden und stand am An-
fang einer Laufbahn, die ihn, der aus der Briidergemeinde kam, zum vollmiichtigen Spre-
cher der gesamten protestantischen Missionsbewegung bis weit in die Okumene hinein
machen sollte. Noch heute spiirt man der Rezension die grundlegende Einsicht ab, daB es
in der Mission eben nicht mehr um die Wahrung von westlichen Besitzstinden, sondern
um den »Gehorsam des Glaubens unter den Vélkern«, also um eine »junge Christenheit«
im Umbruch der Welt gehe, wie Freytag es wenige Jahre spiter selbst in einem Asien-
Reisebericht programmatisch darstellte. 16

12 JuLius RICHTER, »Die Zukunft der Banturasse und die Mission, in: Neue Allgemeine Missions-Zeitschrift 8,
1931, 247,

13 GotTFRIED SIMON, »Der vordere Orient, in: Neue Allgemeine Missions-Zeitschrift 10, 1933, 171,

14 MARTIN SCHLUNK, »Die deutsche evangelische Heidenmission, in: Jahrbuch der vereinigten Missionskonfe-
renzen 1931, 101; dhnlich in einer kiirzeren Zusammenfassung: Ders., »Die Mission im Feuer der Kritike, in:
Neue Allgemeine Missions-Zeitschrift 10, 1933, 260f.

IS WALTER FREYTAG, »Mission heute unméglich?«, in: Evangelisches Missions-Magazin 75, 1931, 257-263.

16 Ders., Die junge Christenheit im Umbruch des Ostens, Berlin 1938.



156 Hans-Werner Gensichen

Die Argumente, die Freytag in seiner Auseinandersetzung benutzte, bleiben nicht in
Ressentiments stecken, sondern fiigen sich zu einer Generalkritik, wie sie Schiitz vorher
noch nicht zuteil geworden war. Zundchst wird die selektive und manchmal tendenziose
Art der Berichterstattung analysiert. Zwei Beispiele liefern besonders auffallende Belege:
Nach Schiitz ist die Mission erstens total sidkularisiert — und nicht nur das, sie ist vom
Fiirst dieser Welt in ihrer Ginze gekauft. Die Orientalen haben das ganz richtig erkannt,
wenn sie von Menschen aus dem Westen standig nur »Bakschisch« verlangen. Peinlich
war es freilich fiir Schiitz, daf ausgerechnet ein deutscher Missionsarzt in Assuan, den
Schiitz mehrfach erwidhnt, nachdriicklich gegen diese Verdrehung der Tatsachen prote-
stierte — nicht weil der Mission dadurch Unrecht getan wiirde, sondern weil dies zutiefst
beleidigend fiir die Orientalen sei. Auf dieser Linie liegt zweitens Schiitz' Berichterstat-
tung iiber die einheimischen christlichen Gemeinden am Ort sowie iiber die deutsche
Auslandsseelsorge. Schiitz mochte nachweisen, dafi die westliche Mission — die nach
seiner Meinung ja nur den Todeszustand der westlichen Christenheit widerspiegeln
konne — keinerlei geistliche Wirkung hervorzubringen vermag. Damit nimmt er eine
Verzerrung der Berichterstattung in Kauf, die zu Lasten der christlichen Minderheiten an
Ort und Stelle geht. Nicht nur Schiitz' Ausfille gegen die deutschen Auslandsgemeinden
beruhen auf offenkundig falschen Voraussetzungen. Bedenklicher ist, daB} er mindestens
implizit empfiehlt, die christlichen Gemeinden in der liberseeischen Welt iiberhaupt am
besten sich selbst zu iiberlassen; seine Parole, dal} es allein auf die Verkiindigung und
Entscheidung im Abendland ankomme, lauft jedenfalls darauf hinaus.

In diesen Zusammenhang gehoren auch die sachlichen Vorurteile, mit denen Schiitz
seine Berichterstattung belastet: Die seelenlose westliche Zivilisation ist, nach Schiitz,
von der Dominanz der Sékularisierung geprigt, die ihrerseits auf dem abendldndischen
Abfall vom Glauben beruht. Die Mission hat an dieser Sachlage unmittelbar teil, da sie
als »Jagdhund des Casars« lediglich ein Faktor der Politik ist; oder aber sie verkiimmert
zum Erweis des Mitleids mit der Not des einzelnen, also zur Fluchtbewegung vor den
gewaltigen religiosen Aufgaben der modernen Kulturvolker und triigt bestenfalls fstheti-
schen Charakter. Somit verfehlt sie zwangslaufig ihr Ziel. Sie versucht sich beispiels-
weise mit den sogenannten Teufelsanbetern im syrischen Sindjar auseinanderzusetzen,
withrend doch in Wirklichkeit die Teufelsanbeter in Berlin und — fiir Schiitz besonders
wichtig — in Chicago anséssig sind und im iibrigen »uns ldngst gekauft und in den Sack
gesteckt« haben.

So sieht Schiitz die Mission insgesamt auferstande, ein »Herumwerfen des Gesamt-
lebens« zu wagen. Die Liebestaten einzelner, in denen sie sich allenfalls erschopft, ver-
dienen gewil Respekt. Offen bleibt, nach Freytag, dann freilich die Frage, mit welchem
Recht Schiitz der Mission eigentlich vorwirft, daB sie sich viel zu sehr auf die sikulari-
sierte Welt und ihre Damonien eingelassen habe. Besonders schwer wiegt in diesem Zu-
sammenhang, dal Schiitz in seiner Fixierung auf die Sikularisierung sich als véllig
auflerstande erweist, der ganzen komplexen Wirklichkeit nichtchristlicher Religionen
auch nur anndhernd gerecht zu werden, mit der doch die Mission allenthalben konfron-
tiert ist, gerade auch inmitten der sdkularen Welt, die jeder Religion ihre spezifisch
eigene Reaktion auf diese Herausforderung abverlangt — alles dies eine Dimension der
Wirklichkeit, die in der Weltschau von Schiitz kaum einen Platz hat.



Zur Orient- und Missionserfahrung von Paul Schiitz 157

Weiterhin ist zu fragen, ob Schiitz nicht mindestens hochst miverstindlich vom Inhalt
der Botschaft spricht, die der christlichen Mission aufgetragen ist. Nach ihm soll sie be-
zeugen, dafl des Menschen Welt eine Grenze habe, daf} seine Zeit endlich sei. Sie muf
die »Grenzsteine dieser Welt verteidigen gegen den Aufriihrer Mensch«, und das ist nur
moglich angesichts der VerheiBung »jener Welt«; mithin muf} gelten: »Das prophetische
Wort ist Apokalypse«. Freytag sollte spiter, nachdriicklicher als mancher andere, die
»Mission im Blick aufs Ende« darstellen. Hier freilich mufl er Schiitz fragen, ob die
christliche Botschaft, so gewifl sie mit Prophetie und Apokalyptik zu tun hat, sich darauf
beschrdnken diirfe. Miiite nicht eher die Aufforderung obenan stehen, »Lasset euch ver-
sohnen mit Gott«, und damit auch die Selbstpriifung, ob wir selbst uns inmitten der si-
kularisierten Welt diese Botschaft so haben sagen lassen, daB wir sie glaubwiirdig weiter-
sagen konnen? Freytag nimmt auf, was schon Karl Hartenstein im Blick auf Schiitz als
die Kernfrage erkannt hatte: Mitten in Jesu Rede von den letzten Dingen stand nicht der
Befehl zur Flucht, sondern der Ruf zur Mission (Mt 24,14), und dem ist mit dem Vorwurf
der »Flucht in die Tat«, wie ihn Schiitz an die Adresse der Mission richtete, nicht zu ent-
gehen.

3. Nachspiel

Wer iiber die Nachwirkungen des Nahost-Reiseberichts von Paul Schiitz nachdenkt,
wird auch auf ein Buch stoBen, das sogar in Form und Titel auf Schiitz zuriickgreift:
Siegfried Knaks Inspektionsbericht »Zwischen Nil und Tafelbai«, erschienen 1931, also
in engster chronologischer Nachbarschaft zu Schiitz (und noch vor Freytags Rezension),
freilich mit erweitertem geographischen Horizont, ndmlich im Blick auf den viel grife-
ren Raum des ganzen Schwarzafrika. Der Verfasser (1875-1955) war damals Direktor
der Berliner Missionsgesellschaft und, dhnlich wie Schiitz, gerade auf Grund seiner Rei-
seerfahrungen um eine Erneuerung und Vertiefung der missionarischen Motivation nach
der Krise des Ersten Weltkriegs bemiiht. Der Untertitel des Werks verrit jedoch sogleich,
daB hier ein vollig anderes Konzept entworfen wird: »Eine Studie iiber Evangelium,
Volkstum und Zivilisation, am Beispiel der Missionsprobleme unter den Bantu«. Aus-
gangspunkt der Analyse ist die Uberzeugung, daB »Gott sein Reich auf den Wegen der
Geschichte kommen 146t, und Geschichte ohne Triger der Geschichte, die Vélker, nicht
sein kann.« Dem hitte sich zwar auch Paul Schiitz anschlieBen kénnen, nicht aber der
Art, wie Knak sein Thema durchfiihrt: In lockerem AnschluB an Bruno Gutmann, der die
natiirliche, in den »urtiimlichen Bindungen« begriindete Gotteskindschaft als
»Aufbauboden« fiir die Gotteskindschaft in Jesus Christus betrachtete, wird eine
»volkische Bestimmtheit« der Kirche postuliert, die fiir Schiitz gewiB nicht akzeptabel
gewesen wire. Welchen Preis gerade die deutsche evangelische Mission fiir eine derar-
tige Festlegung auf geschopfliche Bindungen zu zahlen hatte, steht hier nicht zur Diskus-
sion. Knak hatte, anders als Schiitz, die Mission auf seine Weise wieder zu ihrer Agenda,
ihrer eigentlichen Tagesordnung rufen und sie nicht etwa der Entartung in pauschaler
Politisierung iiberlassen wollen. Dal} er die volklich-geschichtliche Bindung in einem
heilsgeschichtlich-eschatologischen Rahmen verstanden wissen wollte, hiitte ihn mit



158 Hans-Werner Gensichen

Schiitz verbinden konnen, hitte dieser in seinem prophetisch-apokalyptischen Pathos
nicht schon lidngst andere Dimensionen von Gottes Handeln an der Welt in den Blick ge-
nommen. Hier muBten sich offenbar die Wege scheiden, ehe eine Verstindigung iiber-
haupt versucht worden war.

War dies wirklich das letzte Wort? Es ist Rudolf Kremers zu danken, daB er einige
vielleicht mehr private AuBerungen von Schiitz iiberliefert hat, die im nachhinein den
Graben zwischen Schiitz und der deutschen Mission doch nicht als gédnzlich uniiber-
briickbar erscheinen lassen, so etwa Sitze aus dem Entwurf eines Briefs an den Hambur-
ger Bischof D. Simon Schoéffel vom September 1951, kurz vor Schiitz' Amtsniederle-
gung: Er, Schiitz, habe entgegen dem Sicherheitsbediirfnis der Konfessionskirche den
Weg gewihlt, »sich in das Wagnis der Bereitschaft zu begeben, die das wachsende Wort,
das noch unerschopfte Peroma von uns fordert ... Ich bin mir gewiB, da die Kirche auf
diesem Wege — iiber die bloff bekennende Haltung hinaus — die ihr verlorene Mis-
sionskraft wiedergeschenkt bekommen wird.«17 Noch erstaunlicher ist in diesem Zusam-
menhang vielleicht, was Schiitz bereits 1940, wihrend der Verhandlungen iiber seine Be-
rufung an die Hamburger Hauptkirche St. Nicolai, an den Hamburger Pastor Hans Wenn
geschrieben hatte: Er warte auf sein »Stichwort«, und dies laute fiir ihn »die missionie-
rende Kirche, deren Stunde heute noch verborgen« sei. »Nicht die Sorge um sich selbst,
sondern die groBe Liebe zu denen drauflen wird die Kirche aus der Gefangenschaft losen
helfen, in die sie durch eigene und fremde Schuld geriet.«!® Dies waren wiederum Tone,
die auch in der organisierten Mission zustimmendes Echo hitten finden kénnen — wenn
sie nur dorthin gelangt wiren, was aber nach Lage der Dinge kaum noch méglich war.
Als Schiitz sich schlieilich 1953 mit dem Geleitwort zur dritten Auflage des Reisebe-
richts von 1930 nochmals offentlich zu Wort meldete, versicherte er zwar in wenigen
Zeilen, daB3 er damals »keinen Angriff auf die Mission« beabsichtigt habe, sondern nur
auf die »Verstrickung der christlichen Kirchen, ja, der Religionen der ganzen Welt in den
Machtkampf der politischen Gewalten« aufmerksam machen wollte, wofiir »die Mission
... damals nur das zufillige Schulbeispiel« geboten habe, I® jedoch weder dieser knappe
Hinweis noch die folgende ausgedehnte Meditation tiber die Verfehlungen der Kirche
inmitten der »Satanien der Zeit« vermochten die Mission noch so anzusprechen, wie es
notig gewesen wire.

Sehen wir recht, so war der frithvollendete Jan Hermelink (1924-61), Schiiler und Mit-
arbeiter von Walter Freytag, der einzige Rezensent aus der Mission, der sich zu jener
dritten Auflage von Schiitz' Reisebericht gedufiert hat.20 Es ist bezeichnend, daB er damit
nicht hinter dem Berge hielt, wie sehr auch er, der viel Jiingere, von Schwung und Ele-
ganz der Schiitzschen Diktion fasziniert gewesen sei. Auf eine inhaltliche Auseinander-
setzung habe er jedoch bewulit verzichtet, eben weil Schiitz selbst mit der bloBen Wie-
derholung, allenfalls gelegentlichen Interpretation der Thesen aus den dreifiger Jahren
keinen Raum fiir ein angemessenes Gesprich mehr gelassen habe.

17 RuboLF KREMERS, Paul Schiitz, 81.

18 Ebd., 54.

19 PAuL ScHUTZ, Zwischen Nil und Kaukasus, Geleitwort zur 3. Auflage, 9.
20 Evangelische Missions-Zeitschrift, N.F. 11, 1954, 63f.



Zur Orient- und Missionserfahrung von Paul Schiitz 159

So blieb es denn bei der beiderseitigen Sprachlosigkeit, auch in den Jahren, als Paul
Schiitz und Walter Freytag eine Zeitlang als Kollegen an der Kirchlichen Hochschule in
Hamburg wirkten. Wer, wie der Berichterstatter, diese Zeit aus der Nihe miterlebt hat,
kann auch heute, bei aller Bewunderung fiir die Intensitéit und Strahlkraft der Vision von
Schiitz, das Entweder-Oder nicht vergessen, das in Hermelinks Rezension schon ange-
deutet war:2! entweder Projektion unserer selbst in die auBerchristliche Welt, und dann
Prophetie und Passion als einziger und letzter Weg fiir die Mission, oder doch auch der
schlichte Gehorsam gegeniiber dem Auftrag des Herrn, der sowohl das »Gehet hin« als
auch das »Lehret sie halten alles, das ich euch befohlen habe«, einschlief3t.

2l Ebd., 64.



»EINHEIT IN DER VIELFALT —
BUDDHISMUS IN EUROPA«
KONGRESS EUROPAISCHER BUDDHISTEN
IN BERLIN

Seit einem Jahrhundert gibt es bekennende Buddhisten in Europa, erste regionale Gemeinden
und buddhistischen Gesellschaften entstanden kurz nach der Jahrhundertwende. Der Buddhismus in
Europa hat seitdem auf dem Buchsektor zwar eine gewisse Publizitit erreicht, als sinnstiftende
Lebensorientierung wandten sich jedoch bislang vergleichsweise eher wenige der buddhistischen
Lehre zu. Um dieses Manko ansatzweise zu beheben und um u. a. gemeinsam auf die Priisenz euro-
péischer Buddhistinnen und Buddhisten zu verweisen, schlossen sich 1975 nationale buddhistische
Dachverbinde zur Europédischen Buddhistischen Union (EBU) zusammen. In Zusammenarbeit mit
dem bundesdeutschen Dachverband, der Deutschen Buddhistischen Union (DBU), veranstaltete die
EBU vom 24.-27. September 1992 ihren 4. internationalen KongreB. Die EBU, in der 30 Mit-
gliedsgemeinschaften aus 14 Linder organisiert sind, richtet alle vier bis fiinf Jahre eine solche
Konferenz aus, um inhaltliche Fragen traditions- und gruppeniibergreifender Relevanz zu errtern.

Das Kongrefithema, »Einheit in der Vielfalt — Buddhismus in Europa«, spiegelte die Mannig-
faltigkeit, in der der Buddhismus in Europa vorhanden ist, und zugleich den Wunsch bzw. die In-
tention der EBU, die verschiedenen buddhistischen Traditionen und Schulen miteinander ins Ge-
sprach zu bringen, wider. Etwa 1.500 Teilnehmer folgten den Vortrigen, nahmen an Meditationen
teil oder informierten sich an den Info-Stinden buddhistischer Gruppen im >Buddhistischen Fo-
rum¢. Die Auswahl der acht prominenten Rednerinnen und Redner, je vier asiatische und vier euro-
piische Lehrer, spiegelte anschaulich die Vielzahl unterschiedlicher Traditionen wider, so wie sie
zu Beginn der neunziger Jahre in Europa zu finden ist. Diese Vielfalt interpretierten die Vortragen-
den als Gewinn und gegenseitige Bereicherung. Wiederholt wurde das groBe Interesse geiuBert, die
jeweilig andere Schule oder Tradition kennenzulernen. Die buddhistische Okumene, die in Form
von innerbuddhistischen Dialogen in Europa im vergangenen Jahrzehnt zunehmend Gestalt an-
nahm, fand auf dem Berlin Kongref} ihre weitere Ausformung und Vertiefung. Den Austragungsort
Berlin deuteten Redner wie die Theravida-Nonne Ayya Khema (die in Berlin gebiirtige Tlse Leder-
mann) oder der Tibeter Sogyal Rinpoche als Symbol der Einheit und als Ort, wo sich Ost und West
trafen und wo trennende Mauern niedergerissen seien.

Die ranghohen Redner, u. a. Thich Nhat Hanh und Gesshin Prabhasa Dharma Roshi, sahen eine
solche Einheit des Buddhismus iiber die trennenden Spezialisierungen und Gewichtungen der ein-
zelnen Schulen hinweg in der buddhistischen Meditation und in dem, was sie als Essentielles und
Wesentliches im Unterschied zu Kulturbedingtem interpretierten. Diese Loslosung buddhistischer
Inhalte aus dem asiatischen Kontext durch Formulierung universeller und allgemeingiiltiger Prinzi-
pien fungierte in den Vortrigen zugleich als Ansatzpunkt, die buddhistische Religion im européi-
schen Kontext heimischen werden zu lassen.

Das KongreBthema »Buddhismus in Europa« implizierte neben der Priisenz und Reprisentanz
von europdischen Buddhisten auch die Frage nach der Entstehung méglicher europiisch-buddhisti-
scher Formen und Inhalte. Von einem eigenstindigen westlichen >Fahrzeug« (ydna) zu reden, diirfte
noch zu friih sein, zumal der Buddhismus in seiner Verbreitungsgeschichte in Asien jeweils meh-
rere Jahrhunderte bendtigte, um durch Entwicklung kulturspezifischer Schulen nachhaltig FuB zu
fassen.



Berichte 161

Am nachdriicklichsten und konkretesten duBerte sich der Englinder Sangharakshita, Griinder der
traditionsungebundenen Organisation »Freunde des Westlichen Buddhistischen Ordens«, zur The-
matik der Integration des Buddhismus in die westliche Gesellschaft. Neben der Schulung in Medi-
tation und buddhistischer Lehre und der allgemeinen Verbreitung buddhistischer Konzepte gelte es,
neue buddhistische Institutionen aufzubauen; nicht zuletzt, um einen Wandel der bestehenden
westlichen Gesellschaft zu bewirken. Insbesondere in GroBbritannien hat diese seit 25 Jahren be-
stehende buddhistische Bewegung begonnen, durch Aufbau von buddhistischen Zentren, Wohnge-
meinschaften und Kooperativen eine buddhistische Umwelt im Kleinformat zu schaffen. Sangha-
rakshita rief die Buddhistinnen und Buddhisten Europas zu einer verstirkten Zusammenarbeit und
zur Bildung eine »unified, integrated Buddhist order« auf.

Der KongreB lie§ deutlich werden, daB die Buddhisten Europas sich zunehmend als eine Ge-
meinschaft erkennen. Die in Asien dominanten Unterschiede zwischen Ordinierten und Laien und
zwischen Minner und Frauen sind in Europa einer Gleichrangigkeit aller >Praktizierenden« gewi-
chen. Polemiken dem Christentum gegeniiber waren nicht zu héren, Interesse bestand vielmehr, die
buddhistische wie gelegentlich interreligitse »Einheit in der Vielfalt« aufzuzeigen.

Der KongreB, vom Senat Berlin groBziigig unterstiitzt, war hervorragend organisiert, dennoch,
und dieses bedauerten viele westeuropiischen Buddhisten, kamen nur wenige Buddhisten aus dem
Osten Europas. Auch dort sei, so nach Aussagen tibetisch- und zen-buddhistischer Gemeinschafts-
angehOriger, ein grofes Interesse an der buddhistischen Lehre; ein Interesse, das sich zumindest in
Westeuropa im vergangenen Jahrzehnt in einem deutlichen Zuwachs an Mitgliedern und der Griin-
dung neuer Gruppen und Zentren niederschlug. Moglicherweise konnte der Berlin-KongreB eine
nachhaltige Signalwirkung fiir eine weiter voranschreitende Ausbreitung des Buddhismus im We-
sten einnehmen.

Martin Baumann Hannover



Buchbesprechungen

Antes, Peter (Hg.): Der Islam. Religion — Ethik — Politik, Kohlhammer / Stuttgart 1991; 152 S.

Fiir die Besprechung des vorliegenden Buches ist die Genese zu beachten. In der bekannten,
noch nicht abgeschlossenen Reihe im Verlag Kohlhammer »Die Religionen der Menschheit« sind
drei Binde zur Religion des Islam erschienen. Fiir den 1. Band, der Leben und Werk des Propheten
Muhammad und die Friihzeit des Islam zum Inhalt hat, zeichneten W.M. Watt / A.T. Welch ver-
antwortlich. W.M. Watt / M.E. Marmura publizierten den 2. Band, der theologische Konzepte und
politische Entwicklungen innerhalb der islamischen Welt bis zum 19. Jahrh. behandelt. Der 3.
Band, von A. Schimmel / P. Antes u.a. herausgegeben, beschiftigt sich mit den wichtigsten zeitge-
nossischen politischen Strémungen, den sozialen, 6konomischen und ékologischen Bedingungen in
den islamischen Landern selbst wie der Diaspora. Breiten Raum nimmt sodann die Volksfrommig-
keit und die Stellung der Frau im Islam ein. Wer sich in Zukunft mit dem Islam auseinandersetzt,
sich iiber den Islam informieren will, kommt an diesem Grundlagenwerk nicht vorbei.

Das von P. ANTES nun vorgelegte Buch enthilt zum Teil Beitrdge, die diesem 3. Band entnom-
men sind. Ziel war es, einem breiten Kreis von Lesern solide Kenntnisse iiber den Islam zu vermit-
teln und Defizite abzubauen. Um es vorwegzunehmen: der Herausgeber und die Autoren haben das
sich selbst gesteckte Ziel erreicht.

Im ersten Beitrag »Zur Theologie und Ideologie im modernen Islam« (1-57) zeigt Tilman Nagel
die wichtigsten politischen und theologischen Strtomungen auf, die das Bild des heutigen Islam
kennzeichnen. Hervorzuheben ist, daBB T. Nagel die Gefahren nicht verschweigt, von denen der
Islam als politische Ideologie zeugt. Dall der Islam als politische Ideologie »auf das politische
Schicksal der islamischen Linder durchschldgt, ja deren Geschichte mehr und mehr zu bestimmen
scheint, ist eine Tatsache, die unsere hochste Aufmerksamkeit und Besorgnis verdient« (37). Fak-
tum ist, daB islamistische Stromungen in der islamischen Welt zunehmen. Ob aber die wenigen
Denker in der islamischen Welt, die dem Islamismus eine Absage erteilen, in Zukunft gehort wer-
den, ist noch nicht abzusehen. Zu hoffen ist es allemal, denn gerade islamische Denker wie z.B.
Muhammad Igbal (1877-1938) aus dem indo-muslimischen Raum und der maghrebiner Hichem
Djait aus Tunesien konnen, wenn sie sich frei von Furcht der Herausforderung der Gegenwart stel-
len, beitragen zu einer Uberwindung der Furcht vor dem Islam als Ideologie in der islamischen und
in der westlichen Welt (48-55).

Der Beitrag von PETER ANTES befaf3t sich mit der »Ethik und Politik im Islam« (58-97). Nach
grundsitzlichen Ausfiihrungen lber die Ethik des Koran und die vorislamische Zeit (60-62) sowie
die Quellen fiir die islamische Ethik (63-66) wird von P. ANTES in einem dritten Kapitel »Das
richtige Verhalten des Menschen« (67-93) thematisiert. Systematisch werden im Folgenden aus-
gewihlte Aspekte der Ethik des Einzelnen, der Familie und der Gesellschaft untersucht. Dabei zeigt
sich, daB die ethischen Fragen »durch den wissenschaftlich-technischen Fortschritt andere gewor-
den sind als friither. Die Tatsache, daB Rechtsgutachten (Fatwas) dazu immer wieder Stellung neh-
men, beweist, daB der Islam nicht unbeweglich stehengeblieben ist, sondern lebt und dadurch im-
mer wieder neue Generationen prigt« (93). Fiir P. ANTES bilden die islamistischen Gruppen eine
grofe Gefahr, da sie in ihrer riickwirts gewandten Utopie unter Ausblendung von Reformen zu
einer Riickkehr zur uneingeschrinkten Beachtung der Shari'a aufrufen (ebd.). Die Auswirkungen
dieser Richtung fiir die Beachtung der Menschenrechte, zu denen die Religionsfreiheit gehort, sind
gerade an diesem Punkt — so P. ANTES — nicht abgeschlossen.

»Die Frau im Islam« (98-124) ist der Beitrag von WIEBKE WALTHER iiberschrieben. Auf Fortbil-
dungsveranstaltungen ist dies ein Thema, das die Gemiiter erregt. Wer zukiinftig zu diesem Thema
profunde Informationen benétigt, fiir den ist die einfiithlsam geschriebene Abhandlung im Riickgriff
auf die islamische Tradition beziiglich der Frauenfrage eine gute Hilfe. Zur gegenwirtigen Situa-



Buchbesprechungen 163

tion der Frau im Islam ist nach W. WALTHER zweierlei zu beachten: Zum einen gewinnen islamisti-
sche Positionen in letzter Zeit an Bedeutung, zum anderen zeigen sich — von Land zu Land, von
Gesellschaftsschicht zu Gesellschaftsschicht verschieden — von Frauen initiierte Reformbestre-
bungen. Bei allen Reformen aber ist zu beachten, daf} jahrhundertealte Traditionen und Denkweisen
nicht von heute auf morgen veriindert werden kénnen (120).

Mit der Studie »Die Muslime und die Andersgldubigen« von KHALID DURAN schlieBt das Buch.
Ausgehend von der Feststellung, dal das Verhiltnis von Muslimen zu Andersgldaubigen zu Span-
nungen gefiihrt hat und fiihrt, untersucht KH. DURAN die sich ergebenden Konsequenzen des Zu-
sammenlebens, wo Muslime in der Mehrheit oder in der Minderheit sind. Ausfiihrlich befaBt er sich
mit dem Islam in den USA (139-149). Interessant sind die Ausfiihrungen KH. DURANS zu den
Schwerpunkten der islamischen Mission und Migration. KH. DURAN endet seinen Beitrag mit einer
Feststellung, die nachdenklich stimmt. Er schreibt: »In den westeuropédischen Staaten, die zum Teil
den Islam mit Christentum und Judentum gleichberechtigt anerkannt haben oder davor stehen, dies
zu tun, fragt man auch danach, wie es denn um vergleichbare Rechte fiir christliche Minderheiten
in mehrheitlich muslimischen Staaten stehe. Die dabei angestellten Vergleiche fallen hiufig negativ
fiir die Muslime aus. (Anders als bei historischen Vergleichen, wo die Muslime generell besser ab-
schneiden als die europdischen Christen.).« (151)

Mit dem vorliegenden Buch, dem eine weite Verbreitung zu wiinschen ist, wird dem Leser ein
Grund- und Fachwissen iiber den Islam vermittelt, von dem aus ein Dialog mit Muslimen sachge-
recht gefiihrt werden kann.

Bonn Gilinter RifSe

Barcatta, Bede: A History of the Southern Vicariate of Colombo Sri Lanka, being also The History
of the Apostolate of the Sylvestrine-Benedictine Monks in the Island, Vol. I, Montejano Publica-
tions / Kandy 1991; 590 S.

Im asiatischen Vergleich hat die Geschichte des Christentums in Sri Lanka einen teils typischen,
teils singuldren Verlauf genommen. Sporadisch seit dem 6. Jh. und kontinuierlich seit dem 16. Jh.
auf der Insel prisent, hat es dort in der Folgezeit eine Entwicklung durchlaufen, die einerseits den
unterschiedlichen Phasen kolonialer Herrschaft (Portugiesen 1505-1658; Holldnder 1658-1796;
Briten 1796-1948) auf der Insel (und anderen Regionen Siidasiens) spiegelbildlich entsprach,
zugleich aber auch die Eigendynamik eines einmal im kolonialen Kontext etablierten Christentums
erkennen 14Bt. Letzteres 1dBt sich etwa an der Geschichte des srilankischen Katholizismus in der
holldndischen Periode — der gerade als Untergrundkirche einen enormen Aufschwung erlebte —
paradigmatisch demonstrieren. Uberhaupt stellt sich Sri Lanka in vielem als Modellfall fiir Vor-
giinge im Bereich der asiatischen Kirchengeschichte dar. Dazu gehoren beispielsweise auch die re-
lativ frithen Anfinge einer okumenischen Kooperation sowie die Diskussion um eine »nationale«
Gestalt des srilankischen Christentums zu Beginn des Jh.s ebenso wie die von dort ausgegangenen
Impulse auf die weltweite Okumene. Personlichkeiten wie D. T. Niles (fiir den protestantischen Be-
reich) oder Reprisentanten des gegenwirtigen Katholizismus wie der Religionsphilosoph A. Pieris
oder der Sozialethiker T. Balasuriya mégen letzteres illustrieren.

Erfreulicherweise ist insbesondere die Geschichte der katholischen Kirche des Landes seit linge-
rem Gegenstand einer intensiven (und fachlich qualifizierten) Diskussion. Neben friitheren Arbeiten
srilankischer Kirchenhistoriker wie S. G. Perera, E. Pieris oder W. L. A. Don Peter und verschie-
denen Studien des Holldnders R. Boudens ist in jiingerer Zeit v. a. die vielbéndige Dokumentation
von V. Perniola hervorzuheben: The Catholic Church in Sri Lanka, Dehiwala (Sri Lanka) 1983 ff.
Fiinf Binde (2 zur portugiesischen, 3 zur holldndischen Periode) sind bislang erschienen.

Jingster Forschungsbeitrag ist die Studie von B. BARCATTA. Sie versteht sich als paradigmati-
sche Beschreibung der Geschichte der srilankischen Kirche in der britischen Periode (p. XVI),



164 Buchbesprechungen

wobei das Augenmerk v. a. auf die siidliche Hilfte der Insel und das Wirken der (seit 1845 im Land
tatigen) sylvestrinischen Kongregation gerichtet ist. Die Arbeit ist die erweiterte Neubearbeitung
einer 1949/50 teilpublizierten Dissertation {iber The apostolate of the Sylvestrine missionaries in
Ceylon. Unter dem Titel »A period of transition for the Catholic Church in Sri Lanka« behandelt
der vorliegende Bd.I den Zeitraum 1796-1857, wobei in einem einleitenden Teil relativ ausfiihr-
lich auch deren Vorgeschichte in der hollindischen Periode dargestellt wird. Als Bd. II ist ange-
kiindigt: »The golden era of the Church in Sri Lanka«.

Zu den Stirken der Studie zihlt, daB sie durchweg aus Primérquellen gearbeitet ist. Ausgewertet
wurden v. a. die in den Archiven der Propaganda in Rom, der Generalkurien der Sylvestriner und
Oblaten ebendort sowie der Didzese Kandy (Sri Lanka) zuginglichen Dokumente; herangezogen
wurden des weiteren u. a. Archivalien des Historischen Archivs Goa. Auf dieser Basis wird eine
minutiose Darstellung der inneren Entwicklung der katholischen Kirche des Landes v. a. seit 1834
gegeben, wie sie in dieser Genauigkeit und Ausfiihrlichkeit bislang an keiner anderen Stelle zu
greifen ist. Zu den Nachteilen der Studie zihlt, daf sie weithin in Gefahr steht, die Sichtweise der
ausgewerteten Quellen mehr oder minder zu reproduzieren. Die Geschichte der katholischen Ge-
meinschaft der Insel stellt sich auf weite Strecken dar als interne Auseinandersetzung rivalisieren-
der hierarchischer Instanzen, Konflikte zwischen den verschiedenen auf der Insel titigen Orden
oder Kontroversen um Fragen der kirchlichen Organisation (wie die 1849 erfolgte Teilung der Insel
in die beiden Vikariate Colombo und Jaffna). AuBenbeziige — wie etwa das Verhiltnis zur nicht-
christlichen Bevolkerungsmehrheit oder zu den im 19. Jh. tonangebenden protestantischen Missio-
nen — werden allenfalls am Rande angesprochen. DaB trotz der defizitiren Quellenlage in dieser
Hinsicht mehr erreicht werden kann, zeigt etwa R. Boudens' Monographie von 1979: Catholic Mis-
sionaries in a British Colony. Successes and Failures in Ceylon 1796—1893. Boudens unterscheidet
sich von BARCATTA auch in der ungleich stirkeren Beriicksichtigung nicht-katholischer Quellen.

Trotz dieser Einschrinkungen stellt BARCATTAs Buch eine Fiille neuen Materials bereit, um das
komplizierte Beziehungsgeflecht einer Kirche auszuleuchten, die ihren Standort im Kontext einer
in Religionsangelegenheiten relativ liberalen britischen Kolonialadministration zu bestimmen
sucht. Wie im Indien des 19. Jh.s kam es auch in Ceylon (bis 1838 der Cochin-Ditzese zugeordnet)
zum Padroado-Propaganda-Konflikt, der — endgiiltig erst 1886 beigelegt — zeitweilig die Gestalt
eines formalen Schismas annahm. Er liberlagerte sich dort mit einer Reihe lokaler Gegensitze, so
der Opposition der goanesischen Oratorianer gegeniiber den im Land titigen européischen Missio-
naren. Die goanesischen Oratorianer hatten (als ausschlieBlich aus Indern bestehende Kongregation!)
wesentlichen Anteil am Aufschwung des verfolgten ceylonesischen Katholizismus in der Zeit der
holléndischen Herrschaft; daraus leiteten sie historische Rechte ab, die sie nun — angesichts der
Ankunft westlicher Missionare seit 1842 — gefihrdet sahen. Umgekehrt verschlossen sie sich
weitgehend den Erfordernissen der neuen Zeit, so dem Verlangen weiter Teile der insularen Bevol-
kerung nach englischer Bildung. Diese forderten auch die in den urbanen Zentren des Landes le-
benden Katholiken v. a. eurasischen Ursprungs; ihr Einspruch gegen das ihnen als antiquiert er-
scheinende Bildungswesen der Oratorianer war einer der Faktoren, der der Rivalitiit von Propagan-
da- und Padroado-Gemeinden auf der Insel Bestand gab. Umgekehrt aber war der Verdacht auf Un-
terstiitzung des goanesischen Schismas durch einheimische Priester Grund genug fiir die katholi-
sche Hierarchie der Insel, der Ausbildung eines indigenen Klerus skeptisch gegeniiber zu stehen. In
all diesen Kontroversen meldeten sich einheimische katholische Christen tiberraschend oft zu Wort.
Das allein schon macht die Auseinandersetzung mit dieser Etappe der Geschichte des Christentums
in Sri Lanka zu einem hochst lohnenden Unternehmen.

Worb Klaus Koschorke



Buchbesprechungen 165

Chenu, Marie-Dominique: Kirchliche Soziallehre im Wandel. Das Ringen der Kirche um das Ver-
stiindnis der gesellschaftlichen Wirklichkeir. Mit einem Vorwort von Kuno Fiissel und einem Hin-
tergrundbeitrag von Ludwig Kaufmann, Edition Exodus / Fribourg—Luzern 1991; 121 S.

Endlich ist dieses erstmals 1977 in italienischer Sprache vertffentlichte, unter dem franzésischen
Titel »La >doctrine sociale< de 1'Eglise comme idéologie« (1979) bekanntgewordene Buch von
MARIE-DOMINIQUE CHENU auch in deutscher Ubersetzung (von Kuno Fiissel) erhiltlich. Der 1990
verstorbene Dominikaner kommentiert die Sozialenzykliken Rerum Novarum, Quadragesimo
Anno, Populorum Progressio, Octogesima Adveniens und stellt die nach dem Konzil weit differen-
ziertere Position des Lehramtes zum Sozialismus dar. Das Buch leistet einen wichtigen Beitrag zum
Verstindnis der stark franzosisch (u.a. durch den unter Pius XII. geidchteten CHENU selbst) beein-
fluBten Wende der Soziallehre wihrend und nach dem Konzil. CHENU stellt der traditionellen »So-
ziallehre« als Ideologie einen induktiven konziliaren Ansatz gegeniiber, wie er sich vor allem in
Gaudium et Spes sowie in Octogesima Adveniens, 4; 42, niedergeschlagen hat. Dementsprechend
wurde der Begriff der »Soziallehre« unter Johannes XXIII. und Paul VI. zunehmend vermieden
und durch »soziale Unterweisung des Evangeliums« oder #hnliche Konzepte ersetzt. Es héingt mit
den gegenwirtigen riickwiirtsgewandten Trends in der Kirche zusammen, die sich auf besonders
unerfreulich Weise im Konflikt mit der Befeiungstheologie zeigten, in dessen Verlauf die Sozial-
lehre wieder als orthodoxe Alternative ins Spiel gebracht wurde, dal vor allem der siebte Teil »Die
kirchliche »>Soziallehre« als Ideologie« (man beachte die Anfiihrungszeichen!), nach wie vor hoch-
aktuell ist. Was CHENU im Priisens schreibt, muB unter heutigen Bedingungen als eine noch uner-
fiillte Hoffnung formuliert werden: »Anstatt zu versuchen, eine allgemeine Lehre auf besondere
Fille anzuwenden, wird die Aufmerksamkeit auf die Interpretation der Geschichte als solcher ge-
lenkt. Dabei soll der in gewissen geschichtlichen Ereignissen liegende symbolische Wert erkannt
werden, insofern diese Ereignisse Konvergenzpunkte gemeinsamer Hoffnungen darstellen. Den
evangeliumsbezogenen Sinn dieser Ereignisse zu erfassen, bedeutet aber in keiner Weise, von ihrer
irdischen Wirklichkeit abzusehen; sie sind in sich selbst und mit der ganzen ihnen eigenen Dichte
solche Zeichen. [...] So zu deuten ist auch der bei den Voélkern der Dritten Welt stattfindende Auf-
bruch der jungen Kirchen mit ihrer Liturgie und Theologie.« (100)

Wiirzburg Gerhard Kruip

Elsas, Christoph / Kippenberg, Hans G. (Hg.): Loyalititskonflikte in der Religionsgeschichte.
Festschrift fiir Carsten Colpe, Kénigshausen & Neumann / Wiirzburg 1990; 386 S.

Zur Vollendung seines 60. Lebensjahres haben Schiiler und Kollegen des Religionswissen-
schaftlers Carsten Colpe den Versuch unternommen, eine systematische »Studie zu einem fiir sei-
ne Religionsforschung zentralen Gegenstand« vorzulegen. Ausgangspunkt dafiir war nach
dem Vorwort einmal, da weniger von einem eher fiir selbstverstindlich gehaltenen affirmati-
ven Verhiltnis der Gliubigen zu ihren Religionen auszugehen ist als von der Wahlméglichkeit
der Glidubigen, und sodann, daBl der Interpretation der Beziehungen der Religionen zueinander
deren Konkurrenz zugrundeliegt. Beides miteinander fiihrt zu Loyalititskonflikten, die sich so-
wohl fiir die Gegenwart wie fiir die Geschichte unter zahlreichen Riicksichten vorweisen und er-
ldutern lassen. Die »gegenwirtigen Konfliktebenen« wie der »Riickblick auf Konfliktablidufe
und ihre Strukturen« bilden dann die beiden groBen Einteilungsprinzipien, unter denen sich die 26
Beitriige (nach einem Beitrag von H. CANCIK unter der Hauptiiberschrift »Freundschaft inmitten
von Konflikten«) wiederfinden. Innerhalb der beiden Teile ist dann Geschichts- wie Gegenwartsbe-
zogenes eher bunt gemischt. Riickgiinge in den biblischen Raum (R. SCHLESIER; K. BERGER) und
die mittlere (D. BRAUN iiber Luther) und neuere Geschichte (R. FABER iiber Cordelia Edvardson;
R. FLASCHE {iber F. Heiler) wechseln mit Gegenwartsfragen (J. WAARDENBURG iiber muslimische



166 Buchbesprechungen

Interessen; J. NEUSNER (iber das Judentum; H.ZINSER iiber New Age; H. SEIWERT iiber China;
P. ANTES iiber den Gegenwartskatholizismus und die Sexual- und Eheproblematik) und eher grund-
siitzlichen Erorterungen (Z. WERBLOWSKY zum Thema selbst; D. KIRCHNER zum Biindnis von
Theologie und Ideologiekritik; U. BERNER zum religiosen Pluralismus als Theologie christlicher
Theologie). Hier wie noch mehr im 2.Teil, wo eine groBere Zahl von Fallbeispielen Revue passiert,
wird ein — im wahrsten Sinne des Wortes — anregender Teppich, bestehend aus Problemanzeigen,
ausgebreitet, der freilich einer wirklichen Durcharbeitung dann erst recht bedarf. Solches darf man
allerdings von einer Festschrift nicht erwarten. Es ist aber schon ein Verdienst, auf ein wichtiges
Arbeitsfeld aufmerksam gemacht und dem Studium der Religionen eine neue Perspektive erdffnet
zu haben.

Bonn Hans Waldenfels

Griffiths, Bede: Leben im christlichen Ashram, hg. von Bogdan Snela, Kosel-Verlag / Miinchen
1991; 144 S.

Diese Buch bietet eine Zusammenfassung dessen, was BEDE GRIFFITHS, der Leiter des
christlichen Saccidananda Ashrams in Tamil Nadu/Indien bereits in fritheren Schriften zu seiner
eigenen Lebensgeschichte und religits-spirituellen Entwicklung gesagt hat.

Fiir GRIFFITHS ist die Begegnung mit dem Hinduismus der entscheidende Wendepunkt seines
Glaubens geworden. Diese Begegnung fiihrte ihn zur Wahrnehmung neuer oder bis dahin ver-
borgener Dimensionen Gottes und der Gotteserfahrung; sie veranlaBte ihn zu dem Experiment einer
alternativen christlichen Lebensweise, in der er versucht, mittels des hinduistischen Ashramideals
neue Zuginge zu den Urspriingen seines christlichen Glaubens zu finden.

Der Titel des vorliegenden Bandes verdeckt jedoch ein wenig dessen inhaltliche Spannbreite. Es
geht ja nicht blo um das »Leben im christlichen Ashram« (dies wird besonders in Kap. I und II
dargestellt), sondern vor allem um Themen, die die Inkulturationsproblematik des Christentums in
Indien, die Integration hinduistischer Mythologie, Philosophie und Frommigkeitsformen sowie die
kosmisch-ganzheitliche Sicht des Seins betreffen (Kap. III-V).

Wie M. voN BRUCK in seinem Vorwort treffend bemerkt, kann man einen Ashram nicht planen,
schaffen und verwalten. Zwar ist ein Ashram gemidB hinduistischer Tradition ein Ort ge-
meinschaftlichen religiosen Lebens und Gottsuchens, dhnlich einem christlichen Kloster; aber an-
ders als dieses lebt er nicht von einer Monchs- oder Ordensregel, sondern vor allem vom Charisma
seines spirituellen Leiters und Lehrers, des Guru, mit dessen Person ein Ashram in der Regel steht
und fillt. Von daher ist es kaum méglich, von dem Ashram schlechthin zu sprechen; jeder Ashram
ist ein Original, ein Unikat, dessen geistliche Ausrichtung und Lebensweise mit der Lebens- und
Glaubensgeschichte seines Guru zusammenhingen.

Um eines rechten Zugangs zur Lebensform der Ashrams willen, ist es daher nicht nur legitim,
sondern sogar notwendig, in einem Band vorliegender Art die Gestalt des Gurus — in diesem Fall
die Gestalt BEDE GRIFFITHS' — in den Mittelpunkt zu stellen und sprechen zu lassen.

GRIFFITHS  spricht und erzdhlt somit auch vornehmlich von sich selbst, seiner Lebensent-
wicklung und -erfahrung, von seiner geistlichen Suche nach Gott und nach Gotteserfahrung. Dabei
ist er sich dessen bewuBt, dal der von ihm gewihlte Weg kein absolut giiltiger ist, sondern einer
unter vielen (andere Ashrams setzen andere Schwerpunkte). Aber gerade das macht dieses Buch so
interessant: Hier wird nicht doziert und argumentiert, sondern in erzihlender Form ein Lebens- und
Glaubensweg bezeugt. GRIFFITHS lddt den Leser ein, an seinem Weg und seiner Entwicklung
teilzunehmen, um ihm so vielleicht in der Begegnung mit dem Hinduismus neue Perspektiven des
eigenen, christlichen Glaubens zu eréffnen. Zumindest aber wird der Leser nach der Lektiire dieses
Buches sein eigenes Leben nachdenklich betrachten und sein Verhiltnis zum christlichen Glauben
neu tiberdenken.



Buchbesprechungen 167

Mit diesem Band legt GRIFFITHS einerseits ein Resumee seines Lebens und eine Zusammen-
fassung seiner Gedanken vor, dies aber in einer im positiven Sinn schlichten und bescheidenen
Weise, die es dem mit der Materie bislang nicht vertauten Leser ermdglicht, einen leichten, jedoch
nicht oberflidchlichen Zugang zur Lebensform der christlichen Ashrams und zur Problematik des
christlich-hinduistischen Dialogs zu bekommen.

Die zahlreichen Fotos unterstreichen die Intention des Buches: Es geht darum, ein Gespiir fiir das
Leben und fiir Gott zu bekommen, das hinter der Enge des Faktischen die Weite des Unendlichen
wahrnimmt.

Wiirzburg Ernst Pulsfort

Halbfass, Wilbhelm: Tradition and Reflection. Explorations in Indian Thought, State University of
New York Press / Albany 1991; 425 S.

HALBFASs stellt die Neuedition seiner Aufsatzsammlung in den Kontext der seit einigen Jahren
wichtig gewordenen Debatte iiber den Begriff Hinduismus. Fiir ihn sind die Veden das Zentrum fiir
ein Hindu-Selbstverstindnis, die Basis fiir dessen Kontinuitit und Identitit, Quelle und Rahmen fiir
die Hindu-Tradition. Dabei geht es ihm nicht um soziale und historische Wirklichkeit per se, son-
dern um die klassischen, philosophischen Antworten indischer Denker auf soziale und historische
Begebenheiten. Es sind daher die orthodoxen philosophischen Systeme als »traditional framework
of which the Veda is the center and prototype« (29), die untersucht werden miissen. Diese geben
Aufschluf, ob und inwiefern man im Hinduismus von einer genuinen Fortdauer, von einem wirkli-
chen Ausflufl der Welt der Veden sprechen kann. In diesem Sinne sind Tradition und philosophi-
sche Reflexion miteinander verwoben. Philologische Sorgfalt und philosophische Akribie zeichnen
den Autor aus; sie geben ihm die Voraussetzungen, diesen Zusammenhang von Tradition und Re-
flexion zu erhellen.

Damit nimmt HALBFASS eine wichtige Komponente von Hinduismus und seiner Tradition(en) in
den Blick; aber es ist eben nur eine Komponente. Andere wichtige Komponenten kulturellen
Wandels und Kontaktes werden nicht oder kaum erwihnt; »The extra-vedic components of later
Hinduism« werden lapidar als »external accretions« (7) abgetan. Dies ist in einer Diskussion iiber
Hindu-Identitdt um so érgerlicher, als er zwar auf die vorziigliche Studie »Hinduism Reconsidered«
(hg. von Sontheimer und Kulke, Delhi 1989) verweist, auf die Herausforderungen dieser Studie
aber mit keiner Silbe eingeht (20) — als ob die indische Gedankenwelt (»Explorations in Indian
Thought«) sich in der Allianz zwischen philosophischer Reflexion und Veden erschopfen wiirde.
Die Begriffe »Tradition« und »Indian Thought« werden in der Untersuchung auf diese Allianz ein-
geengt. Das Buch handelt z. B. nicht vom Denken der verschiedenen Stimme Indiens. Wer eine
Auseinandersetzung iiber Tradition und Gedankenwelt Indiens aus ethnologischer Sicht erwartet
bzw. als Religions- oder Missionswissenschaftler sich fiir gelebte Religion und ihre Traditionen
interessiert wird dieses Buch enttiuscht beiseite legen.

HALBFASS befaBt sich in dem vorliegenden Buch mit philosophischen Texten klassischer
Hindu-Traditionen; dabei konzentriert er sich besonders auf Advaita Vedanta und Piirva Mimamsa
mit den entsprechenden Kommentaren, vor allem auf die Werke Sankaras und Kumarilas. Viele
Querverweise in der Diskussion zeigen auch seine Kompetenz in den anderen philosophischen
Systemen, doch werden andere indische Denker (Jainismus, buddhistische Schulen, theistische
Kommentare des ViSistadvaita- und Dvaita-Vedanta), wenn iiberhaupt, meistens nur nebenbei er-
wihnt.

Sieben der zehn Kapitel basieren auf fritheren Publikationen, die nun z.T. in neuer Version vor-
gelegt werden. Kapitel 3, 4, 5 und 6 (51-243) bilden nach HALBFASS den Kern des Buches (vii-
viii), Sie gehen auf »Studies in Kumarila and Sankara« (1983), ein Kompendium recht technischer
Beitrdge zu »Indien und Europa« (1981; englische Ausgabe 1988) zurtick. Die einzelnen Kapitel,
die zu verschiedenen Zeiten entstanden sind, wurden mit neuen Uberschriften und nun auch mit



168 Buchbesprechungen

Untertiteln und teilweise englischer Ubersetzung einiger Sanskrit-Zitate und hie und da mit zusétz-
lichen Literaturhinweisen versehen. Einige Uberschneidungen und Wiederholungen von Erklirun-
gen wurden anscheinend bewuft in Kauf genommen. Die Beitrdge konnen daher auch in beliebiger
Reihenfolge studiert werden.

Kap. 5, »Human Reason and Vedic Revelation in Advaita Vedantax, ist eine wichtige erkenntnis-
theoretische Arbeit zum Verhiltnis von Vernunft und Offenbarung. Die Veden widersprechen nicht
der Vernunft, sondern sie sind Quellen intellektueller Auseinandersetzung iiber das Selbst. Sankara
weist die Vernunft, die in den Veden griindet, nicht zuriick. Diese Verankerung der Vernunft in den
Veden ist das Vedamulatva-Prinzip, an dem die Legitimitit der Vernunft gemessen wird. Von
wenigen stilistischen Uberarbeitungen, einigen nun beigefiigten Ubersetzungen von Sanskritpas-
sagen, kleinen Anderungen in den FuBnoten abgesehen, ist dieses Kapitel ein Neudruck der 1983
erschienenen Arbeit, die er in einem kurzen Epilog abrundet.

In Kap. 3 diskutiert HALBFASS Sankaras und Kumarilas Auffassung iiber religiosen Pluralismus.
Einziges Kriterium fiir echte Offenbarung ist das Vedamulatva-Prinzip. Vaishnavas, die andere Of-
fenbarungsquellen zulassen, miissen daher in der Auffassung Sankaras als Sekte betrachtet werden.
Dieser Aufsatz ist mit kleinen Ausnahmen ein unverinderter Neudruck seines »Sankara und Kuma-
rila on the Plurality of Religious Tradition« (1983), den er mit Uberschriften versah und dem er ein
Postskript tiber »The Concept of Adhikara« anfiigte.

In Kap. 4 zeigt er, dal} die arische Bevélkerung sich in ihrem Verstindnis von dharma (fast iden-
tisch mit varna$ramadharma) auf die Veden beruft und dal eine Anerkennung der Ahimsa-Lehre
mit vedischem Denken und vedischer Tradition nicht tibereinstimmt, denn Kumarilas traditionelle
Sicht verteidigt gerade rituelles Toten. Auch dieses Kapitel ist eine iiberarbeitete Neuauflage,
wobei die Grundaussage unveréndert blieb. Es wurde aber erginzt und vor allem durch Ausfiihrun-
gen tiber zwei Gruppen (Thags [thaka] und Samsaramocakas) erweitert, flir die das Toten cha-
rakteristisch ist.

Kap. 6 ist ebenfalls der Neudruck eines sehr spezialisierten Aufsatzes iiber Sankara und die Ur-
heberschaft des Yogasitrabhasyavivarana (1983). In einem Postskript iiber Sankara und das klassi-
sche Yoga zeigt der Autor auf, wie problematisch und umstritten Sankara s Autorschaft ist. Kap. 7,
wie Kap. I und 2 hier zum erstenmal veroffentlicht, untersucht die Beziehungen zwischen Medizin
und Philosophie, therapeutischer Praxis und befreiendem Wissen, theoretischer und soteriologi-
scher Reflexion.

Auch die Kap. 8-10 basieren auf friiheren Publikationen. Ausfiihrungen zur Rolle des Menschen
in traditionell indischem Denken (einiges Material wurde 1977 bereits publiziert) wurden als Kap.
8 eingeschoben. Eine erste Version von Kap. 9, »Competing Causalities«, erschien zuerst 1980 als
Aufsatz (»Karma, Apiirva, and »>Natural< Causes«) in »Karma and Rebirth in Classical Indian
Traditions« (hg. von O'Flaherty; indische Ausgabe 1983). Diese nicht nur stilistisch, sondern auch
inhaltlich verbesserte (er korrigierte z. B. seine frithere Ansicht und erkennt nun an, daB auch in
Jaiminis Mimamsasiitra der Begriff »apurva« ausdriicklich vorkommt; 302), stark ergénzte und
erweiterte Version gehort zu den hervorragenden Beitréigen der Philosophiegeschichte.

Kap. 10, »Homo Hierarchicus, ist die Ubersetzung seines Aufsatzes »Zur Theorie der Kasten-
ordnung in der indischen Philosophie« (1976), den er iiberarbeitet und stark ergénzt hat. Seine Un-
tersuchung von Kaste (im theoretischen Sinne von varna; 352) behandelt und diskutiert die Vor-
stellungen, theoretischen Spekulationen und Konstrukte bezogen auf die Geschichte der Philoso-
phie und zeigt, wie kritisch man gegeniiber einer sozialen und politischen Interpretation des Neo-
Vedanta als bloBer Fortsetzung klassischen Gedankenguts sein muB.

Die Stérke und Schwiche dieses Buches, nimlich die Engfithrung der Thematik, zeigt sich schon
im Titel, und HALBFASS 1Bt den Leser keineswegs im unklaren dariiber (vgl. Vorwort). Diese Auf-
satzsammlung mag also fiir Eingeweihte und Spezialisten von Interesse sein, die zu HALBFASS' frii-
heren Schriften freilich in jeder guten indologischen Bibliothek in Europa Zugang haben. Sollte
dies fiir den englischsprachigen Raum nicht zutreffen, mag diese Publikation der, wie der Autor
behauptet, »thouroughly revised and greatly enlarged versions« seiner Studien von 1983 (viii) eine



Buchbesprechungen 169

gewisse Berechtigung haben. Am Ende bleibt gleichwohl der unbefriedigende Eindruck, daB hier
aus zehn Aufsitzen, die zum groBen Teil bereits veroffentlicht waren, ein neues Buch zusammen-
gestellt werden muBte — wie so oft. Eine brauchbare Bibliographie fehlt leider.

Sankt Augustin Othmar Géchter

Hein, Uwe: Indische christliche Seelsorge (Erlanger Monographien aus Mission und Okumene 14)
Verlag der Ev.-Luth. Mission / Erlangen 1991; 320 S.

In der vorliegenden Arbeit, die zugleich seine Doktorarbeit ist (Heidelberger theologische Dis-
sertation), unternimmt der Vf. den Versuch, die Situation indischer christlicher Seelsorge zu unter-
suchen. Die Arbeit versteht sich als Beitrag zu einem »kulturiibergreifenden Austausch der Er-
kenntnisse und Erfahrungen kontextbewuBter Seelsorgearbeit« (S.3), zu »interkultureller Seel-
sorge« (S.3). Den Problemhorizont solcher Seelsorge sieht der Vf. zwischen der Imitation von
Elementen hinduistisch indischer Religiositit durch das Christentum einerseits und der Integration,
d.h. der »Aufnahme asiatischer Traditionen im BewubBtsein ihrer Entstehungszusammenhinge«
durch das Christentum andererseits gegeben (S. 2). Die zentrale Frage dieser Untersuchung lautet,
wie sich christliche Seelsorge in Indien auf die Verhiltnisse und Traditionen ihres gesellschaftlich-
kulturellen Kontextes einldBt und welche Anregungen daraus fiir die deutsche Seelsorgearbeit er-
wachsen (S. 3). Der V. hat gut daran getan, der Untersuchung indisch christlicher Seelsorge eine
Analyse der gesellschaftlich-kulturellen Situation des hinduistischen Umfeldes voranzustellen
(S.25-78), in der er aufzeigt, welche politischen und 6konomischen Verhiltnisse die Lebensbedin-
gungen in Indien kennzeichnen (S. 25-38), welche spirituellen Faktoren und Prinzipien der Gesell-
schaftsdynamik vorherrschen (S. 39-60), welche Interpretationen und Vorstellungen die Sinnwelt
bestimmen und wie sich dies alles auf die konkrete Lebensgestaltung und Lebenserfahrung der
Menschen auswirkt (S. 61-78). In einem zweiten Teil (S.79-147) untersucht der Vf., wie unter-
schiedliche therapeutische Traditionen mit verschiedenen Menschenbildern und Methoden zu den
konkreten Lebensverhiltnissen in Beziehung stehen. Der dritte Teil der Arbeit widmet sich dann
der eigentlichen Untersuchung indisch christlicher Seelsorge (S. 148-268). Der Vf. stellt dar, wie
im Rahmen der Indigenisierung die traditionellen Formen christlichen Lebens wie z.B. Eucharistie,
Beichte etc. von indischen christlichen Theologen bewertet und in eine Konzeption indisch christ-
licher Seelsorge integriert werden (S. 148-190), um anschlieBend nach der Bedeutung des hindui-
stischen Kontextes wie z.B. der hinduistischen Familienstruktur, der Ashram-Institution etc. fiir die
christliche Seelsorgearbeit zu fragen (S.191-218). Aus der traditionellen hinduistischen Guru-
Schiiler-Beziehung, den Lebensidealen, fiir die Mahatma Gandhi eingetreten war, und der Bedeu-
tung der Spiritualitdt und Meditation bemiiht sich der Vf. Eigenschaften abzuleiten, die sich seines
Erachtens ein indischer christlicher Seelsorger aneignen sollte (S. 219-248). Im SchluBteil versucht
der Vf. auf dem Hintergrund seiner vorangegangenen Ausfithrungen, Grundziige indisch christ-
licher Seelsorge zu formulieren (S. 249-259). Die Ganzheitlichkeit des Lebens, d.h. die traditio-
nelle Verbindung des indischen Menschen mit der Welt der Mythen, der Symbole, der Kunst etc.,
in der er seine Lebenswelt und deren Beziehung zum Kosmos, zur Gesellschaft und zur Familie
ausgedriickt sieht und immer neu ausdriickt, stellt fiir den Vf. die Grundbedingung fiir eine christ-
liche Seelsorge dar, die den indischen Menschen als solchen ernst nimmt. Der Vf. tut jedoch gut
daran, darauf hinzuweisen, da3 bei der Rede von »indisch christlicher Seelsorge« nicht die zahlrei-
chen und unterschiedlichen dahinterstehenden Ansiitze iibersehen werden diirfen (S. 249, Anm. 1);
es kann kein einheitliches System christlicher Seelsorge erarbeitet werden, da die sozialen und reli-
giosen Traditionen Indiens zu verschieden sind.

Es ist nie leicht, aus den Traditionen und Werten anderer Religionen und Kulturen, aus den pa-
storalen Notwendigkeiten und Akzenten iliberseeischer Kirchen Anregungen fiir die eigene, deut-
sche Seelsorgetiitigkeit zu iibernehmen; denn auch Indien und die indische Kirche sind kein Ge-
lobtes Land, in dem all das zu finden ist, was unserer Kirche fehlt. Um so begriiBenswerter ist es



170 Buchbesprechungen

auch, dafl der Vf. sich nicht dazu verleiten 1aBt, Patentrezepte fiir eine pastorale Neuorientierung in
Deutschland zu erstellen. Sein Schlufwort lautet vielmehr: »'Das Fremde' verhilft der Seelsorge zu
einem gleichsam befreiten wie relevanten Kontextbezug. Und kaum eine andere Ubung schult die
Wahrnehmungsfihigkeit so griindlich wie die Bemiihung, fremde Kulturen zu verstehen« (S. 268).
Im Anhang (S.269-286) finden sich Abbildungen und Texte, die die Ausfiihrungen des Vf. illu-
strieren und verdeutlichen. Hilfreich ist ebenfalls ein Glossar der wichtigsten fiir das Verstindnis
notwendigen hinduistischen Begriffe (S. 287-290). Das Literaturverzeichnis (S. 293-320) 148t trotz
seines Umfangs jedoch wichtige Titel vermissen, die den Wert dieser an sich bedeutenden Studie
noch gehoben hitten. Nur einige Beitrdge seien hier genannt: Zu Kapitel IT »Gesellschaft und Fa-
milie«: I. Podder-Theising, Hindus heute. Materialien zu einer Sozialpsychologie der stddtischen
Mittelklasse. Frankfurt/M. 1984; zu Kapitel V »Christliche Seelsorge«: J. Castellino, Becoming an
Indian Guru-Priest. Shillong 1982; M. Kdmpchen, Katholische Ashrams in Indien, in: Geist und
Leben 55/1982, S. 274-287; H. Le Saux, The Church in India. Madras 1969; ders., Towards the re-
newal of the Indian Church. Ernakulam-Cochin 1970, etc.

Nichtsdestoweniger stellt diese Arbeit einen gelungenen Beitrag zur Inkulturation des Christen-
tums in Indien dar.

Wiirzburg Ernst Pulsfort

Herder Lexikon Symbole. Bearbeitet im Auftrag der Lexikonredaktion von Marianne Oesterreicher-
Mollwo. Mit iiber 1000 Stichwortern sowie 450 Abbildungen, 10. Aufl., Herder / Freiburg —Basel -
Wien 1990; 192 S.

Das vorliegende Lexikon stellt den Versuch dar, die symbolische Verwendung von Menschen,
Tiern, Pflanzen, Steinen und Gestirnen sowie eine Anzahl mythologischer Wesen aus dem reichen
Uberlieferungsschatz aller Kulturen auf engem Raum in iibersichtlicher Weise vorzustellen. Dies
ist tatséchlich weitestgehend auch in ansprechender Form gelungen. DaB man bei diesem ehrgeizi-
gen Programm sehr stark auswihlen muBte und somit manch ein Sucher beim einen oder anderen
Stichwort auch enttduscht sein wird, versteht sich fast von selbst. Bei keinem Stichwort wird etwas
zur geschichtlichen Entwicklung des Symboles angemerkt. Fiir den wiss. Gebrauch ist das Lexikon
nur als Ersthinweis zu empfehlen, da bei keinem Stichwort gezielte Literaturhinweise gegeben
werden, so daBl man, um das vorgetragene Wissen zu belegen, in jedem Einzelfall alle Titel der
»Literaturhinweise« auf der letzten Seite des Lexikons durchsehen muB.

Hannover Peter Antes

Hoffmann, Paul: Das Erbe Jesu und die Macht in der Kirche. Riickbesinnung auf das Neue
Testament (Topos Taschenbiicher 213) Griinewald / Mainz 1991; 154 S.

Das fiinf Kapitel umfassende Buch ist eine Sammlung von in den letzten Jahren entstandenen
»Gelegenheitsarbeiten«, die den Versuch darstellen, im Sinne einer offenen Exegese die in der hi-
storisch-kritischen Arbeit erschlossenen Aussagen des neuen Testaments unter der Herausforde-
rung unserer Situation auszulegen (12). Fiir die erneute Verdffentlichung sind die Beitriige noch-
mals iiberarbeitet, priizisiert, ergdnzt und aufeinander abgestimmt worden. Im einzelnen geht es um
folgende Kapitel:

1. Das gefiihrliche und gefidhrdete Erbe des Jesus von Nazaret. Ein Originalbeitrag, der ur-
spriinglich fiir ein Marienlexikon bestimmt war, von den Herausgebern dann aber als zu biblisch
zurtickgewiesen wurde;

2. Die hausgemachte Krise. Erschien 1990 unter dem Titel: Das Erbe Jesu und die Macht der
Kirche (Diakonia 1990, 245-252);



Buchbesprechungen 171

3. Die verdringte Alternative. Erschien 1990 unter dem Titel: Das paulinische Konzept einer
charismatischen Gemeinde (Bibel und Kirche 1990, 72-79);

4. Da gilt nicht mehr Priester oder Laie, Mann oder Frau ..., ein Beitrag, der 1991 in dem von
P. Eicher herausgegebenen Klerikerstreit. Die Auseinandersetzung um Eugen Drewermann unter
dem Titel Evangelium ohne Priester? stand;

5. Von der Kirche der Priester zur Kirche des Volkes. Ein Beitrag, den der Verfasser dem von
ihm selbst herausgegebenen Sammelband Priesterkirche (Theologie zur Zeit Bd. 3, Diisseldorf
1989) entnommen hat.

Nicht nur diese fiinf Beitrdge zeugen von der sowohl sachlichen wie auch engagierten Auseinan-
dersetzung des Verfassers mit den Problemen der Kirche des Neuen Testaments; eine ganze Reihe
weiterer Biicher und Aufsitze weisen ihn als besten Kenner der Materie aus. Die Titel der an die 20
groBeren und kleineren Verdéffentlichungen zur Thematik sind auf den Seiten 147-149 nachzulesen.

Differenziert einzuschitzen weill der Verfasser aber auch die Situation der Kirche heute. Und es
ist gerade diese Situation und das Leiden an ihr, die den Verfasser nicht resignierend, aber um so
leidenschaftlicher die Bibel befragen 14B8t. Exegese wird nicht — wie leider immer noch allzu oft —
im elfenbeinernen Turm betrieben; echte Exegese — das wissen wir spitestens seit den ersten
Schritten der Befreiungstheologie (wir sollten es eigentlich schon von den biblischen Schriftstellern
selber her wissen) — wird nur aus einer Betroffenheit heraus fruchtbar sein und nur unter MaBgabe
der Interessiertheit und des Standorts des Forschers. »Die Betroffenheit und Emporung vieler in der
Kirche« — und wohl auch die des Verfassers selbst — werden schon in den ersten Sitzen des
Vorworts, wenn auch sehr dicht, so doch in wiinschenswerter Deutlichkeit zum Ausdruck gebracht,
wenn

— auf autoritdre Eingriffe der romischen Zentralgewalt,

— die den innerkirchlichen Frieden storende Favorisierung reaktionirer Krifte und Gruppen,

— auf das Klima der Denunziation und

— auf den Zugriff auf die Gewissensfreiheit aller in der romischen Kirche aufmerksam gemacht
wird. Dabei geht es Hoffmann bei seiner von ihm angestrebten Grundlagendiskussion nicht um
einen theologischen Insider-Streit; fiir ihn steht »die Glaubwiirdigkeit des kirchlichen Anspruchs,
Zeuge der Botschaft Jesu vor der Welt zu sein, und damit die Zukunft der rémischen Kirche selbst
auf dem Spiel« (11).

In dem vorliegenden Band zeigt sich die Weite des Wissens und die Tiefe der Betroffenheit be-
reits im 1. Kapitel, in dem Das gefiihrliche und gefiihrdete Erbe des Jesus von Nazaret komprimiert
und packend zugleich zur Sprache kommt (14-39). In seltener Dichte werden hier die wesentlichen
Ziige der Sache Jesu nachgezeichnet, und damit zugleich auch die Vorzeichen fiir den weiteren
Verlauf des Buches gesetzt. Man sollte die folgenden Kapitel nicht losgeldst von ihm lesen.

Das zweite Kapitel, Die hausgemachte Krise (40-54), weist illusionslos auf die Spannung zwi-
schen dem Erbe Jesu und der geschichtlich gewordenen Kirche hin, wobei deutlich wird, daB die
Entwicklung nicht einfach so hitte gehen miissen, wie sie in der Tat gegangen ist, und daB andere
Formen der Institutionalisierung dem Anliegen Jesu eher entsprochen hitten als die hierarchische
Gemeindestruktur. Gegeniiber dem »falschen Modell«, in welchem der »iiberforderte Amtstréiger«
der »entmiindigten Gemeinde« gegeniibersteht, macht HOFFMANN ohne Umschweife klar, fiir wel-
ches Konzept sein Herz schligt: »fiir das paulinische Konzept einer pluralen und solidarischen
Gemeinde« (53). Dabei geht es ihm nicht um dessen simple Imitation, vielmehr will er dessen heu-
ristische Funktion im Gespréch mit den Sozialwissenschaften herausarbeiten.

Noch deutlicher wird der Verfasser im 3. Kapitel, das unter dem Titel Die verdrdngte Alternative
steht (55-78). »Die Geschichte — eine Geschichte der verpaBten Chancen, der unterdriickten
Moglichkeiten, der verdringten Alternativen.« Der Verfasser zeigt ein erhebliches MaB an Ver-
sténdnis fiir den Werdegang der Kirche, besonders was die Herausbildung des Bischofsamtes an-
belangt. Gesellschaftliche Isolation und Diffamierung der christlichen Minderheiten, Pogrome und
staatliche Verfolgung begiinstigten nicht nur die Stabilisierung der Gemeinden von innen her; sie
machten sie auch notwendig. Auch an der Tatsache, daf Zeiten der Krise den »Ruf nach dem star-



%2 Buchbesprechungen

ken Mann« f6rdern, ist nicht vorbeizusehen. Nicht vorbeizusehen ist aber auch an dem Preis, den
die Gemeinden und die Kirche fiir eine solche Stabilisierung bezahlen muBten, dies um so mehr, als
es schon in der frithesten Zeit durchaus Alternativen gegeben hitte, wofiir Gal 3, 26-28, 1 Kor 12
und andere Stellen {iberdeutlich zeugen.

Der Titel iiber dem 4. Kapitel 146t aufscheinen, worum es geht: Da gilt nicht mehr Priester oder
Laie, Mann oder Frau ... (79-105). Nicht ohne Seitenblick auf E. Drewermann wirft der Verfasser
einen Blick auf die sazerdotalisierte Kirche. Mit allem Versténdnis fiir die im Laufe der Kirchenge-
schichte sich ausbildenden Verfassungsformen, kommt HOFFMANN doch nicht darum herum, in al-
ler Hartndckigkeit immer wieder nach dem unaufgebbaren Erbe des Jesus von Nazaret zu fragen.
Wenn der Verfasser aus der jesuanischen Vorgabe vor allem zwei Maximen fiir die Verwirklichung
von Kirche sieht, die Gottesunmittelbarkeit und die Herrschaftsfreiheit, ist das Verdikt iiber die
Priester als Heilsmittler — sei es nun im kultischen oder auch im therapeutischen Sinn — gespro-
chen. Heilsmittler gibt es nur einen: Jesus Christus. Das geht aus mehreren verschiedenen Beob-
achtungen zur Geniige hervor: die Deutung des Todes Jesu als des einzig entscheidenden Siihne-
handelns Gottes; das eine Opfer des einen Priesters Jesus Christus; der freie, unmittelbare Zugang
der Gemeinde zu Gott; die Gemeinde selbst als Tempel Gottes und als konigliche Priesterschaft
usw.

Das 5. Kapitel mit der Uberschrift Von der Kirche der Priester zur Kirche des Volkes 1iBt sich
vor allem von der Frage leiten, »wie sich aus der Perspektive des Neuen Testaments christliche
Gemeinden und — in Korrespondenz dazu — christliche Gemeindeleiter zukiinftig verstehen
konnten« (106-144). Die Untertitel geben den Tenor des Kapitels gut wieder: Kirche als Volk
Gottes unterwegs; Gemeinschaft der Schwestern und Briider Jesu; Die Gemeinde bedarf der vielen
Mittler nicht; Amt ist Dienst. Als »durchaus realisierbare Minimalforderungen« zihlt HOFFMANN
auf: Kollegialitit (auch in rechtlichen Strukturen der Kirche festgelegt), effiziente Teilhabe der
Priester und Laien an der Leitungsverantwortung, Wahl der Bischdofe, Dezentralisierung, Transpa-
renz, unabhéngige Schlichtungsstellen (man darf sich hier freilich die Frage stellen, ob HOFFMANN
mit diesen »durchaus realisierbaren Minimalforderungen« nicht doch noch allzu sehr dem heute
praktizierten Modell von Kirche verhaftet bleibt — vgl. dazu die gerade in diesem Abschnitt wenig
inklusive Diktion — und ob die radikale Kritik an diesem System nicht auch radikaler umgesetzt
werden miilite). Wenn Hoffmann des weiteren auf das Gemeindewohl der Zukunft zu sprechen
kommt, beschwort er noch einmal den paulinischen Entwurf der Gemeinde herauf, der auch unter
unseren gesellschaftlichen Bedingungen weiterentwickelt werden kann, wobei dann auch die Sub-
struktur durch gemeindliche Basisgruppen ins Auge gefalit werden miiBte. Zu den fiir die Kirche
bleibend konstitutiven Diensten gehtren nach HOFFMANN die Verkiindigung des Evangeliums, die
Dienste gegenseitiger Hilfe, der Dienst der Leitung, Mystik und Prophetie. Der historischen Her-
ausforderung der Christenheit wird die Kirche »weder durch den Riickzug aus der Geschichte in
eine »>alternative Gesellschaft< oder in den Bereich christlicher Innerlichkeit und Jenseits-Seligkeit,
noch durch eine naive Komplizenschaft mit den Michten des status quo gerecht. Das Erbe Jesu
verpflichtet sie, dem Herrschaftsanspruch Gottes in dieser Welt Gehor zu verschaffen und jenen
durch Jesus von Nazaret begonnenen Befreiungsprozef fortzufiihren, in dem der Mensch sich wie-
der als Gottes Geschopf erfahren kann, dem die Erde als Gottes gute Schopfung anvertraut ist«
(144).

Bei manchen Kapiteln méchte man gerne linger verweilen, weil sie so aufbauend und wegwei-
send sind und Mut machen, Kirche zu leben und angstlos an ihrer Erneuerung mitzuarbeiten. Dem
luziden Buch ist eine aufmerksame Leserschaft zu wiinschen.

Freiburg i.U. Hermann-Josef Venetz



Buchbesprechungen 173

Huber, Friedrich: Die Bhagavadgita in der neueren indischen Auslegung und in der Begegnung
mit dem christlichen Glauben (Erlanger Monographien aus Mission und Okumene 12) Verlag der
Ev.-luth. Mission / Erlangen 1991; 399 S.

Ein Kommentar zu Kommentaren heiliger Schriften ist im Bereich indischer Religionen minde-
stens ungewohnlich, vielleicht sogar riskant, wenn er von einem nichtindischen Autor stammt und
noch dazu von einer christllichen Position aus konzipiert ist. Der Verfasser dieser evange-
lisch-theologischen Erlanger Habilitationsschrift, von Hause aus Alttestamentler, weil um die Pro-
bleme und setzt sich umsichtig mit ihnen auseinander. Lehrerfahrung in Indien, Sanskrit- und Ben-
gali-Kenntnisse sowie Beherrschung der umfangreichen Literatur qualifizieren ihn fiir ein so an-
spruchsvolles Forschungsprojekt, das als solches kaum seinesgleichen hat. Jeder Kundige ist sich
dessen bewuBt, daB dabei Vollstindigkeit der Quellenerfassung nicht zu fordern oder zu erstreben
ist. Niemand, auch kein Inder, wiire in der Lage, den gesamten Bestand in allen indischen Sprachen
auch nur zu iiberblicken, geschweige denn zu analysieren. Drei thematisch vergleichbare friihere
Arbeiten anderer Autoren, eine davon nie publiziert, befassen sich zwar mit klassischen und mo-
dernen Gita-Kommentaren, aber nur in eng begrenzter Auswahl, wihrend HUBER iber 200 ein-
schldgige Schriften bearbeitet hat. Sachgemib ist dabei die Beschrinkung auf neuere Auslegungen,
d.h. beginnend mit Bankimcandra (1834—1894); denn erst im Neuhinduismus des 19. Jahrhunderts
fand die Gita die Aufmerksamkeit weitester Kreise, insbesondere auch der Gebildeten, die sie bis
heute behalten hat. Uberdies setzte auch erst damals eine Begegnung von Hinduismus und Chri-
stentum in Indien ein, in der die Bhagavadgita eine bemerkenswerte Rolle gespielt hat.

Hitte dem Verfasser schon die neue kommenterte Gita-Ausgabe von Peter Schreiner
(Bhagavad-Gita. Wege und Weisungen, Ziirich 1991) zur Verfiigung gestanden, hitte er darin zu-
sitzliche indologische Rechtfertigung fiir sein Vorhaben finden konnen, nimlich in der Gestalt der
von Schreiner zu Recht mit Nachdruck betonten hermeneutischen Erkenntnis, daf der Text und
seine Wirkungsgeschichte zwar unterschieden aber nicht getrennt werden diirfen: »Es geht nicht
um Standpunkte, sondern um Wege, ... nicht um Zustiinde, sondern um Transformationen und
Wandlungen«, wie sie eben auch in den Auslegungen dokumentiert sind. Die angebliche eine Spi-
ritualitit der Gita gibt es mithin nicht. Vielmehr ist die Spiritualitit des Textes immer nur als »eine
Dimension der Wirkungsgeschichte« zu erfassen (S. 38). Dem kiime auch entgegen, daB der Gita
traditionell nicht die Autoritit der Offenbarung ($ruti = »Horen«), sondern die der Uberlieferung
(smrrti = »Erinnern«) zukommt. Auch an das Verhiltnis von Koran und Sunna im Islam oder Thora
und Mischna sowie Talmud im Judentum kénnte man erinnern.

Auf dieser religionswissenschaftlichen Basis hitte der Verfasser zweifellos auch der Bedeutung
indisch-christlicher AuBerungen zur Gita Rechnung tragen konnen, an denen es ja, zumal nach
Ausweis des vorliegenden Werks, nicht fehlt. Er hitte ferner die Moglichkeit gehabt, den unter-
schwelligen christlichen Anregungen, Herausforderungen oder auch Anst6Ben nachzugehen, die
bei vielen neuhinduistischen Gita-Kommentatoren eine Rolle spielen. Beide Komplexe kommen in
der Arbeit faktisch keineswegs zu kurz. Dem ersten ist das ganze Kapitel 3 gewidmet. Der zweite
erscheint vor allem in den zentralen Kapiteln 4 (»Wirklichkeitsverstindnis«) und 5 (»Die Gita in
ihrer Bedeutung fiir das Leben des einzelnen«), nun allerdings nicht nur im Rahmen einer reli-
gionswissenschaftlichen Bestandsaufnahme, sondern in Gestalt eines »Vergleichs«, bei dem das,
was die Gita und ihre Interpretationen an »Daseins- und Handlungsorientierung« bieten, in den
»Resonanzraum des christlichen Glaubens« (S. 16) gestellt werden soll (das Bild wird, im An-
schluB an Heinrich Ott, von Michael von Briick verwendet und vom Verfasser iibernommen). Da-
mit wiire dann beiden méglichen Irrwegen der Deutung gewehrt — der Abweichung nach rechts, in
Richtung auf fundamentalistische Exklusivitit und Selbstisolierung, und der Abweichung nach
links, zu einem alles nivellierenden inklusivistischen Nullsummenspiel, in dem es keine Wahrheits-
frage mehr geben kann. Positiv gewendet ist der Arbeit also ein doppeltes Ziel gesetzt: sowohl,
»den Hinduismus in einer seiner wesentlichen Schriften zu verstehen«, als auch, mittels des Ver-
gleichs »einige Ziige des christlichen Glaubens in ihrer Unterschiedlichkeit vom Hinduismus zu er-



174 Buchbesprechungen

fassen. Beides ... soll im Dienst der lebendigen Begegnung von Hinduismus und Christentum als
einer Begegnung von Hindus und Christen stehen« (S. 19).

Man mag es bedauern, dal dem Verfasser das Nachwort des indischen Jesuiten Sebastian Paina-
dath zu P. Schreiners Neuausgabe der Gita noch nicht zugénglich war. Dort wird unter dem Titel
»Die Bhagavad-Gita und christliche Spiritualitit« (S. 189-223) ein anderer Weg postuliert, nimlich
der Versuch, »die Spiritualitit der Bhagavad-Gita und die Glaubenserfahrung des Christentums (!)
zu integrieren (S. 189) (Hervorhebungen von mir); Schreiner hat mit der Sachlichkeit des Reli-
gionswissenschaftlers dazu nur angemerkt, daB dieser Vorschlag »der Richtung eines harmonisie-
rend-synthetischen Textverstindnisses« zuzurechnen sei (S. 37). Im Hinblick auf HUBERS Entwurf
wiire hier noch weiter zu fragen: Ist mit diesem Vorschlag der »Integration« der Spiritualititen —
mit dem Painadath ja keineswegs allein steht — HUBERS so umsichtig angelegter Balanceakt effek-
tiv unterlaufen? Es fehlt nicht an Anzeichen dafiir, daB mindestens unter indischen Christen und
Theologen diesem Weg die Zukunft gehort. Das ist dann freilich »eine andere Geschichte«, die
wohl erst erziihlt werden kann, wenn indische Reaktionen auf HUBERS Entwurf vorliegen.

Folgt man vorerst dem Verfasser auf dem einmal eingeschlagenen Kurs zwischen den Extremen,
so darf man auf Uberraschungen gefaBt sein. Die Fiille der Befunde und interpretierenden Beob-
achtungen, die er dem Material abgewinnt, ist in einer Rezension nicht einmal andeutend wieder-
zugeben. Summarisch kann man sagen, daB dieser »Kommentar der Kommentare« ein Gesamt-
panorama von Text und Auslegung ausbreitet, in dem nichts von Bedeutung ausgespart bleibt. Bei-
spielhaft dafiir sind, neben den schon genannten Kapiteln 4 und 5, die beiden einfiihrenden Ab-
schnitte iiber Zuginge zur Gita, mit berechtigter Hervorhebung der Auslegungen, die eine Harmo-
nie der Heilswege postulieren, und iiber »Bezugnahmen auf den Westen«, wo vor allem die Ver-
gleiche des Karma Yoga der Gita mit Kants Pflichtenethik und die mehr oder weniger gegliickten
Anleihen indischer Ausleger bei Marx von Interesse sind. Besonderer Wiirdigung bediirfen
schlieBlich die auf mehrere Kapitel verteilten Analysen der unterschiedlichen individual- und so-
zialethischen Positionen der Gita im Spiegel indischer Auslegung, wobei das von jeher viel verhan-
delte Problem des Niskama karman im Vordergrund steht, wihrend »Kastensystem und Krieg im
Licht der Gita« (Kap. 6) auch im Hinblick auf die vorhandene Literatur etwas zu knapp beriick-
sichtigt werden.

Weitere Desiderate: Denkt man an die Intention des Verfassers, den Unterschieden von Hin-
duismus und Christentum besonders nachzugehen, so fillt auf, dafl ihm einschligige Auseinander-
setzungen im frithen 19. Jahrhundert entgangen sind, in denen auch die Gita eine beachtliche Rolle
gespielt hat (vgl. die eingehende Darstellung von Richard Fox Young, Resistant Hinduism, Wien
1981). Das bahnbrechende Werk von Wilhelm Halbfass iiber »Indien und Europa« (Basel/Stuttgart
1981) sollte heute nur noch in der erheblich verbesserten und erweiterten amerikanischen Fassung
(India and Europe, Albany 1988) benutzt werden. — In der Bibliographie fehlt ausgerechnet der
vom Verfasser mit Recht im Text ausgiebig behandelte Bankimcandra.

Der Verlag verdient Anerkennung fiir das Wagnis, HUBERS opus magnum in seine Monogra-
phienreihe aufgenommen zu haben, obwohl — das braucht nicht verschwiegen zu werden — die
Deutsche Forschungsgemeinschaft eine Unterstiitzung abgelehnt hat. Mancher Leser wird es be-
dauern, daB unter dem Zwang der Umstédnde die Lektiire der 400 Seiten in auf ein Minimum ver-
kleinertem, wenngleich fast fehlerfreiem Computersatz keine geringe Anstrengung erfordert.

Heidelberg Hans-Werner Gensichen
Immoos, Thomas: Ein bunter Teppich. Die Religionen Japans, Styria / Graz—Wien—Kdln 1990;
220 S.

Die Einfiihrung des Verlages weist darauf hin, dafl das vorliegende Werk als ein Beitrag zum in-
terreligiosen Dialog verstanden werden soll. Es handelt sich um das Gesprich mit den asiatischen



Buchbesprechungen 1675

Religionen, die — im Unterschied zu Judentum und Islam — geschichtlich mit dem Christentum
nicht verbunden sind. Daraus ergibt sich eine ganz andere Gesprichssituation: »Stirker als in den
beiden "Schwesterreligionen' ist zundchst ein Horen auf die so anderen, uns Européern wohl fremd
anmutenden religiosen Traditionen und Praktiken erforderlich.« (7)

Dieses Horen soll der Autor dieses Buches, THOMAS IMM00s, der als katholischer Priester seit
1951 in Japan lebt und bei den Japanern als Fachmann fiir Schweizer Literatur bekannt ist, dem
europdischen Leser ermoglichen. Der Autor beginnt sein Buch iiber die Religionen Japans mit der
Schilderung einer besonderen Stellung dieses Insellandes. Er nennt es »Schatzhaus der langen Er-
innerung« (12), in dem verschiedene Kiinste und Religionen aufgenommen, bewahrt und wei-
terentwickelt wurden. Die Vielfalt der Religionen, die Eingang in Japan gefunden haben, bildet
einen »bunten Teppich«. Angesichts dieser religiosen Situation Japans erhebt sich notwendiger-
weise die Frage, was unter Religion zu verstehen ist. IMMOOS versteht darunter »jene Versuche der
Menschheit, mit einer transzendenten Realitit in Beziehung zu treten. Religion ist demnach ein
System von Erfahrungen, Ideen, Lehren und Riten, deren Kern der Glaube an iiberirdische, tran-
szendente Wesen ist.« (13) Die Betonung liegt auf der Erfahrungsdimension der Religion, die nach
seiner Auffassung nicht zum Bereich des rationalen Denkens gehort, sondern zum mythischen, des-
sen Ausdrucksmittel Symbole sind. Der Autor, der 1980 den C.G. Jung-Club in Japan gegriindet
hat, setzt sein Symbolverstindnis mit dem Jungschen Begriff »Archetypen« in Verbindung. Ob-
wohl dieses Buch Abschnitte wie »C.G. Jungs Bedeutung fiir die Religionswissenschaft« (40-42)
und »Archetypen religitser Erfahrung im Shintofest — Matsuri« (42-54) enthilt, wird diese The-
matik nur oberfldchlich behandelt.

Die Religionen Japans werden nach diesem Religionsverstindnis des Autors dargestellt. Der
Schwerpunkt liegt eindeutig in dem Shinto (24-64) und dem Buddhismus (64—153). Die einheimi-
sche Religion Japans, Shinto, wird als »das Grundmuster des bunten Teppichs« (15) bezeichnet,
das »tief verwurzelt in der nationalen Identitéit« (24) gesehen wird. In dieser in formalen Begriffen
kaum faBbaren Religion ohne Lehrsystem sind nach der Auffassung IMMOOS' Symbole, Mythen
und »archetypische Riten« (42) noch lebendig erhalten. Bei der Darstellung der Geschichte des
Shinto unterscheidet der Autor mit Recht »die kleine Tradition«, die auf regionaler Ebene in Form
von Mythen und Riten iiberliefert wird, von »der groBen Tradition«, die auf nationaler Ebene mit
der politischen Herrschaft (unter anderem dem Kaiserhaus) verbunden ist (30). Die erste enthdlt be-
sonders Elemente der Volksreligion wie Ahnenkult, Shamanismus und Agrikulturmagie, die auch
in China und Korea viele Gemeinsamkeiten aufweisen. Diesem »ostasiatischen Substrat« wird
eigens ein informativer Abschnitt gewidmet (15-23).

Das umfangreichste Kapitel handelt vom Buddhismus und verschafft dem Leser einen Einblick
nicht nur in dessen Lehre und Wandel im Laufe der Tradierungsgeschichte von Indien iiber China
nach Japan, sondern auch in die Geschichte Japans, ohne die die Entstehung zahlreicher buddhisti-
scher Sekten nicht zu erkliren sind. Am SchluB werden der Taoismus und der Konfuzianismus
(161-163), der Bushido (164-167), die Neuen Religionen (172-179) und das Christentum
(179-188) kurz behandelt. Beachtenswert ist die tolerante Haltung des Autors gegeniiber den
Neuen Religionen, die in der japanischen Offentlichkeit nur verurteilt werden. Seine Behauptung
jedoch, die japanische Kirche erfiille »eine prophetische Aufgabe« und lebe vor, »wie in Zukunft
die Kirche auch in ehemals christlich geprigten Lindern als kleine Herde wirken soll« (187),
scheint mir eher eine dringend zu erfiillende Zukunftsvision der christlichen Minderheit Japans zu
sein.

Beim Anschauen des »bunten Teppichs« fragt man sich, wer ihn angefertigt hat. Die Antwort auf
diese Frage, die in diesem Buch an verschiedenen Stellen versucht wird, ist hier leider zu einfach
und undifferenziert. Es ist zu befiirchten, dafl die Aussagen iiber »den Japaner« (u.a. 29, 171) er-
neut zu einer Klischeebildung dienen werden, und mit Klischees ist kein interreligioser Dialog
moglich.

Corrigenda: S. 6: Kioto, nicht Koioto; S. 27: Kagayaku, nicht Kagaku; Onryo, nicht Goryo; S.
95: Kotodama, nicht Kododama; S. 140: Yuishikiron, nicht trennbar wie Yuishi-kiron; S. 176: Soka



176 Buchbesprechungen

Gakkai = »Wertschaffungs-Gesellschaft«, nicht »Wertvermehrungsgesellschaft«; Seicho no Ie =
»Haus des Wachsens«, nicht »Haus des Lebens«.

Miinster Tokie Tsuchimoto

Immoos, Thomas: Japan — Archaische Moderne, Kindt Verlag / Miinchen 1990; 190 S.

Uber den Autor: THOMAS IMMOOS, geboren 1918, ist Priester und Mitglied in der Schweizeri-
schen Missionsgesellschaft Bethlehem/Immensee und wirkt seit 1951 in Japan, zuletzt als Professor
fiir deutschsprachige Literatur und Theatergeschichte an der Sophia-Universitit Tokyo.

Uber den Titel des Buches: Wie auf den ersten Blick ersichtlich will die Kurzformel des Titels
den im heutigen Japan iiberall spiirbaren Gegensatz zwischen Traditionsgebundenheit und Fort-
schritts- bzw. Innovationsbemiihungen ausdriicken, einen Gegensatz, der von den meisten Japanern
aber nicht als Widerspruch empfunden wird. Dabei geht zwar der Japan-erfahrene Autor auch auf
Uberlieferungsstrome wie den japanischen Konfuzianismus, Buddhismus und Taoismus ein. Aber
aufs Ganze gesehen wird doch shintoistische Tradition in den Vordergrund der Beschreibung der
archaischen Moderne im heutigen Japan gestellt. Diese Betonung des Shinto kann die Hauptthese
des Buches (Japan als gegliickte Synthese von Tradition und Fortschritt) zwar illustrieren, aber die
Frage bleibt eigentlich unbeantwortet, ob denn der Shinto wirklich der Mittelpfeiler des modernen
Japan ist, der die Hauptlast der synthetisierenden Anstrengungen trigt. Es gelingen dem Vf. ein-
drucksvolle Schilderungen der urspriinglichen Intention der shintoistischen Religiositit (bis in ihre
kiinstlerischen Erscheinungsformen hinein). Die Frage bleibt jedoch, ob er den heutigen Shinto
nicht zu lebendig und sein heutiges Selbstverstéindnis nicht zu rein hingestellt hat. Selbstverstind-
lich konnen nicht alle Formen von Shinto auf ihre Mitwirkung bei der Modernisierung Japans hin
untersucht werden (und der Vf. betont auch die Pluriformitét des Shinto). Aber selbst der politisch
aktive Shinto im weiten Sinn (und erst recht der Staatsshinto zwischen 1868 und 1945) reagiert
doch eher auf die vom Ausland hereinbrechende Moderne als dall er positiv, konstruktiv in diese
Richtung agiert.

Uber den Aufbau des Werkes: Es besteht aus drei Hauptteilen, nimlich: Erster Teil: Das archai-
sche Japan (15-71), zweiter Teil: Die Moderne in Japan (73-104), dritter Teil: Tradition und Ge-
genwart in der Kunst (105-167). Zum Schluff folgt ein »Ausblick: Ost und West in japanischer
Synthese« (169-173). Die Anhinge, Zeittafel, Personenregister, Register japanischer Begriffe, Li-
teraturangaben, machen das Buch zu einem Handbuch fiir Japan-Interessierte. Auch die Japan-
Karte im vorderen Umschlaginneren kann solchen Zwecken dienen. — Wie sich schon aus dem
Seitenverhiltnis ergibt, kommt der mittlere Teil (»Die Moderne in Japan«) rdaumlich und inhaltlich
relativ zu kurz. Anscheinend beginnt fiir den Vf. die Moderne in Japan einerseits mit der
»Modernisierung« ab der Etablierung des Tokugawa-Shogunats (1603), andererseits hat diese Mi-
litarregierung nach der Formulierung des Vf. »den Anschluf an die europiische Moderne verpaBt«
(73). Wann beginnt eigentlich die japanische Moderne? Welchen Inhalt hat sie? Wie unterscheidet
sie sich von der europédischen Moderne? Hat denn Japan als Kultureinheit iiberhaupt die europii-
sche Moderne im geistesgeschichtlich bestimmten Sinn durchgemacht? Das sind die Fragen, mit
denen sich die Historiker und Philosophen schon seit den dreiiger Jahren — natiirlich kontrovers
— auseinandersetzen. Der Autor geht auf diese auch fiir seine Fragestellung wichtigen Diskussio-
nen in den auf Japan bezogenen Wissenschaften nicht ein. Sein Begriff der »Moderne« wird nicht
klar. »Industrialisierung« und »Demokratisierung« machen noch keine Moderne, zumal im Fall der
Demokratisierung ernsthafte Zweifel angefiihrt werden konnen, ob sie denn tiberhaupt in Japan bis
heute stattgefunden hat, in Japan als Kultur, nicht blof in Japan als Rechtssystem.

Am iiberzeugendsten ist der Text im dritten Teil: »Tradition und Gegenwart in der (japanischen)
Kunst«, wobei allerdings die Tendenz sich einschleicht, das »spezifisch Japanische«, also das Par-
tikulare mehr zu betonen als die Phidnomene in Japan mit universalem Charakter. Gerade im Zug
zum Universalen aber besteht die Dynamik der europédischen Moderne. Der Vf. erklirt einleitend



Buchbesprechungen 177

(105): »Nirgends 148t sich das spezifisch Japanische so gut verfolgen wie in der Kunst. In diesem
stindig von Naturkatastrophen heimgesuchten Land entfaltete sich eine ungeheure Begabung fiir
das Bewahren kultureller Errungenschaften; und so sind nahezu alle Formen und Kiinste, die ir-
gendwann in der Geschichte entwickelt wurden, heute noch lebendig. Wenn die westliche Kultur-
geschichte unter dem Gesetz des Stilwandels, der Veriinderung der Formen und auch des Stilbruchs
steht, dann herrscht in Japan das Gesetz der Stilkonservierung. Alles Alte, einmal angeeignet, wird
tiber Jahrhunderte unverdndert bewahrt und, wenn neue Einfliisse dazukommen, eine Schicht iiber
die andere gelegt. Nichts geht hier verloren; eine Schatzkammer der Kiinste ist auf diese Weise ent-
standen. Doch anders als im Westen bildet diese Schatzkammer kein erstarrtes Museum, sondern
ist gelebte Gegenwart und fester Bestandteil der gesellschaftlichen Wirklichkeit.« Zum Beweis die-
ser Einleitungsthese beschreibt der Vf. im dritten Teil dann jeweils die urspriingliche und die ge-
genwirtige Praxis des Tanzes (113ff), des Kyogen (der »Komddie, 123ff), des Noh-Theaters
(140ff) und stellt die interessante Frage: »Gibt es Tragik im japanischen Theater?« (146ff)

Im »Ausblick« (169ff) warnt der Vf. zunidchst vor einer allzu groben Zusammenfassung der
asiatischen Linder bzw. Kulturen unter »Osten« im Gegensatz zum (vor allem europiischen)
»Westen«. Dieser Warnung schlieBt sich der Rezensent an und hebt hervor, da besonders in der
Gegenwart von einem einheitlichen ostlichen Denken und Leben nicht mehr die Rede sein kann,
nicht einmal in einer scheinbar so einheitlichen Kultur wie der japanischen. — Den Nahen Osten
und Indien bezeichnet der Vf. als »heimischen Boden, d.h. als eher westlich, europdisch geprigt.
Die Kulturscheidelinie verlaufe eigentlich zwischen Indien (noch Westen) und Birma (schon
Osten). Denn bis Birma »reicht der Einflu des Buddhismus und der chinesischen Héndler, bis da-
hin findet man die monosyllabischen Tonsprachen und die Mongolenfalte in den Gesichtsziigen«
(169). Dann aber skizziert der Vf. doch ein den Asiaten »gemeinsames Weltbild« (170), ndmlich
das des »Weltinnenraumes, in dem alle Vorgiinge des Universums wie der menschlichen Gemein-
schaft ihre innere Entsprechung finden. Nach Art einer »participation mystique« sind alle Dinge
miteinander verbunden. Raum, Distanz und meBbare Zeit spielen keine groBe Rolle. Medium dieser
mystischen Teilhabe ist eine geheimnisvolle innere »>Kraft<, gewohnlich mit Mana bezeichnet, die
sich vor allem in der Natur manifestiert und mit der der Mensch in Einklang zu stehen bestrebt ist,
um ihren wohltitigen Einfluf zu nutzen (171).

Bei der Behandlung der Rolle des Kaisers, insbesondere des 1989 verstorbenen Kaisers Showa
Tenno, bestitigt der Verfasser die Zweifel in Bezug auf die Modernisierung Japans und die aktive
Rolle des Shinto in ihr: »Japan ist ein unwandelbares Volk, das friih in der Geschichte seine Iden-
titit fand und sie durch alle Wandlungen einer blutigen Geschichte bis heute unerschiitterlich be-
wahrt hat. Archaik und Moderne verbinden sich hier, weil alle Verdnderungen nur an der Ober-
fliche stattfinden und die Wurzeln dieser Gesellschaft nicht beriihren. Shinto ist keine Konfession,
kaum eine Religion, aber Ausdruck der Identitit fiir den Japaner. Erneverung heiBt hier immer wie-
der: Besinnung auf die archaischen Traditionen mit allen Gefahren, die nicht verniedlicht werden
diirfen.« (104) Wenn man diesen Satz des Vf. ernstnimmt, der den Teil »Die Moderne in Japan«
abschlieit, dann folgt daraus, daB Japan sich eigentlich die (européische) Moderne nicht wirklich
angeeignet hat und zwar wegen des (archaischen) Shinto. Japan ist im Grunde nicht modern, son-
dern archaisch. Eine wirkliche Synthese hat nicht stattgefunden. Diese — nach Meinung des Re-
zensenten — zu weit gehende SchluBfolgerung driingt sich deswegen auf, weil der Vf. sich auf die
Wirksamkeit des Shinto in Japan konzentriert. Er tendiert zu einer mono-kausalistischen Erklirung
der geschichtlichen Entwicklung der japanischen Kultur. Die Wirksamkeit eben des Geistes des
wissenschaftlich-technischen Denkens als einer selbstéindigen Bewegung neben Shinto, Konfuzia-
nismus, Buddhismus, Taoismus, Christentum hitte gebiithrend beriicksichtigt werden miissen.

Miinchen Johannes Laube



178 Buchbesprechungen

Miiller, Karl / Prawdzik, Werner (Hg.): Ist Christus der einzige Weg zum Heil? (Veroffent-
lichungen des Missionspriesterseminars St. Augustin 40) Steyler Verlag / Nettetal 1991; 199 S.

Die Philosophisch-Theologische Hochschule St. Augustin bei Bonn feierte 1990 ihre 25jahrige
Zusammenarbeit mit Sant'Anselmo, Rom, was Grund zur Freude und Anlaf fiir ein missionstheo-
logisches Kolloguium war. Auf 200 Seiten werden die acht Vortrige des Symposions verdffentlicht
unter dem Titel »Ist Christus der einzige Weg zum Heil?«.

Betroffen als Christen wuBten sich alle Diskussionspartner vom Tagungsthema. In ihrer Glau-
benserfahrung ist Christus der Weg zum Heil. Im missionarischen Kontext aber steht die Frage:
Wie kann man diese Erfahrung einbringen in einen Dialog mit Juden, Muslimen, Hinduisten,
Buddhisten?

Mit dem Vaticanum-II entschieden sich die meisten Referenten fiir das, was Theologen sehr ab-
strakt und wenig empirisch »Inklusivismus« nennen. Die Glaubenserfahrung des Inklusivismus
orientiert sich christlich und binnentheologisch (133: LuDWIG HAGEMANN) an der hierarchisch ge-
gliederten Sequenz folgender Satze: Christus ist das Heil — aber Kirche und kirchliche Gemein-
schaften sind Wege zum Heil — und Religionen, wenn gewissenhaft gelebt, sind relative Wege
zum Heil (63: NORBERT BAUMERT). Biblisch (45-66: NORBERT BAUMERT) und systematisch
(67-88: VicTOR HAHN) wurde diese Sequenz des Inklusivismus nahegelegt. Vertreten wurde sie
auch im vorziiglichen Referat von HANS-JURGEN MARX (13—44). MARX verschweigt allerdings
nicht, daR die Position »Inklusivismus« das groBe, zehn Jahre gefiihrte Religionsgespréch in Japan
zwischen dem Christen Takizawa, dem Buddhisten Yagi Seiichi und dem Philosophen und Zen-
meister Hisamatzu Shinichi eher scheitern lief als befliigelte (30 f). Die dem Inklusivismus inhd-
rente Christozentrik verstellte offensichtlich im Disput den Zugang zu der groen Wirklichkeit
»Gott, iiber die man im Dialog der Religionen zu sprechen bereit ist.

In seiner erfrischend zupackenden Art gab deshalb THEO SUNDERMEIER (183-199) zu bedenken,
die Christuserfahrung des 2. Vaticanums, von Karl Barth und Karl Rahner hitten zwar den Dialog
der Religionen moderater gemacht. Die Absolutheiten aber werden noch vereinnahmender als frii-
her gedufert. Etwa mit Karl Barth: Wenn die Sonne: Christus aufgeht, miissen die anderen Lichter:
Religionen und Kulturen verblassen (190).

Seit 1985 bringt, geschockt von den Absolutheiten der Christozentriker, John Hick seinen radi-
kaltheologischen Ansatz ein: Nach dem Ubergewicht der Christozentriker solle man endlich begin-
nen, wieder von Gott zu sprechen. HANS-JURGEN MARX (33-35) und HEINRICH DORING (117) erin-
nern zwar an den von Hick geforderten Paradigmenwechsel. Befangen von der eigenen Christuser-
fahrung und wohl auch unter dem prospektiven Druck des Tagungsthemas aber lassen sie sich auf
den Paradigmenwechsel nicht ein. Vielleicht haben wir uns schon zu sehr daran gewohnt, von Gott
gar nicht oder nur analog zu sprechen?

HorsT W. BURKLE (153-167) ist von den Erfahrungen mit der Wirklichkeit Gott in nichtchrist-
lichen Religionen offenkundig wenig tangiert. Unbekiimmert spricht er sich zwar fiir den Dialog
aus, ordnet diesen aber funktional (!) einer Mission unter, {iber deren theologale oder ekklesiologale
Inhalte BURKLE sich nicht duBert. BURKLES Funktionalismus tendiert zum Fundamentalismus. Aus
dem Berichtsband geht leider nicht hervor, ob dies diskutiert wurde. Uberhaupt wiren wir iiber die
in Sankt Augustin erarbeiteten Perspektiven besser unterrichtet, wenn die headlines der Diskussio-
nen notiert worden wéren.

LUDWIG HAGEMANN (131-152) bedauert, daB der Dialog mit den Religionen vor, wihrend und
nach dem 2. Vaticanum allzu binnentheologisch inszeniert wurde. Methodisch verniinftig nimmt
HAGEMANN fiir den Kurswechsel die Anregung von Hans Waldenfels auf, die Wahrheit anderer
Religionen aus dem Selbstverstindnis dieser Religionen zu eruieren. HAGEMANN lafit deshalb iiber
Judentum Juden und iiber den Islam Muslime sprechen. Leider hilt er die Maxime von Waldenfels
nicht durch, wenn es um Wahrheit im Hinduismus und Buddhismus geht (139-146). Die dann ver-
wendete Literatur ist eher sekundér.



Buchbesprechungen 179

Dagegen sind die einfiihlenden, empirisch erarbeiteten Hinweise von HANS JURGEN GRESCHAT
auf Widerstiinde gegen europiische Weltsicht in den »Independent Churches« (169—182) aller Auf-
merksamkeit wert.

Bedauerlich nur, daB dies dialogisch wie missionstheologisch das einzige Referat war, in dem die
sogenannte »Vierte Welt« und gesellschaftliche Fragen zu Wort kamen.

Man darf gespannt sein, ob und wie der Dialog von Sankt Augustin weitergeht.

Regensburg Norbert Schiffers

Mumonkan. Die torlose Schranke. Zen-Meister Mumons Koan-Sammlung neu iibertragen und
kommentiert von Zen-Meister Koun Yamada. Ins Dt. iibers. von Ludwigis Fabian und Peter Lengs-
feld in Zusammenarbeit mit Migaku Sato, K¢sel / Miinchen 1989; 319 S.

Koun Yamada (1907-1989) gehort zu den bedeutsamsten Vermittlern der Zeniibung und
-erleuchtung iiber Japan und den Buddhismus hinaus auch in die christliche Welt. Zahlreiche Chri-
sten, Priester und Ordensleute, nach dem Tod seines eigenen Lehrers Sogaku Harada auch P. Eno-
miya-Lassalle, sind in seine Schule gegangen und haben bei ihm die Anerkennung ihrer Erfahrung
gefunden. Nach Enomiya-Lassalles eigenem Tod, am 7. Juli 1990, wirkt das vorliegende Buch wie
ein vielseitiges Vermichtnis. In seinem Geleitwort bekennt sich P. Lassalle in seinen schlichten
Worten erneut dazu, dal es ihm auch im Einlassen auf die Ubung des Zen um die letzte Ausrich-
tung des Menschen auf Gott — oder wie immer es Menschen in ihren verschiedenen Religionen
ausdriicken — gegangen ist. Dieses letzte ist nicht zu erreichen, wenn der Mensch nicht gleichsam
durch Mumonkan hindurchgeht. Die Ubersetzer, selbst Schiiler Yamadas, haben sich — meines Er-
achtens zu Recht — die von H. Dumoulin vorgeschlagene Ubersetzung zu eigen gemacht und spre-
chen von »torloser Schranke«. Mumonkan ist eine Realitdt und zugleich Titel der wohl bekannte-
sten und grundlegendsten Koan-Sammlung, mit deren Hilfe der Ubende seinen Weg geht; Mumon
ist am Ende auch Name des Meisters, der auf den Weg durch die torlose Schranke weist. Der Weg
der Zeniibung aber hat selbst Tradition. Wichtiger als die literarische ist dabei die reale Tradition.
Es ist nur recht, daB die aus der englischen Ausgabe des Buches iibernommenen Hinweise Taizan
Maezumis, eines heute im Zen-Zentrum von Los Angeles titigen Schiilers Yamadas, Einblicke in
die Erfahrungstradition bieten, in der Koun Yamada selbst gestanden hat. Wir wiederholen: Es ist
dies auch die Tradition, in der P. Lassalle und dann viele andere wie die Benediktinerin Ludwigis
Fabian und Professor Peter Lengsfeld stehen. Yamadas eigene Vorworte bekunden einmal die
Freude tiber diese Entwicklung, zumal er um die Entwicklung der Zen-Erfahrung in seinem eigenen
Land stets besorgt war, sie betonen aber zugleich die Wichtigkeit der Ubung und der Erfahrung.
Wer die 48 Koans des Mumonkan absolviert, ist dann gleichsam einer, der das Abitur gemacht hat,
dem aber das Studium der Universitit noch bevorsteht: Der Zen-Weg hat kein Ende.

Das Buch besteht in seinem Hauptteil aus einer eigenen Ubersetzung der vorgegebenen Texte,
der das sogenannte Teishd, die erliuternde Lehrrede Yamadas folgt. Im Mumonkan geht es um 48
Koans (Dumoulin tibersetzt Koan mit »Beispiel«, Yamada mit »Fall«; es sind also »Fallbeispiele«,
an denen eingeiibt wird). Jedes Koan besteht im klassischen Buch aus einem kurzen Text wie in
Fall 1: »Ein Ménch fragt Josha in allem Ernst: »Hat ein Hund Buddhanatur oder nicht?« Josho sagte
>MU!«« Ein solcher Fall ruft nach seiner Erlduterung. Schon der klassische Text fiigt folglich einen
Kommentar des Meisters Mumon an. Er endet seinerseits in einem mehrzeiligen Vers. Diese klassi-
sche Einheit von Text, Kommentar und Vers bildet ihrerseits wiederum die Grundlage spiiterer,
hier der Teishds Yamadas. Fiir den Schiiler erscheint verstéindlicherweise das Gesicht des Meisters
in dessen Lehrrede, die allerdings nichts 1ost, hier und dort Vordergriindiges klirt, auch MiBver-
standnisse ausriumt, letztendlich aber in die Ubung entldBt. In diesem Sinne ist das Buch auch
nicht weiter zu »besprechen«. Die Koans haben freilich auch immer wieder zu Illustrationen ange-



180 Buchbesprechungen

regt. Einige davon sind aufgenommen worden. Es folgen noch einige, offensichtlich von Yamada
geschiitzte Zusitze.

Die deutsche Ausgabe endet mit einem Nachwort der beiden deutschen Ubersetzer, die das Buch
warnend richtig geortet sehen wollen. Anhangsweise beigegeben sind Ausfithrungen zur Ge-
schichte der Koan-Ubung von Thomas Cleary, eine Liste der im Text erwiihnten Zen-Schriften, ein
Verzeichnis der erwihnten Personen, Orte und Zen-Schriften in japanischer und chinesischer Spra-
che und der sino-japanischen Umschrift, eine zeitgeschichtliche Ubersicht tiber die Traditionslinien
(bei der ich allerdings nicht sehe, warum sie nicht bis in die Gegenwart hinein durchgezogen wer-
den), ein Namensregister. Bei allen Vorbehalten, die Wissende selbst gegeniiber Veroffentlichun-
gen dieser Art zu dubern pflegen und folglich auch die Ubersetzer und ihre Lehrer vorbringen, diir-
fen doch alle Unwissenden um ein solches Buch froh sein. Es trigt am Ende vielleicht weiter als
die, die es aus der Hand geben, ahnen.

Bonn Hans Waldenfels

Die Anschriften der Mitarbeiter dieses Heftes:

Martin Baumann, Milser Str. 34, 4800 Bielefeld 16
Prof. Dr. Hans-Werner Gensichen, Eckenerstr. 1, 6900 Heidelberg 1
Prof. Dr. Jacques H. Kamstra, Peppinghof 37, NL-1391 BB Abcoude

Prof. DDr. Peter C. Phan, The Catholic University of America, Department of Theology,
Washington, D.C. 20064

PD DDr. Werner Schiiller, Auf Schwarzfeld 3a, 5500 Trier-Eitelsbach



EDITORIAL

Dialog mit dem Islam

Islam ist in Europa heute zum Reizwort geworden. In den Medien wird diese Reli-
gion hdufig mit »Fundamentalismus« gleichgesetzt, und die Muslime gelten als Befiir-
worter von Gewalt und Terrorismus. Auch in kirchlichen Kreisen ist diese negative
Einschitzung des Islam immer 6fter zu horen, weshalb Dialogbereitschaft gegeniiber
dem Islam als Schwiche oder sogar als Blaudugigkeit abgetan wird. Dennoch sind die
kirchenamtlichen Bemiithungen um mehr Dialog unverkennbar und machen einige
grundsitzliche Uberlegungen unumginglich.

Besonders das Islambild der Medienexperten ist inzwischen von Fachleuten genauer
unter die Lupe genommen worden. Seit Gernot Rotter im Heidelberger Palmyra-Verlag
sein Buch Allahs Plagiator. Die publizistischen Raubziige des Nahostexperten Gerhard
Konzelmann (1992) verdffentlicht hat, ist es erstaunlich ruhig um den ehemaligen
Nahostexperten geworden. Der Vorwurf der Volksverhetzung hat ihn offenbar hart
getroffen und zum Schweigen veranlafit. Ein weiteres Buch desselben Verlages iiber
Das Schwert des »Experten«. Peter Scholl-Latours verzerrtes Araber- und Islambild (hg.
von Verena Klemm und Karin Horner, 1993) hat nun den einfluBreichsten Medien-
experten in Nahost- und Islamfragen aufs Korn genommen und bis in die Satire hinein
gezeigt, welch grobschlichtige Parallelen hier gezogen werden, wenn man ein Gleiches
mit Europa und dem Christentum machen wiirde (vgl. Anis Hamideh u. Daniel
Schwarz: Auge um Auge oder: Die wundersamen Erzdhlungen eines arabischen
»Nahwest-Experten«. Eine Satire, 22-33). In beiden Biichern wird deutlich, wie der
Islam zum Feindbild gemacht wird, indem Einzelphdnomene so zusammengestellt
werden, dal} dieses diistere Szenario entsteht, dem sich die Fernsehkonsumenten kaum
entziehen konnen und welches sie dann in den innerchristlichen Bereich hineintragen.

Von daher verdient das kirchenamtliche Bemithen um den Dialog Anerkennung. Seit
dem 2. Vatikanischen Konzil sind Papst, Kurie und Bischofe unablissig darum bemiiht,
Kontakte mit Muslimen aufzunehmen und den Dialog voranzutreiben. Dieses Bemiihen
ist auch politisch nicht ohne Wirkung geblieben. Als wichtiger Meilenstein ist in diesem
Zusammenhang ein Vertrag zu nennen, der 1992 zwischen dem spanischen Staat und
den Muslimen in Spanien geschlossen und durch das spanische Parlament ratifiziert
worden ist. Er ist somit ein Pendant zum spanischen Konkordat oder den vergleich-
baren Vereinbarungen mit der Foderation der Evangelischen Religionsgemeinschaften
sowie mit der Foderation der Israelitischen Gemeinden in Spanien. In dem Vertrag mit
den Muslimen (vgl. Ministerio de Justicia: Acuerdo de cooperacion del Estado espaiiol
con la Comision Isldmica de Espafia, Madrid 1992) werden die Rechte und die Pflich-
ten der Muslime in Spanien genau geregelt. Diese Regelungen (z.B. Moscheebau,
religiose Betreuung von Soldaten islamischen Glaubens) gehen weit iiber das hinaus,



182 Editorial

was etwa in Frankreich, GroBbritannien oder Deutschland diskutiert oder gar zugestan-
den wird. Eine dhnliche Vereinbarung wird gegenwartig in Italien diskutiert.

Das kirchenamtliche Engagement fiir den Dialog mit dem Islam ist in Deutschland an
prominenter Stelle vom Limburger Bischof Franz Kamphaus neu artikuliert worden
(vgl. F.A.Z., 4.5.1993, 13). Der Beitrag ist alles andere als der Ausdruck einer blau-
dugigen Dialogeuphorie. Er ist reich an tiefsinnigen und kenntnisreichen Uberlegungen
und getragen von groBem Verstdndnis fiir die Schwierigkeiten der Muslime, auf die
Fragen der Moderne eine angemessene Antwort zu geben. Bezeichnend sind vor allem
die Ehrlichkeit und Offenheit, mit der Bischof Kamphaus auf die Schwierigkeiten
hinweist, die die katholische Kirche selbst noch vor wenigen Jahren/Jahrzehnten mit
Forderungen wie Religionsfreiheit, Sikularisierung und Menschenrechten hatte. Durch
diesen Verweis auf die Wandlungsfahigkeit der katholischen Kirche wird ein Doppeltes
geleistet: es wird um Verstindnis fiir das behutsame Vorgehen der Muslime, ja ihr
teilweise zu langsames Eingehen auf die Erfordernisse der Zeit geworben; und es wird
in Erinnerung gerufen, daB es auch innerhalb der katholischen Kirche noch gar nicht
lange her ist, seit die Haltung eines gewissen Aggiornamento praktiziert wird.

Die Antwort auf Muhammad Salim Abdullahs Frage Was will der Islam in Deutsch-
land? (Giitersloh 1993) ist von der Uberzeugung getragen, »daB die moslemischen
Verbidnde eine Assimilierung in die deutsche Gesellschaft strikt ablehnen. Ihnen geht es
um eine >wohlverstandene Integration< bei Beibehaltung ihrer kulturellen und religidsen
Identitit« (24). Wie aber, so miissen sich in zunehmendem MaBe auch die Christen in
Westeuropa fragen, 14Bt sich religiose Identitit in einer Gesellschaft leben, deren
Verhaltensnormen immer detaillierter den Verhaltenskodex aller — von der Kleidungs-
frage bis zur Sexualpraktik und politischen Grundsatzentscheidung — prigen?

Angesichts festgelegter Meinungstrends gewinnt die Stimme der Religionen erneut an
Gewicht. Wer sonst ndmlich nimmt sich in einem Klima von Ausldnderfeindlichkeit und
Konkurrenzneid sowie der alle bisherigen Normen sprengenden technischen Maglich-
keiten der Schwachen und der am Rande der Gesellschaft Stehenden an? Die bislang
entwickelten Muster des Arbeitskampfes und der Interessenvertretung der Ausgebeute-
ten sind dafiir untauglich, weil diese Schwachen heute selbst zur etablierten Gesellschaft
gehoren, von der die neuen Schwachen und AusgestoBenen augegrenzt sind. Hier treten
die Religionen als Anwilte der Schwachen auf den Plan. Das ist zugleich der politische
Néahrboden des sog. religidsen Fundamentalismus, jenem Sammelbecken fiir Menschen,
die weder auf ihren Marktwert bauen noch anderweitig Hoffnung auf Besserung ihrer
Situation haben konnen. Christentum und Islam sind beide durch einzelne Gruppen in
diesem Felde aktiv, und es ist héchste Zeit, daf diese Aktivititen sich nicht linger
verselbstandigen, sondern tiber den Dialog mit den Mehrheitsgruppen innerhalb dieser
Religionen sowie durch den Dialog zwischen den Religionen zum Wohle der Menschen
im friedlichen Miteinander eingesetzt werden.

Es ist zu hoffen, daB die christlichen Amtstriger in ihrem Bemiihen trotz anders
gelagerter Stimmungen in der Offentlichkeit nicht nachlassen, diesen Dialog zu suchen,
und weiterhin auf die Vertreter des Islam zugehen, und es ist zu wiinschen, daB die
Muslime, die dazu bereit sind, den Mut haben, diesen Weg unbeirrt zu gehen.



THEOLOGIE ANGESICHTS RELIGIOSER

VIELHEIT

Die theologische Hauptaufgabe im Umgang
mit nachchristlicher Religiositit!

Johann Baptist Metz zum 65. Geburtstag

von Mariano Delgado

Es scheint mir niitzlich, meinen Uberlegungen ein ausfiihrliches Zitat vorauszuschicken:

1

[...] ich komme aus dem Staunen nicht heraus, wenn ich bedenke, was
manchen Lehrmeistern der Scholastik unserer Tage, im {librigen Mannern von
grofer Lehrautoritiit, eingefallen ist. Sie behaupten mit Nachdruck, daff selbst
in unseren Tagen — nachdem so viel Zeit verstrichen ist, seit Christus sich
geoffenbart hat — einige Menschen ohne ausdriickliche Kenntnis Christi das
ewige Heil erlangen koénnen. [...] Es handelt sich um Autoren von grofier
Gelehrsamkeit und christlicher Frommigkeit. [...] Aber freimiitigen und
aufrichtigen Geistes ist dazu zu sagen, daB eine Lehre, die weder in der
heiligen Schrift noch bei den heiligen Vitern irgendeine Unterstiitzung findet,
eines Theologen nicht wiirdig ist. Diese Lehre ist lediglich erfunden worden
aufgrund von manchen menschenfreundlichen Vorurteilen beziiglich der
unendlichen Menschenmenge, die in dieser Neuen Welt wihrend so langer
Zeit des Lichtes des Evangeliums ermangelte.

All diesen Menschen, so scheint es, wiirde jedwede Mdoglichkeit, in das
Himmelreich zu gelangen, verweigert werden, wenn zur Rettung die Kenntnis
Christi notwendig ist. So wie die Menschheitsgeschichte ndmlich verlaufen
ist, haben sie eine solche Kenntnis unmoglich erreichen konnen, da sie nie-
manden hatten, der ihnen den Glauben verkiindigte. Sehen wir mal genau
hin, sagen sie: Wem konnte einfallen, daB der Weg zum Heil fiir sie alle
unmoglich sein soll, konnten sie doch aus eigener Kraft niemals den Ozean
durchqueren, um Prediger aus Europa zu holen? [...] Wire es nicht besser,
ihnen allen die Tore des Himmelreiches durch die Behauptung zu &ffnen, daf
die Kenntnis, die ithnen moglich war, fiir ihre Rettung geniigte? Sollte Gott

Vorlesung an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Bamberg am 27.01.93.



184

2

Mariano Delgado

von ihnen etwas verlangen, was er selbst ihnen nicht gegeben hat und die
Menschen aus sich heraus auch nicht leisten konnen? Dies wire dann sehr
hart und der Liebe Gottes sehr fremd, der ja will, »daBl alle Menschen geret-
tet werden« (1 Tim 2,4).

Solcherart argumentieren diese Autoren. Ihre eigene Logik hat manche
unter ihnen zur Annahme gefiihrt, daf diese Ungliubigen das Heil ohne
ausdriicklichen Glauben erlangen kdnnen, lediglich aufgrund einer ausschlief-
lich natiirlichen Vernunft also. Auch wenn ihre Anhinger an sich Katholiken
sind, ist eine solche Lehre offenkundig hiretisch, denn nichts widerspricht
dem Glauben mehr als zu behaupten, daB irgendeiner ohne diesen Glauben
gerettet werden kann (Heb 11,6).

Um aus diesem Dilemma herauszukommen und sich die Finger in einer so
heiklen Sache nicht zu verbrennen, haben manch andere Autoren schlieBlich
eine sichere Position eingenommen, aber auch diese mogen iiberlegen, ob sie
wirklich mit sich selbst konsequent sind. Sie behaupten, daB ohne ausdriick-
lichen Glauben zwar niemand gerettet wird, aber daB heilsnotwendig eben
nur jener implizite Glaube ist, zu dem man aufgrund der natiirlichen Vernunft
gelangen kann.

[...] Nachdem diese riesengroffie Neue Welt entdeckt wurde, fingen unsere
Theologen an, solche Unsinnigkeiten zu lehren und zu schreiben, obwohl in
Wirklichkeit wihrend 1400 Jahren — so viel ich weiB — weder bei den
heiligen Vitern noch bei den scholastischen Doktoren irgendeine Spur dieser
Meinung zu finden ist; vielmehr behaupten sie alle, daB niemand ohne den
ausdriicklichen Glauben an Christus gerettet werden kann.

Um ihre These zu untermauern, haben sie bereitwillig die Chance ergrif-
fen, die ihnen ein bestimmter Gedanke des heiligen Thomas bot: Im Augen-
blick, in dem der Mensch fihig wird, von seiner Vernunft Gebrauch zu
machen, kann und soll dieser sich zu Gott bekehren, und wenn er dies an-
zeigt, so empfingt er zugleich die Gnade der Rechtfertigung.? Daraus fol-
gern sie, daB dieses Kind nichts anderes braucht, als das Gute entsprechend
seinem Alter ehrlich zu kennen.

Zu gern wiirde ich die Apologie teilen, die diese Autoren zugunsten der
Rettung der Indios anstellen, da ich mich der Sache der Indios besonders
verbunden fiihle. Aber mich hindert daran die Tatsache, daf niemand zum
Vater kommt auBer durch Christus (Joh 14,6) und daB es keinen anderen
Weg und keine andere Tiir gibt, um in das ewige Leben zu gelangen (Joh
6,37 —40.44f). Und dazu kiime noch dieser gewifl wahre Sachverhalt: Wenn
ohne von Christus Kenntnis zu haben, Rettung oder Rechtfertigung erlangt
werden kann, dann lohnt nicht, Christus zu predigen und Apostel in die

THOMAS VON AQUIN, Quaestiones disputatae: De Veritate q. 15 (De fide) art. 11 ad 1. Thomas illustriert diese

Ansicht mit der Korneliusgeschichte (Apg 10). Diese beriihmte Stelle wird in der Tat von den Theologen von
Salamanca — Cajetan folgend — in der hier von Acosta kritisierten Weise ausgelegt.



Theologie angesichts religidser Vielheit 185

ganze Welt auszusenden noch ihnen aufzutragen: Wer glaubt und sich taufen
14Bt, wird gerettet« (Mk 16,16). Sie antworten darauf: Christus zu verkiindi-
gen eriibrigt sich nicht, denn so erlangen die Rettung mehr Personen, und
dies leichter und vollkommener. Aber ich habe immer daran geglaubt, daf
die Verkiindigung Christi, d.i. des Evangeliums, nicht so sehr notwendig ist,
damit mehr Personen und leichter gerettet werden kénnen, sondern damit die
Menschen iiberhaupt gerettet werden konnen. [...] Du wirst sagen, da dies
streng und hart ist. [...] Aber wir diskutieren hier nicht dariiber, ob dies
streng und hart, giitig und liberal, sondern ob es wahr sei.

Dieses Zitat — das aus Hans Urs von Balthasars Kritik an Karl Rahners Theorie des
>anonymen Christen(tums)« in Cordula oder der Ernstfall stammen konnte> — ent-
stammt tatsichlich der Feder des Jesuiten José de Acosta (1540 —1600),* eines theolo-
gischen Augustinisten der zweiten Hailfte des 16. Jahrhunderts und des wirkungsreich-
sten Missionstheoretikers der lateinamerikanischen Kirche. In scharfen Tonen kritisiert
er darin die Antwort(en) auf die Frage nach dem Heil der Ungldubigen (die celeberrima
quaestio, wie Domingo de Soto meinte) in der thomistisch geprdgten Gnadenlehre der
frithen Schule von Salamanca.’ Acosta hatte aus seiner Sicht sicherlich gute Griinde

3 Die Kritik von Balthasar gipfelt in dem schwerwiegenden Vorwurf, Rahner betreibe eine Theologie »der

Nivellierung, der Erleichterung und Verbilligung, schlieBlich der Liquidation und des Ausverkaufs; sie nihert sich,
ob sie es will oder nicht, asymptotisch dem Atheismusc; die anthropologisch gewendete Theologie Rahners laufe
darauf hinaus, »das ganze Christentum auf Humanismus zu reduzieren«: HANS URS VON BALTHASAR, Cordula oder
der Ernsifall, Einsiedeln 1968, 103 f. Im Nachwort (ebd., 121-132) zur dritten Auflage dieses Buches hat Balthasar
seine Kritik zwar eingeschriinkt, aber die wesentlichen Vorwiirfe aufrechterhalten. Zu den weiteren Vorwiirfen an
Rahners Theorie des »anonymen Christentums< — darunter befinden sich die besonders ernstzunehmenden und im
obigen Text von Acosta auch geduBerten Bedenken, es handele sich um eine theologische Theorie ohne Fundament
in der Schrift, die schlieBlich zur Lahmung des Missionseifers fithre — vgl. NIKOLAUS SCHWERDTFEGER, Gnade
und Welt. Zum Grundgefiige von Karl Rahners Theorie der »anonymen Christen« (Freiburger Theologische Studien
123) Freiburg 1982, 23-43. s

4 JosE DE ACOSTA, De procuranda indorum salute, 2 Bde. (Corpus hispanorum de pace XXIHI und XXIV)
Madrid 1984-1987, hier Bd. 2, 186-197 (lib. V, cap. III, 1-10).

5 AuBer FRANCISCO DE VITORIA (Comentarios a la Secunda Secundae de Santo Tomds, Bd. I, De fide et spe
<gqq. 1-22>, hg. von VICENTE BELTRAN DE HEREDIA, Salamanca 1932; DERS., »De eo ad quod tenetur homo
veniens ad usum rationis«, in: Obras de Francisco de Vitoria, Relecciones teoldgicas, hg. von TEOFILO URDANOZ,
Madrid 1960, 1302-1375) und DOMINGO DE SOTO (De natura et gratia libri III, ad Sanctum Concilium Tridenti-
num, Venedig 1547 und Salamanca 1554; DERS., In Quartum Sententiarum commentarii, Salamanca 1559 und 1560,
auch Venedig 1584) diirfte Acosta den Franziskaner ANDRES VEGA (Tridentini decreti de iustificatione expositio et
defensio libris XV distincta, totam doctrinam iustificationis complectentibus, Venedig 1548) und den frithen MEL-
CHOR CANO selbst (Relectio de sacramentis in genere, Salamanca 1550) gemeint haben. Besonders Domingo de Soto
diirfte jedoch die Kritik in den letzten Absitzen des einfithrenden Zitats gegolten haben. Nicht unbeeinflufit von der
Lascasianischen Apologie der indianischen Religionen vertrat Soto die Meinung, daB der ausdriickliche Glaube an
Christus nicht heilsnotwendig, da er fiir viele unmoglich sei; so konnten viele durch eine entschuldbar uniiber-
windbare Unwissenheit (Infideles privative vel negative) vom Gesetz des Glaubens dispensiert werden. Nicht zuletzt
unter Druck von Cano revidierte Soto dann diese Position und verteidigte spiter die Heilsnotwendigkeit des Glau-
bens, aber verstanden als jenen impliziten Glauben, der der natiirlichen Vernunft folgt. Mit verschiedenen Nuancen
wurde dann diese Lehre von den meisten Spitscholastikern vertreten. Vgl. die Ubersicht bei TEOFILO URDANOZ,
»La necesidad de la fe explicita para salvarse segin los tedlogos de la Escuela de Salamanca, in: Ciencia Tomista
59 (1940) 398-414 und 529-553, 60 (1941) 109-134, 61 (1941) 83-107. Der Humanist Juan Luis Vives soll sich



186 Mariano Delgado

dafiir: Trient hatte die >Heilsnotwendigkeit der Taufex (1547)° feierlich erklirt, Florenz
hundert Jahre zuvor (1442) die exklusive >Heilsnotwendigkeit der Kirche zum Dogma
erhoben;” Melchor Cano hatte eben in seinem Werk De locis theologicis (1563) die
Methode katholischer Theologie als Antwort auf die Reformation neu begriindet: Unter
Hintanstellung der Vernunftgrinde gilt es demnach besonders in Schrift und Tradition
nach positiven Belegen fiir die vertretene Meinung zu suchen. Aber der entscheidende
Grund fiir Acosta war bestimmt, die in Peru gemachte Erfahrung mit Lehre und Person
des Francisco de La Cruz, eines Dominikanerpaters, der aus der Gnadenlehre der
Theologen von Salamanca und den positiven Gotzendiensttheorien von Las Casas ex-
treme Positionen extrapolierte, wie etwa, daB der vage Monotheismus der Indios und
ihre implizite Annahme der Lehre der Kirche fiir deren Rettung genug sei und daf es
folglich nicht notwendig sei, sie durch Mission zur Annahme der vollen christlichen
Glaubenswahrheiten — also der grundlegenden Mittlerrolle Jesu Christi im Erldsungs-
werk — einzuladen oder zu bewegen. An seine Adresse gerichtet schreibt Acosta voller
Sorge um den Fortgang des Missionswerks, die ganze Arbeit und Sorge um die Evan-
gelisierung der Indios wiirde wohl nun unvermeidlich in sich zusammenfallen, wenn
solche Behauptungen wahr wiren. Darum versucht er anschlieBend nachzuweisen, daf
eine solche Lehre nicht nur >gottlos« sei, sondern auch schlechthin storicht«.®

1522 als erster auf die neuentdeckte Menschenmenge jenseits des Ozeans berufen haben, um die Rettung der Heiden
aufgrund der bloB natiirlichen Gotteserkenntnis sowie der tugendhaften Lebensfiihrung zu postulieren: Solche
Heiden sollten dann analog zu den vorchristlichen Gerechten des Alten Testaments betrachtet werden, die das
mosaische Gesetz ehrlich einhielten (ebd., 402). Zu Acosta und der Schule von Salamanca vgl. DIONISIO BOROBIO
GARCIA, »Teblogos salmantinos e iniciacidn en la evangelizacion de América durante el siglo XVI«, in: DERS. /
FREDERICO R. AZNAR GIL / ANTONIO GARCIA Y GARCIA (Hg.), Evangelizacién en América, Salamanca 1988,
7-165, 36-48; auch LEON LOPETEGUI, El Padre José de Acosta S.1. y las misiones, especialmente americanas del
siglo XVI (Consejo superior de investigaciones cientificas: Instituto Gonzalo Fernindez de Oviedo, Bd. VIII) Madrid
1942, 281-295; zur Gnadenlehre der Schule von Salamanca und zur Heilsnotwendigkeit des ausdriicklichen oder
impliziten Glaubens vgl. auBer URDANOZ auch FRIEDRICH STEGMULLER, Francisco de Vitoria y la doctrina de la
gracia en la Escuela Salmantina, Barcelona 1934. Auch der Protestantismus, letztlich und vor allem in der Calvini-
stischen Variante streng pradestinationstheologisch denkend, kritisierte die Gnadenlehre der Spétscholastik und warf
ihr Pelagianismus, Pharisdertum vor. Aufierdem sei sie eine legalistische und monchische Religion. Vgl. dazu die
Auseinandersetzung mit den protestantischen Vorwiirfen im klassischen Werk von DOMINGO DE SOTO, De natura et
gratia, Paris 1549.

®  DENZINGER/HUNERMANN 1618.

T SEbd 1351

8 Vgl. JOSE DE ACOSTA, De procuranda indorum salute, Bd. 2, 210-223, 214. Der Kern des Problems besteht
wohl in der Verwechselung der >vorchristlichen« mit der »nachchristlichen« Zeit: Wihrend die Spitscholastiker und
Las Casas die Fides implicita als Rettungsmoglichkeit fir die Gerechten in der vorchristlichen Zeit, also bis zu dem
Zeitpunkt, wo sie mit der wahren Religion in der ihr angemessenen Weise (Las Casas wird sich hier von den
Scholastikern durch die hartniickige Betonung der radikalen Zwangsfreiheit abheben) und flankiert von den drei
Glaubenshilfen (Selbstmitteilung der gottlichen Gnade, tiberzeugende Glaubenspredigt und Miracula exteriora, vgl.
hierzu MARIANO DELGADO, »Gottes Weisheit und Giite als theologischer Verstehens- und Handlungshorizont. Von
der Aktualitit der Missionstheologie des Bartolomé de Las Casas«, in: ZMR 76 (1992) 287-300) konfrontiert
werden, weitete Francisco de La Cruz diese Denkform auch auf die »nachchristliche Zeit< aus, trat aber dafiir mit
einer personlichen Lebensfiihrung ein, die alles andere als den Lascasianischen MaBstiben fiir Sittlichkeit der
Glaubensapostel (Herrsch- und Habsuchtsiiberwindung) entsprach. Zu Francisco de la Cruz, eine der schillerndsten
und bisher kaum erforschten Persénlichkeiten der lateinamerikanischen Christentumsgeschichte vgl. ALVARO
HUERGA, Historia de los alumbrados (1570-1630), Bd. 3: Los alumbrados de Hispanoamérica (1570-1605), Madrid



Theologie angesichis religidser Vielheit 187

Der in Acostas einfilhrendem Zitat enthaltene doppelte Vorwurf der Identititspreis-
gabe und der Schwichung der missionarischen »Gehet-hin-Denkform« des Christentums
ist ernstzunehmen, auch wenn er nicht immer zutrifft und oft darin wurzelt, da auf-
grund der Beheimatung in verschiedenen theologischen — schopfungstheologisch oder
pridestinationstheologisch gepridgten — Schulen inklusive Ansidtze von Exklusivisten
dngstlich und falsch beurteilt werden.’

Inzwischen ist schier zur Opinio communis geworden, daB das Zweite Vatikanische
Konzil die in der Theologiegeschichte immer vorhandene Spannung zwischen Exklusi-
vismus'® und Inklusivismus'! zugunsten des letzteren aufgelost hat. Walter Kern ver-
merkt dazu nicht ohne Ironie: »All jenen Personengruppen, denen das Konzil von
Florenz 1442 die Heilsmoglichkeit ausdriicklich abgesprochen hat, wurde — in ver-
schiedenem Frage- und Antworthorizont — vom Zweiten Vatikanischen Konzil 1964/65
die Heilsmoglichkeit ausdriicklich zugesprochen: den Schismatikern und Hiretikern —
den »>getrennten Briidern« —, den Juden und den Muslimen und den anderen an Gott
Glaubenden oder Gottliches verehrenden Menschen, schlieBlich denen, die das Glau-
bensbekenntnis fiir die Jakobiten nicht kannten oder jedenfalls schon gar nicht in Erwi-
gung zogen, denen, die Gott und das Gottliche verkennen und verneinen.«'?

1986; auch VIDAL ABRIL CASTELLO, Francisco de la Cruz. Inquisicion. Actas-I (Anatomia y biopsia del Dios y del
derecho judeo-cristiano-musulmdn de la conquista de América) (Corpus hispanorum de pace 29, 30, 31) Madrid
19907

9  Es ist kein Wunder, daB der Ansatz von Acosta letztlich einen priidestinationstheologischen Uberschuff aufweist.
Nachdem er dargelegt hat, welche ausdriickliche Zustimmung zu den Glaubenswahrheiten zur Rettung notwendig
ist, befaBt er sich zu guter Letzt mit dem Schicksal derjenigen, die >Ohren haben, um zu héren, aber doch nicht
horen« (Mt 13,10-17; Jes 6,9; Ez 12,2), um diese bequeme pridestinationstheologische Antwort zu geben: »Dem
vernommenen Glaubenswort unsere Zustimmung zu geben ist das Werk der gottlichen Gnade, wie es auch nichts
anderes als Gnadenwerk ist, dieses Wort im Geist (Mente) zu verstehen und zu denken. Wenn jemandem also das
eine oder das andere verweigert worden ist, so geschieht dies kraft des gerechten gottlichen Ratschlusses, dessen
Wirkungen wir zwar oft sehen, dessen Ursache wir jedoch génzlich ignorieren.« JOSE DE ACOSTA, De procuranda
indorum salute, Bd. 2, 220.

10 Unter »Exklusivismus« werden hier jene theologischen Ansitze verstanden, die — mit verschiedenen Nuancen
— aufBerhalb der ausdriicklichen Zugehérigkeit zur Kirche durch die Taufe keine Heilsmoglichkeit gelten lassen.
Vgl. dazu DENZINGER/HUNERMANN 802. Eine Ubersicht tiber die exklusiven Ansitze in der Theologiegeschichte
bietet REINHOLD BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums. Von der Aufkldrung bis zur Pluralisti-
schen Religionstheologie, Giitersloh 1990, 58-70.

"' Unter >Inklusivismusc werden hier jene theologischen Ansitze verstanden, die — mit verschiedenen Nuancen —
zwar die Heilsnotwendigkeit der Kirchenzugehorigkeit betonen, aber den Kirchenbegriff (Ecclesia ab Abel) so weit
fassen, daB darin alle Menschen guten Willens eingeschlossen sind, womit nicht die Taufe selbst, sondern allein die
sogenannte Fides implicita heilsnotwendig ist. Vgl. dazu DENZINGER/HUNERMANN 3821, 3869-3872, 2305, 2429,
3014, 4140. Eine Ubersicht iiber die inklusiven Ansitze in der Theologiegeschichte bietet wiederum REINHOLD
BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 94-123.

12 WALTER KERN, Aufferhalb der Kirche kein Heil? Freiburg 1979, 57. Das Konzil hat dies am deutlichsten etwa
in Lumen gentium, 16 (DENZINGER/HUNERMANN 4140) betont — man beachte die Nihe dieses Textes zu der von
Acosta kritisierten thomistischen Gnadentheologie sowie die am Ende erfolgte Bekriiftigung des Missionsauftrages:
»Diejenigen endlich, die das Evangelium noch nicht empfangen haben, sind auf das Gottesvolk auf verschiedene
Weisen hingeordnet. In erster Linie freilich jenes Volk, dem der Bund und die VerheiBungen gegeben worden sind
und aus dem Christus dem Fleische nach geboren ist (vgl. Rom 9,4f), das seiner Erwihlung nach um der Viter
willen so teure Volk: ohne Reue nimlich sind die Gaben und die Berufung Gottes (vgl. Rom 11,28f). Die Heils-
absicht umfafit aber auch die, welche den Schépfer anerkennen, unter ihnen besonders die Muslim, die sich zum



188 Mariano Delgado

Wir konnen nur begriiBen, daB mit dieser beachtenswerten Lehrentwicklung ein
endgiiltiger Schlufistrich unter die Ecclesia militans gezogen wurde, deren Theologie
der Versuchung zur Intoleranz, »zur Aufrichtung einer heillosen innerweltlichen Ab-
solutheit, die den anderen fiir Zeit und Ewigkeit in Frage stellt«,!* nicht immer zu
widerstehen vermochte. Aber das Verhiltnis zwischen den Christen und den Anderen
bleibt auch nach der Uberwindung der innerweltlichen Absolutheit ein gespanntes. Fiir
den theologischen Umgang mit diesem Sachverhalt sollte eines jedoch selbstverstindlich
sein: Nicht die Wiederholung von alten Antworten ohne Riicksicht auf die verdnderten
Raum- und Zeiterfahrungen ist gefragt, sondern ihre schopferische und doch glaubens-
treue Weiterentwicklung, wie dies etwa die eingangs erwihnte Gnadentheologie der
frithen Schule von Salamanca — die iibrigens nicht ohne Einfluff des Bartolomé de Las
Casas entstanden ist — angesichts der unerhdrten Geschichtsumbriiche des 16. Jahrhun-
derts zu tun versuchte.!*

Festhalten am Glauben Abrahams bekennen und mit uns den einzigen Gott anbeten, den barmherzigen, der die
Menschen am Jiingsten Tag richten wird. Aber auch den anderen, die in Schatten und Bildern den unbekannten Gott
suchen, auch solchen ist Gott selbst nicht ferne, da er allen Leben und Atem und alles gibt (vgl. Apg 17,25-28) und
als Erloser will, daB alle Menschen gerettet werden (vgl. 1 Tim 2,4). Wer nidmlich das Evangelium Christi und
seine Kirche ohne Schuld nicht kennt, Gott jedoch aufrichtigen Herzens sucht und seinen durch den Anruf des
Gewissens erkannten Willen unter dem EinfluB der Gnade in den Taten zu erfiillen versucht, kann das ewige Heil
erlangen. Die gottliche Vorsehung verweigert auch denen die zum Heil notwendigen Hilfen nicht, die ohne Schuld
noch nicht zur ausdriicklichen Anerkennung Gottes gelangt sind und nicht ohne die gottliche Gnade ein rechtes
Leben zu fiihren sich bemiihen. Was sich nimlich an Gutem und Wahrem bei ihnen findet, wird von der Kirche als
Vorbereitung fiir die Frohbotschaft und als von dem gegeben geschiitzt, der jeden Menschen erleuchtet, damit er
schlieBlich das Leben habe. Vom Bosen getiduscht, wurden aber die Menschen oft eitel in ihren Gedanken und
verwandelten die Wahrheit Gottes in Liige, indem sie der Schépfung mehr dienten als dem Schopfer (vgl. Rém
1,21.25), oder sie sind, ohne Gott in dieser Welt lebend und sterbend, der dufersten Verzweiflung ausgesetzt.
Deswegen ist die Kirche eifrig bestrebt, zur Férderung der Ehre Gottes und des Heils all dieser Menschen die
Missionen zu unterstiitzen, eingedenk des Auftrags des Herrn, der gesagt hat: »Predigt das Evangelium der ganzen
Schopfung« (Mk 16,16).«

13 JosePH RATZINGER, »Das Problem der Absolutheit des christlichen Heilsweges«, in: DERS., Das neue Volk
Gottes. Entwiirfe zur Ekklesiologie, Diisseldorf 1969, 362-375, 372.

!4 Aufgrund der engen Wechselbeziehungen zwischen Christen und den Anderen in der modernen planetarischen
Gesellschaft scheint jedoch nicht mehr zu geniigen, die »Heils-, Wahrheits- und Missionsfrage< in Gnadenlehre,
Soteriologie oder Fundamentalthelogie zu diskutieren; vielmehr werden zunehmend Stimmen laut, die eine Ausein-
andersetzung damit in allen Fichern der Theologie fiir dringend notwendig erachten und zuweilen sogar die Aus-
bildung einer neuen theologischen Disziplin — Theologie der Religionen bzw. Theologie der Religionsgeschichte, je
nach dem zugrundeliegenden Selbstverstindnis des Christentums und der anderen Religionen — postulieren.
Besonders Max Seckler hilt die Errichtung einer neuen Disziplin fiir die ausschlieBliche theologische Auseinander-
setzung mit diesen Fragen fiir sinnvoll. Als Fachbezeichnung scheint inzwischen >Theologie der Religionen« vor
>Theologie der Religionsgeschichte« im katholischen wie evangelischen Raum den Vorzug zu genieBen, da letzterer
Ausdruck religionswissenschaftlich wie hegelianisch vorbelastet sei. Vgl. MAX SECKLER, »Theologie der Religionen
mit Fragezeichens, in: ThQ 166 (1986) 165-184, 165f, A.1, 171f, A.6; vgl. auch HEINZ ROBERT SCHLETTE, »Zur
Theologie der Religionen«, in: Orientierung 51 (1987) 151-156, 153 f. Einigkeit besteht dariiber, dafl die Ausein-
andersetzung mit dem modernen globalen Religionenpluralismus eine »Funktion der systematischen Theologie
darstellts. Seckler bezeichnet sie konkret als eine »Teilfunktion der Demenstratio religiosa«, die von daher dem
Traktat Religion der Fundamentaltheologie zuzuordnen wire, »verbunden mit der MaBgabe, daB die spezifische
Zielsetzung dieser Disziplin auch und zumal hier eine Weiterentwicklung ihrer Methodik verlangt. Alles in allem
genommen diirfte es sich bei der neuen Disziplin um den klassischen Fall einer »fundamentaltheologischen Auf-
gabenstellung in einem neuen Kontextc handelne«.



Theologie angesichts religioser Vielheit 189

1. Die Zeichen der Zeit erkennen

Werfen wir nun einen Blick auf die zwei uniibersehbaren Zeichen unserer Zeit, die
aus der Einstellung des Christentums zu den anderen Religionen das »Kardinalproblem
der christlichen systematischen Theologie«! der Gegenwart gemacht haben:

1. Da sind zum einen die Spitfolgen der zunehmenden missionarischen ErschlieBung
der auBereuropiischen Welt im Schatten der kolonialen Expansion, deren Anfang wir
paradigmatisch mit der Tat des Kolumbus!® verbinden: Dem Eifer der ersten Stunde,
wo man glaubte, die neuentdeckten Volker rasch bekehren zu konnen, um das eschato-
logische Einheitsideal (ein Hirte und eine Herde) zu verwirklichen und somit das er-
sehnte Ende der Welt einzuleiten, folgte alsdann eine bis heute andauernde Phase, die
eher durch eine Stillegung der Eschatologie gekennzeichnet ist. Nicht das Ende der
Welt trat ein, sondern vielmehr die Erfahrung, daB die Menschen binnenchristlich in
viele Kirchen und auBerchristlich in viele Religionen geteilt sind, ohne daB der Zeit-
punkt abzusehen sei, ob, wann und wie das zersplittete Christentum zur Einheit und zur
Beerbung der anderen Religionen gelangen konne. Vielmehr breitet sich die Einsicht
aus, daB binnenchristlich wie auch interreligiés nur eine Einheit in Vielheit mdglich
sein wird, also daB die Pluralitit als religionsgeschichtliche Strukturkonstante bestehen
bleiben wird. Zur Religionenvielfalt hat auBerdem in der Neuzeit wie schon vorher in
seiner Wirkungsgeschichte — der Islam ist das klassische Beispiel einer >nachchrist-
lichen: Religion — paradoxerweise das Christentum selbst beigetragen, das durch seine
missionarische Dynamik nicht nur Religionen zum Erloschen gebracht, sondern auch
viele nachchristliche synkretistische Religionsformen hervorgebracht hat, in denen das
apokalyptisch-messianische Feuer jiidisch-christlicher Hoffnung — mythisch repristi-

15 CARSTEN COLPE, »Die Funktion religionsgeschichtlicher Studien in der evangelischen Theologie«, in: DERS.,

Theologie, Ideologie, Religionswissenschaft. Demonstrationen ihrer Unterscheidung, Miinchen 1980, 40-52, 46.

16 Bekanntlich war Heinrich, >der Seefahrer« (1394-1460), von Portugal der wahre Initiator des Entdeckungszeit-
alters; dieses gewann allerdings seine epochale weltgeschichtliche Bedeutung erst durch die Kolumbus zu ver-
dankende Entdeckung einer »Neuen Welt«. GUNTER LANCZKOWSKI — Begegnung und Wandel der Religionen,
Diisseldorf-Koln 1971, 10 — hat hinsichtlich der religi6sen Situation auf den grundlegenden Unterschied zum
Mittelalter, den die neuen Entdeckungen zunehmend hervorriefen, hingewiesen: »GewiB, auch das Mittelalter war
keine religios uniforme Periode. Kontroversen mit fremden Religionen waren ihm nicht fremd, und diese fithrten zu
solchen geistigen Hohepunkten wie den >Summen« des Thomas von Aquin, die beide intentionell zur religiosen
Auseinandersetzungsliteratur gehdren. Jedoch unterschied sich die mittelalterliche Begegnung mit den Fremdenreli-
gionen eindeutig sowohl in der Breite als auch in der Tiefe von der heutigen. Sie blieb beschrinkt auf einen Sektor
der Erde, den Raum, den das abendlindische Weltbild mit seiner Orientierung nach Jerusalem kannte, und dies
bedeutete, daff die Auseinandersetzungen, abgesehen von hiretischen Strédmungen, nur die durch gleichermafen
monotheistisches Bekenntnis und durch dieselbe historische Grundlage der israelitischen Religion dem Christentum
verwandten Glaubensformen des Judentums und des Islam betraf. Sie stellte auch keine das theologische Bemiihen
schlechthin beherrschende Aufgabe dar. Die rdaumliche Universalitit des religionsgeschichtlichen Geschehens fehlte
ihr ebenso wie die durch Mission und Gegenmission gekennzeichnete krisenhafte Tiefe der gegenwirtigen Be-
gegnungen der Religionen, wie sie durch das Zeitalter der Entdeckungen ermdglicht und eingeleitet wurde. Diese
Faktoren aber sind mit dem Begriff des religiosen Pluralismus angesprochen.« Dieser gegenwirtige Pluralismus der
Religionen liBt unsere Zeit fiir Lanczkowski »in religionsgeschichtlicher Hinsicht derjenigen Augustins vergleichbar
erscheinen«, aber auch »jener Situation, der Paulus bei seiner Verkiindigung in Athen gegeniiberstand« (ebd., 11).



190 Mariano Delgado

niert — zum Ferment nativistisch-chiliastischer, nationalistischer Bewegungen verwan-
delt worden ist.'” Da das Christentum so gut wie mit allen Religionen der Welt in
missionarischen Kontakt getreten ist, stellt diese nachchristliche Situation eine minde-
stens so ernstzunehmende Herausforderung wie die sogenannten Weltreligionen selbst
dar, von denen in der heutigen Theologie immer wieder die Rede ist.

Hinzu kommt noch die Tatsache, daB der von Europa vor etwa fiinfhundert Jahren
eingeleitete ProzeB zur Einswerdung der Welt bei aller entstandenen binnenchristlichen
und interreligiosen Vielheit doch in Gang gekommen ist, wenn auch anders als die
damaligen Européer gedacht haben: Wollten sie die ganze Welt erobern, okzidentalisie-
ren und verchristlichen, um eine europagene Gesellschaft im WeltmaBstab zu schaffen,
und beriefen sich die GemiBigten von ihnen bei der vernunftgemiBen Begriindung
dieses messianischen SendungsbewuBtseins auf unverdufierliche Migrations- und Mis-
sionsrechte, die sie freilich zum eigenen Vorteil auslegten, so merken wir jetzt, daBl die
Nachfahren der von den Europdern damals aufgesuchten Menschen eben diese Rechte
auch in Anspruch nehmen, um in unseren europdisch-abendldndischen Gesellschaften
legitimerweise seBhaft zu werden. Nun ist eben die Stunde gekommen, wo wir zeigen
miissen, ob wir diese Rechte einst ehrlich meinten. Dieser Einswerdungsprozef hat
dazu gefiihrt, daf}, theologisch gesehen, die modernen Gesellschaften — die einen
mehr, die anderen weniger — den Charakter von multireligiosen bzw. »pluralistischenc
Gemeinwesen haben.

2. Ein zweiter Faktor ist die zunehmende Verdrangung der (christlichen) Religion aus
der offentlichen Relevanz in den abendlidndischen Gesellschaften, also der sogenannte
Sakularisierungsprozefl: Besonders die leidvolle Erfahrung, daB die religitsen Bekennt-
nisse in der europdischen Neuzeit vordergriindiger Anla zu grausamen Kriegen gewe-
sen sind, fiihrte schlieflich zu ihrer gesellschaftlichen Neutralisierung. Dabei sind
neuzeitliche Errungenschaften der abendldndischen Welt wie Religionsfreiheit und
Sékularitdt theologisch zutiefst ambivalent: Sie sind Ausdruck von nicht zuletzt durch
das Christentum selbst freigesetzter Autonomie und Anthropozentrik, aber sie laufen —
jedenfalls in den kontinentaleuropdischen Varianten, die eher von latentem Antiklerika-
lismus als von einer zivilen Biirgerreligion geprigt sind — auch immer Gefahr, die
grundlegende Theonomie und Theozentrik christlichen Glaubensvollzugs, weil vermeint-
lich tberholt, aufier acht zu lassen. So hat die neuzeitliche Verdringung der Religion

17 Vgl. CARSTEN COLPE, »Das Phinomen der nachchristlichen Religion in Mythos und Messianismus«, in:

NZsThRPh 9 (1967) 42-87, 68-72. Colpe stellt auch einen umfassenden Katalog der innerweltlichen Metamor-
phosen dar, die das oben erwahnte apokalyptisch-messianische Feuer jiidisch-christlicher Hoffnung in der Religions-
geschichte hervorgerufen hat: »die Verzeitlichungen und Materialisierungen dieser Hoffnung in den Ketzerbewegun-
gen der Alten Kirche und des Mittelalters; die Gnostisierung dieser Hoffnung und ihre Ausrichtung auf Verklirung
dieser Welt im russischen Christentum; die Uberbietung dieser Hoffnung im Islam und die Ausziehung ihrer
messianischen Linie in seinen chiliastischen Mahdi-Erwartungen; die Okonomisierung dieser Hoffnung und ihr
endgiiltiger Ubertritt iiber die Schwelle zur revolutioniren Praxis im Marxismus; endlich und schlieBlich die
prophetisch-nativistischen Bewegungen in den Stammesreligionen der Jetztzeit«(48). Das darin enthaltene anakliti-
sche Denken aufzuheben bzw. diese Verzeitlichungen und Materialisierungen »in jenen eschatologischen Schwebe-
zustand zuriickzuschalten oder zu revertieren, welcher einerseits den Blick in die Zukunft offenhilt und andererseits
die Arbeit an der Zukunft vor menschlicher Illusionierung und damit auch vor Desillusionierung bewahrt«, hilt
Colpe nicht zu Unrecht fiir eine der kardinalen Aufgaben heutiger christlicher Theologie (77).



Theologie angesichts religioser Vielheit 191

im Abendland ein geistiges Klima hervorgerufen, das zur Entstehung einer Vielzahl von
sdkularen Ersatzreligionen und esoterischen Religionssurrogaten gefiihrt hat. Auch wenn
der abendlindische Sikularisierungsprozeff inzwischen eine eigene missionarische
Dynamik entfaltet hat, so ist er weit davon entfernt, ein weltweites Phidnomen zu sein.
Vielmehr haben wir es in der heutigen Welt mit einer parallelen Ungleichzeitigkeit zu
tun: Eher anthropozentrisch geprigte christliche oder sikular-nachchristliche Kulturen
koexistieren — oft in ein und derselben Gesellschaft — mit eher theozentrisch (Islam),
kosmozentrisch (asiatischen Religionen) oder magisch-mythisch (indianischen, afroame-
rikanischen, afrikanischen und polynesischen nachchristlichen Synkretismen) verfafiten.

Wir haben es also mit einer Welt zu tun, in der das Christentum vermutlich auf
Dauer mit dem Argernis nachchristlicher Sikularitdt und Religiositdt konfrontiert sein
wird.'® Dieses doppelte Argernis — Warum eigentlich wird in manchen Entwiirfen die
Frage des Verhiltnisses des Christentums zu den sogenannten Weltreligionen von der
hier umrissenen Gesamtherausforderung getrennt? Kommt theologisch gesprochen den
Weltreligionen eine qualitativ andere Relevanz zu als den nachchristlichen Religionen
und ihren sdkularen Surrogaten? — gilt es unter den Bedingungen einer pluralen Welt
zu meistern, ohne die eigene Identitit preiszugeben oder die der anderen zu verein-
nahmen. Wie dies gemacht werden konnte, mochte ich nun mit folgenden unpritentio-
sen Uberlegungen skizzieren.

2. Der Minimalrahmen des Konzils

Eine christliche Theologie der anderen Religionen scheint mir — jedenfalls katholisch
verstanden — nur auf dem Boden des Zweiten Vatikanischen Konzils'® méglich zu
sein. Gleichwohl ist dieser inklusive Ansatz als ein Minimalrahmen zu betrachten, der
darauf wartet, dafl die theologische Einbildungskraft darin ein passendes Bild einrahmt,
das uns schopferisch zu denken und zu tun gibt. Ansitze, die diesen Minimalrahmen
jedoch sprengen wollen, um dann an dessen Stelle einen kleinmiitig engeren oder
maBlos weiteren zu zimmern, werden daraufthin zu prifen sein, ob sie nicht Gefahr
laufen, in die alten Aporien des Exklusivismus oder in die neuen des Pluralismus zu
fithren. Als Minimalrahmen einer christlichen Theologie der anderen Religionen kénn-
ten wir mit Nostra aetate folgende Punkte festhalten:

B vl ebd., 85 ff.

% Mit dem Verhiltnis des Christentums zu den nichtchristlichen Religionen befaite sich das Konzil ausdriicklich
in Nostra aetate, ging hier allerdings kaum tber eine verlegene Absichtserklirung hinaus. Dafl dieses Dokument in
der deutschen Ausgabe des Lexikons fiir Theologie und Kirche zwar mit einer langen Textgeschichte versehen wurde
aber als einziges Konzilsdokument ohne Kommentar geblieben ist, spricht Binde tiber die Verlegenheit der damali-
gen katholischen Theologie im Zusammenhang mit den nichtchristlichen Religionen. Vgl. HANS WALDENFELS,
»Theologie der nichtchristlichen Religionen. Konsequenzen aus >Nostra aetate«, in: Glaube im Prozef. Christsein
nach dem II. Vatikanum. Fiir Karl Rahner, herausgegeben von ELMAR KLINGER und KLAUS WITTSTADT, Freiburg
1984, 757-775, 758. Fiir den Konzilsansatz sind weiter Dei verbum, Lumen gentium, Gaudium et spes, Dignitatis
humanae und Ad gentes von Bedeutung.



192 Mariano Delgado

— Einen schopfungstheologischen Ansatz, der am gemeinsamen Ursprung und Ziel
der Menschheitsfamilie festhilt und von dem universalen Heilswillen Gottes ausgeht.

— Eine differenzierende Einstellung gegeniiber den anderen Religionen: Sie werden
zwar prinzipiell als Weltanschauungen anerkannt, die Antwort auf die ungelosten Riitsel
des menschlichen Daseins zu geben versuchen, bzw. als Wege, die Lehren und Lebens-
regeln sowie auch heilige Riten enthalten und nicht selten Samenkorner jener Wahrheit
erkennen lassen, die alle Menschen erleuchtet und das Christentum selbst in vollem
Umfang zu tradieren meint. Aber sie werden nicht pauschal und undifferenziert als
»legitime Heilswege« betrachtet, da in den Religionen oft Menschlich-allzu-Menschliches
enthalten ist.

— Eine evolutionistische Typologie der Religionen, die von den animistischen Natur-
religionen tiber den Polytheismus bis hin zum Monotheismus hinschreitet und so in auf-
steigender Tendenz als dem Christentum nahestehend bewertet werden.2°

— Besonders gegeniiber dem Islam und dem Judentum wird die Uberwindung der
Ecclesia militans deutlich signalisiert und die indirekte Okumene betont: zur gemein-
samen Forderung der sozialen Gerechtigkeit, der sittlichen Giiter und nicht zuletzt des
Friedens und der Freiheit fiir alle Menschen.

— Gleichzeitig aber hebt das Konzil — was ihm zusteht, da es sich primir um eine
Beurteilung der anderen Religionen aus christlicher Sicht handelt — mit einem christo-
zentrischen Ansatz die Einzigartigkeit des Christentums hervor, die die Kirche zur
Mission verpflichtet, damit alle das Heil erlangen: »Unablissig aber verkiindigt sie und
muB sie verkiindigen Christus, der ist »der Weg, die Wahrheit und das Leben< (Joh
14,6), in dem die Menschen die Fiille des religiosen Lebens finden, in dem Gott alles
mit sich verséhnt hat.« Und: »Auch hat ja Christus, wie die Kirche immer gelehrt hat
und lehrt, in Freiheit, um der Siinden aller Menschen willen, sein Leiden und seinen
Tod aus unendlicher Liebe auf sich genommen, damit alle das Heil erlangen. So ist die
Aufgabe der Predigt der Kirche, das Kreuz Christi als Zeichen der universalen Liebe
Gottes und als Quelle aller Gnaden zu verkiinden«.2!

— Neben der ausdriicklichen Verkiindigung werden als Methoden zur Wahrnehmung
des christlichen Missionsauftrags gegeniiber den einzelnen wie auch den Religionen und
Kulturen folgende genannt: das Gesprich, die Zusammenarbeit, aber auch das Zeugnis
christlichen Glaubens und Lebens, also die bewihrte Via empirica der Vitertheologie.

Trotz der Wiirdigung, die dieser inklusive Ansatz vor dem Hintergrund des verhing-
nisvollen Ubergewichts des Exklusivismus in der Theologiegeschichte — man denke
etwa an die Leidensgeschichte, die christliche Mission unter dem Zeichen der von
Joseph Ratzinger beklagten »heillosen innerweltlichen Absolutheit« direkt oder indirekt
zu verantworten hat — verdient, kann man nicht umhin, folgende Grunddefizite festzu-
stellen:

% Auch wenn der darin enthaltene >Evolutionismus« religionsgeschichtlich als tiberholt gilt, so ist die Einordnung

Jje nach dem Grad der Verwandtschaft mit dem Christentum theologisch richtig,
2l Nostra aetate, 2 und 4.



Theologie angesichts religidser Vielheit 193

1. Die Einrahmung der christozentrischen Denkform in den grundlegenden schop-
fungstheologischen Ansatz schiitzt sie vor Milbrauch im Sinne der alten exklusiven
Ansitze. Aber gilt diese schopfungstheologisch abgeschwichte Christozentrik auch fiir
die >nachchristliche« Zeit oder nur fiir die >vorchristliche:, also bis zu dem Zeitpunkt,
wo die verschiedenen Menschen und Religionen mit dem Christentum in Kontakt tre-
ten? Wire nicht ratsam, der streng evangelischen Missionsmethodik von Las Casas zu
folgen, und die >nachchristliche« Zeit fiir die Nichtchristen erst dann fiir gekommen zu
erkliren, wenn die drei Glaubensvoraussetzungen — Selbstmitteilung der gottlichen
Gnade, herrsch- und habsuchtsfreie Glaubenspredigt sowie letztlich die Miracula exte-
riora verstanden als die sittliche Lebensfithrung der Christen — im Leben eines jeden
gegeben sind? Und kann man diesen Zeitpunkt menschlich ermessen, wenn die aus-
driickliche Glaubenszustimmung nicht gegeben ist? Wire also nicht zu iiberlegen, ob —
bis ein solcher Zeitpunkt eintritt — nicht eine pneumatologische und eschatologische
Vertiefung des schépfungstheologischen Ansatzes, wie Karl Rahner tibrigens postuliert
hat, zu einem besseren Verstindnis unserer selbst und der Anderen fiihren konnte?
Koénnte uns eine solche Weiterentwicklung nicht helfen, die theologische Sprachlosigkeit
angesichts des Argernisses zu iiberwinden, »daB die Religionsgeschichte auch nach
Christus und bis heute mit einem ungemein schopferischen Elan weitergeht«?*?

2. Die Anderen werden primér im Lichte eines einseitigen missionarischen Utilitaris-
mus betrachtet. Das Wissen tiber die anderen Religionen und die Anerkennung der dort
entdeckten sittlichen Werte und Wahrheitssamen sollen zwar zum gemeinsamen Aufbau
einer friedlicheren und gerechteren Welt fiihren, vor allem aber dem Zweck dienen,
diese Religionen dann besser evangelisieren zu konnen. Das wire an sich ein legitimes
Erkenntnisinteresse, wird aber den empirischen Wechselbeziehungen zwischen dem
Christentum und den anderen Religionen nicht gerecht. Daf die Auseinandersetzung mit
diesen Religionen im Grunde immer auch einen zweigleisigen LernprozeB darstellt, der
Christen nicht zuletzt zur Explizitmachung und Klirung der eigenen Offenbarungs-
traditionen verhelfen konnte, wird nicht bedacht. Ausgeblendet wird somit das ganze
Problem der >Metamorphosen:, des Wandels als Folge der Begegnung verschiedener
Religionen, die einander immer in Frage stellen: Die Auseinandersetzungen mit den
vor-, nicht- oder nachchristlichen Religionen23 — etwa mit dem biblischen Judentum,

2 ERNsT BENZ, »Ideen zu einer Theologie der Religionsgeschichte«, in: Akademie der Wissenschafien und der

Literatur: Abhandlungen der geistes- und sozialwissenschaftlichen Klasse 5/1960, Wiesbaden 1961, 421-496, 473.
2 Als »vorchristliche« Religionen sind solche zu verstehen, die in den EntstehungsprozeB des antiken Christentums
eingegangen sind; als »nichtchristlich« solche, die zwar chronologisch betrachtet ilter als das Christentum sein kon-
nen, dennoch aber nur mit dem »fertigen< — also mit dem dogmatisch verfaBten — Christentum zu tn hatten. Als
'nachchristlich« gelten schlieBlich diejenigen, die als Antwort auf das missionierende Christentum selbst entstanden
sind. Vgl. CARSTEN COLPE, Das Phénomen der nachchristlichen Religion in Mythos und Messianismus, 47-49. Die
Religionen, mit denen das heutige Christentum zu tun hat, gehdren zu den letzten zwei Gruppen. Mit Colpe darf
angefragt werden, ob nicht viele Fehler in der Begegnung des Christentums mit den heute noch lebenden Religionen
vermieden werden konnten, wenn man endlich aufhorte, diejenigen historischen Verhiltnisse und Beziehungen,
»welche bei der Entstehung des Christentums eine Rolle gespielt habene, auch fiir ein immer noch absolut giiltiges
Modell in der Gegenwart zu halten. DERS., Die Funktion religionsgeschichtlicher Studien in der evangelischen
Theologie, 45. Es sei nochmals betont: Nicht die phantasielose Ubertragung, sondern die schopferische Fortschrei-
bung der Denkformen ist gefragt, wie sie etwa ein Bartolomé de Las Casas in seiner Zeit geleistet hat!



194 Mariano Delgado

der griechischen Philosophie, der Gnosis, dem Manichidismus, dem Pelagianismus, dem
Donatismus, dem Islam, den germanischen und slawischen Religionen, den asiatischen,
indianischen und afrikanischen Religionen — haben zu zahlreichen Metamorphosen im
Christentum und in der Religionsgeschichte gefiihrt. Die Religionentypologie, die das
Konzil in den verschiedenen Dokumenten nennt, trigt in keiner Weise diesem empiri-
schen Phinomen Rechnung. Auch hier wire zu iiberlegen, ob der inklusive Konzils-
ansatz mit Hilfe religionsgeschichtlichen Materials nicht weiterentwickelt werden koénn-
te, um den mannigfaltigen Wechselbeziehungen zwischen dem Christentum und den
anderen Religionen im Strom der Religionsgeschichte besser als bisher gerecht zu
werden.

3. Wichtige Ansdtze neuerer Theologie

Auch die wichtigsten Ansitze neuerer Theologie lassen das empirische Problem der
religionsgeschichtlichen Metamorphosen so gut wie unberiicksichtigt, obwohl es man-
chen ihrer Vertreter — etwa Wolfhart Pannenberg — durchaus bewuBt ist. Drei solcher
Ansdtze seien hier exemplarisch vorgestellt: katholischerseits der inklusive heilsge-
schichtliche von Karl Rahner, evangelischerseits der universalgeschichtliche von Pan-
nenberg und schlieBlich der inzwischen in beiden Konfessionen weit verbreitete Ansatz
der Pluralistischen Religionstheologie. Die zwei letzten Ansitze entspringen allemal —
idealistisch der eine, nachidealistisch der andere — dem Wahrheitsbegriff der west-
lichen Aufklarungstraditionen.

— Der transzendentale Ansatz< von Karl Rahner** ist anfinglich iiber eine aufse-
henerregende sprachliche Aktualisierung und Weiterentwicklung der spitscholastischen
Gnadentheologie — etwa mit der Einfliihrung von umstrittenen, weil zuerst nicht genau
prézisierten Begriffen wie die des duflerlich nicht eindeutig feststellbaren >anonymen
Christen(tums)« und der >legitimen Religionen®® — kaum hinausgegangen. Trotz des
schopfungstheologischen Ansatzes fiihrt ihn die radikale Christozentrik, dhnlich wie der
Konzilsansatz, zu einer blofien >Funktionalisierung« der anderen Religionen in der vom
Christentum her gedachten Heilsgeschichte.?® Denn die Abgeschlossenheit der Offen-
barung in Christus wird so verstanden, daf sich die Christen auf dem geradesten Weg

2 Der Ansatz von KARL RAHNER ist besonders in folgenden Schriften enthalten: »Das Christentum und die

nichtchristlichen Religionen«, in: DERS., Schriften zur Theologie, Bd. V, Zirich 1962, 136-158; »Die Heraus-
forderung der Theologie durch das Zweite Vatikanische Konzile, in: Ebd., Bd. VIII, Ziirich 1967, 13-42; »Kirche,
Kirchen, Religionene, in: Ebd., 355-377; »Anonymes Christentum und Missionsauftrag der Kirche«, in: Ebd., Bd.
IX, Zirich 1970, 498-515; »Der eine Jesus und die Universalitit des Heils«, in: Ebd., Bd. XII, Zirich 1975,
251-282; »Uber die Heilsbedeutung der nichtchristlichen Religionen«, in: Ebd., Bd. XIII, Ziirich 1978, 341-350;
»Jesus Christus in den nichtchristlichen Religionen«, in: Ebd., 370-383; »Aspekte europiischer Theologie«, in:
Ebd., Bd. XV, Zirich 1983, 84-103; »Eine Theologie, mit der wir leben kionnene, in: Ebd., 104-116; »Uber den
Absolutheitsanspruch des Christentums«, in: Ebd., 171-184; »Uber die Eigenart des christlichen Gottesbegriffs«, in:
Ebd., 185-194.

3 Vgl. dazu NIKOLAUS SCHWERDTFEGER, Gnade und Welr.

26 Vgl. HANS WALDENFELS, Theologie der nichichristlichen Religionen, 765.



Theologie angesichts religidser Vielheit x 195

zum Ziel befinden, wihrend die anderen erst — durch Gottes geheimen Ratschluff —
tiber die mithsamen Umwege ihrer Religionen unterwegs sind. In spéteren Schriften hat
er — wenn auch nur postulatorisch — die diesbeziigliche Riesenaufgabe kiinftiger
Theologie umrissen: die Theologie konne nicht linger die Offenbarungsgeschichte »auf
die Offenbarung im >Paradies< und die Offenbarungsgeschichte von Moses zu Christus
im Alten Testament begrenzen«, sie miisse »die Abgeschlossenheit der Offenbarung in
Christus besser als frither interpretieren und verstindlich machen«.?’

Konkret scheint Rahner seine Hoffnung auf eine stirkere Berticksichtigung der pneu-
matologischen Denkform der &stlichen Kirchen zu richten: »Die europiische Theologie
dachte selbstverstidndlich personalistisch und darum auch geschichtlich. Daf} das univer-
sale Heil aller Menschen von einem raumzeitlich punktformigen Ereignis abhingen
konne, war fiir sie letztlich doch kein besonderes Problem, sondern fast eine Selbstver-
stindlichkeit. Ebenso die Uberzeugung, daB die Offenbarung als solche eine eigentliche
Geschichte haben kénne. So war die Vorordnung der Christologie vor einer Pneumato-
logie, vor der Gnadenlehre auch mehr oder weniger eine Selbstverstindlichkeit, wenn
auch selbstverstindlich in der traditionellen Theologie immer schon auch Uberzeugun-
gen und Lehren gegeben waren, die die zu schlichte Selbstverstindlichkeit einer solchen
theologischen Perspektive in Frage stellen konnten. Vielleicht wird einmal eine ostliche
Theologie diese Perspektive umkehren. Vielleicht wird sie eine Pneumatologie, eine
Lehre von der innersten, vergottlichenden Begnadigung aller Menschen (als Angebot an
ihre Freiheit) wegen des allgemeinen Heilswillens und wegen des legitimen Respektes
vor allen groBen Weltreligionen auch auBerhalb des Christentums zum fundamentalen
Ausgangspunkt ihrer gesamten Theologie machen und von da aus — vielleicht gar nicht
ohne erhebliche Anstrengungen — ein wirkliches und radikales Verstdndnis der Christo-
logie zu gewinnen suchen. Einer solchen Theologie wird vielleicht ein Wort wie Joh
7,39 (Der Geist war noch nicht gegeben, weil Jesus noch nicht verherrlicht war) weni-
ger naheliegen und verstdndlich sein als Sdtze in der Schrift, die den allgemeinen Heils-
willen Gottes rilhmen, den Geist durch alle Propheten reden lassen und ihn ausgegossen
wissen iiber alles Fleisch.«*®

Aber abgesehen von diesem Pliddoyer erfahren wir bei ihm allerdings nicht, wie dies
zu machen sei. Ansonsten umreifit er den zu gehenden Weg vorwiegend negativ: »Man
darf da nicht zu schnell mit dem letzten Konzil sagen, um sich theologische Miihe zu
ersparen, all das sei moglich auf Wegen, die Gott allein kennt.«*’ Der Rahnersche
Ansatz hat Schule gemacht und ist von einigen katholischen Theologen weiterentwickelt
worden, wobei manche — vor allem im Hinblick auf die Rolle der Mission, die so gut
wie obsolet wird — Schliisse extrapolieren, die dem pluralistischen Ansatz sehr nahe

27
28

KARL RAHNER, Aspekte europdischer Theologie, 103.

Ebd., 102 f. Mit der Betonung von Weish 8,1 als Ausgangspunkt seiner Missionstheologie hat Las Casas
eigentlich einen solchen Ansatz im Kern vorgelegt. Vel. hierzu MARIANO DELGADO, Gottes Weisheit und Giite als
theologischer Verstehens- und Handlungshorizont.

2 KARL RAHNER, Eine Theologie, mit der wir leben kinnen, 115.



196 Mariano Delgado

kommen, mit der Konzilstheologie kaum vereinbar sein diirften, und die nicht zuletzt
Rahner selbst so nicht ziehen wiirde.*’

— Wolfhart Pannenberg schwebt eine Theologie der Religionsgeschichte vor, »die
ihre christliche Perspektive nicht verleugnet, aber ihre christlichen Voraussetzungen
auch nicht als Argumente verwendet, sondern sich auf phinomenale Sachverhalte be-
ruft«.3! Br geht darum ausdriicklich auf Distanz »zu einer dogmatischen Theologie der
Religionen, wie sie in jiingster Zeit besonders von katholischen Theologen [gemeint ist
vor allem Rahner] entwickelt worden sind«.*? Vielmehr soll die Wirklichkeit der Got-
ter — und Gottes — im ProzeB der Religionsgeschichte, in welchem Gotter stiirzen und
neu entstehen, selbst auf dem Spiel stehen. Offenbarung soll als Geschichte verstanden
werden, in der sich der Wahrheitsgehalt ihres Gottes-, Welt- und Menschenverstindnis-
ses historisch erweist. Doch in der praktischen Durchfiihrung dient der phinomenale
Umweg durch die Religions- und Menschheitsgeschichte nur der historischen Bestiti-
gung des schon GewuBten: daB im Geschick Jesu Christi die in der Geschichte der
Religionen — auch des Christentums selbst — immer wieder strittige Wirklichkeit der
gottlichen Macht in ihrer Unendlichkeit »definitiv erschienen, offenbar geworden
ist«:33 denn die christliche Gottes-, Welt- und Menscheninterpretation habe sich in der
bisherigen Universalgeschichte als die wirkmichtigste erwiesen. Zwar sei die Religions-
geschichte noch nicht abgeschlossen, und man kénne fiir die Weiterentwicklung ange-
sichts ihres offenen Endes nur begriindete Erwartungen hegen: Aber was heifit denn das
schon in einem Ansatz, der die Religionsgeschichte durch die methodische Brille der
Hegelschen Teleologie betrachtet?

Entgegen seiner Absichtserkldrung funktionalisiert Pannenberg die anderen Religionen
als Zeuginnen eines -historisch-teleologischen Gottesbeweises<, der dann absolut ver-
pflichten wiirde. Als ob die christliche Offenbarung historisch »evident« und das Wagnis
des Glaubens nur von der Fihigkeit zur verniinftigen Einsicht in den Verlauf der Ge-
schichte abhingig wire! Sein Hauptinterpretationskriterium scheint aufierdem der fakti-
sche Erfolg der Durchgekommenen zu sein. Ein unverkennbarer Hauch von hegelia-
nisch weiterentwickelter augustinischer Geschichtstheologie haftet der Denkform Pan-
nenbergs an: angesichts des historischen »Erfolgs« der christlichen Religion wire derje-
nige, welcher immer noch nicht glaube, »eine gar wunderliche Erscheinung«.’* Aus-
geblendet wird die verhiéingnisvolle Leidensgeschichte, die der historische Weg des
Christentums in der Begegnung mit den Anderen spatestens seit dem Donatistenstreit
hervorgerufen hat. Nietzsche und seine Epigonen hitten ein leichtes Spiel, mit einer

30 Vgl. MAX SECKLER, Theologie der Religionen mir Fragezeichen, 178. Zur Genese und Evolution des Ansatzes
von Rahner im Zusammenhang seines Werkes vgl. NIKOLAUS SCHWERDTFEGER, Gnade und Welt; zum Ansatz von
Rahner im Kontext anderer religionstheologischer Ansiitze der Gegenwart vgl. REINHOLD BERNHARDT, Der Ab-
solutheitsanspruch des Christentums, 174-198.

31 WOLFHART PANNENBERG, »Erwigungen zu einer Theologie der Religionsgeschichte«, in: DERS., Grundfragen
systematischer Theologie. Gesammelte Aufsirze. Bd. 1, Gottingen 1971, 252-295, 256.

2 DERs., Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt 1973, 368.

3 Ders., Erwdigungen zu einer Theologie der Religionsgeschichre, 294,

¥ Vgl. AGUSTINUS, De Civitate Dei, lib. XXII, cap 8: »Magnum est ipse prodigium, qui mundo credente non
credite.



Theologie angesichts religidser Vielheit 197

Kriminalgeschichte« des Christentums die so angelegte Beweisfilhrung historisch zu
entkriften. So hat Pannenberg zwar einen imposanten Entwurf vorgelegt,® um die
Frage zu beantworten, die Rahner nur postulierte, ndmlich wie die Abgeschlossenheit
der Offenbarung in Christus besser als bisher verstindlich gemacht werden konnte, aber
der dogmatische, heilsgeschichtliche Ansatz von Rahner, der als Fortschreibung der
thomistisch geprdgten Gnadenlehre der Schule von Salamanca zu verstehen ist, ist
allemal ehrlicher.

— Die vor allem in Amerika entworfenen >Pluralistischen Religionstheologien« — be-
sonders wichtig sind hier die Beitréige des urspriinglich evangelikalen Presbyterianers
John H. Hick sowie des Katholiken Paul F. Knitter — lassen sich tiber alle Unterschie-
de hinweg auf diesen gemeinsamen Nenner bringen: Sie wollen eine grundlegende
Neuorientierung, eine Kopernikanische Wende bzw. einen Paradigmenwechsel in der
gesamten theologischen Theoriebildung herbeifiihren: »Darin werden alle fiir das Chri-
stentum erhobenen exklusiven Alleingeltungs- oder inklusiven Uberlegenheitsanspriiche
abgewiesen, um eine eigenstdndige vollwertige Giiltigkeit anderer Glaubensweisen als
Wege zu wahrem Menschsein anzuerkennen.«*® Gleichwohl postulieren die Pluralisten
bei aller gleichberechtigten Anerkennung der religiosen Vielfalt die grundlegende Ein-
heit — E pluribus unum — der Menschheitsgeschichte — gemeinsames eschatologisches
Heilsziel — und der in den Religionen artikulierten Transzendenzerfahrung, hinter den
verschiedenen Namen oder Gesichtern der Gotter werde immer das eine und das glei-
che gemeint. Es gehe folglich darum, die Offenbarungsautoritit, besonders die Christo-
zentrik des unterschiedlich Christlichen, zuriickzustellen und den empirisch-vergleichen-
den Weg der religidsen — mystisch-unmittelbaren oder durch das Leben vermittelten —
Erfahrung unter Riickgriff auf die globalen spirituellen Ressourcen der Religionen zu
beschreiten. Nur theozentrisch — inzwischen auch soteriozentrisch — soll der Reli-
gionsdialog angelegt sein. Zur Uberpriifung der Wahrheitsanspriiche der verschiedenen
und miteinander konkurrierenden Religionen fiihren sie — in der philosophischen Tradi-
tion des anglo-amerikanischen Pragmatismus — ein praxeologisches Kriterium ins
Spiel: »Wahrheit erweist sich an ihrer gemeinschaftsdienlichen, lebensfordernden Kraft.
Humanisierung, Eréffoung wahren, ganzheitlichen, erfiillten Menschseins durch Auf-
brechung individueller und kollektiver Selbstgeniigsamkeiten, Kampf gegen Ausbeutung
und Unterdriickung, Eintreten fiir Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schop-
fung, kurz: Forderung der Soferia ist ihr Inhalt und ihr Kriterium. Von daher versteht

5 Zum Ansatz von Pannenberg im Kontext anderer religionstheologischer Ansitze der Gegenwart vgl. REINHOLD

BERNHARDT, Der Absolutheitsanspruch des Christentums, 89-94.

% Vgl. die Einleitung von REINHOLD BERNHARDT in: DERS. (Hg.), Horizontiiberschreitung. Die Pluralistische
Theologie der Religionen, Giitersloh 1991, 9-29, 10. Bei der Darstellung des gemeinsamen Nenners in den plurali-
stischen Ansitzen stiitze ich mich auf diesen Beitrag; vgl. dazu auch DERS., Der Absolutheitsanspruch des Christen-
tums, 199-225.



198 Mariano Delgado

sich die enge Geistesverwandtschaft der Pluralistischen Religionstheologie zur feministi-
schen und zur Befreiungstheologie.«*’

Man wird den pluralistischen Ansatz als einen Versuch wiirdigen miissen, die Apo-
rien der anderen zwei Ansitze zu Uberwinden: die Rahnersche Vereinnahmung der
anderen Religionen im Horizont der christlichen Heilsgeschichte einerseits sowie die
Pannenbergsche Beantwortung der Wahrheitsfrage anhand von einer rein idealistisch
verstandenen Feststellung des historischen Erfolges des christlichen Gottes-, Menschen-
und Weltverstdndnisses andererseits. Doch man wird zugleich zu fragen haben, ob die
»Pluralistischen Religionstheologien< nicht zu neuen Aporien fithren. Entspringen etwa
die postulierte Ausschaltung der dogmatischen Vorgaben und die vorurteilslose —
ortlose? — Beschiftigung mit allen Religionen nicht dem naiven Wunschdenken, man
konne der hermeneutischen Verschrinkung von Erkenntnis und Interesse, Frage und
Antwort entgehen? Erliegen die Pluralisten — aber auch Pannenberg — nicht der Illu-
sion, man konne schlieBlich eine Theologie der Religionsgeschichte mit einer blof
religionswissenschaftlichen Einstellung betreiben? Das wire wohl weder Religions-
geschichte noch Theologie. Und l4uft eine Theologie, die ihre eigene Sicht verleugnet,
nicht Gefahr, das Kind mit dem Bade auszuschiitten? Vereinnahmen wir die Anderen
nicht doch wieder, wenn wir davon ausgehen, daf sie den Religionsdialog vor dem
Hintergrund unseres methodischen Agnostizismus mit uns zu fithren haben? So wichtig
die Betonung der theozentrisch und soteriozentrisch gedeuteten religiosen Erfahrung ist
— schon Las Casas hielt die Sehnsucht nach dem wahren Gott und das Streben nach
Gliick/Heil fiir die gemeinsame Basis aller Religionen: Kann christliche Theologie
letztlich darauf verzichten, die Christozentrik als ein spezifisch christliches Unterschei-
dungskriterium fiir diese Bezugspunkte ins Spiel zu bringen? Und nicht zuletzt: Stellt
das pragmatische Wahrheitsverstindnis am Ende nicht doch eine nachidealistische
Weiterfithrung des Erfolgskriteriums des Pannenbergschen Ansatzes dar? So wichtig die
Betonung der politisch-gesellschaftlichen Dimension der Soferia ist, so wenig werden
Christen als Anhidnger eines mit allen Anzeichen des Scheiterns Gestorbenen einem
Wahrheitsbegriff ganz zustimmen konnen, der den theologischen Wahrheitsanspruch
ihrer Gottesrede primir aus ihrer historischen >Relevanz« abzuleiten versucht.®

37 REINHOLD BERNHARDT, Einleitung zu: DERS., Horizontiiberschreitung, 14 f. Inzwischen wird von manchen

Autoren auch eine Zwischenposition vertreten, die als >konditionierter Wahrheitspluralismus< bezeichnet werden
konnte; dieser Ansatz geht davon aus, »daB es mehrere wahre Religionen geben kann«, ohne deswegen zu behaup-
ten, »daB es tatsichlich auch solche gibr«. Erweist sich nidmlich der christliche Wahrheitsanspruch als giiltig, »dann
gibt es zumindest eine wahre Religion, und weil dies wahr ist, kann es mehrere wahre Religionen geben.« SCHU-
BERT M. OGDEN, »Gibt es eine wahre Religion oder mehrere?«, in: ZThK 88 (1991) 82-100, 99 f.

3% Zur Kritik des pluralistischen Ansatzes vgl. MAX SECKLER, Theologie der Religionen mit Fragezeichen;
WALTER KERN, Rezension zu: Reinhold Bernhardt, Der Absolutheitsanspruch des Christentums. Von der Auf-
kldrung bis zu der Pluralistischen Religionstheologie, in: ZK7h 114 (1992) 194-199.



Theologie angesichts religidser Vielheit 199

4. Eine Alternative?

Gegentiber diesen Aporien bietet sich als Ausweg eine Theologie fiir den Umgang mit
den anderen Religionen an, die dhnlich wie das Konzil oder Rahner von ihren dogmati-
schen Voraussetzungen ausgeht, jedoch dem Dogmatismus nicht verfillt — also jede
innerweltliche vor- oder nachhegelianische Absolutheit in der Heils- und Wahrheitsfrage
vermeidet, da nur Gott, nicht aber die Kirchen und Staaten, Herr der Geschichte
ist* — und gleichzeitig bereit ist, sich von der Religionsgeschichte belehren zu las-
sen, diese und die Theologie jedoch nicht miteinander verwechselt. Bei einer methodi-
schen Zurtickhaltung beziiglich der Wahrheitsfrage kdime dann der Religionsgeschichte,
wie Carsten Colpe vorgeschlagen hat, die Aufgabe zu, eine »Formalisierung religions-
geschichtlicher Kategorien zur Verwendung fiir theologische Aussagen« zu leisten.*
Mit Hilfe des derart empirisch erschlossenen religionsgeschichtlichen Materials konnte
die Theologie dann die nichtchristlichen Religionen und »nachchristlichen Metamorpho-
sen< genau priifen: einerseits zwar, um diese Religionsformen mit dem prophetischen
Kritikpotential der christlichen Botschaft zu konfrontieren,*' aber andererseits auch,
um auf die in diesen Religionsformen enthaltene >Fremdprophetie« (Johann Baptist
Metz) hinzuhoren, um gegebenenfalls auch selbst Metamorphosen vorzunehmen.

Dazu briuchte die Theologie, die ja nicht Religionsgeschichte ist, ihre eigenen Vor-
aussetzungen weder zu verleugnen noch methodisch auszuschalten, sondern im Sinne
Rahners die Christozentrik stirker als bisher in eine pneumatologisch und eschatolo-
gisch vertiefte Schopfungstheologie einzubetten. Die Abgeschlossenheit der Offenbarung
in Christus konnte dann so verstanden werden, dal auch und gerade die Anhinger des
»um des Menschen willen« fleischgewordenen Gottes weiterhin auf den Umweg iiber die
Menschheits- und Religionsgeschichte verwiesen sind, um unter den gewandelten
Raum- und Zeiterfahrungen und in der Kraft des Geistes den Inhalt der Offenbarung
expliziter zu machen.

Die Mission wire hier nicht nur mit dem Argument zu begriinden, dal wir verpflich-
tet wiren, »das Kreuz Christi als Zeichen der universalen Liebe Gottes und als Quelle
aller Gnaden zu verkiinden« bzw. von der »Fiille des religiosen Lebens« in Jesus Chri-
stus Zeugnis zu geben, sondern auch mit dem Hinweis darauf, daB diese unsere Hoff-

39 Zur Frage des methodischen Umgangs mit den anderen Religionen und deren Angehérigen wiirde es geniigen,

sich an die >herrschaftsfreie Theorie interkultureller Begegnung« zu halten, die Bartolomé de Las Casas im 16.
Jahrhundert begriindete und die viele Elemente der modernen Theorien kommunikativen Handelns vorweggenom-
men hat. Vgl. MARIANO DELGADO, Gottes Weisheit und Giite als theologischer Verstehens- und Handlungshorizont.
40 Vgl. CARSTEN COLPE, »Nicht »Theologie der Religionsgeschichte:, sondern >Formalisierung religionsgeschicht-
licher Kategorien zur Verwendung fiir theologische Aussagen«w, in: DERS., Theologie, Ideologie, Religionswissen-
schaft, 278-288, 287.

4l JosepH RATZINGER, »Der christliche Glaube und die Weltreligionen«, in: Gorz in Welt. Fesigabe fir Karl
Rahner, Bd. II. Herausgegeben von JOHANN BAPTIST METZ, WALTER KERN, ADOLF DARLAP und HERBERT
VORGRIMLER, Freiburg 1964, 287-305, bes. 292-301; vgl. auch Dialog und Verkiindigung. Uberlegungen und
Orientierungen zum interreligidsen Dialog und zur Verkiindigung des Evangeliums Jesu Christi. Herausgegeben vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 102) Bonn 1991, 40 f
(Nr. 79).



200 Mariano Delgado

nung uns nur im Angesicht der Anfechtungen und Hoffnungen der anderen richtig
bewuBit werden kann. Der noch nicht theologisch ausgeschopfte Ansatz einer
»Evangelisierung der Kulturen«< bringt im Grunde diese Zweigleisigkeit der Missions-
arbeit zum Ausdruck, wenn betont wird, es gehe darum, »mit den verschiedenen Kul-
turformen eine Einheit einzugehen, zur Bereicherung sowohl der Kirche wie der ver-
schiedenen Kulturen«:** Sind denn die religiosen Traditionen und Systeme nicht ein
wesentlicher Bestandteil der jeweiligen Kulturformen? Dann wire hier endlich die
Denkform von Las Casas eingeholt worden, der in den Religionen Altamerikas nicht
nur einen Missionsgegenstand sah, sondern auch eine Mdglichkeit zur Bereicherung des
abendldndischen Christentums.

Dabei wird jedoch fiir die Christen von heute — genauso wie fiir die Urchristen —
das Verhiltnis zu den Anderen ein gespanntes bleiben. Unsere Glaubensvorfahren
waren zwar jederzeit gern bereit, ihre Hoffnung zu begriinden und in Frage stellen zu
lassen (1 Petr 3,15); zugleich blieben sie aber in diesem dialogalen ProzeB exklusiv
»gegeniiber allem Polytheismus und Gotzendienst«.*> Im iibrigen tite es uns Christen
gut, uns nicht vorzumachen, unsere Religion wiirde Antwort auf alle Ritsel des
menschlichen Daseins geben, und unsere Hoffnung durch die letzte Frage des todkran-
ken Romano Guardini in schopferische Unruhe bringen zu lassen: »Warum, Gott, zum
Heil die fiirchterlichen Umwege, das Leid der Unschuldigen, die Schuld?«** Und war-
um standen Christen dabei den Anderen auf ihrem Heilsweg so oft im Wege?

Dieser Ansatz scheint mir am chesten imstande zu sein, die Hauptaufgabe im Um-
gang der Christen mit den Anderen zu losen: zum einem die eigene Identitdt durch die
notwendigen historischen Metamorphosen hindurch zu halten, ohne die Anderen zu
vereinnahmen — sie mdgen selbst iiberpriifen, ob die durch den Kontakt mit uns bei

42 Gaudium et spes, 58; Vgl. auch Evangelii nuntiandi (1975), Catechesi tradendae (1979); Schiufdokument der
aufierordentlichen Bischofssynode 1985 und Botschaft an die Christen in der Welt. Herausgegeben vom Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 68) Bonn 1985; Die europdischen
Bischdfe und die Neu-Evangelisierung Europas. Rat der europdischen Bischofskonferenzen (CCEE). Herausgegeben
vom Sekretariat der Deutschen Bichofskonferenz (Stimmen der Weltkirche Europa 32) Bonn 1991; Bichofssynode/
Sonderversammlung fir Europa: Damit wir Zeugen Christi sind, der uns befreit. Erklirung. Herausgegeben vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 103) Bonn 1991; Die
Evangelisierung Lateinamerikas in Gegenwart und Zukunft. Arbeitsdokument der IIl. Vollversammlung des latein-
amerikanischen Episkopats in Puebla. Herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Stimmen
der Weltkirche 8) Bonn 1979; Neue Evangelisierung. Forderung des Menschen. Christliche Kultur. Schlufidokument
der 4. Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischdfe in Santo Domingo. Herausgegeben vom Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz (Stimmen der Weltkirche 34) Bonn 1993.

4 ADOLF VON HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten,
Leipzig 1924, 528. In diesem Sinne des monotheistischen Exklusivismus »gegeniiber allem Polytheismus und
Gotzendienst« ist wohl die Empfehlung der lateinamerikanischen Bischéfe in Santo Domingo zu verstehen, den
Dialog mit den afroamerikanischen Religionen und den Religionen der indigenen Vélker zu suchen, aufmerksam
darin die >Samenkorner des Wortesc zu entdecken und den Angehérigen dieser Religionen die integrale Verkiindi-
gung des Evangeliums anzubieten, jedoch »unter Vermeidung jeglicher Form von religiésem Synkretismus«. Vgl.
Neue Evangelisierung (s. Anm. 42) 138. Leider wird im selben Atemzug nicht ausgedriickt, daB unser abendléindi-
sches Christentum von diesem Dialog auch bereichert werden kénnte.

4  EUGEN BISER, Interpretation und Verdnderung, Paderborn 1979, 133; vgl. auch JOHANN BAPTIST METZ, »Die
Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welts, in: Stimmen der Zeir 210 (1992) 311-320.



Theologie angesichts religiéser Vielheit 201

ihnen entstandenen Metamorphosen ihre jeweilige Identitdt verindert haben oder nicht;
und zum anderen durch unser Zeugnis des einzig wahren Gottes dazu beizutragen, daB
die Menschheit auf dem Weg zum gemeinsamen eschatologischen Ziel vergeistigt
werde.

Ein Christentum, daB die Religions- und Menschheitsgeschichte — theologisch ge-
sprochen: die »fremde Weli« iiberhaupt — als den Ort der Explizitmachung seiner eige-
nen Offenbarungstradition durch das Wahrnehmen der in den anderen Religionen ent-
haltenen >Fremdprophetie< begreift, wird stets Wandlungen unterworfen sein. An der
Schwelle zum dritten Millenium steht ein solches Christentum — welches das magisch-
mythische In-der-Welt-Sein indianischer, afrikanischer oder polynesischer Religiositt,
die asiatische Kosmozentrik, die radikale islamische Theozentrik und die niichterne
kontrafaktische anamnetische Vernunft des Judentums als Herausforderung wahrnimmt
— vor grofien Metamorphosen, die zwar seine Identitit gefihrden, aber es auch zu
neuen Ufern fithren konnten. Genau zu priifen, ob diese Metamorphosen auch gelingen
— man nennt sie dann in der Sprache heutiger Theologie »Inkulturationen< — sollte eine
der vorrangigen Aufgaben christlicher Theologie sein. Denn — um es abschlieffend mit
Carsten Colpe nochmals zu sagen — die Aufgabe, angesichts des Argernisses eines
dauerhaften Fortbestands nachchristlicher Religionsgeschichte dem Christentum als der
Religion des >um des Menschen willen« fleischgewordenen Gottes seine einzigartige
religionsgeschichtliche Identitit im Wandel zu erhalten, diese Aufgabe ... »liegt vor
uns«.*

4 CARSTEN COLPE, Das Phdnomen der nachchristlichen Religion in Myrhos und Messianismus, 87. Der Bewah-

rung der religionsgeschichtlichen Identitit des Christentums und seiner missionarischen Dynamik gilt auch die
Hauptsorge in den letzten einschligigen Stellungnahmen des Lehramtes: Redemptoris missio; Dialog und Ver-
kiindigung. »ldentitit im Wandel zu erhalten< ist zwar eine >konservativec Haltung, stellt jedoch keinen
sungeschichtlichen« Konservativismus dar. Lanczkowski vermerkt dazu: »Der Meister sprach: Wer mit dem Alter-
tum vertraut ist und die Gegenwart kennt, der wire wohl der richtige Lehrer.c Man kann in diesem Wort des
Konfuzius eine klassische Definition dessen sehen, was konservativ ist. Denn recht toricht wire die Meinung, dem
religitsen Konservativismus fehle der Blick auf die Gegenwart, er erstrebe eine starre Bewahrung des Uberkom-
menen. Doch das ist nicht konservativ. Eher konnte man es als die Einstellung eines Revolutioniirs bezeichnen, der
denkt, seine Doktrin habe fiir ewige Zeiten Giiltigkeit. Konservativ ist demgegeniiber die lebendige Hineinnahme
des religiosen Erbes in eine Gegenwart, deren nicht nur zeitlicher, sondern qualitativer Abstand von den Urspriin-
gen einer Religion erkannt und als stets neu gestellte Aufgabe empfunden wird, als die Aufgabe, im Wandel das
Wesentliche zu bewahren, die urspriingliche Tradition einer Religion.« GUNTER LANCZKOWSKI, Begegnung und
Wandel der Religionen, 157.



BEKEHRUNG — VERGLEICH -
ANERKENNUNG

Die Stellung des Anderen im Selbstverstindnis der Missionswissenschaft

von Giancarlo Collet

Einleitung

Missionswissenschaft als eigenstindige Disziplin hat im Unterschied zu den iibrigen
theologischen Disziplinen eine relativ kurze, aber dennoch bewegte Geschichte hinter
sich.!

Nach miihsamen Vorarbeiten fand sie erst zu Beginn unseres Jahrhunderts innerhalb
des universitiren Wissenschaftsbetriebs ein Heimatrecht und auch dieses wurde ihr im
Verlauf der letzten Jahrzehnte mehrfach wieder streitig gemacht. Nicht nur die christli-
che Mission war aufgrund ihrer Geschichte in Miflkredit geraten, sondern mit ihr auch
die Missionswissenschaft. Wurde die eine selbst unter Christen fiir fragwiirdig erklart,
so erschien die andere als Relikt aus kolonialer Zeit und deshalb, wenn nicht als iiber-
fliissig, so zumindest als antiquiert. Und es ist nach wie vor damit zu rechnen, daB sich
die Theologie in ihrer Beziehung zur Mission gelegentlich wie jene vornehme Stadt-
dame verhilt, die sich ihrer bduerlichen Verwandten schimt, wenn diese unerwartet in
ihren Salon tritt.

In den vergangenen Jahren gab es andererseits aber auch verschiedene Versuche, die
Missionswissenschaft zu rehabilitieren und ihre Bedeutung fiir Theologie und Kirche
neu aufzuweisen, indem sowohl innerhalb der Theologie allgemein als auch innerhalb
der Missionswissenschaft nach einem Selbstverstindnis gesucht wurde, das den gewan-
delten weltkirchlichen Verhiltnissen Rechnung tragen mochte und neuere theologische
Entwicklungen und Erkenntnisse aufnimmt. Neuere Ansitze eines missionswissen-
schaftlichen Selbstverstdndnisses wurden dabei nicht nur bei uns vorgetragen, sondern
— so iiberraschend das vielleicht klingen mag — gerade auch in der Dritten Welt

! Vgl. O. G. MYKLEBUST, The Study of Missions in Theological Education, 2 Bde., Oslo 1955-57; H. BURKLE,

Art. »Missionswissenschaft«, in: Okumene Lexikon. Kirchen — Religionen — Bewegungen, hg. von H. KRUGER /
W. LOSER / W. MULLER-ROMHELD, Frankfurt a.M. 1983, 825 f; H. W. GENSICHEN, Art. »Missionswissenschafte,
in: Evangelisches Kirchenlexikon. Internationale theologische Enzyklopiidie, hg. von E. FAHLBUSCH u.a., Bd. 3,
Gottingen 1992, 470-472 (Lit.).



Bekehrung — Vergleich — Anerkennung 203

versucht, die bekanntlich den Grofteil der sog. Missionsgebiete darstellt, und es kam
dort sogar zur Griindung missionswissenschaftlicher Institute und Abteilungen innerhalb
theologischer Fakultiten.?

Der folgende Beitrag mdchte, ausgehend vom »klassischen« Selbstverstindnis der
Missionswissenschaft, neuere Modelle vorstellen und problematisieren, nicht um diesen
ein eigenes hinzuzufiigen, sondern um jene Konturen aufzuzeigen, die gegenwirtig das
missionswissenschaftliche Selbstverstindnis und Arbeiten in unseren Breitengraden
bestimmen. Sich des urspriinglichen Selbstverstindnisses der Missionswissenschaft zu
vergewissern, ist insofern notwendig und hilfreich, als jede theologische Disziplin die
eigene Wissenschaftsgeschichte wohl nur um den Preis des Verlustes wichtiger Erkennt-
nisse iberspringen kann und sich neuere Versuche auch darauthin befragen lassen
miissen, welche Intentionen sie verfolgen und woran sie sich orientieren. Mein beson-
deres Augenmerk mochte ich dabei auf die Anderen richten, weil sich an dem jeweili-
gen »Stellenwert«, den sie in der Perspektive der Missionswissenschaft einnehmen, m.
E. der Wandel des missionswissenschaftlichen Selbstverstindnisses deutlich ablesen
14Bt.

1. Missionswissenschaft

Im vergangenen Jahrhundert gab es zwar einige Experimente, Missionswissenschaft
als eigenstindige, akademisch-theologische Disziplin zu konstituieren. Erst Gustav
Warneck (1834-1910) gelang es jedoch, ihr ein Daseinsrecht zu sichern, und der prote-
stantische Missionswissenschaftler blieb auch fiir die Entwicklung im katholischen
Bereich von nachhaltigem EinfluB, wie dies bei Joseph Schmidlin (1876-1944) zu sehen
ist, der 1914 in Miinster Ordinarius fiir Missionswissenschaft wurde und als »Vater«
dieser Disziplin gilt.> Nach anfinglichen Startschwierigkeiten wurden dann an ver-
schiedenen deutschen Fakultiten missionswissenschaftliche Vorlesungen gehalten, und
im Verlauf der Zeit kam es im In- und Ausland zur Griindung zahlreicher Lehrstiihle.*

2 Vgl. J. VERKUYL, Contemporary Missiology. An Introduction, Michigan 1978, 71 ff; D. BoscH, »Missionary

Theology in Africa«, in: Indian Missiological Review 6 (1984) 105-139; W. GARDINI, »Missiological Studies in
Latin Americac, in: Ebd., 140-156; J. SALDANHA, »Missiological Studies in India«, in: Ebd., 175-178; A. CAMPS,
»Missionstheologie aus interkontinentaler Sicht. Der Beitrag Afrikas, Asiens und Lateinamerikas«, in: Glaube im
Prozef. Christsein nach dem II. Vatikanum (Fir Karl Rahner), hg. von E. KLINGER / K. WITTSTADT, Freiburg-
Basel-Wien ’1984, 666-678. Speziell zu Lateinamerika vgl. u.a. La mision desde America Latina (Coleccion
Perspectivas CLAR No. 11) Bogota 1982; P. SUESS, »Companheiro-Peregrino na Terra dos Pobres, Héspede-Irmido
na Casa dos Outros. Desafios para una missiologia a partir da América Latina«, in: Revista Eclesidstica Brasileira
48 (1988) 645-671.

3 Vgl. K. MULLER, Josef Schmidlin (1876-1944). Papsthistoriker und Begriinder der katholischen Missionswissen-
schaft, Nettetal 1989, 65 ff, 177 ff.

*  Vegl. I. GLAZIK, »Missionswissenschaft«, in: Was ist Theologie? Hg. von E, NEUHAUSLER / E. GOSSMANN,
Miinchen 1966, 369-384, bes. 370 ff; J. BAUMGARTNER, »Die Ausweitung der katholischen Missionen von Leo
XIII. bis zum Zweiten Weltkriege, in: Handbuch der Kirchengeschichte, hg. von H. JEDIN, Bd. VI/2 (Die Kirche
zwischen Anpassung und Widerstand [1878 bis 1914]) Freiburg-Basel-Wien 1985, 547-597, bes. 592 ff.



204 Giancarlo Collet

Unter Mission versteht Schmidlin »die Bekehrungstitigkeit unter Nichtchristen«;’
dementsprechend hat die Missionswissenschaft »kritisch und systematisch die christliche
Glaubensverbreitung sowohl in ihrem tatsdchlichen Verlauf als auch in ihren Grundla-
gen und Gesetzen zu untersuchen und zu erdrtern«.® Mit dieser Definition hat Schmid-
lin das breite Spektrum von Aufgaben, die sich einer Missionswissenschaft stellen, skiz-
ziert: Missionsgeschichte und Theologie der Mission, Missionspastoral u.a. Die histori-
sche, systematische und praktische Dimension gehdren demnach zu jeder Missions-
wissenschaft, die »reflexives Bewuftsein« der christlichen Glaubensverbreitung sein
will,” und dieses Konzept von Missionswissenschaft war mit unterschiedlicher Akzent-
setzung bis in die konziliare Zeit wirksam. Soll das eben erwihnte Bewubtsein ndher
erortert werden, so empfiehlt es sich, auf die Stellung, welche die Anderen in ihm
haben, und auf das missionarische Vokabular, mit dem sie beschrieben werden, zu
achten.

Ziel oder auch Objekt der Mission ist nach Schmidlin »die Christianisierung, das
Christlichmachen und Christlichwerden der nichtchristlichen Welt«,® »ein Arbeitsfeld
von riesiger Ausdehnung, da nahezu zwei Drittel des Erdkreises und der Menschheit
noch im Heidentum versunken sind«.” Niherhin wird zwischen einem individuellen
und einem sozialen Ziel unterschieden. Mit dem individuellen Ziel ist die Einzelbekeh-
rung, mit dem sozialen die Volkschristianisierung gemeint. Missionsobjekt ist also die
nichtchristliche Bevolkerung, was entweder oOrtlich im Sinne des Landes oder Gebietes
zu verstehen ist, in dem Mission erfolgt, oder aber personlich im Sinne jener Men-
schen, an die sich diese richtet. »Das erste Stadium des Christianisierungsprozesses« —
so Schmidlin — »ist zweifellos die Ergreifung und Bearbeitung der zu sammelnden Bau-
steine, die Bekehrung der Einzelmenschen.«!® Das aber geniigt nicht, denn: »Nach
katholischer Lehre gibt es kein abstraktes Christentum, sondern verkorpert und reali-
siert findet es sich im Gottesreich auf Erden, und zwar nicht etwa in einem bloB un-
sichtbaren, ... sondern in der sichtbar organisierten und hierarchisch gegliederten
romisch-katholischen Kirche, jenem Himmelreich, das nach den Parabeln des Evangeli-
ums extensiv wie der Senfbaum seine Aste iiber die ganze Welt ausspannen und inten-
siv wie der Sauerteig die ganze Masse mit seinem Leben durchdringen soll.«'! Hinter
dem missionswissenschaftlichen Konzept von Schmidlin steht erkennbar eine Weltsicht,
nach der dem Christentum und der katholischen Kirche eine von allen zu akzeptierende,
dominierende Rolle zukommt. Diese wird jedoch nur erreicht, wenn um die heidnische
Welt gekdmpft und diese angegriffen wird.'?

5

Il
6

J. SCHMIDLIN, »Die katholische Missionswissenschaft«, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 1 (1911) 10-21,

J. SCHMIDLIN, Katholische Missionslehre im Grundriff, Miinster 1923, 2. Vgl. DERS., Art. »Missiologie«, in:
LThK, Bd. VII, Freiburg 21962, 453.
5

Vel. ebd., 240.
§  Ebd., 243.
® Ebd., 203 f.

10 Ebd., 244 (Hervorhebung durch G. C.).
I J. SCHMIDLIN, Einfiihrung in die Missionswissenschaft, Miinster 1917, 56.
12 J. SCHMIDLIN, Katholische Missionslehre im Grundrif3, 214, 206. Schmidlin schreibt an anderer Stelle: »der



Bekehrung — Vergleich — Anerkennung 205

Die Identifikation des Reiches Gottes mit der katholischen Kirche, wie sie in diesen
Aussagen unmifiverstdndlich zum Ausdruck kommt, hat, wie die Missionsgeschichte
zeigt, nicht nur zu verheerenden Folgen fiir Andersdenkende gefiihrt. Sie hat dariiber
hinaus auch Bekehrung in einer ekklesiozentrischen Weise mifiverstanden, welche die
Anderen und die Kirche selbst dauernd iiberfordern mufite. DaB die Verkiindigung des
Evangeliums und des Anbruchs von Gottes Herrschaft mit dem Ruf zur Umkehr ver-
bunden bleibt, gehdrt zum christlichen Glaubenszeugnis. Wo Menschen sich auf das
Evangelium einlassen sollen, weil die Zeit erfiillt und Gottes Konigtum nahe ist (Mk 1,
14), da ist auch Umkehr, Bekehrung angesagt. Doch bezieht sich diese primér auf die
Herrschaft Gottes und nicht auf die Kirche, welche im Dienste dieser Herrschaft steht
(vgl. LG 5). Und zur Herrschaft Gottes gehort, daf kein Mensch iiber den anderen
herrscht. Insofern impliziert Bekehrung geradezu den Verzicht auf jede Herrschaft und
ihre Mittel. Diesen Gedanken hat das vergangene Konzil deutlich formuliert, wenn es
im Missionsdekret festhdlt: »Die Kirche verbietet streng, daB jemand zur Annahme des
Glaubens gezwungen oder durch ungehorige Mittel beeinfluBt oder angelockt werde ...«
(AG 13).13

Es ist freilich nicht so, dies zu sagen gebietet die FairneB, daB hinter dem Konzept
keinerlei Verstidndnis fiir den Andern in seinem Anderssein stinde. Trotzdem liegt es
nahe, im Unterschied zu einer Anerkennungshermeneutik von einer Angleichungs- bzw.
Unterwerfungshermeneutik zu sprechen.'* Zwar wird immer wieder herausgestellt,
wie bedeutsam und notwendig gerade das Kennenlernen der fremden Kulturen und der
Respekt vor ihnen seien, auch wenn Schmidlin von »kulturlosen oder wilden« Volkern
im Unterschied zu den »Kulturvélkern« spricht.'® Weil »das Christentum fiir alle Vol-
ker bestimmt und jedes in seiner Individualitit dazu befihigt ist«,'® hat sich Mission
zu akkommodieren. Was aus heutiger Sicht aber aufgrund geschichtlicher und herme-
neutisch-theologischer Einsichten unméglich erscheint, ist die Selbstverstindlichkeit
(oder »ethnische Blindheit«), mit der hier noch unterstellt wurde, daB die eigene Kultur
und die tiberkommene Form des Kirche- und Christseins ausschlieBlich diejenigen

unblutige Kampf zwischen Christentum und Heidentum (kann tatséichlich) als Parallele und Gegenstiick zu den
blutigen Kriegen betrachtet werden, nur daB es dabei nicht auf eine Vernichtung oder Niedertretung des Gegners,
sondern auf dessen Unterwerfung und Gefangennahme unter das siie Joch des Evangeliums zu seinem eigenen
zeitlichen und ewigen Wohle ankommt« (»Katholische Missionsstrategie«, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 5
(1915) 101-119, 101).

13 Vgl. D. Grasso, »Die missionarische Verkiindigunge, in: Mission nach dem Konzil, hg. von J. SCHUTTE,
Mainz 1967, 191-204, bes. 199 f; S. BRECHTER, »Dekret iiber die Missionstitigkeit der Kirche. Einleitung und
Kommentars, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, Bd. 3, Freiburg-Basel-Wien 1968, 9-125, 54 f; F. KOLL-
BRUNNER, »Bekehrung im Lichte des Zweiten Vatikanume, in: Prdsenz — Verkiindigung — Bekehrung, hg. von H.
RZEPKOWSKI, St. Augustin 1974, 154-162.

" I.B. METZ, »Theologie angesichts des fremden Anderen. Zur neubearbeiteten Auflage von G. Gutiérrez’
»Theologie der Befreiunge, in: Orientierung 56 (1992), 4-6, 5; DERS., »So viele Antlitze, so viele Fragen. Latein-
amerika mit den Augen eines europdischen Theologen«, in: J. B. METz / H. E. BAHR, Augen fiir die Anderen.
Lateinamerika — eine theologische Erfahrung, Miinchen 1991, 11-61; 59 ff.

B wvgl. J. SCHMIDLIN, Einfiihrung in die Missionswissenschaft, 53.

16 Ebd 192



206 Giancarlo Collet

seien, zu denen die Anderen bei ihrem Sich-Einlassen auf das Evangelium sich zu
bekehren haben. Das erwihnte missionswissenschaftliche Konzept bleibt verbunden mit
einem deutlichen Eurozentrismus, von dem sich bereits Th. Ohm (1892-1962), Schmid-
lins Nachfolger auf dem Miinsteraner Lehrstuhl, absetzte. Sich zum Christentum zu
bekehren bedeutete gleichzeitig die Ubernahme bestimmter europiischer, genauerhin:
deutscher Werte. Der Stellenwert, den die Anderen in diesem Konzept haben (und wie
iiber sie gedacht wurde), kommt in einer AuBerung von J. Schmidlin denn auch unmif-
verstindlich zum Ausdruck: »Nur dann sind wir innerlich berechtigt, die Eingeborenen
unserer Herrschaft zu unterwerfen, wenn wir ihnen ein héheres Gut fiir den Verlust
ihrer Freiheit bringen, wenn wir ihnen als Gegengabe ... unsere héhere Kultur, unsere
sittlichen Begriffe und unsere bessere Arbeitsmethode vermitteln. Im Namen der Zivili-
sation, um die Schwarzen aus dem Zustand der Wildheit zu einem menschenwiirdigen
Dasein emporzuheben, haben die Europder Afrika unter sich verteilt, und dieser Be-
griindung sollten sie stets auch eingedenk bleiben. Aus ihr resultiert, falls die Unter-
werfung kein Unrecht sein soll, ein Recht der Eingeborenen auf Schutz, Erziehung und
Christianisierung, ein dreifaches Recht, dem unsererseits eine dreifache Pflicht ent-
spricht.«!”

Der Weg, der von diesem nicht nur in der Missionswissenschaft anzutreffenden Supe-
rioritdtsdenken zur vollen Anerkennung der Anderen fiihrt, ist sehr lang und noch
keineswegs zu Ende beschritten. Eine wichtige Etappe auf dem Weg der Respektierung
anderer Formen des Christ- und Kircheseins und damit verbunden des Ernstnehmens
auBereuropiischer Theologien bilden jene Uberlegungen, die vorschlugen, Missions-
wissenschaft im Sinne einer vergleichenden Theologie zu konzipieren.

2. Vergleichende Theologie

Zu dem Zeitpunkt, als sich in unseren Breitengraden die Missionswissenschaft auf-
grund verschiedener Umsténde in einer grofien Krise befand, machte der Pastoraltheolo-
ge A. Exeler einen Vorschlag, wie die »Sache, um die es der Missionswissenschaft
geht«, weiterentwickelt werden konnte.'® Sein Vorschlag, der von anderen Theologen
aufgenommen wurde,!? lautete: an die Stelle der iiblichen Missionswissenschaft sei
»etwas erheblich anderes zu setzen«, nidmlich eine vergleichende Theologie bzw. eine

17
18

J. SCHMIDLIN, »Deutsche Kolonialpolitik und katholische Heidenmission«, in: ZM 2 (1912) 25-49, 35,

A. EXELER, »Vergleichende Theologie statt Missionswissenschaft«, in: »... denn Ich bin bei Euch«. Perspekti-
ven im christlichen Missionsbewufitsein heute (Festgabe fir J. Glazik und B. Willeke), hg. von H. WALDENFELS,
Ziirich-Einsiedeln-Koln 1978, 199-211, 199,

9 Vgl. TH. KRAMM, »Was ist von einer »Vergleichenden Theologie« zu erwarten? Adolf Exeler zum Andenken,
in: ZMR 68 (1984) 69-73; DERs., »Vergleichende Theologie statt Missionswissenschaft?«, in: ZMR 70 (1986)
101-111; P. M. ZULEHNER, »Begegnung mit Infanta. Aufforderung zu vergleichender Pastoraltheologie«, in: Der
Traum des Vaters. Basisgemeinschaften auf den Philippinen, Aachen 1985, 57-68; H. JANSSEN, »Vergleichende
Pastoral — ein neuer Weg der Begegnung in der Weltkirche«, in: Ordenskorrespondenz 28 (1987) 444-451,



Bekehrung — Vergleich — Anerkennung 207

vergleichende Pastoraltheologie.?’ Exelers Uberlegungen versuchten der gewandelten
missionarischen Situation Rechnung zu tragen und zugleich die konziliare Theologie
und die mit ihr eréffneten Perspektiven aufzunehmen; deshalb ist der von ihm unter-
breitete Vorschlag auch mehr als eine Erste Hilfe fiir unsere lidierte Missionswissen-
schaft. Eine vergleichende Theologie ist grundsitzlich »in allen Kontinenten zu entwik-
keln«.?! Kirchen der verschiedenen Kulturkreise — diese Voraussetzung miifte gege-
ben sein, um eine vergleichende Theologie entwickeln zu konnen — sollten je eigene
Theologien mit eigenstindigen Akzenten formulieren und »ihre Sache in einem echten
Dialog zur Sprache bringen«.”> In ihm konnten alle Beteiligten voneinander lernen,
und die europiische Theologie, die bisher ihre Denk- und Handlungsweisen anderen
Kirchen aufdringte, wiirde diese kennen und verstehen lernen. Vergleichende Theologie
dient dem Ziel, »die theologischen Reichtiimer und »Charismen« der einzelnen Kirchen
und Kulturkreise fiir die groBe katholische Einheit theologischen Denkens fruchtbar« zu
machen.?® Was will eine vergleichende Theologie genauer?

Nach Exeler wird durch sie »kreatives Denken« gefordert. »Denn indem man zur
Kenntnis nimmt, was woanders geschieht, wird man selbst dazu angeregt, seine eigenen
Vorstellungen besser zu entwickeln. Es geht nicht darum, anderes unbesehen zu iiber-
nehmen. Vielmehr kann durch den Vergleich mit vollig andersgearteten Konzeptionen
und Situationen kreatives Denken gefordert werden.<** So kann beispielsweise euro-
péische Theologie von den Dritte-Welt-Theologien lernen, der Interdependenz von
Kirche und Gesellschaft deutlicher gewahr zu werden und sie in ihrer Arbeit zu beriick-
sichtigen. Exeler erwihnt dariiber hinaus die Entwicklung eines nicht akademischen
Typs von Theologie, der mehr aus dem Kontakt mit der kirchlichen Praxis und mit den
Menschen iiberhaupt erwiichst und sie mit mehr Freimut denken und sprechen liefe.?’
Dies wiirde nicht allein implizieren, dafl nordatlantische Universititstheologie demiitiger
wird und »gegeniiber den anderen Typen von Theologie jeden Vorherrschaftsanspruch«
aufgibt.2® Genauso wire das Aufdecken von »Verblendungszusammenhingen« notwen-
dig, die uns »bestimmte Themen, etwa den wesenhaften Zusammenhang von Spirituali-
tit und sozialem Engagement fiir alle Menschen«, immer wieder abdringen lassen.?’

20 Ebd., 199, Anm. 1; vgl. A. EXELER, »Wege einer vergleichenden Pastoral«, in: Evangelisation in der Dritten

Welt. Anstéfe fiir Europa, hg. von L. BERTSCH / F. SCHLOSSER, Freiburg-Basel-Wien 1981, 92-121.

2 A. EXELER, Vergleichende Theologie stait Missionswissenschaft, 205.

2 Ebd., 200.

3 Ebd., 201; Vgl. ebd., 207.

24 Ebd., 205. An anderer Stelle schreibt Exeler: »Unser Interesse an einer vergleichenden Pastoraltheologie diirfte
sich weitgehend aus der offenkundig erlahmenden Regenerationskraft der alten Kirchen ergeben. Von der ver-
gleichenden Pastoraltheologie darf man fiir viele unserer Fragestellungen wichtige therapeutische Anregungen
erwarten« (Wege einer vergleichenden Pastoral, 104). Es scheint mir deshalb, daB Kramm das erkenntnisleitende
Interesse von Exeler nicht genau trifft, wenn er dieses als »Katholizitit der Kirche« beschreibt (TH. KRAMM, Ver-
gleichende Theologie statt Missionswissenschaft?, 101). Die Katholizitit der Kirche liefert mehr den »ideologischen«
Grund und Rahmen einer vergleichenden Theologie, welche diese Katholizitit deutlicher zum Ausdruck bringt.

% Ebd., 206; Vgl. A. EXELER, Wege einer vergleichenden Pastoral, 97 f.

% Ebd., 100.

22 Ebd 100°F: 112 1



208 Giancarlo Collet

Vergleichende Theologie will keine »Welteinheitstheologie«. »Vielmehr sollen die
tatséichlichen Unterschiede deutlich herausgearbeitet werden, damit die »Charismen« der
einzelnen Kulturbereiche zutage treten und auch fiir andere Kulturkreise wirksam
werden konnen. Daraus erst wiirden sich starke gegenseitige Anregungen ergeben. Der
eine Kulturkreis soll nicht den der anderen imitieren; aber er kann und soll sich durch
den anderen in Frage stellen und schopferisch anregen lassen. So kdnnte er ganz neue
Fragestellungen und Verfahrensweisen aufgreifen.«*® Damit hilft vergleichende Theo-
logie, von einem tiefsitzenden Eurozentrismus loszukommen. Ob das tatsichlich ge-
lingt, bleibt allerdings fraglich.

Auf einige Schwierigkeiten ist in diesem Zusammenhang jedenfalls ausdriicklich auf-
merksam zu machen: Wenn gesagt wird, eine grundlegende Voraussetzung fiir die
vergleichende Theologie bestehe darin, dafl es iiberhaupt eigenstindige Theologien
gebe, so ist nicht nur zu fragen, wer denn definiert, was eine eigenstindige Theologie
ist und wann sie als solche von anderen akzeptiert wird. (Dazu nur eine kleine, unbe-
deutende Beobachtung aus dem universitiren Alltag: in der Bibliothek des missions-
wissenschaftlichen Instituts Miinster wurden G. Gutiérrez’ Arbeiten und die anderer
Lateinamerikaner jahrelang unter der Signatur Soziologie eingestellt.) Zu fragen bleibt
dariiber hinaus, was den Vergleichspunkt zwischen den verschiedenen Theologien bildet
und ob dieser Vergleich unter Ausblenden einer Analyse des gesamten Kontextes, in
dem die einzelnen Theologien stehen, methodisch durchfiihrbar ist. Zumindest wecken
bisherige Versuche eher den Verdacht methodischer Willkiir als daff sie analytisch
nachvollziehbar wiren.?® Neben den erwihnten Schwierigkeiten bliebe m.E. nicht
zuletzt auch folgendes zu erwigen: Zu den grundlegenden Aufgaben einer Missions-
wissenschaft gehort das Nachdenken iiber die Bezeugung des Evangeliums unter Nicht-
Christen. Das ist die »Sache, um die es der Missionswissenschaft geht«. Diese Auf-
gabenstellung findet sich aber im Vorschlag, an die Stelle der Missionswissenschaft
vergleichende Theologie zu setzen, leider nicht mehr. Statt dessen kommt es zu einem
gewih dringend notwendigen, aber die missionswissenschaftliche Aufgabenstellung
verkiirzenden innerchristlichen und -kirchlichen Vergleich, der {iberdies »in der Gefahr
(ist), die soeben aus der westlichen Bevormundung befreite Mission wieder der Botmi-
Bigkeit einer Theologie zu iiberantworten, in der, allen guten gegenteiligen Absichten
zum Trotz, die abendlidndische Dominanz sich doch wieder durchsetzen wiirde.«3° Die
»Reduktion« der Missionswissenschaft auf vergleichende Theologie konnte damit
schlieflich auch das Ende der Missionswissenschaft bedeuten, zumal inzwischen das
Gesprich mit auflereuropiischen Theologien in verschiedenen theologischen Disziplinen
vermehrt aufgenommen und die Auseinandersetzung mit ihnen methodisch reflektiert

28
29

TH. KRAMM, Vergleichende Theologie start Missionswissenschaft?, 207.

So wird beispielsweise bei P. M. ZULEHNER, Begegnung mit Infanta, nicht deutlich, warum die funf Themen-
kreise (Politik aus Gottesverwurzelung, Volksforderung, Amtsstil, Theologie, Solidaritit mit den Verfolgten)
ausgewihlt wurden. Vgl. die kritischen Anfragen zu einer vergleichenden Pastoral von. H. STEINKAMP, Sozialpasto-
ral, Freiburg i.Br., 1991, 32 ff.

0 H. W. GENSICHEN, »Missionswissenschaft als theologische Diszipline, in: Missionstheologie. Eine Einfithrung
von K. Miiller. Mit Beitrigen von H. W. Gensichen und H. Rzepkowski, Berlin 1985, 1-20, 6.



Bekehrung — Vergleich — Anerkennung 209

worden ist. Solche Reflexionen sind bestimmend fiir einen weiteren Neuansatz der
Missionswissenschaft.

3. Interkulturelle Theologie — Theologie interkulturell

Den Ausgangspunkt dieses Neuansatzes im Selbstverstindnis der Missionswissen-
schaft bildet ein doppelter Tatbestand: Zum einen leben die Christen in Europa in einer
multikulturellen und multireligiosen Situation. Eine solche Situation stellt fiir das theo-
logische Denken eine Herausforderung dar, insofern die Theologie gefragt ist, wie sie
unter verinderten Bedingungen ihre »Sache« einbringt. Zum andern hat sich innerhalb
der Weltchristenheit eine Schwerpunktverlagerung vom Norden in den Siiden ergeben,
die mit einer »Transformation der christlichen Tradition vor sich geht.«’! Das Ge-
sprich mit den Kirchen der Dritten Welt ist deshalb von grofer Bedeutung. »Dieses
koénnte sich als conditio sine qua non fiir den Weiterbestand der christlichen Tradition
erweisen.<*> Wie konnen beispielsweise »miindliche Theologien« und »schriftliche
Theologien« miteinander ins Gesprich kommen und in ihm bleiben, ohne sich vonein-
ander wegzuentwickeln und zu entfremden?”® Interkulturelle Theologie ist der Ver-
such, sich diesem Tatbestand zu stellen, d.h. es handelt sich um eine Theologie, »die
sich nicht ins Schneckenhaus ihrer >Lokaltheologie« zuriickzieht, die aber auch nicht
ihre einheimische Theologie als allgemeingiiltig anpreist, sondern die zwischen den
miindlichen und den schriftlichen, den schwarzen und den weifen, den weiblichen und
ménnlichen Christen unterwegs ist.«** Allerdings ist damit der Ausgangspunkt noch
unzureichend beschrieben, und es wiirden falsche Erwartungen an eine interkulturelle
Theologie geweckt, wenn nicht gleichzeitig interkulturelle Konflikte zur Sprache ge-
bracht werden, die sich hinter diesem theologischen Selbstverstindnis verbergen. Solche
interkulturellen Konflikte sind als Reaktion gegentiber geschehener und darum zu Recht
befiirchteter Vereinnahmung, Einebnung und Zerstdrung der Kultur der anderen zu
sehen. Konkret: Wer den Nord-Siid-Konflikt, den Rassenkonflikt, den Geschlechterkon-
flikt, um nur einige solcher Konflikte zu benennen, in seiner theologischen Arbeit
ausblendet, wird mit Christen anderer Kulturen nicht in Kommunikation treten kénnen.
Darum ist die Besinnung darauf, wo wir selbst in diesem Konflikt stehen und welche
Rolle wir darin spielen, unverzichtbar. Diese Besinnung zeigt die Grenzen und Mog-
lichkeiten des eigenen Beitrages. Ein entscheidender Schliissel zum Verstdndnis sowohl
interkultureller Konflikte als auch westlicher Kultur liegt deshalb im Gewahrwerden von
Gewalt, die gegeniiber aufereuropiischen Vélkern und Kulturen im Spiele war und ist.
Auf »ihrer Anwendung, Austibung und religiosen Sanktionierung beruhte und beruht

3 W, HOLLENWEGER, Erfahrungen der Leibhaftigkeit. Interkulturelle Theologie I, Miinchen 1979, 20.

32
Ebd., 21.
3 Vgl. W. HOLLENWEGER, Christen ohne Schriften. Fiinf Fallstudien zur Sozialethik miindlicher Religion, Erlan-
gen 1977,
3 W. HOLLENWEGER, Erfahrungen der Leibhaftigkeit, 29.



210 Giancarlo Collet

unsere Stellung in der Welt. Wir mogen uns iiber diese Feststellung erregen, sie in
Frage ziehen — das Faktum bleibt, daB sie uns so sehen, weil sie uns so erlebt haben
und z.B. noch erleben ... Wir gelten als gewalttitig.«<*> Deshalb verlangt interkulturel-
le Theologie nicht nur groBe Sensibilitit und Geduld im Umgang mit Theologien der
Dritten Welt und im Gesprich mit deren VertreterInnen, sondern wir miissen auch
damit rechnen, nicht mehr gehort werden zu wollen, weil diese von uns genug haben.

W. J. Hollenweger, der zu den Pionieren dieses Selbstverstindnisses von Missions-
wissenschaft zihlt,?® hat interkulturelle Theologie definiert als »diejenige wissenschaft-
liche Disziplin, die im Rahmen einer gegebenen Kultur operiert, ohne diese zu ver-
absolutieren.«}” Das bedeutet aber nicht, daf die universale Dimension des christli-
chen Glaubens aufgegeben wird, vielmehr wird eine Offenheit gegeniiber allen rekla-
miert und Kommunikation mit allen gesucht. Deshalb sieht er solches theologisches
Arbeiten in der Tradition der Vorstellung vom Leib Christi. »Interkulturelle Theologie«
— so Hollenweger — »ist auf der Suche nach einer >Leib Christi<-Theologie, in welcher
jedes Organ seiner Funktion und seinem Zweck treu bleibt, gleichzeitig aber einen
Beitrag zur Funktion des Gesamtleibes leistet und dabei nicht unterstellt, daB es das
wichtigste, das theologischste oder das wissenschaftlichste Glied am Leibe sei.«*®

Auf eine Schwierigkeit ist in diesem Zusammenhang nochmals nachdriicklich hinzu-
weisen: Theologie auf interkulturelle Weise zu betreiben ist keineswegs billig und
schmerzlos, sondern ein ProzeB, der zu Identititskrisen und zu Identitdtskonflikten
fiihrt; wir selbst werden ja in Frage gestellt und zur Umkehr aufgerufen. Deshalb ist
eine kritische Aufarbeitung der eigenen Geschichte eine unerldfliche Bedingung, um
interkulturelle Theologie iiberhaupt betreiben zu konnen.’® Die seitens europiischer
Theologie und Kirchen tber Jahrhunderte beanspruchte Allgemeingiiltigkeit ihres
Denkens hat nicht allein tiefe Wunden bei den anderen hinterlassen, sondern auch dazu
gefithrt, daB sie sich genotigt sahen, in klarer Absetzung eigene, fiir sie relevante
Theologien und Kirchenmodelle zu entwickeln. Eine weitere Bedingung, um die ande-
ren verstehen zu konnen, ist in diesem Zusammenhang noch zu erwihnen, nidmlich die

35 W. SIMPFENDORFER, »Thesen auf der Suche nach einer interkulturellen Theologiee, in: epd-Entwicklungspolitik

5/6/1987 (Mirz) 31-38, 32; DERS., »Interkulturelle Theologie. Wie kann man Ende und Anfang verkniipfen?«, in:
Evangelische Kommentare 22 (1989) 37-40, 39. Vgl. L. RUTTI, »Westliche Identitit und weltweite Okumenee, in:
Okumenische Theologie. Ein Arbeitsbuch, hg. von P. LENGSFELD, Stuttgart-Berlin-Koln-Mainz 1980, 285-296,
286.294, Dieser Aspekt scheint mir bei A. Exelers Vorschlag einer »vergleichenden (Pastoral-)Theologie« ausge-
blendet zu sein, auch wenn Exeler bemerkt: »Heute sind in der Beziehung zwischen den verschiedenen Theologien
hochgradige Allergien im Spiel« (Wege einer vergleichenden Pastoral, 98). Es sei »gewiB ein falsches Ideal, wollte
man danach trachten, das Gesprich zwischen den verschiedenen pastoralen und theologischen Konzepten konfliktfrei
zu halten« (ebd., 103).

% W. HOLLENWEGER, »Kultur und Evangelium. Das Thema der interkulturellen Theologie«, in: Jahrbuch
Evangelische Mission, Bd. 17, 1985, 52-60, 56: »Das eben ist das Thema der interkulturellen Theologie (friher
Missionswissenschaft genannt), nidmlich daB der kulturelle Kontext auBerhalb unseres Gesichts-, Kultur- und
Bildungskreises fiir unsere Theologie wichtig ist.«

3 W. HOLLENWEGER, Erfahrungen der Leibhaftigkeit, 50. Vgl. R. FRIEDLI, Art. »Interkulturelle Theologie«, in:
Lexikon missionstheologischer Grundbegriffe, hg. von K. MULLER / TH. SUNDERMEIER, Berlin 1987, 181-185, 183.
% Ebd., 38. >

3 Gerade das Quintocentenario, das 500-Jahr-Gedenken der Eroberung und Evangelisierung Lateinamerikas, hat
deutlich gemacht, wie schwierig und umstritten eine solche Aufarbeitung der eigenen Geschichte ist.



Bekehrung — Vergleich — Anerkennung 211

Beachtung einer okumenischen Faustregel: Wir miissen es lernen, die Welt und uns
selbst mit den Augen der anderen zu sehen — mit den Augen derer vor allem, die das
Evangelium im Unterschied zu den Klugen und Weisen als Unmiindige bezeichnet (Mt
11, 25).° Mit einem bloBen Perspektivenwechsel ist es dabei allerdings nicht getan,
sondern konkrete Umkehr wird verlangt. Denn was nicht durch eigenes Handeln ge-
deckt ist, wird im interkulturellen Austausch nicht abgenommen.

Eine andere Seite dieses schmerzhaften Prozesses bleibt freilich ebenso zu erwihnen:
die Gewinnung der eigenen Identitdt. »Identitdt entsteht und enthiillt sich im suchenden
Umgang mit dem Fremden, dessen Andersartigkeit mir meine Eigenartigkeit bewuBt
und konkret macht. Der Fremde und das Fremde ist ein entscheidendes Hermeneutikum
fiir eine interkulturelle Theologie.«*' Insofern ist prizisierend zu sagen: Interkulturelle
Theologie ist mehr eine Methode als eine eigenstdndige theologische Disziplin. Mit
dieser Methode kann in allen theologischen Disziplinen gearbeitet werden, auch wenn
sie ihren Ort vor allem in einer erneuerten Missionswissenschaft hat. Worin besteht
genauer diese Methode?

»Theologie auf interkulturelle Weise treiben heiBt einerseits, das zu denken, was
fremde Erfahrungen mit dem Evangelium, also kulturell anders bestimmte Christen und
Gemeinden, uns zu denken geben. Und andererseits bedeutet es, bei unserer theologi-
schen Arbeit immer mit zu bedenken, was unsere Erfahrungen mit dem Evangelium
kulturell anders bestimmten Christen und Gemeinden zu denken geben.«<*? Die eben
erwihnte hermeneutische Bedeutung des Fremden wird insbesondere in einem anderen
Versuch, ein neues missionswissenschaftliches Selbstverstindnis zu gewinnen, her-
ausgestellt.

4. Missionswissenschaft als Xenologie

Die traditionelle Missionswissenschaft hat sehr oft von ihrem Gegeniiber als von dem
Objekt der Mission gesprochen. Das bedeutete nicht nur eine Degradierung des Ande-
ren, sondern gleichzeitig eine Verkennung dessen, wie das eigene Ich konstituiert und
— missionswissenschaftlich betrachtet — was es als das Andere und Fremde in das
Verstehen des Evangeliums und in die Einheit der Kirche einzubringen hat. Dies ist mit
ein Grund, weshalb es innerhalb der Mission zu einem Neuansatz, zu einem Paradig-
menwechsel kommen muf.«** Wir stehen heute vor nichts Geringerem als der Auf-

40 W. SIMPFENDORFER, »Sich einleben in den groBeren Haushalt der bewohnten Erdec — ékumenisches und

Okologisches Lernen«, in: Eigener Haushalt und bewohnter Erdkreis, hg. von H. DAUBER / W. SIMPFENDORFER,
Wuppertal 1981, 64-93, 78.

4l W. SIMPFENDORFER, Thesen auf der Suche nach einer interkulturellen Theologie, 33.

42 H, KESSLER / H. P. SILLER, Vorwort zur Reihe »Theologie interkulturell«, in: B. BUJO, Afrikanische Theologie
in ihrem gesellschaftlichen Kontext, Disseldorf 1986, 9-16, 12,

3 TH, SUNDERMEIER, »Begegnung mit dem Fremden. Plidoyer fiir eine verstehende Missionswissenschafte, in:
Evangelische Theologie 50 (1990) 390-400, 393,



212 Giancarlo Collet

gabe, einen neuen Weg der Begegnung mit dem anderen Menschen, dem Fremden zu
suchen. Es muf} eine Begegnung sein, die den anderen in seinem Subjektsein, in seiner
kulturellen und religiosen Identitdt und Eingebundenheit anerkennt und zugleich eine
Gemeinsamkeit erdffnet, in der Dialog und gemeinsames Leben mdglich sind, in der
Differenz und Identitdt in gleicher Weise ihr Recht haben. Das erfordert einen Neu-
ansatz im Verstehen, bei dem nicht mehr von dem Subjektsein des Wahrnehmenden
allein ausgegangen, sondern die Relationalitdt der Subjekte bzw. der Gemeinschaften
konstitutiv ist. Das heiBit aber, daB die hermeneutische Frage ... erneut gestellt werden
mufB. Nun jedoch nicht linger als Frage nach dem Verstindnis meiner selbst, sondern
nach dem Verstindnis des anderen — in seiner Fremdheit.«** Nicht Harmonie mit
dem Anderen ist angezielt, sondern »Begegnung mit dem Fremden«,* und das bedeu-
tet nicht weniger als die Infragestellung des eigenen Ichs und auch Leiden. Denn die
»Begegnung mit dem anderen, Fremden, fiihrt zur Erfahrung der Hilflosigkeit, des
Nichtigen. Ich verstehe das Andere nicht, das mich anzieht und abstoft, das ich zu
begreifen suche und nicht ergreifen kann. Die Erfahrung der eigenen Grenzen, wenn
nicht der Nichtigkeit, die Aggressivitit in mir hervorruft, wird durch die Spur des
anderen bewirkt.«*

Solche Uberlegungen sind bestimmend fiir das Verstéindnis von Missionswissenschaft,
wie es unldngst Th. Sundermeier vorgelegt hat. Sundermeier mdchte sie nicht als
Kommunikations-, sondern dezidiert als hermeneutische Wissenschaft im Sinne einer
Xenologie verstehen. Missionswissenschaft wire demnach »die Wissenschaft von der
Begegnung der Kirche mit den ihr Fremden. Diese Begegnung ist ihr von ihrem Wesen
her eingestiftet. Es gibt die Kirche nicht ohne den Fremden, den religids und sozial
Fremden, beide in gleicher Weise.«*” Hermeneutik muf hierzu allerdings »prinzipiell
interkulturell angelegt und der sozialen Dimension verpflichtet« sein.*®

Das hat nach dem Urteil von Sundermeier fiir das Verstindnis und die Auslegung der
biblischen Botschaft weitreichende Konsequenzen. So ist die biblische Wahrheit nur
gemeinsam zu verstehen; nur wenn gemeinsam die Vielen gehort werden, wird ein

4 TH. SUNDERMEIER / W. USTORF, Einleitung zu: Die Begegnung mit dem Anderen. Plddoyers fiir eine inter-

kulturelle Hermeneutik, hg. von TH. SUNDERMEIER in Zusammenarbeit mit W. USTORF, Giitersloh 1991, 7-9, 9.
"Verstehen muBl im Aushalten des Fremden, Anderen geschehen, oder es findet gar nicht statt. ... in der Begegnung
mit Menschen anderer Kultur (geht es, G. C.) um ihr Anderssein, dem ich mich aussetzen muf und das ich nicht
von Anfang an zu mir hinbiegen kann ..." (TH. SUNDERMEIER, "Erwigungen zu einer Hermeneutik interkulturellen
Verstehens", in: DERS. (Hg.), Die Begegnung mit dem Anderen, 13-28, 18).

4 TH. SUNDERMEIER, Erwigungen zu einer Hermeneutik interkulturellen Verstehens, 27.

4 'Ebd:; 2R

41 TH, SUNDERMEIER, Begegnung mit dem Fremden, 397,

4  Ebd., 397. In Abhebung von »Kommunikation« und »der Soziologie«, die nach Sundermeier in den letzten
Jahren stark die theologische und missionstheologische Diskussion beherrschten, stellt er die aktuelle Bedeutung
einer erweiterten Hermeneutik heraus: »Man ist miide geworden der grofien, durch den Menschen verursachten
Veridnderungen. Was die Veridnderungen der modernen Gesellschaft der Erde antun, das sehen wir heute und
beginnen, an den Folgen zu leiden. Jetzt geht es darum, neu zu verstehen, was Welt ist und in welchem Verhiltnis
wir zu ihr leben miissen, weil Gott in ihr zur Sprache kommen will. Damit ist aber Hermeneutik gefragt, und zwar
im fundamentaltheologischen Sinn. Es mag dann auch nicht zufillig sein, daB neuerdings wieder Arbeiten zur
Hermeneutik erscheinen, wenn auch vorldufig ausschlieBlich bezogen ayf den biblischen Text.« (TH. SUNDERMEIER,
Erwdgungen zu einer Hermeneutik interkulturellen Verstehens, 13-28, 14).



Bekehrung — Vergleich — Anerkennung 213

" biblischer Text erschlossen. Weiter: Eine interkulturelle Hermeneutik, welche die
Fixierung auf das Wort hinter sich 14t und dem non-verbalen Ausdruck, wie er ins-
besondere in den schriftlosen Kulturen und in den Traditionen der mystischen Religio-
nen zu finden ist, ihre Aufmerksamkeit schenkt, wird dem Bild- und Kunstwerk »eine
prominente Bedeutung einraumen.«** Da sich schlieBlich das Verstehen des Fremden
und Anderen auf den ganzen Menschen bezieht, kann es sich auch nicht auf einen
Teilaspekt beschranken. Vor allem die Medizin wird darum in dieser Konzeption »zum
zentralen Pfeiler einer interkulturellen Hermeneutik.<*® Das verlangt konsequenterwei-
se auch, daB Missionswissenschaft interdisziplinir zu arbeiten hat. »Die Missionswis-
senschaft als eine dem Verstehen zugewandte Wissenschaft hat dabei eine integrative
Funktion, ist sie doch im interkulturellen und interreligiésen Bereich kat’exochen
angesiedelt.«

Eine so verstandene Missionswissenschaft hat nach Sundermeier »die hermeneutischen
Bedingungen von Verstehen des anderen zu eruieren und die daraus folgenden Hand-
lungsdimensionen zu erarbeiten, lokal und weltweit. Darin erweist und bewdhrt sie sich
als verstehende Missionswissenschaft. <>

Riickfragen an dieses missionswissenschaftliche Selbstverstindnis sind deshalb zu-
riickhaltend zu stellen, weil die bisher vorliegenden Uberlegungen noch zu bruchstiick-
haft sind und sich zu sehr im Bereich des Intentionalen und Programmatischen bewe-
gen. Bis jetzt liegt noch kein durchreflektiertes Konzept vor. Zu Recht wird man jedoch
die grundsitzliche Frage stellen diirfen: »Ist diese neue Hermeneutik durch Schaden
klug geworden — setzt sie tief genug an im Deuten des geschichtlichen Scheiterns der
dlteren, damals auch »neu« genannten Hermeneutik? Ist sie bescheiden statt beschwoérend
geworden?«> Aus missionswissenschaftlicher Perspektive ist insbesondere zu fragen,
ob die Aufgabenstellung der Missionswissenschaft darin aufgehen kann oder sich gar
darin erschopft, den Anderen zu verstehen? Ist das Bemiihen darum nicht vielmehr eine
unerldBliche Voraussetzung und bleibende Verpflichtung ihrer Arbeit? Missionswissen-
schaft als theologische Disziplin will jedenfalls mehr als das Verstehen des Fremden
und Anderen, wohlwissend, daB schon dies sie mehr als iiberfordert: Wann ist jemand
fremd und anders? Wie anders muf} er oder sie sein, damit sic missionswissenschaftlich
interessant sind? Wann hat man ihn oder sie verstanden? Missionswissenschaft hat
»reflexives BewuBtsein« davon zu sein, daB nach christlichem Selbstverstindnis der
Glaube auf Mitteilung dringt und das Evangelium allen Menschen gilt. Fragen, die sich
aus diesem sowohl theoretisch als auch praktisch erhobenen Anspruch heraus immer
aufs neue stellen, gehoren wesentlich in das Pflichtenheft einer Missionswissenschaft.

9 TH. SUNDERMEIER, Erwiigungen zu einer Hermeneutik interkulturellen Verstehens, 21,

0= Fhd., 23

51 TH. SUNDERMEIER / W. USTORF, Einleitung zu: Die Begegnung mrt dem Anderen, 9.

2 TH. SUNDERMEIER, Begegnung mit dem Fremden, 400.

¥ H. BALz, »Krise der Kommunikation — Wiederkehr der Hermeneutik?«, in: Die Begegnung mit dem Anderen,
hg. von TH. SUNDERMEIER, 39-66, 61.



214 Giancarlo Collet

5. Schluf

Wollte man die Entwicklung des missionswissenschaftlichen Selbstverstidndnisses seit
Beginn bis in unsere Tage auf eine Formel bringen, so liefe sich kurz sagen: Von der
Halieutik zur Xenologie, von der Kunst des Menschenfischers zur Lehre vom Fremden
und den Fremden.’* Wurde anfinglich noch ungebrochen vom Anderen als dem Ob-
jekt der Mission gesprochen, das zum christlichen Glauben zu bekehren und damit in
die Kirche aufzunehmen sei, so ist mittlerweile sowohl die Sprache als auch die Hal-
tung ihm gegeniiber zuriickhaltender geworden. Damit wird nicht einfach auf die
Mitteilung des Evangeliums verzichtet. Doch gilt es, den Anderen und Fremden vor
allem anderen zunichst einmal in seiner Wiirde und in seinem Subjektsein zu respektie-
ren und zu verstehen, bevor er mit dem Evangelium konfrontiert wird. Diese elementa-
re menschliche Grundhaltung macht sich nicht zuletzt im Umgang mit dem Begriff der
Mission selbst bemerkbar.

Nach Meinung verschiedener Theologen bietet die Kategorie des Zeugnisses heute
cine angemessene Moglichkeit, Mission in einem postkolonialen Zeitalter zu verstehen.
Dabei geht es nicht einfach um ein neues Wort, mit dessen Hilfe die Last der Geschich-
te iiber Bord geworfen oder auf den Anspruch des Evangeliums verzichtet werden
konnte, sondern um eine bestimmte Art der Glaubensmitteilung und des Verhiltnisses
zum anderen. Das Zeugnis respektiert nimlich voll das Anderssein des anderen und
verzichtet dabei keineswegs auf die aus Erfahrung erwachsene eigene Uberzeugung,
sondern bringt sich selbst in Respektierung der Freiheit des anderen und der eigenen
Geschichte ein. Nur gilt es jede Vorstellung aufzugeben, die moglicherweise nicht
allein das missionarische Handeln beeinfluBte, sondern sich auch im missionswissen-
schaftlichen Selbstverstindnis niederschlug, »daf man (ndamlich, G. C.) etwas tun kann
fiir den anderen und daB man sein Bestes wollen kann ohne ihn; gleichgiiltig dabei, ob
diese Illusion auf das spirituelle oder das affektive Leben zielt oder sonst auf einen
Bereich. Der andere kann sich nur dndern und sich zum Vater Jesu bekehren genau in
dem MaB, indem ich aufhére, ihn dndern zu wollen, genau in dem MaB, in dem ich
mich umgekehrt radikal dndere in der Beziehung zu ihm.«’> Dies nur als kleiner Hin-
weis darauf, wie auch innerhalb des missionarischen Handelns sich ein neues Selbstver-
standnis herausbildet.

In jedem missionswissenschaftlichen Selbstverstindnis spiegelt sich nicht nur der
jeweilige Zeitgeist und die Stellung des Christentums und der Kirchen innerhalb einer
immer differenzierter wahrgenommenen Welt weder, sondern auch das Anliegen von
Missionswissenschaft, an der universalen Bestimmung des Evangeliums festzuhalten, ist

3% Der Tibinger Theologe Anton Graf forderte in seiner Veréffentlichung von 1841: "Kritische Darstellung des

gegenwirtigen Zustandes der Praktischen Theologie", die Beriicksichtigung des Missionswesens sowohl innerhalb
der praktischen Theologie wie auch in den verschiedenen Disziplinen. »In der Wissenschaft des Missionswesens,
welcher man den Namen Halieutik, Keryktik oder Apostolik geben mag, wird man besonders die Geschichte der
Missionen, das heute Bestehende, die Erfahrungen der Heidenapostel, die Volkerkunde, das Wesen der verschiede-
nen heidnischen Religionen usw. zu Rathe ziehen miissen« (Tiibingen 1841, 245 f).

55 G. ADLER, »Von der Riickeroberung zur Kommunikatione, in: Katechetische Blitter 111 (1986) 428-434, 434.



Bekehrung — Vergleich — Anerkennung 215

deutlich erkennbar. Die ihr heute daraus erwachsenden Aufgaben, sind gewiff nicht
etwa geringer geworden, im Gegenteil: sie sind anspruchsvoller und durch die theologi-
sche Stimme der Dritten Welt auch unbequemer. Denn die Dritte Welt, sagt W. Hollen-
weger, »ist l4stig, weil sie uns vor unverschimte theologische Fragen stellt, Fragen, in
denen Politik und Frommigkeit in unanstindiger Weise durcheinandergewirbelt wer-
den.«*® Missionswissenschaft, wie sie mittlerweile weltweit betrieben wird, mdchte
nichtsdestotrotz dazu beitragen, das »parochiale Gewissen der Gemeinde« aufzubrechen
und »theologische Elfenbeintiirme« ins Wanken zu bringen. Zur Entstehung und Bildung
eines weltkirchlichen ProblembewufBtseins vor Ort trdgt sie in Kooperation mit den
tibrigen theologischen Disziplinen das ihrige dadurch bei, daB sie ein Reflexions- und
Erfahrungspotential anderer Christen fiir unseren Alltag und seine Probleme bereitstellt,
welches uns in unserem theologischen Denken und in der Nachfolgepraxis vielféltig
herausfordert, auf das wir aber gleichzeitig dankbar zurtickgreifen diirfen. Damit leistet
Missionswissenschaft nicht zuletzt einen bescheidenen Beitrag dazu, Fremdenangst zu
iberwinden, das Andersartige verstehen und schdtzen zu lernen, Unterschiede zu
respektieren, gegensitzliche Interessen auszutragen und wenn nétig auch auszuhalten.
Ob all dies einer Missionswissenschaft gelingt, hingt freilich von verschiedenen Fakto-
ren ab. DaB sie trotz ihrer Marginalisierung innerhalb des theologischen Wissenschafts-
betriebes und ihrer Suche nach einem neuen Selbstverstdndnis heute dringender denn je
ist, diirfte auBer Zweifel stehen.?’

6 W. HOLLENWEGER, in: Berliner Kirchentag 1977, Dokumentarband, Arbeitsgruppe 1: Gemeinschaft im Glau-

ben, Stuttgart 1977, 192 f.

37 Schon vor knapp dreibig Jahren bemerkte G. Sohngen: »Mission und Missionswissenschaft sind durch die
Zeitereignisse in Afrika und in Ostasien vor ein Umdenken gestellt, das auch die abendlindische Theologie in sich
selbst in neue Bewegung setzen sollte; sie kann sich auch vor sich selbst nur noch behaupten, wenn sie tber sich
selbst, (ber ihren abendlindischen Horizont hinausdenkt und vor einer kosmischen Revolution der abendlindischen
Denkart nicht zuriickschreckt. Es ist schon lange an der Zeit, daB die Missionswissenschaft in filhrende Stellung in
der Theologie riickt, wie es der christlichen Soziallehre bereits ansehnlich gelungen ist«. (G. SOHNGEN, »Die Weis-
heit der Theologie durch den Weg der Wissenschaft«, in: Mysterium Salutis. Grundriff heilsgeschichtlicher Dogma-
tik, hg. von J. FEINER / M. LOHRER, Band 1, Einsiedeln-Ziirich-Koln 1965, 905-980, 960).



ANSATZE ZU EINER RELIGIONSWISSEN-
SCHAFTLICHEN ANGEWANDTEN
HERMENEUTIK!

von Jacques Waardenburg

I. Einleitung

Die Debatte um die Hermeneutik kann auf eine Geschichte von mindestens zwei Jahr-
tausenden zuriickblicken, wobei es sich bis zur Mitte unseres Jahrhunderts eigentlich
mehr um Stellungnahmen als um gemeinsame Forschungen handelte. In der Religions-
wissenschaft sind hermeneutische Fragen erst im Laufe des 20. Jahrhunderts recht in
Gang gekommen.?

Beim Riickblick in die Geschichte zeigen sich zwei Seiten. Auf der einen Seite gab es
die Richtung, der es auf das Verstehen ankam, und man kann gewissermalen von einer
geisteswissenschaftlichen Schule des Verstehens sprechen, die sich namentlich bei
Gerardus van der Leeuw (1890-1950) auch in die Religionswissenschaft ausdehnte.’
Hier wurde sehr viel Aufmerksamkeit dem Verfahren des Forschers zugewandt, seinen
Voraussetzungen, seinem Vermogen zur Empathie. Bei der von Van der Leeuw ange-
wandten Hermeneutik spielt die Subjektivitit des Forschers eine groBe eingestandene
Rolle, und man kann von einer Neigung zur Psychologisierung des hermeneutischen
Verfahrens sprechen.*

Auf der anderen Seite gab es diejenigen Forscher, denen es auf die objektive Giiltig-
keit religioser Erfahrungen und deren Objekt ankam, das sie gern mit dem Terminus
des Heiligen andeuteten. Das Heilige war dabei eine objektive Kategorie, die den

! Der Vortrag wurde gehalten am 4. Februar 1992 beim Graduiertenkolleg »Interkulturelle religidse bzw. reli-

gionsgeschichtliche Studien« der Universit4t Bonn. Der Autor dankt Frau Isabel Stimpel und Herrn Dr. Giinter Rifie
fiir die deutschsprachigen Korrekturen.

e Vel. J. WACH, Das Verstehen. Grundziige einer Geschichte der hermeneutischen Theorie im 19. Jahrhundert. 3
Bde., Tiibingen 1926-33; DERS., Religionswissenschaft. Prolegomena zu ihrer wissenschafistheoretischen Grundle-
gung, Leipzig 1924.

3 J. WAARDENBURG, »Gerardus van der Leeuw as a theologian and phenomenologist«, in: DERS., Reflections on
the Study of Religion, Den Haag 1978. Vgl. DERS., Gerardus van der Leeuw (1890-1950) und die hollindische
Religionswissenschaft (Jahrbuch Zentrum fir Niederlande-Studien, Bd. 1, 1990) Miinster 1991,133-152.

4 G. VAN DER LEEUW, Phéinomenologie der Religion, Tiibingen 1933; DERS., Vom Heiligen in der Kunst, Giiters-
loh 1957; DERS., Sakramentales Denken. Erscheinungsformen und Wesen der auferchristlichen und christlichen
Sakramente, Kassel 1959. Zur Psychologisierung seiner Hermeneutik vgl. G. VAN DER LEEUW, »Uber einige neuere
Ergebnisse der Psychologischen Forschung und ihre Anwendung auf die Geschichte, insonderheit die Religions-
geschichte«, in: Studi e Materiali delle Religioni 2 (1926) 1-43.



Ansdize zu einer religionswissenschaftlichen angewandten Hermeneutik 217

objektiven Gtrund aller Religion andeutete. Wer denkt hier nicht an Rudolf Otto
(1869-1937)° und Mircea Eliade (1907-1986)?° Hier wurde gerade die Objektivitit
des Heiligen und seiner Wirkung behauptet, obwohl es einer Sensibilitit, wenn nicht
eines Divinationsvermdgens oder einer Intuition seitens des Forschers bedarf, um diese
Wirkung des Heiligen im religionswissenschaftlich erforschten Material zu erkennen.
Allerdings konnen wir hier von einer Neigung zur Ontologisierung des hermeneutischen
Verfahrens sprechen.’

Es braucht nicht zu wundern, daB das hermeneutische Verfahren der eben genannten
Forscher einen starken Widerspruch bei empirischen Forschern hervorgerufen hat, die
diesem Verfahren eben Subjektivitit, philosophisch-theologische Verwisserung, wenn
nicht Schlimmeres — eben Unwissenschaftlichkeit — vorwarfen.® Die Schwiche dieser
Patriarchen einer in der Religionswissenschaft angewandten Hermeneutik war, daB sie
ohne deutliche theoretische Rahmen und ohne ausgekliigelte hermeneutische Regeln vor-
gingen, so daB ihr lobenswertes Unternehmen keinen wissenschaftlichen Anspruch
erheben konnte.” Wie konnen wir dieser Schwiiche nun abhelfen?

IlI. Zur Religionswissenschaft, systematisch-kritisch gesehen

Neben den zahllosen Worten und Verhaltensweisen, die selbst religidser Inspiration
entspringen, und neben den philosophischen und theologischen Schriften, die iiber
bestimmte Religionen oder die Religion im allgemeinen reflektieren, gibt es also seit
mehr als einem Jahrhundert eine Wissenschaft der Religionen, religiéser Verhaltens-
weisen und religioser Phdnomene. Diese Religionswissenschaft ist eine empirische
Wissenschaft, die Theorien, Methoden und Techniken, Instrumente der Human- und
Sozialwissenschaften anwendet mit der Absicht, zu gesicherten Erkenntnissen religitser
Tatbestinde und ganzer Religionen zu kommen. Wir haben anderswo die wichtigsten
Ansdtze dieser Wissenschaft skizziert, von der Philologie und Literaturwissenschaft
tber die Geschichte und die Sozialwissenschaften zum Bemiihen einer angewandten

3 Vgl. G. VAN DER LEEUW, »Rudolf Otto und die Religionsgeschichtex, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche

19 (1938) 71-81.

S  Vgl. D. ALLEN, Structure and Creativity in Religion. Hermeneutics in Mircea Eliade's Phenomenology and New
Directions, Den Haag 1978.

! Zur Ontologisierung ihrer Hermeneutik vgl. R. OTTO, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gott-
lichen und sein Verhdltnis zum Rationalen, Miinchen **1963. M. ELIADE, Die Religionen und das Heilige. Elemente
der Religionsgeschichte, Salzburg 1954.

¥ S0 z.B. TH. P. VAN BAAREN, »Are the Bororo parrots or are we?« (Liber Amicorum. Studies in Honour of
Professor Dr. C. J. Bleeker) Leiden 1969, 8-13; vgl. DERs., »De ethnologische basis van de faenomenologie van
G. van der Leeuws, in: Nederlands Theologisch Tijdschrift 11 (1957) 321-353.

®  Eine eindringliche Kritik am Mangel des BewuStseins einer hermeneutischen Problematik bei Religionsge-
schichtlern bis in die siebziger Jahre findet sich bei H. R. SCHLETTE, Einfiihrung in das Studium der Religionen,
Freiburg 1971; vgl. DERS., »Interreligids/interkulturelle, in: Orientierung 56 (1992) 55-58.



218 Jacques Waardenburg

Hermeneutik, die zu verstehen versucht, was bestimmte religise Tatbestinde und
Religionen fiir bestimmte Gruppen und Personen bedeutet haben und bedeuten.

Es handelt sich um eine rigorose Wissenschaft, in der wir versuchen, uns der nahezu
natiirlichen Faszination alles Religiosen und Geistigen bzw. Spirituellen zu entzichen,
ohne dabei allem Religiosen und Geistigen Lebewohl zu sagen oder es gar zu widerle-
gen. Wir machen Religion einfach — oder nicht so einfach — zum Gegenstand der For-
schung, wobei wir Abstand von ihr nehmen und sie objektivieren. Auf der Grundlage
der Methoden, welche in den Humanwissenschaften entwickelt worden sind, suchen wir
Erkenntnisse, die das Subjektive, das der Religion wie der Kunst und anderen Kultur-
duBerungen eigen ist, libersteigen und eine universale Giiltigkeit beanspruchen. Solche
Erkenntnisse sind also anderer Art als das, was in den verschiedenen Konfessionen,
Religionen und Weltanschauungen, die wir studieren, als »Wahrheit« angesehen wird,
aber was auch in unser Forschungsgebiet fillt. Diese Erkenntnisse sind wissenschaftli-
cher Art und verbindlich fiir alle diejenigen, die den Regeln wissenschaftlicher For-
schung folgen. Und wenn die Forschung in der Religionswissenschaft oder in der
Kernphysik, in der Biogenetik oder in der Linguistik zu spezialisiert ist, um von allen
verfolgt werden zu konnen, gibt es wenigstens die Moglichkeit wissenschaftlicher
Verifizierung der erzielten Ergebnisse. Diese findet statt durch diejenigen, welche auf
demselben Forschungsgebiet engagiert sind, als Forscher in einem Beruf, der eine
rigorose intellektuelle Disziplin und eine grofie Ausdauer in der Arbeit verlangt.

Gerade in den letzten Jahrzehnten hat es in der Religionswissenschaft Entwicklungen
gegeben, die meines Erachtens einen wesentlichen wissenschaftlichen Fortschritt bedeu-
ten, verglichen mit der Lage des Faches bis in die sechziger Jahre. Einerseits haben die
Sozialwissenschaften ganz neue Felder fiir die Forschung getffnet, mit Theorien, die
neu entwickelt wurden. Der Fortschritt beinhaltete also nicht nur neue Tatsachen, son-
dern auch neue Weisen und Ansitze, solche Tatsachen zu erforschen.'® Andererseits
gibt es Entwicklungen, die fiir die Hermeneutik sowie die Semiotik religiéser Tatbe-
stinde und Religionen von besonderer Bedeutung sind.!!

So befiirworte ich die Position, daf es nicht bestimmte Tatsachen bzw. Systeme sind,
die an und fiir sich religios sind, daB es also nicht an und fiir sich religiése Erscheinun-
gen und Religionen gibt, sondern daf es die Deutungen, die Interpretationen sind,
welche die Tatbestinde und Systeme »religios« machen. Derselbe Tatbestand oder
dasselbe System kann fiir den einen, in einer bestimmten Kultur oder Situation, eine re-
ligiose Bedeutung haben und fiir den anderen, in einer anderen Kultur oder Situation,

10 Vgl. z.B. B. GLADIGOW / H. G. KIPPENBERG (Hg.), Neue Ansitze in der Religionswissenschaft, Miinchen

1983; H. CANCIK / B. GLADIGOW / M. LAUBSCHER, Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Stuttgart
1986; H. WALDENFELS (Hg.), Lexikon der Religionen, Freiburg 21988,

"' Vgl. J. WAARDENBURG, Religionen und Religion. Systematische Einfithrung in die Religionswissenschaft, Berlin
1986.; DERS., »The study of religion in today’s world«, in: F. WHALING (Hg.), The Religious Situation of the
World from 1945 1o the Present, Edinburgh 1987, 335-364. Die hier vorgeschlagene angewandte Hermeneutik
wurde im Studium des Islam entwickelt; andere Formen angewandter Hermeneutik, im Umgang mit anderen Reli-
gionen entwickelt, sind durchaus denkbar.



Ansdtze zu einer religionswissenschaftlichen angewandten Hermeneutik 219

nicht. Wissenschaftlich gesehen gibt es keine Tatbestinde, Phinomene oder Systeme,
die an und fiir sich religios sind.

Die Konsequenz fiir die Religionswissenschaft ist klar. Ihr Gegenstand ist also nicht
an erster Stelle eine Sondergruppe bestimmter Tatsachen oder Systeme, sondern die
religiosen Interpretationen und Deutungen, die man bestimmten Tatbestinden und
Systemen jeweils verlichen hat. Epistemologisch gesehen sind Religionen, Anschau-
ungen iiber das Religitse und Religion tiberhaupt also Sinnkonstruktionen, die von den
Anhidngern sowie von den Forschern (aber dann in einem anderen Sinn) geschaffen
worden sind und werden. Das bedeutet fiir die Religionswissenschaft, dafl sie sich
immer wieder bewuBt werden muf, daB ihre Konzeptualisierungen von all dem, was
mit Religion zu tun hat, wissenschaftliche Konstruktionen sind. Es handelt sich um
mehr oder weniger vorldufige Konstruktionen, die im Laufe der Forschung detailliert
und verfeinert werden miissen, aber die nétigenfalls auch durch andere Konzeptualisie-
rungen ersetzt werden sollen, wenn der Fortschritt unserer Erkenntnisse, das heifit
unserer Forschung, es verlangt. Dieselbe Regel gilt iibrigens fiir alle Wissenschaften,
seien sie Natur-, Sozial- oder allgemeine Humanwissenschaften.

In dieser Perspektive sollen bestimmte Fragen, die Generationen von Forschern wih-
rend der Geschichte des Faches beschiftigt haben, neu formuliert werden. Die Frage
des Ursprungs der religiosen Tatbestinde oder der Religionen zum Beispiel hat die
Geister immer beschéftigt. Heute soll diese Frage prazisiert werden: Wer oder was hat
aus einer Gegebenheit der Natur oder einer Tatsache menschlicher Interaktion einen
religiosen Tatbestand gemacht? Wer oder was hat — durch Sakralisierungen oder
Legitimationsversuche oder aus einem Bediirfnis nach Reinheit und Reinigung — aus
einer Gesamtheit verschiedener Regeln eine zusammenhingende Religion gemacht?
Unter welchen Umstinden ist das alles geschehen, mit welchen Absichten, und was
sind die Effekte und Wirkungen gewesen? Entsprechen solche Effekte und Wirkungen
den Absichten oder sind sie ganz verschieden, sogar den urspriinglichen Intentionen
entgegengesetzt? Was ist bei alledem die Rolle menschlicher Emotionen, tiefliegender
Intentionen und banaler Interessen in diesen Handlungen der Sakralisierung, der Fixie-
rung und der Vergeistigung?

In dieser Perspektive sollen gewisse Naivititen der Anfinge des Faches einer grofe-
ren Selbstkritik und einer epistemologischen Klarheit Platz machen. Die Frage ist nicht
mehr, in welcher Weise wir Tatbestinde und Systeme erforschen sollen, die in anderen
Kulturen dem westlichen Christentum parallel oder analog sind, und zwar nach dem
Bild dessen, was der Westen als »religios« und als »Religion« angesehen hat. Im Gegen-
teil, wie konnen wir in einer anderen als der unsrigen Kultur oder Gesellschaft identifi-
zieren, was dort einen religiosen und absoluten Sinn gehabt hat oder hat und was dort
religiose Interpretationen und ein religioses Imaginaire hervorgebracht hat? In welcher
Weise konnen wir die dort ausgefiihrten religiosen Deutungen »lesen«, ausgehend von
den Kontexten, in denen solche Bedeutungen funktionieren? Und wie konnen wir den
EinfluB solcher religioser Deutungen, die ihre eigene Traditionen gehabt haben, auf das
Leben der Menschen erfassen?

Eine religiose Deutung unterscheidet sich von anderen Deutungen in verschiedener
Hinsicht. AuBerst wichtig dabei scheint mir zu sein, daB eine religiose Deutung eines



220 Jacques Waardenburg

Tatbestandes, beziehungsweise die religiose Bedeutung eines solchen Tatbestandes,
sinnstiftend wirkt, irgend etwas Absolutes, Unnachfragbares fiir die betreffende Gruppe
oder Person beinhaltet und zu einer besonderen Art des Imaginaire fithrt. Das Einzig-
artige einer religiosen Deutung scheint mir in der Art des darin enthaltenen Sinnes zu
liegen.

Durch die besondere Art des Sinnes, der ihnen unterlegt wird, unterscheiden sich
auch religiose Tatbestinde von anderen Tatbestinden und religiose Systeme von ande-
ren Sinnsystemen. Solche Bedeutungen und Sinnzusammenhinge gelten dabei nicht fiir
alle Menschen, so wie Essen und Trinken, sondern fiir bestimmte Gruppen und Perso-
nen, die darauf bezogen, darin engagiert sind.

Es ist klar, daB unser Religionsbegriff sowie unsere Anschauung des Religiésen nicht
ein idealistischer Begriff ist, als ob das Religiose oder die Religionen irgendeine Exi-
stenz an sich hitten.'> Es ist auch kein praziser limitativer Begriff, als ob Religion
von Nichtreligion, religiose Bedeutungen von nichtreligiosen Bedeutungen zu scheiden
wiren. Unser Religionsbegriff ist eher ein semantischer Begriff, ein offener Begriff,
der es dem Forscher erlaubt, die verschiedenen Bedeutungen zu hinterfragen, welche
das erforschte Phinomen oder System wihrend seiner Geschichte fiir verschiedene
Gruppen und Personen hatte. Gerade durch diese Frage nach religiosen Bedeutungen
geht die Religionswissenschaft meines Erachtens tiber die rein philologische, literarische
und geschichtliche Forschung, die allgemeine Soziologie und Kulturanthropologie, die
Psychologie und sogar die Kunstwissenschaft hinaus. In der Religionswissenschaft
fragen wir danach, was mit den religidsen Interpretationen dieser Tatbestinde und
Systeme im Laufe der Geschichte geschehen ist, was die Rolle und die soziale Funktion
solcher Interpretationen in ganz bestimmten Kontexten und was deren Effekte und Wir-
kungen in den Gesellschaften und im Leben der Menschen waren. Die lebendigen
Religionen sind natiirlich der bevorzugte Gegenstand dieser Art der Befragung.

Fassen wir das iiber die Religionswissenschaft Gesagte noch einmal zusammen. Die
Religionswissenschaft erforscht religiose Normen, Werte und Wahrheiten, ohne aber
selbst eine normative Disziplin zu werden und ohne sich von auflen auferlegten Nor-
men, anderen als wissenschaftlichen, zu unterwerfen. Ihre Aufgabe ist die empirische
Forschung; sie ist weder da, um die Religion zu férdern, noch sie zu bekdmpfen,
weder um sie zu mystifizieren, noch sie zu demystifizieren. Ihre erste Aufgabe ist, auf
all das hinzuweisen, was fiir bestimmte Gruppen und Personen einen religiosen Wert
hat, und zwar in bestimmten Kulturen, Gesellschaften und Situationen. In der religions-
wissenschaftlichen Forschung ist das Religiose ganz einfach eine bestimmte Qualitdt
von Dingen oder Personen; es ist nicht eine an und fiir sich gegebene Sache.

Wenn einmal eine religiose Bedeutung oder ein Wert ins Auge gefaBt ist, kann die
berufsméBige Arbeit beginnen. Wir filhren sie im Rahmen der Human- und Sozialwis-

12 Das Problem des Religionsbegriffes ist in der Religionsphilosophie und in der Theologie, die mit abstrakten

Begriffen arbeiten, anders als in der Religionswissenschaft, die mit konkreten Tatbestéinden arbeitet. Fiir religions-
wissenschaftliche Forschung verschleiert ein normativer Religionsbegriff die erforschte Wirklichkeit, statt sie zu
kldren. Vgl. J. WAARDENBURG, »Uber die Religion der Religionswissenschaft«, in: Neue Zeitschrift fiir Systemati-
sche Theologie und Religionsphilosophie 26 (1984) 238-255.



Ansitze zu einer religionswissenschaftlichen angewandten Hermeneutik 221

senschaften durch: durch prizise Beschreibung, durch das Suchen nach Erkldrungen
und durch die Anstrengung des Verstehens. Wenn ein Forscher sich dazu berufen fiihlt,
kann er hinzufiigen: durch die Interpretation der erforschten Gegebenheiten im Rahmen
einer bestimmten Ansicht oder Vision. Ich sage bewufit: Wenn er sich dazu berufen
fiihlt. Denn eine gute Beschreibung, eine gute Erkldrung und ein Verstidndnis, das aus
den Tatbestéinden selbst einen Sinn erschlieft, geniigen an und fiir sich bereits, um eine
wissenschaftliche Arbeit abzuschliefen.

Soweit ich sehen kann, liegt die Stufe der nicht wissenschaftlich gebundenen Inter-
pretation mit alledem, was sie an Subjektivitit beinhaltet, auBerhalb der empirischen
Wissenschaft. Insbesondere, wenn eine solche Interpretation einfach darin besteht, daf
die Errungenschaften der empirischen Forschung gewissen ideologischen, philosophi-
schen oder theologischen Schemata unterworfen werden, die von aufen normativ
auferlegt werden, ist sie sogar jeder wahren Wissenschaft entgegengesetzt. Denn eine
solche SchluBinterpretation reduziert dasjenige, was nicht bekannt war, auf etwas,
wovon behauptet wird, dal es bekannt sei, statt das Unbekannte zu erforschen, bis hin
zu dem, was bekannt zu sein schien. Kurz gesagt, die ideologische Interpretation fiihrt
nicht zu neuen Erkenntnissen; im Gegenteil, sie schlieBt solche aus.!?

III. Religionswissenschaftliche Forschung: drei Etappen

Wie gesagt besteht jede religionswissenschaftliche vollstindige Forschung aus drei
Etappen: Beschreibung, Erkldrung, Verstindnis. Fassen wir diese drei Verfahrenswei-
sen kurz zusammen, mit besonderem Augenmerk auf das Verstehen.

A. Die Beschreibung

Mit der ndtigen Prézision eine Religionsgemeinschaft mit ihren Ideen und Verhaltens-
weisen oder eine Religion oder sogar ein einziges besonderes Phidnomen in seinem
Kontext zu beschreiben ist keine einfache Aufgabe. Jedermann weil}, auch ein gewis-
senhafter Forscher riskiert, sei es in der konkreten Wahrnehmung, sei es in der Lektiire
von Texten, dem Material seine eigenen Priferenzen aufzuerlegen, und braucht daher
Korrektive.

Ein erstes Korrektiv ist die Geschichte. Wer das Werden einer Gemeinschaft, einer
Religion oder eines religiosen Tatbestandes erforscht, dem schérft sich der Blick fiir
deren Komplexitit im geschichtlichen ProzeB, in dem gewisse neue Elemente hinzu-
kommen, andere Elemente wegfallen, und Neuinterpretation aufeinander folgen.

3 Wir sehen jegliche Ideologie als der wissenschaftlichen Forschung grundsitzlich entgegengesetat.



227 Jacques Waardenburg

Ein zweites Korrektiv ist der Vergleich. Wer bestimmte Religionsgemeinschaften,
bestimmte Religionen oder bestimmte Tatbestinde miteinander vergleicht, kann besser
die verschiedenen Aspekte einer Situation, einer Gesamtheit von Phinomenen oder
eines gewissen Phdnomens unterscheiden. Und im Vergleich, zum Beispiel zwischen
einer Bewegung in der Gegenwart mit einer Bewegung in der Vergangenheit, entwickelt
man eine Sensibilitdt fiir diejenigen Aspekte, iiber die die geschichtlichen Dokumente
nichts aussagen, aber die der vergangenen ebensogut wie der gegenwirtigen Bewegung
eigen sein miissen.

Eine gute Beschreibung wird auch den Kontext der betreffenden Gemeinschaft oder
Religion oder des betreffenden Phinomens in Betracht ziehen. Auch in Bezug auf den
Kontext soll man den verschiedensten Aspekten Aufmerksamkeit widmen, insoweit sie
fiir eine addquate Beschreibung des erforschten Gegenstandes unerldBlich sind. Der
Kontext kann auflerdem Erkldrungen des erforschten Gegenstandes liefern.

B. Die Erklirung

Mit der Erklirung eines religiosen Tatbestandes meinen wir die Angabe der Ursachen
des Tatbestandes oder gewisser ihm eigener Aspekte. Mit dem Verstindnis eines reli-
gidsen Tatbestandes meinen wir dagegen den disziplinierten Versuch, ihn zu verstehen,
das heiBt den angewandten hermeneutischen Versuch, die Bedeutung zu erfassen, wel-
che der Tatbestand fiir eine Gruppe oder eine Person hatte oder hat.

Wir erkldren einen religiosen Tatbestand, wenn wir die Ursachen angeben, welche zu
seiner Existenz oder zu bestimmten seiner Aspekte gefiihrt haben. Es gibt natiirlich fiir
jeden religiosen Tatbestand verschiedene Ursachen und Ursachen verschiedener Trag-
weite: zum Beispiel kurzfristig, mittelfristig und langfristig. Solche Ursachen beziehen
sich immer auf die Kontexte des erforschten Tatbestandes: der geschichtliche Kontext
fiir diachrone Erkldrungen, der soziale Kontext fiir synchrone Erklirungen (zum Bei-
spiel in den Sozialwissenschaften), der materielle oder organische Kontext fiir naturwis-
senschaftliche Erklarungen. Um komplizierte Phdnomene wie die religiosen Tatbestinde
zu erkldren, sollte man verschiedene Kontexte gleichzeitig beriicksichtigen.

In Erkldrungsversuchen wird man immer unten anfangen; dann stellt man fest, was
auf diese Weise nicht erkldrt worden ist, bevor man es auf eine andere Weise zu
erkldren versucht. Eine wirkliche Religionswissenschaft sollte ernsthaft versuchen, in
diesem Sinn die von ihr erforschten religiosen Tatbestdnde zu erkliren. Einer der
Griinde, weshalb die Religionswissenschaft manchmal nicht als Wissenschaft anerkannt
worden ist, ist gerade die Tatsache, daB sie die kausalen Erkldrungen vernachlissigt
hat. Es gibt dafiir verschiedene Ursachen, die hier nicht weiter genannt werden sollen.
Ich mochte nur bemerken, daB das Problem des Sinnes und der Bedeutung eines reli-
giosen Phinomens erst ein wissenschaftlich aufzeigbares und relevantes Problem wird,
nachdem man zuvor der rauhen, nicht-geistigen, ja nicht-religitsen Wirklichkeit des
Phidnomens ihr volles Gewicht gegeben hat, einschlieBlich der infrastrukturellen Krifte.



Ansiitze zu einer religionswissenschaftlichen angewandten Hermeneutik 223

C. Das Verstdndnis

Ebensogut wie die Aufgabe des Erklérens in der Religionswissenschaft ins volle Licht
geriickt werden muf, sollte das auch mit dem Verstehen der Fall sein. Ich habe dies
bereits angedeutet und mochte nun etwas niher auf das Problem des Verstehens einge-
hen.

Wie gesagt hat es eine nicht unwichtige Richtung gegeben, die das Verstehen als eine
Leistung ausgehend von der personlichen Erfahrung des Forschers aufgefafit hat. Jeder
Forscher, so sagte man, geht von seinem eigenen, personlichen Erfahrungsbereich aus,
und im Laufe seiner Arbeit erweitert er diesen Bereich allmihlich, so dafl er eine
immer grofere Fdhigkeit erwirbt, religiose Erfahrungen anderer Religionen und anderer
Kulturen ab intra zu verstehen. Mit anderen Worten: das Verstehen findet statt auf der
Basis personlicher Erfahrung des Forschers. '

Ohne die guten Absichten dieser Auffassung des Verstehens verneinen zu wollen,
sollte man aber doch den ethnozentrischen, um nicht zu sagen personengebundenen und
subjektiven Charakter dieses Vorgehens unterstreichen. Letzten Endes sind es die
Voraussetzungen des Forschers und seines Kreises, welche den Rahmen, innerhalb
dessen ein fremdes religioses Phinomen verstanden werden soll, bestimmen. Aber der
Versuch, Muhammad oder gegenwirtige islamische Bewegungen auf Grund der christli-
chen Erfahrung oder der kulturellen Erfahrungsweise des ausgehenden 20. Jahrhunderts
in Europa zu verstehen, wird keinen grofen Erfolg zeitigen.

Eine andere Richtung geht umgekehrt vor: sie sucht die bei Muhammad oder in den
heutigen islamischen Bewegungen wichtigsten kulturellen und religiosen Voraussetzun-
gen zu rekonstruieren, so daff die Bedeutung der dazugehorigen Ausdrucksweisen erfaBt
werden kann. Es handelt sich im Grunde darum, die religios-kulturellen Zusammen-
setzungen einer Gesellschaft zu rekonstruieren, um der Bedeutung einzigartiger Aus-
drucksweisen dieser Gesellschaft habhaft werden zu kénnen. Mit anderen Worten: Hier
sind es nicht die Voraussetzungen des Forschers, sondern die Voraussetzungen des
Phinomens, erforscht in seinem kulturellen und religiosen Kontext, welche den Schliis-
sel fiir das Verstdandnis des erforschten Phdnomens enthalten.

Ich méchte noch eine Bemerkung zur Erforschung lebendiger Religionen und gewis-
ser Aspekte der Religionen der Vergangenheit, iiber die es gute Dokumentationen gibt,
anfiigen. Solche religiosen Phinomene kénnen auch dadurch besser verstanden werden,
daB man ihre Bedeutung fiir die Gruppen und Menschen, die sich explizit dariiber
geduBert haben, mit in Betracht zieht. Denn die Bedeutung eines kulturellen oder
religiosen Phanomens liegt nicht nur in den Voraussetzungen dieser Kultur oder Reli-
gion, sondern auch in den verschiedenen konkreten Bedeutungen, die es fiir diejenigen
Gruppen und Personen hatte, die daraus Sinn geschopft haben. Die Erfassung der
Interpretationen, die einem Phinomen gegeben worden sind, ist Teil des Verstindnisses
des Phdnomens.

!4 Dies ist ein Merkmal der klassischen Religionsphinomenologie.



224 Jacques Waardenburg

Auf jeden Fall soll das Verstehen, um in der Religionswissenschaft zugelassen zu
werden, tber die Intuition und iiber die subjektive und personliche Erfahrung des
Forschers hinaus erhoben werden. Damit dem Verstidndnis eine allgemeine Giiltigkeit
zukommt, kdnnen einige einfache Regeln formuliert werden:

(1) In dieser Art Forschung soll anerkannt werden, daB jedes religiose Phidnomen
verschiedene Bedeutungen zur gleichen Zeit hat und dafl seine »religiose« Bedeutung
sich neben seinen sozialen, dsthetischen, ethischen und rein materiellen Bedeutungen
findet. Ein Phinomen verstehen heifit gerade die Verbindung und Artikulierung seiner
verschiedenen Bedeutungen ausfindig machen. Die islamischen Bewegungen, von
Muhammad bis zur Gegenwart, haben ihre Wirkung nicht nur wegen ihres religidsen
Sinnes gehabt, und das Gleiche gilt fiir die christlichen Bewegungen.

(2) Im Versuch, religiose Phinomene zu verstehen, soll begriffen werden, was solche
Erscheinungen voraussetzen, und von welchen Voraussetzungen aus sie in der gegebe-
nen Situation eine Bedeutung erlangen und sinnvoll sind. Ja, man soll vordringen zur
Frage, welche mehr oder weniger verborgenen Regeln dem Sinn der betreffenden
Phinomene zugrundeliegen. Es handelt sich dabei vor allem um Welt- und Lebens-
erfahrungen und -begriffe, die damals geldufig waren, die einen Teil des sozialen Le-
bens ausmachten und die, in diesem Milieu, als »religids« anerkannt waren. Dasjenige,
was »religids« genannt wird, variiert natiirlich von Kultur zu Kultur, von Zeit zu Zeit,
von Ort zu Ort sowie von Situation zu Situation.

(3) Sobald die wichtigsten Elemente eines religiosen Systems in einer bestimmten
Kultur oder Gesellschaft festgestellt worden sind, sollte sich die Aufmerksamkeit auf
die verschiedenen Interpretationen richten, die ihnen von verschiedenen Gruppen und
Personen verliehen wurden: zuerst auf bestimmte isolierte Phinomene, dann auch auf
die Gesamtheit des religiosen Systems, auf seine »Wahrheit«.

In einer solchen »Verstehensforschung« soll der Allgemeinbegriff »Religion«, der
dabei angewandt wird, nicht eine Definition, also eine Beschrinkung des Religitsen
enthalten. Im Gegenteil, wenn man sich dartiber einig ist, daB jeder Tatbestand gegebe-
nenfalls eine religiése Qualitdt bekommen kann, je nach der ihm gegebenen Interpreta-
tion, und daf auch jedes religiose Phidnomen auf verschiedene Weisen interpretiert
werden kann, braucht man einen offenen Religionsbegriff fiir solche Untersuchungen.
Nur ein offener, ja semantischer Begriff von Religion 1dt geniigend Raum, um demje-
nigen, was in einer gegebenen Kultur als »Religion« betrachtet wird, und den verschie-
denen ihm in dieser Kultur verliehenen Interpretationen gerecht zu werden, '

5 Frither benannten wir dies als »Neustilphinomenologie«; jetzt sprechen wir lieber von »angewandter Herme-

neutik«, welche auch die Neustilphinomenologie umfaBt.



Ansdrze zu einer religionswissenschaftlichen angewandten Hermeneutik 225

IV. Anwendung: Zum Verstdindnis der islamischen
Wiederbelebungsbewegungen

Um die gegebenen Gedankenginge zu illustrieren und um der Gefahr einer zu grofien
‘Begrifflichkeit vorzubeugen, werden wir uns einem konkreten Thema zuwenden, und
zwar den heutigen Wiederbelebungsbewegungen, namentlich im Islam. Sie existieren
auch in anderen Religionen, wie im Judentum, im Katholizismus und im Protestantis-
mus, wie Gelles Kepel dies in seinem Buch »Die Rache Gottes« beschrieben hat.!6
Viele dieser Wiederbelebungsbewegungen, in verschiedenen religidsen Traditionen und
in verschiedenen Kontexten, haben bestimmte gemeinsame Ziige, die Vergleiche er-
moglichen, wie Gilles Kepel sie ausgefiihrt hat. Nennen wir folgende sechs Eigenarten,
die den islamischen Bewegungen gemeinsam sind:

(1) Immer wird auf grundlegende Texte der Schrift, also des Korans und der Tradi-
tion zuriickgegriffen. Was die heutige Lektiire solcher Texte von der der Vergangenheit
unterscheidet, ist ihr Charakter eines sozialen und eventuell politischen Engagements
und ihre Wahl bestimmter Texte zur Untermauerung bestimmter Zielsetzungen, von
reformistischen bis hin zu fundamentalistischen. Solche Texte statten Menschen, die
sich aus ihrer Lage der Armut und der Bedriickung zu erheben versuchen, mit geistigen
Waffen aus.!”

(2) Es gibt eine starke Gemeinschaftsdimension in diesen Bewegungen, vielleicht um
so stiarker als diese Bewegungen Leute zusammenbringen, die isoliert, wenn nicht von
den starken gesellschaftlichen Verinderungen entfremdet sind. Sie fiihlen sich ver-
schieden von der gegebenen Umwelt und wollen sich von ihr unterscheiden. Der Ak-
zent liegt auf der Lebensweise, gegenseitiger Hilfe, Moscheebesuch und Erziehung in
der Religion. Es gibt dabei eine neue Art Fiihrer, die keine Religionsspezialisten sind
und nicht aus den etablierten Familien stammen. Aber sie verstehen es, die Leute unter
dem Banner der Religion zu mobilisieren, mit einem Engagement fiir konkrete Projek-
te. Dem Staat gegeniiber enthalten diese Bewegungen einen islamischen Protest gegen
MachtmiBbrauch oder gegen grobe Schwiichen der Regierung.'®

(3) Solche Bewegungen wollen der Religion wieder eine Rolle im offentlichen Leben
zuerkannt sehen, gegen die Tendenz im heutigen Westen, die Religion in die Privat-
sphire zuriickzudrangen. Damit sind sie politisch aktiv mit dem Versuch, entweder von
oben her die Macht in die Hinde zu bekommen oder von unten her Netzwerke von
Anhédngern zu schaffen, die jederzeit fir den politischen Kampf eingesetzt werden
kénnen. '

(4) Alle diese Bewegungen kennen ideale Konstruktionen, utopische Projekte einer
zukiinftigen Gesellschaft in Harmonie mit den sozialen Normen der Religion. Solche

16 G. KEPEL, Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vormarsch, Miinchen 1991,

7 Q. CARRE, Mystique et politique. Lecture révolutionnaire du Coran par Sayyid Qutb, Frére musulman radical,
Paris 1984.

0. CARRE / G. MICHAUD, Les Fréres musulmans (1928-1982), Paris 1983.

19 B. ETIENNE, L'islamisme radical, Paris 1987.



226 Jacques Waardenburg

utopischen Projekte haben an Gewicht gewonnen gegeniiber den sdkularen Projekten der
Nationalisten und der Sozialisten, die in wirtschaftliche Katastrophen miindeten.>?

(5) Ein fiinfter Charakterzug ist der bei all diesen Bewegungen vorherrschende Wille
zur Reinigung der Gemeinschaft und der Gesellschaft und zur Reform der Religion.

(6) Ein sechster Charakterzug dieser Bewegungen ist ihr internationaler Charakter.
Obwohl sie sich in sehr verschiedenen Lindern entwickelt haben, verstehen sie sich als
Teil ein und derselben »islamischen« Bewegung, einer Art »parallelen« islamischen
Okumenismus. Diese »islamische Internationale« ist Ausdruck eines Protestschreis
gegen Mifistinde und eine Alternative zu den offiziellen islamischen internationalen
Organisationen, die vom konservativen Saudi-Arabien beherrscht werden.?!

AuBerst interessant ist festzustellen, daB auch die islamische Bewegung des Anfangs,
deren Initiator Muhammad war, mit denselben Begriffen beschrieben werden kann:

1) Auch hier griff man zuriick, wenn nicht auf eine Schrift, so doch auf bestimmte
miindlich weitergegebene Rezitationen, die eine absolute Autoritdt genossen, die Autori-
tdt des absoluten Wortes.

2) Auch hier gab es eine starke Gemeinschaftsdimension, die iiber alle natiirliche
Loyalitdten hinausging.

3) Auch hier gab es einen politischen Willen. Er stellte sich als Wille zur Dominie-
rung heraus, nachdem Muhammad die Macht in der Hand hatte, nicht nur in Medina,
sondern auch in der Beherrschung Mekkas und des grofieren Teiles Arabiens.

4) Auch hier gab es eine ideale Konstruktion der neuen muslimischen Gemeinschaft
in Medina, und zwar mittels der von Muhammad ad hoc auferlegten Vorschriften und
Reglementierungen. Der utopische Charakter erhellt sich aus der Tatsache, daB nicht
alle Mitglieder der Gemeinschaft innerlich bekehrt waren und daf es keine Maoglichkeit
gab, zwischen Gliubigen und Munafigin (Heuchlern) klar zu unterscheiden.

5) Auch hier war die Bewegung grofitenteils eine Reinigungsbewegung (namentlich
gegen Idolatrie) und eine Reformbewegung (namentlich der Religionen des Judentums
und des Christentums).

6) Auch hier kann man vom internationalen Charakter der Bewegung sprechen, oder
in der damaligen Terminologie: von ihrem transtribalen Charakter.

Wir wollen jetzt etwas niher auf diese Art Islambewegungen eingehen, wieder im
Dreitakt von Beschreibung, Erklirung und Verstindnis. Alle diese Wiederbelebungs-
bewegungen verstehen sich als Bewegungen, die von einer da 'wa, einem Appell, den
Islam anzunehmen, zu befolgen und im Denken und Handeln nachzuleben, motiviert
werden. Wie sollen wir sie beschreiben, erklidren und verstehen? Was ist mit da ‘wa
gemeint?

20
21

0. CARRE, L'utopie islamique dans l'Orient arabe, Paris 1991.
So z.B. KALIM SIDDIQUI, Issues in the Islamic Movement, London 1980-81 (1400-1401).



Ansdtze zu einer religionswissenschaftlichen angewandten Hermeneutik 227

A. Die Beschreibung

Von Anfang an hat es in der Geschichte des Islams eine Anzahl solcher Appelle und
der von ihnen ausgelésten Bewegungen gegeben. Folgende da 'wa-s, die vor allem an
Muslime gerichtet waren, koénnen als Beispiel genannt werden:?

1) Die da ‘wa Muhammads im Rahmen seiner prophetischen Predigt. Sie war in
Mekka nicht sehr erfolgreich und rief Widerstand hervor. Als Muhammad sich in
Medina etabliert hatte, wirkte seine da 'wa nicht nur dort, sondern auch unter den
Beduinen und spiter den Stadtbewohnern Mekkas erfolgreich.

2) Die Abbasidische da ‘wa, die 749 im Nordosten Irans zur Revolution gegen die
Umajjadische Herrschaft im Namen des Islams aufrief. Sie setzte sich erfolgreich durch
mit einem Zusammenspiel unterschiedlicher Motivationen.

3) Die Ismailische da ‘wa, die im 9. und 10. Jahrhundert zur gewaltsamen Etablie-
rung und Ausbreitung der Karmaten vom Nordosten Arabiens fiihrte, und 909 die
Fatimidendynastie in Tunesien sowie 969 in Agypten festigte. Von Kairo aus wurde die
Ismailische da ‘'wa dann nicht nur innerhalb des schiitischen Fatimidenreiches, sondern
auch in sunnitischen Gegenden nach wohl durchdachten Konzepten gepredigt. Man kann
hier von einer groBartigen Institutionalisierung der da ‘wa sprechen, die von einer
da ‘T Elite konzipiert und verbreitet wurde.

4) Die Almohadische da ‘wa, die unter Ibn Tumart (gest. 1130) als angekiindigtem
Mahdi in Marokko im 12. Jahrhundert eine puritanische Reformbewegung ausléste und
sich spiter als Dynastie in Marokko und Spanien etablierte.

5) Die Wahhabitische da 'wa, die um die Mitte des 18. Jahrhunderts in Arabien das
hanbalitische Gedankengut Ibn Taimiyyas in eine da ‘wa-Bewegung unter den Beduinen
umsetzte und, mittels politischer Machtausbreitung der Sa’udis, bis 1820 und dann aufs
Neue im 20. Jahrhundert den groBeren Teil Arabiens unter ihre Herrschaft brachte.

6) Die da 'wa der Muslimbriider und dhnlicher Bewegungen im 20. Jahrhundert, die
an Muslime den Appell zur Befolgung des Islams richten, im Kontext der grundlegen-
den Wandlungen, welche muslimische Gesellschaften durchmachen, und der Rolle des
Staates dabei. Sie kann viele Formen annehmen: Vereine, politische Parteien, hier-
archische Organisationen mit verschiedenen Haltungen dem Staat gegeniiber.

7) Die da 'wa, die sich muslimischerseits als Mission an Nichtmuslime wendet und
die im Laufe des 20. Jahrhunderts institutionellere Formen angenommen hat; angefan-
gen mit dem von Muhammad Raschid Rida 1912 in Alexandrien angeregten Dar al-
da 'wa wa’l-irschad. Jetzt gibt es Missionarsausbildungen in Saudi-Arabien und Liby-
en, wo in Tripoli die groBartige Da ‘wa-Organisation etabliert wurde. Wahrscheinlich
gibt es Ahnliches im Iran, Pakistan und Indonesien.

Soweit die Beschreibung, die namentlich fiir das 20. Jahrhundert auf ein sehr reiches
Material zuriickgreifen kann.

2 Art.: »Da’was, in: Encyclopaedia of Islam, Vol. 2, 168-170.



228 Jacques Waardenburg

B. Die Erkldrung

Als Erklirung der da ‘wa-Bewegung ist die Formel, daB der Islam als solcher seine
Praktizierung verlangt und daB Muslime als solche das Bediirfnis haben, ihren Islam zu
befolgen und zu vertiefen, ungentigend. Eine Anzahl geschichtlicher Arbeiten iiber die
gerade genannten da ‘wa-Bewegungen, einschlieBlich der urspriinglichen Bewegung
Muhammads, hat gezeigt, daB} soziale Krisen, politische Machtbestrebungen, wirtschaft-
liche Probleme und andere externe Faktoren eine tiberaus wichtige Rolle spielen bei der
Auslésung und Gestaltung dieser Bewegungen. Und die neueren Forschungen tiber die
gegenwdrtigen Bewegungen einer Fundamentalisierung, einer Aktivierung, kurz: eines
Zuriickgreifens auf den Islam suchen die wirklichen Ursachen fast ausschlieBlich im
sozialen Kontext, in dem die sich so organisierenden Muslime leben. Kepels »Die
Rache Gottes« regt dazu an, die Grundursache sdmtlicher Fundamentalismusbewegun-
gen in Islam, Judentum und Christentum in den politischen und wirtschaftlichen Proble-
men des Endes der sechziger und des Anfangs der siebziger Jahre zu suchen.

Nicht nur von westlichen Soziologen, Historikern und politischen Wissenschaftlern,
sondern auch von muslimischen Forschern selbst wird die Erklarung dieser Bewegun-
gen vor allem im politischen, wirtschaftlichen und sozialen Kontext gesucht, oder dieser
wird zumindest als Anregung betrachtet, aufgrund derer die betreffenden Bewegungen
eine neue Bezugnahme auf ihre religiosen Quellen und Traditionen suchen.* Was
dabei eigentlich in den betreffenden Menschen selbst vorgeht, wie diese selbst die
gegebene Wirklichkeit und ihren Islam deuten, wird dabei meistens ganz aufer acht
gelassen.

C. Das Verstdndnis

Die Frage ist, was die da 'wa, der Appell an den Islam, der Appell, bessere Muslime
zu werden, eigentlich beinhaltet und wie wir die dabei von Muslimen ausgefiihrten
Sinndeutungen besser verstehen konnen. Wie konnen wir zu den Bedeutungsinhalten
solcher Bewegungen vordringen? Beginnen wir mit dem von den betreffenden Leuten
vielfach verwendeten Begriff da ‘wa selbst.

Da 'wa:** Das Substantiv Da ‘wa ist hergeleitet vom Verb da ‘'a, das zwei wesent-
liche Bedeutungen hat:
a) wiinschen, bitten; ]
dies kann eine religiose Bedeutung haben:

2 Sehr interessant in dieser Hinsicht ist die Sondernummer der Third World Quarterly, Vol. 10, No. 2 (April

1988). Unter dem Titel »Islam and Politics« sind hier Beitrige muslimischer und anderer Autoren verdffentlicht.
2 Art. »D'Wx, in: E. W, LANE, An Arabic-English Lexicon, Book I, Part 3, London-Edinburgh 1867, 883-885.
Vgl. auch: H. WEHR (Hg.), Arabisches Worterbuch fiir die Schrifisprache der Gegenwart, Leipzig #1968, 2541,



Ansdtze zu einer religionswissenschaftlichen angewandten Hermeneutik 229

1) da ‘a li: fir jemanden oder fiir eine Sache beten,
2) da 'a ‘ala: verfluchen.
b) eine Person dridngen, etwas zu tun;
auch dies kann eine religiose Bedeutung haben:
aufrufen, ausrufen, auffordern, mahnen,
insbesondere: zum Islam als der wahren Religion.
Das Substantiv da ‘wa hat dann folgende Bedeutungen:
a) Einladung (zum Beispiel zu essen und zu trinken, zu einer Feier);
auch dies kann eine religiose Bedeutung haben:
1) die Handlung des Betens,
2) der Aufruf zum Gebet,
3) speziell: ein Aufruf oder eine Einladung zum Islam.
Da ‘'watw’l-islam: die Erkliarung, daB man den Islam als die wahre Religion an-
nimmt.
Im Koran hat da ‘'wa zwei religiése Bedeutungen:
4) ein Aufruf oder eine Einladung von Gott, Sure 30,24 = Aufruf an die Toten
im Grab am jiingsten Tag,
5) ein Appell an Gott, sei es als Gebet oder Geliibde,
Ibrahims Gebet, Sure 2,123,
Salomons Gebet, Sure 38,34.
Im Substantiv da ‘wa tiberwiegt die religiose Bedeutung.
b) Konfederation (Fihigkeit, einer Person zu helfen, sie zu schiitzen).

Seit dem Anfang des Islams hat die Bedeutung des Wortes da ‘'wa sich weiter ent-
wickelt in einem religidsen wie in einem sozial-politischen Sinn. Dies zeigt etwas
davon, was die da "wa-Bewegungen fiir ihre Mitglieder selbst bedeutet haben:

1) Entwicklung der religitsen Bedeutung: Die religiose Bedeutung ist von Anfang an
die Einladung, die den Menschen im Namen Gottes von den Propheten ausgesprochen
wird, an die wahre Religion (d.h. den Islam) zu glauben (Sure 14,46). So hatte jeder
Prophet von Adam bis Muhammad seine eigene da ‘'wa gehabt. Die Sendung Muham-
mads war, die da ‘was der ihm vorausgehenden Propheten zu wiederholen und zusam-
menzufassen in der einen da ‘war al-Islam, der da ‘wat al-Rasil. Der Prophet hat die
da 'wa zu proklamieren.

Eine interessante Gelegenheit, die da ‘'wa zu verkiindigen, ergibt sich namentlich im
Djihad zwischen Muslimen und Nichtmuslimen. Vor Beginn des Kampfes soll eine
da 'wa stattfinden, und nur wenn der Feind sich weigert, die da ‘wa anzunehmen, kann
der Kampf als gesetzlicher Djihad stattfinden.

Abgesehen von einem Appell oder einer Einladung, den Islam anzunehmen, meint
da ‘wa dann auch den Inhalt dieses Appells oder dieser Einladung. Es bedeutet dann:
Religion, religioses Gesetz, autoritative Tradition. Das Wort da ‘wa kann dann syn-
onym mit sunna, shari'a und din gebraucht werden.

Noch einen Schritt weiter geht die Ausdehnung -der Bedeutung von da ‘wa auf alle
diejenigen, die den Appell oder die Einladung gehért und angenommen haben, das



230 Jacques Waardenburg

heifit, die ganze islamische Gemeinschaft, die als eine Folge dieses Appells als eine
geeinte Gemeinschaft angesehen wird. Das Wort da ‘wa wird dann Synonym zu umma.

Auf diese Weise wird das Wort da ‘wa ein allumfassender Begriff fiir Muslime, so
wie das Wort »Religion« allumfassend wurde im Westen: beide Begriffe deuten etwas
religios Umfassendes an.

2) Entwicklung der sozial-politischen Bedeutung: Es gibt eine sozial-politische Bedeu-
tung von da ‘wa, die sich parallel zu der religiosen Bedeutung entwickelt. Schon friih
beginnt der Begriff die Bedeutung einer Einladung zu erlangen, der guten Sache einer
bestimmten Person oder Familie zu folgen und das Recht der Fithrung (imama) iber
die Muslime fiir sich zu fordern. Die Annahme dieser Einladung impliziert sodann die
Anerkennung einer besonderen zivilen und geistigen Autoritit und des Prinzips einer
idealen Gesellschaft oder eines idealen (theokratischen) Staates, die von dieser besonde-
ren Autoritit gestiftet oder wiederhergestellt sind.

Im Laufe der Zeit dehnt die Bedeutung von da ‘wa sich dann von der Zugehorigkeit
zu einer Person oder Familie aus zur ganzen Organisation und dem Instrumentarium,
die von oder fiir diese Person oder Familie gegriindet wurden, um diesen idealen Zu-
stand auf Erden zu verwirklichen und die groftmégliche Zahl an Anhéngern fiir dieses
Ideal zu gewinnen.

Am Ende kann die da 'wa, von einem politischen Standpunkt aus gesehen, appellativ
als Mittel dienen, um ein neues Reich in einem islamischen Kontext zu errichten. Jeder
Abenteurer, der charismatische Eigenschaften fiir sich beanspruchte und der Autoritit
zu gewinnen suchte, konnte dieselbe Taktik gebrauchen, ndmlich seine eigene da ‘wa
zu festigen, um soziale Macht zu gewinnen.

Zusammenfassend konnen wir sagen, daB der Begriff der da 'wa ein dufierst dynami-
scher Begriff mit starken religiosen Anklingen ist. Er deutet im Wesentlichen zwei
Dinge an: einerseits die grundsitzliche Abhdngigkeit des Menschen und der Gemein-
schaft von iibermenschlichem Beistand und damit sein Verlangen nach Unterstiitzung
durch jenseitige Quellen. Andererseits deutet es den Aufruf einer solchen libermensch-
lichen Autoritdt an, die wahre Religion anzunehmen, Menschen zu einer neuen Lebens-
weise innerhalb einer neuen Gemeinschaftsbewegung auf der Grundlage des Islams
anzuregen. Die da ‘wa impliziert eine spezielle Art sozial-politischer Fiihrung einer
Gemeinschaft, eine Fithrung, die tiber eine transzendente Legitimation verfiigt und
Normen jenseitigen Ursprungs auferlegen kann.

Letztlich hat de 'wa eine kognitive Dimension, da sie grofitenteils mittels der Predigt
und der Mitteilung wesentlicher Information stattfindet. Die Inhalte dieser Predigt, die
stark von koranischen Motiven beherrscht wird, sollen als wahr angenommen werden.
Die dabei erworbene Erkenntnis soll das BewuBtsein erleuchten, das Gewissen wecken,
und das Verhalten der betreffenden Menschen in einem bestimmten Sinn anregen.



Ansdtze zu einer religionswissenschafilichen angewandten Hermeneutik 231

Um die islamischen Wiederbelebungsbewegungen zu verstehen, miissen folgende Mo-
mente genau beachtet werden:?

a) Islamischer Kontext: Der Appell an Muslime, bessere Muslime zu werden und
ihren Islam zu befolgen, und an andere Menschen, den Islam als die wahre Religion
anzunehmen, hat einen Sinn vor allem innerhalb des internen, also des islamischen
Rahmens. Sowie der Sinn der da ‘wa im gepredigten Islam liegt, werden alle konkreten
Bedeutungen aus dem Koran abgeleitet. Um heutige Muslime zu einer besseren Praxis
ihrer Religion aufrufen zu konnen, miissen die Glédubigen schon von der Vorziiglichkeit
ihrer Religion tiberzeugt sein und den Koran als ihre unbedingte Grundlage anerkennen.
Sodann wird der Angesprochene sich dem Zeichensystem des Korans 6ffnen, um dem
Appell Folge leisten zu konnen. Und bevor der Nichtmuslim die da ‘wa zum Islam
annehmen kann, muf} auch er sich diesem Zeichensystem 6ffnen. Die da ‘wa setzt also
die unbedingte Gultigkeit des koranisch-islamischen Zeichensystems voraus. Aber der
Islam, der gepredigt wird, ist und bleibt offen zur Diskussion, auch wenn er autoritativ
in der da ‘wa dargestellt wird. Die Geschichte sowie die heutige Zeit zeigen, daB die
da ‘wa zu vielen verschiedenen Formen von Islam aufrufen kann. Oder anders gesagt:
Ausgehend vom allgemeinen Begriff des Islams wird jede da ‘wa faktisch eine spezifi-
sche Islamform darstellen bzw. zu ihr aufrufen.

b) Intentionen: Nicht nur jede da ‘wa-Predigt, sondern auch jede da ‘wa-Bewegung
hat ihre Absichten, und um sie zu verstehen muf die Konstellation dieser Absichten
herausgefunden und analysiert werden. Wir sprechen hier von Intentionen: die innere
Dynamik der da ‘wa-Predigten und -Bewegungen ist mit ihren Intentionen gegeben.
Soweit diese Intentionen ein absolutes Ziel haben, werden sie selbst auch absolut, das
heifit sie verabsolutieren sich. Solche Verabsolutierungen kdénnen ebensogut Glaubens-
weisen und Vorstellungen, Ideen und Verhaltensweisen betreffen. Soweit diese Intentio-
nen sich selbst nicht verabsolutieren, sind sie auch offen fiir die Relativitit ihrer Ziele,
ja die Relativitdt menschlicher Religion selbst. Allem Anschein nach trigt jede da ‘wa
das Element der Verabsolutierung in sich und eine phdnomenologische Intentionsfor-
schung soll sodann die Inhalte dieser Verabsolutierung hinterfragen, sei es den Worten
der Prediger gemil, sei es den Verhaltensweisen der Anhinger der Bewegung gemiB.
Die Frage ist dann: was 148t sich iiber den jeweils gepredigten »Islam« (das heifit: die
jeweilige Islamdeutung!) wissenschaftlich aussagen?

c) Ausgebildete Religionsformen: Sobald eine da ‘wa zu einer Bewegung fiihrt und
gemeinschaftsstiftend wirkt, fiihrt sie auch zu einer bestimmten Form des Islams, einer
bestimmten Religionsform. Bestimmte Korantexte werden hiufig gebraucht; bestimmte
Verhaltensweisen werden modellartig vorgefiihrt; bestimmte Deutungen des Islams
werden autoritativ durchgefiihrt. So sind die vielen da 'wa-Bewegungen als ebenso
viele Varianten der muslimischen umma und des islams selbst anzusehen und zu bewer-
ten. Eine Bewegung wie die Muslimbruderschaft hat ihr eigenes Symbolkapital entwik-

% Die drei betreffenden Momente entsprechen, systematisch gesehen, der kontextuellen Forschung, der ange-

wandten hermeneutischen Forschung fir die Subjekt-Seite und der angewandten hermeneutischen Forschung fiir die
Objekt-Seite.



232 Jacques Waardenburg

kelt, ihre eigenen Verhaltensweisen ausgeprigt, ihre eigene Islamdeutungen durchge-
fithrt. Unter unterschiedlichen Umstinden hat sie eine bestimmte Fiihrung als Autoritit
akzeptiert, aber diese Fiihrung verfolgte je nach den Umstidnden verschiedene Strate-
gien.

Letzlich haben wir es heutzutage tiberhaupt mit einer groBartigen Differenzierung der
Religionsformen des Islams zu tun. Es hat im Laufe des 20. Jahrhunderts nicht nur
innerhalb des etablierten Islams, des mystischen Islams und des Volksislams, sondern
gerade auch innerhalb der islamischen da 'wa-Bewegungen immer mehr Unterschiede
gegeben, immer mehr Varianten, die untereinander um die Durchsetzung ihrer be-
stimmten Islamdeutung kdmpfen. Und dabei spielt die da ‘wa eine ungeheuer wichtige
Rolle, die man in der Terminologie der modernen Medienwissenschaft als Propaganda-
weise fiir bestimmte gemeinschaftsbildende Religionsformen mit Berufung auf den
Islam bezeichnen kann. Innerhalb des sehr weiten Zeichen- und Symbolsystems des
Islams hat jede da ‘wa-Bewegung ihr eigenes Subsystem ausgebildet. Leider sind diese
Subsysteme noch kaum auf ihre Inhalte untersucht worden, und solange das nicht
geschehen ist, bleiben die heutigen islamischen Bewegungen uns zu wesentlichen Teilen
unbekannt.

V. Wissenschaftliches Interesse dieses Vorgehens

Ich mochte das wissenschaftliche Interesse dieses skizzierten Ansatzes zu einer reli-
gionswissenschaflichen angewandten Hermeneutik folgendermafBen in drei Hinsichten
zusammenfassen:

1) Dadurch, daB hier nach der Beschreibung und der Erkldrung das volle Gewicht auf
das Verstindnis gelegt wird, wird eine bedauernswerte Liicke in unserer Erkenntnis
neuzeitlicher »islamistischer« Bewegungen geschlossen. Wenn auch die da 'wa-Bewe-
gungen normalerweise im Westen emotionale Reaktionen hervorrufen, sollte der For-
scher sich um Verstindnis, auch des Aktes der da ‘wa, bemiihen.26

2) Der Ansatz bietet ein Instrumentarium fiir die Erforschung auch andersartiger reli-
gidser Appelle in der Neuzeit und Gegenwart, Aufrufe, die bis heute kaum inhaltlich
erforscht worden sind: vom pépstlichen Missionsprogramm Europas bis zu den Pro-
grammen der Independent Churches in Afrika und letzlich bis zu den heutigen Bemii-
hungen um die Wiederbelebung von Religion iiberhaupt.?”

% Man denke z.B. an islamische Predigten: S. PRATOR, Tiirkische Freitagspredigten. Studien zum Islam in der

heutigen Tiirkei, Berlin 1985. Die da 'wa kann zwar die Form der Predigt annehmen, sie ist aber selbst ein Akt,
eine an eine Person oder Gruppe gerichtete Handlungsweise, eine dialogische Aufforderung. Der Europier, der die
da‘'wa zum Islam empfangen hat, wird dieses Moment im Leben nicht leicht vergessen. Wie andere religidse
Aufrufe oder Appelle ist die da 'wa als Akt und Erfahrung nicht so leicht zu objektivieren wie eine Predigt auf
Tonband.

#1  Kernmoment solcher religidser Appelle ist, sich in gegebenen Umstinden angesprochen zu wissen bzw. das
Ansprechen des Menschen, wie es in der Mission geschieht.



Ansditze zu einer religionswissenschafilichen angewandten Hermeneutik 233

3) Gerade fiir unsere Zeit wire es nicht unwichtig, der Frage nachzugehen, wie die
vielen existierenden religiosen Bewegungen mit dem gegebenen Traditionsgut umgehen,
anders ausgedriickt: wie sie religiose Subsysteme ausbilden aus bestimmten Intentionen
heraus, die sich auf Verwirklichungen in der heutigen Welt richten.?®

VI. Theoretisches Interesse dieses Ansatzes

Zum Schluf mochte ich das theoretische Interesse dieses skizzierten Ansatzes fiir
unsere religionswissenschaftliche Forschung ebenfalls in drei Hinsichten folgenderma-
fen zusammenfassen:

1) Dadurch, daB Erklirung und Verstindnis als zwei Korrelate angesehen werden,?’
wird die Hermeneutik religioser Phdnomene hier in enger Beziehung zu den konkreten
Bedingungen des Kontextes betrieben. Wihrend jede Erklidrung auf dem Ausfindigma-
chen allgemeiner Regeln beruht, wie sie sich in den Kontexten finden, richtet sich jedes
Verstindnis auf den spezifischen Sinn und die spezifische Bedeutung einer Person,
einer Religion oder eines Phinomens. Dabei werden solche spezifischen Bedeutungen
weitergegeben als Zeugnisse, die einen Teil des Lebens ausmachen. Mit der religidsen
Bedeutung gehen immer andere Bedeutungen einher und menschliche Deutungen korre-
lieren mit infrastrukturellen Gegebenheiten. Anders ausgedriickt, eine religidse Bedeu-
tung ist nicht ein Sinn, der auBerhalb der Wirklichkeit und ihrer infrastrukturellen
Gegebenheiten liegt. Sie ist vielmehr eine Dimension der Interpretation; globale Inter-
pretation der Wirklichkeit als eine besondere Ebene, um die ganze Wirklichkeit zu
interpretieren, aber immer in einer konkreten Situation und aus einem dort gefundenen
und im Moment absoluten Sinn heraus.

Die Unterscheidung zwischen Erkldren und Verstehen ist in diesem Ansatz wesentlich
eine bestimmte Weise, den Unterschied zwischen Tatsache und Bedeutung zu artikulie-
ren. Dieselben Tatbestdnde konnen auf sehr verschiedene Weisen erforscht werden. So
kann man religidse Phinomene als soziale Tatsachen erforschen, die ganz und gar Teil
des faktischen Kontextes sind; das fiihrt zu Erkldrungen. Aber man kann dieselben
Phinomene auch ihren Bedeutungen nach erforschen, wenn man die Interpretationen
studiert, die dazu geliefert wurden. Dann werden solche Tatbestinde als Bedeutungs-
phidnomene statt als soziale Tatsachen studiert. Denn wenn es wahr ist, daB es die
religiosen Interpretationen sind, die gewisse Tatbestinde religiés machen, dann sollte
man diesen Interpretationen alle Aufmerksamkeit schenken. Dies ist auch der Grund,
weshalb meines Erachtens die Religionswissenschaft nach der Erklarung der Tatsachen
aus ihren kontextuellen Ursachen zum Verstdndnis weiterschreiten mufl, das wir »ange-
wandt hermeneutisch« genannt haben: das Verstindnis der religiosen Interpretationen

D Zuriickgreifen auf gegebenes Traditionsgut, also die Riicksichtnahme auf die Vergangenheit, ist schon ein

Moment der Institutionalisierung einer religidsen Bewegung.

2 Meistens werden Erklirung und Verstindnis einfach einander entgegengesetzt. Wir befiirworten die These, daB
das Verstehen das Erkldren voraussetzt, bzw. daB die angewandte hermeneutische Forschung eine bis zum Ende
gehende kontextuelle Forschung verlangt.



234 Jacques Waardenburg

und Deutungen, die bestimmten Phinomenen von bestimmten Gruppen oder Personen
in bestimmten Situationen gegeben wurden und werden.

2) Die Erforschung mittels Beschreibung, Erklirung und Verstindnis religidser
Tatbestdinde und religioser Systeme geniigt in der Religionswissenschaft. Hinzu kann
natiirlich eine allgemeinere Interpretation religioser Phinomene und religidser Systeme
kommen. Wenn es sich dabei um eine wissenschaftliche Theorie objektiver Geltung
handelt, fdllt sie in den Bereich der Religionswissenschaft. Wenn es sich dagegen um
eine bestimmte Ansicht oder Vision iiber religiose Tatbestinde, religiose Systeme und
die Religion als solche handelt, fillt sie aus der Religionswissenschaft selbst heraus,
kann aber andere als rein wissenschaftliche Funktionen erfiillen.*”

3) Ein letzter Beitrag unseres Ansatzes fiir das Verstindnis von Religionen soll noch
genannt werden. In der Schule haben wir alle gelernt, Religionen als mehr oder weni-
ger geschlossene Systeme zu fassen. Entspricht dies der Wirklichkeit? Die Frage ist
nicht unwichtig in einem Zeitalter fortgeschrittener Forschung und fortschreitenden
Dialogs. Wie alle Systeme konnen auch religiose Systeme zu geschlossenen Systemen
gemacht werden, zum Beispiel im Kampf gegen rivalisierende Ideologien oder im Fall
von Minderheitsgruppen, die ihre Existenz mit Hilfe ihrer Religion verteidigen miissen.
Aber bevor solche Reduzierungen und Abgrenzungen vorgenommen werden, sind
Religionen grundsitzlich als offene Zeichen- und Symbolsammlungen anzusehen, die
verschieden gedeutet werden konnen. Das gilt auch dann, wenn im Laufe der Geschich-
te nicht nur solche Zeichen und Symbole, sondern auch die davon gegebenen Inter-
pretationen endgiiltige und unverinderliche Formen erhalten oder zumindest scheinbar
erhalten haben.!

Letzten Endes sind es die den Tatbestinden und den Zeichen- und Symbolsystemen
gegebenen Interpretationen und Anwendungen, die uns interessieren, einschlieBlich der
sich selbst als »endgiiltig« ansehenden Interpretationen und Anwendungen. Denn sie alle
haben die groBen Orientierungen des geistigen Abenteuers der Menschheit geprigt und
prigen es noch heute.?

3¢ Eine Theologie der Religion bzw. der Religionen, eine geistig-spirituelle Deutung der Religion, aber auch eine

rein materielle Deutung religioser Erscheinungen fallen also aus dem Bereich der Religionswissenschaft, wo gerade
Forscher verschiedener Herkunft und Gesinnung sich empirisch-wissenschaftlich verstindigen und zusammenarbeiten
miussen.

3 Unser Ausgangspunkt, daB Religionen sowie ideologische Systeme bei ihrem geistigen Entwurf wesentlich
Horizonte er6ffnen und alles andere als geschlossene Systeme sind, bewihrt sich in der Erforschung neuer religioser
Bewegungen. Unter bestimmten sozial-politischen Bedingungen schliefen solche Bewegungen sich ab, so wie
Religionen unter bestimmten sozial-politischen Bedingungen einer »Fundamentalisicrunge, »Integrierunge, »Aktivie-
rung«, »Ideologisierung« usw. erliegen kénnen. Unsere These, daB Religionen wesentlich offene Symbol- und
Zeichensysteme sind, mag gegen das iibliche westliche Religionsverstindis stehen, aber sie lift sich durchhalten.
Zwar hat sich Religion gerade im geschichtlichen Christentum, Judentum und Islam abgeschlossen, aber dies ist
unseres Erachtens wesentlich durch duBere Bedingungen verursacht worden.

32 Diese Forschung, die sich auf die Interpretationen und Deutungen — sowie ihre Anwendungen — von Tatbe-
stinden richtet, ist ein empirisches Vorgehen insoweit die betreffenden Interpretationen, Deutungen und Anwendun-
gen religioser und anderer Tatbestinde empirisch feststellbar und verifizierbar sind. In dieser Forschung stellen wir
nicht nur Tatsachen fest, sondern auch die diesen von bestimmten Personen und Gruppen verlichenen Interpretatio-
nen, Deutungen und Anwendungen. Hier liegt unser Ansatz zu einer religionswissenschaftlichen angewandten
Hermeneutik.



FURUKAWA ROSEN! (1871-1899) UND DAS
ZEITALTER DES SKEPTIZISMUS

von Gotelind Miiller

Die Meiji-Zeit (1868-1912) spielte fiir den Westen und seine Suche nach Verstidndnis
Japans eine besondere Rolle als Zeit des Umbruchs von Alt zu Neu und der intensiven
Begegnung von Innen und AuBen. Man suchte und sucht in ihr den Schliissel zur Fra-
ge, wie Japan den »Sprung in die Moderne« schaffte und was andere Lander daraus
lernen koénnten. Diese Fragestellung bedeutete im Bereich der Ideengeschichte, dafl sich
die Aufmerksamkeit der Rezeption westlichen Gedankengutes zuwandte. Selbiges er-
schien wie im Zeitraffer vor den Augen des Betrachters: von Griechenland — unter
Auslassung des Mittelalters — direkt zur Renaissance und dann im Eiltempo zu den
neuesten Theorien. Religiose Themen riickten dabei an den Rand. Was religions-
geschichtlich in der Meiji-Zeit interessierte, war in diesem Zusammenhang das
Christentum, vornehmlich in seinem Einfluf auf die Erziehung und beziiglich seiner
Verbindungen zum oppositionellen Denken.

Mit der Frage der Rezeption stellte sich aber auch die nach den autochthonen
Elementen im Modernisierungsprozel. Gerade im Hinblick auf die Ausbildung des
japanischen Nationalismus und schlieBlich des Faschismus wandte sich die Forschung
daher der Entwicklung des Shint6 zu. Die Entwicklung des Buddhismus der Meiji-Zeit
hingegen erregte bislang sehr viel weniger Aufmerksamkeit,” war er doch weder
»westlich« und »neu« wie das Christentum, noch galt er als »typisch japanisch« wie der
Shintd. Vielmehr schien der Buddhismus — bestenfalls mit Ausnahme des Nichirenis-
mus, der sich mit nationalistischer Ideologie verbinden konnte — ein Relikt zu sein, das
nur noch schemenhaft durch ein sich modernisierendes Japan geisterte.

1
2

Personennamen werden in der in Japan iiblichen Reihenfolge genannt, d.h. der Familienname steht voran.

Der m. W. erste Autor, der sich dennoch fiir diese Thematik zu interessieren begann, ist der bereits emeritierte
YOSHIDA KYUICHI, und bis heute kénnen seine Publikationen als grundlegend gelten. (Derzeit wird an der Heraus-
gabe seines Gesamtwerkes gearbeitet.) Er verfaBte u.a. das 1959 erschienene Nihon kindai bukkydshi kenky@i. Der
zweite bedeutende Autor ist der etwas jiingere IKEDA EISHUN, der 1976 zwei Biicher herausbrachte: Meiji no bukkyé
— Sono kddo to shisé und Meiji no shinbukkyé undé. Er ist auBerdem der Herausgeber des Bandes iber die Meiji-
Zeit in der Reihe Ronshii nihon bukkyoshi (Bd. 8, 1987). Auch der inzwischen ebenfalls emeritierte KASHIWAHARA
YUSEN publizierte mehrfach iiber die neuere Geschichte des Buddhismus, u.a. Nihon bukkyoshi — kindai (1990).
Speziell mit der Frage der Modernisierung im buddhistischen Denken befaBte sich der Religionswissenschaftler
SERIKAWA HIROMICHI in seinem 1989 erschienenen Kindaika no bukkyé shisé. (Erscheinungsort jeweils Tokyé.) Im
westsprachigen Raum ist NOTTO R. THELLE mit seinem 1987 erschienenen Buddhism and Christianity in Japan —
From Conflict to Dialogue, 1854-1899 (Honolulu) zu nennen, der eine grofe Zahl bis dato verfiigharer japanischer
Materialien und Ergebnisse zugrunde legt und eine gute Bibliographie bietet. Ansonsten sind sporadisch einzelne
Meiji-Buddhisten Gegenstand japanischer Arbeiten geworden, und neuerdings zeichnet sich auch in der amerikani-
schen Japanologie ein zunehmendes Interesse ab.



236 Gotelind Miiller

Die Einschidtzung, da der Buddhismus nach den Hohen der Kamakura-Zeit im
Grunde nur mehr und mehr seinem Ende entgegendimmerte, zermalmt unter den Ré-
dern der einziehenden Moderne, ist noch nicht einmal ein neues Vorurteil, vielmehr
teilten es nicht wenige fiihrende Kopfe der damaligen Zeit. Fiir sie schien das Heil in
allem anderen zu liegen als in solch einer verstaubten »Beerdigungs-Religion«.

Wie reagierten nun die Buddhisten auf die Infragestellung durch die Modernisierung?
Die breite Ablehnung, die der Buddhismus nach dem Untergang des Tokugawa-Regi-
mes erfuhr, loste ein Krisenbewufitsein aus. Das Wort vom mappo (Endzeit) machte
wieder die Runde. Seine verbiirgt geglaubte Stellung im Staate war dem Buddhismus
entzogen worden, als er zwangsweise vom Shintd getrennt wurde und man in der
Verfassung 1889 die allgemeine Religionsfreiheit (mit gewissen Einschrinkungen)
verankerte. Ja, zu Beginn der Meiji-Zeit erlebte er eine regelrechte Verfolgung. Das
lang geschmihte Christentum etablierte sich zusehends und entpuppte sich als ernst-
zunehmende Konkurrenz, wihrend der an Protektion gewohnte Buddhismus sich meist
mit den falschen Partnern in seinem Kampf um Selbstbehauptung liierte und so noch
mehr ins Abseits zu geraten drohte.

Langsam setzte sich daher unter den Buddhisten die Erkenntnis durch, daf es den
»Weg zuriick«, die schlichte Wiederbelebung des Alten (fukko), einfach nicht mehr
geben konnte. Der Buddhismus war in Frage gestellt, zunichst nur duBerlich organisa-
torisch, dann aber auch zunehmend in seinen Inhalten. War seine ganze Lehre nicht
iiberholt durch all die neuen Erkenntnisse der Wissenschaft?> Wozu taugte er noch in
einem sich wandelnden Japan?

Diese Fragen bedringten die Buddhisten in ihrem Selbstverstindnis. Die herkomm-
liche Apologetik fruchtete wenig, und die Beschworung buddhistischer Moral und
Lebensfiihrung seitens der Traditionalisten ermiidete die meisten mehr, als daff sie dazu
anspornte, die Krise zu bewiltigen. Es muBite etwas geschehen, um aus der Rolle des
Ewig-Gestrigen herauszukommen. Aber wie?

1894 erschien in der Zeitschrift Buddhismus ein programmatischer Artikel eines
jungen Buddhisten, der eine neue Ara hereinbrechen sah: die des Skeptizismus. Der
Autor, Furukawa Isamu (bekannter als Furukawa Rosen), 1871 in Wakayama geboren,
gehorte zur Nishi-Honganji-Linie der Shinshd. Im Laufe seiner Erziehung kam er am
Meiji gakuwin mit dem Christentum in Beriihrung. Nach dreimonatiger Ehe geschieden,
starb er bereits im Jahre 1899 an einem Lungenleiden.* Er war an der progressiven
Zeitschrift Hanseikai zasshi beteiligt (spiter in Chilé kéron umbenannt), die vom Re-
formfliigel des Nishi-Honganji getragen wurde und dem Christentum gegeniiber relativ
tolerant war. Spiter griindete er eine buddhistische Jugendbewegung (der Beginn der
»Bewegung fiir einen neuen Buddhismus«) und die Keiikai, eine ebenfalls reform-
orientierte Gruppe, deren Organ die Zeitschrift Buddhismus war, aus der der im folgen-
den tlibersetzte Artikel stammt.

3 Einer der Hauptstreitpunkte war lange das eher mythische Weltbild des Buddhismus. (Vgl. N. R. THELLE,

Buddhism and Christianity in Japan, 32)
4 Zur Biographie siche »Furukawa Résen ryakuden« von seinem Freund SUGIMURA JUO in dem von diesem her-
ausgegebenen Résen iké, Tokyo 1901, 407-416.



Furukawa Rose und das Zeitalter des Skeptizismus 237

Furukawa hatte sich bereits in der »Erziehungs-Debatte« profiliert. Dieser Streit hatte
sich an einem Vorfall von 1893 entziindet, bei dem der Christ Uchimura Kanz6 das
kaiserliche Erziehungsedikt nicht gebiihrend geehrt haben soll. Die Debatte ging letzt-
lich um die Vereinbarkeit von Christentum und Nationalismus. Als anti-christlicher
Hetzer tat sich besonders Inoue Tetsujiréd hervor, beklatscht vom Gros der japanischen
Buddhisten. Furukawa hingegen warnte vor dieser unkritischen Parteinahme.® Er setzte
sich mit dem Christentum kritisch, doch unpolemisch und nicht ohne Sympathie ausein-
ander. Besonders die 1887 nach Japan gekommene unitarische Bewegung fand seine
Hochachtung aufgrund ihrer »modernen« Anschauungen mit denen sie die christliche
Lehre zu »bereinigen« suchte.

Der Unitarismus lehnte den trinitarischen Gottesbegriff ab und berief sich auf drei
Standpunkte: 1. rational-wissenschaftliche Wahrheit statt Autoritdt der Tradition; 2.
freie Untersuchung als Methode; 3. hochste moralische Entwicklung des einzelnen und
der Gesellschaft als Ziel. Der Unitarismus verstand sich als modern, optimistisch,
aktiv, und er glaubte an den steten Fortschritt.® »Freies kritisches Denken« war das
Schlagwort, mit dem die Tradition iberwunden werden sollte. Doch fiir Furukawa
sollte das Methode, nicht Prinzip sein, weswegen er auch Kritik an den Unitariern iibte.
Ganz im evolutionistischen Denken seiner Zeit glaubte er an ein Drei-Phasen-Modell,
einen dialektischen ProzeB, den jedes Denken unentwegt durchlaufen miisse, nidmlich
vom Dogmatismus iiber den Skeptizismus hin zum Kritizismus und daraus resultierend
zu einem neuen Dogmatismus. Er versuchte auf diese Weise, die momentane kritische
Situation des japanischen Buddhismus als notwendige Stufe eines unausweichlichen
Prozesses zu begreifen.

Seine Ausfilhrungen belegen ein sehr schematisches, eindimensionales und fort-
schrittsgldubiges Denken, das mit einer griffigen mechanischen Dialektik die gesamte
Geistesgeschichte der Menschheit zu erfassen suchte und damit kulturelle Verschieden-
heiten ausschloB. Demgemil war auch Japan kein Sonderfall, sondern mufite sich den
Zwingen dieser »Weltgesetze« beugen. Furukawa begriindete das Schema im einzelnen
nicht und blieb auf einer allgemeinen und provokativen Ebene stehen. Seine Darstellung
der westlichen Philosophiegeschichte ist mehr als fragwiirdig, ja teilweise geradezu
falsch, die ostliche, die ihm hitte vertrauter sein miissen, erwihnt er nur am Rande,
was umso mehr beweist, wie vereinfachend und schematisch er mit der Tradition um-
ging. Die Logik des Modells sollte die gesamte Geschichte zwingen, die damit rationa-
lisiert und doch zugleich als grofie Zukunft glorifiziert wurde. Dieses Vorgehen liBt
sich aus seiner Zielsetzung erkldren, ging es Furukawa dabei doch letztlich darum,
radikale Reformen im Buddhismus zu fordern, diese »Revolution« aber mit Verweis auf
ihre »Natiirlichkeit« zu entschirfen. Es war daher im Grunde ein Versuch, eigene
Forderungen universal als GesetzmifBigkeiten zu legitimieren, gegen die man nicht
angehen konne und die im Sinne von Fortschritt zu verstehen seien und also auf etwas
Héheres hinzielten — ein Argument, das Kritiker besanftigen sollte. Gewisse Entwick-

5
6

Zur gesamten Problematik vgl. YOSHIDA K., Nihon kindai bukkydshi kenkyii, 201-270.
N. R. THELLE, Buddhism and Christianity in Japan, 185 und 187.



238 Gotelind Miiller

lungen in der christlichen Theologie, die sich nach und nach die zunichst gegen sie
gerichteten Kriterien der Aufklirung zu eigen zu machen suchten, sollten dabei Pate
stehen.”

Furukawa, der mit 28 Jahren starb, gab mit diesem Artikel den offiziellen Startschufl
fiir eine ganze Richtung innerhalb des Buddhismus, die sich schlieflich als »Neuer
Buddhismus« etablierte. Ihr Credo war ein »gesunder Glaube«, geldutert durch kritische
Priifung, sozial engagiert, optimistisch und aktiv.® Dieser »Neue Buddhismus« sollte
wie ein Phonix aus der Asche des alten, obsolet gewordenen Buddhismus entstehen und
frei sein von all den Fehlern, die jener in vergangenen Zeiten angesammelt und mit
sich getragen hatte. Die blofe Zerstorung war zuwenig, es sollte eben vielmehr etwas
»Neues« und »Modernes« entstehen. Die Betonung liegt daher stets auf dem Ziel, das
allein die Methode rechtfertige. Dennoch sollte dieses »Neue« eben »buddhistische, ja
gar der geliuterte und eigentliche Buddhismus sein. Modernitéit und Authentizitit wollte
man so zur Deckung bringen.

Parallel zu dieser Richtung eines »Neuen Buddhismus« — sozusagen komplementir —
trat Kiyozawa Manshi mit seinem mehr subjektiv verstandenen »Spiritualismus« (seishin
shugi) hervor. Kiyozawa (1863-1903) gehdrte — anders als Furukawa — zum Otani-
Zweig der Shinshii, und auch er starb in jungen Jahren. Die Bewegung des »Spiritualis-
mus« mit ihrem Organ Seishinkai entstand durch seine Initiative und versuchte, einen
»modernen Glauben« — im Gegensatz, aber auch in Komplementaritit zum »Neuen
Buddhismus« — idealistisch auf die Subjektivitit zu griinden. (Kiyozawa stand unter
dem Einfluf Hegelschen Denkens.) Der »Neue Buddhismus« witterte darin Weltflucht
und Irrationalitit.® Im {brigen schopfte auch der »Spiritualismus« reichlich aus
christlichen Vorbildern.

Der »Neue Buddhismus« und der »Spiritualismus« stellten gewissermafen zwei Seiten
einer Medaille dar als Ausdruck des Versuches, den Buddhismus in einer sich moderni-
sierenden Welt erneut bedeutungsvoll zu machen, wobei die einen den »duBeren«, die
anderen den »inneren« Weg wihlten. (Beide basierten auf der Shinshd-Tradition, also
der Richtung im Buddhismus, die immer schon die grofite Néhe zur »Welt« gehabt
hatte.) Auch die groBen buddhologischen Publikationen, allen voran die historisch-
wissenschaftlich orientierte Zeitschrift Bukkyo shirin, gehoren in diesen Zusammen-
hang.!° Dies zeigt, daB die Infragestellung der Tradition durch eine Art »Aufklarunge,
wie man sie vom Westen als modern {ibernahm, zu einer Rationalisierung (Neuer

7 Gemeint sind hier die historisch-kritische Exegese und die »Leben-Jesu-Forschung«. Der explizite Begriff

»Entmythologisierung« verbindet sich zwar erst mit Bultmann, scheint mir diese Tendenz aber treffend zu beschrei-
ben.
8 Nach Furukawas Tod wurde Sakaino K6yd der Wortfiihrer der Bewegung. Sie geriet zunehmend in den Bann-
kreis sozialistischer Ideen und spaltete sich endgiiltiz vom buddhistischen Establishment ab. (Genauere Informatio-
nen bei YOSHIDA K., Nihon kindai bukkyoshi kenkyi, 355-433.)

® IKEDA faBt den Gegensatz knapp zusammen in Meiji no bukkyé, 227-229.

0 Diese Zeitschrift, 1894 gegriindet, setzte sich — in Anlehnung an die westliche Buddhologie — die Erfor-
schung des Buddhismus unter streng historischen Kriterien zum Ziel. Murakami Senshd, ihr Griinder, der iibrigens
ebenso aus der Shinshd-Tradition stammte, profilierte sich kritisch in der groBen Debatte um die Authentizitit des
Mahéyana.



Furukawa Rose und das Zeitalter des Skeptizismus 239

Buddhismus) oder einem Subjektivismus (Spiritualismus) fiihrte, in jedem Falle aber die
Gefahr eines Reduktionismus mit sich brachte und daher von den traditionellen Buddhi-
sten mit Argwohn betrachtet wurde.

Furukawas Artikel, der, um seinen Freund Sugimura Koétard (bzw. J0i0) zu zitieren,
»die bigotten Anhdnger des alten Buddhismus aufschreckte«,!! als Programm Motto
einer ganzen buddhistischen Generation wurde und tiber seine Zeit hinaus als Beschrei-
bung einer Grundtendenz im modernen Buddhismus Bedeutung behielt, soll im Folgen-
den in Ubersetzung wiedergegeben werden als »epochemachendes Dokument«? des
Meiji-Buddhismus in seiner Auseinandersetzung mit »der Moderne«. Der Text,'* der
im tbrigen stilistisch wenig ausgefeilt ist, aber gerade wegen seiner Plakativitdt wir-
kungsvoll war und mit seiner Zielrichtung so recht die Stimmungslage vieler insbeson-
dere junger intellektueller Buddhisten traf, ist in sich selbst einerseits Zeugnis der
Simplifizierungsgefahr, der diese Auseinandersetzung mit »der Moderne« in ihrer fri-
hen Phase unterlag; andererseits zeigt er die Gefahr auf, dabei nur alte »Mythen« durch
den modernen Mythos vom Fortschritt zu ersetzen.

Der Eintritt ins Zeitalter des Skeptizismus'*

von Furukawa Isamu

In welcher Zeit befindet sich gedanklich die religiose Welt des Jahres Meiji 27
[1894]? Meinem Eindruck nach haben die Christen bereits das Zeitalter des Skeptizis-
mus durchlaufen und sind dabei, ins Zeitalter des Kritizismus einzutreten; die Buddhi-
sten haben das Zeitalter des Dogmatismus vollendet und kommen in das des Skeptizis-
mus.

Wer die Geschichte der Philosophie liest, wird zugestehen miissen, daff es in der
Abfolge der Entwicklung philosophischen Denkens drei Phasen gibt: Dogmatismus —
Skeptizismus — Kritizismus. Die Philosophie der Zeit des Dogmatismus nimmt an, daf
das Wesen des Universums, die Unvergdnglichkeit der Seele usw. die Fragen seien, die

"' In SuGmura J., Résen ik, 407.

2 IKEDA in ders. (Hg.), Nihon bukkydshi, Bd. 8, 46. THELLE bringt, wie die japanischen Autoren, eine knappe
Paraphrase (Buddhism and Christianity in Japano, 206).

B Fir die Ubersetzung wurde der Abdruck in SUGIMURA J., Résen iké, 106-111, zugrunde gelegt. Es sei noch
darauf hingewiesen, daB zur Entstehungszeit des Artikels, Januar 1894, das »Weltparlament der Religionen« in
Chicago (1893) erst kurz zuriicklag und der Chinesisch-Japanische Krieg vor der Tiir stand. Die »Erziehungs-
Debatte« war noch nicht abgeklungen, und auch die oben angefiihrte Zeitschrift Bukkyé shirin sollte in diesem Jahr
zum ersten Mal erscheinen.

" Furukawa benutzt die Endung »shugi«(-ismus) nicht, doch sind — wie aus dem Text hervorgeht — nicht nur
»Zweifel« gemeint, vielmehr geht es ihm um eine grundsitzliche Haltung der Skepsis, daher wurde in der Uber-
setzung »Skeptizismus« gewihlt. (Analog bei Dogmatismus und Kritizismus.)



240 Gotelind Miiller

menschliches Wissen erkennen konnen miisse. Die Philosophie der Zeit des Skeptizismus
bezweifelt demgegeniiber, ob menschliches Wissen tatsdchlich solches erkennen konne.
In der Philosophie der Zeit des Kritizismus schlieflich wird beides gleichsam verbunden,
indem man mit Hilfe menschlichen Wissens den Charakter [eben dieses| menschlichen
Wissens untersucht, ermifit, was es erkennen konne und was nicht, und so ermittelt,
welchen Grad an Erkenntnisfihigkeit es besitze. Die Philosophie des Dogmatismus geht
in die des Skeptizismus iiber, die des Skeptizismus in die des Kritizismus und die des
Kritizismus wiederum in eine neue Philosophie des Dogmatismus. Die neue dogmatisti-
sche Philosophie ist das Ergebnis der kritizistischen Philosophie; sie itbernimmt, was zu
iibernehmen ist, und ldSt beiseite, was beiseite zu lassen ist. Sie ist gegeniiber der
[fritheren dogmatistischen Philosophie um eine Stufe forigeschritten. Diese dogmatistische
Philosophie geht ebenfalls in eine skeptizistische iiber und weiter in eine kritizistische,
genau wie zuvor. Betrachtet man die dlteste Philosophiegeschichte, die mittelalterliche
oder neuzeitliche, so fdllt es nicht schwer, diese Abfolge anzuerkennen. Sieht man das
nicht beispielsweise an der griechischen Philosophie? Die vorsophistische Philosophie
ist eine dogmatistische; die sophistische eine skeptizistische; die Philosophie des Sokra-
tes ist eine Philosophie des Kritizismus und die des Platon und des Aristoteles eine aus
dieser kritizistischen Philosophie hervorgegangene neue dogmatistische. In der Folge
wird mit der Philosophie der Post-Aristoteliker die dogmatistische zu einer post-skeptizi-
stischen, und bei der Philosophie der Neuplatoniker entstehen nacheinander skeptizisti-
sche und kritizistische Philosophien. In der mittelalterlichen Philosophie werden die drei
vermischt, doch bleibt ihre [innere] Abfolge unschwer zu erkennen.

In der neuzeitlichen Philosophie verband sich die skeptizistische Philosophie des
Descartes mit der dogmatistischen Spinozas und brachte die kritizistische des Leibniz
hervor. Die dogmatistische Philosophie Wolffs verband sich mit der skeptizistischen
Humes und lief Kants kritizistische Philosophie entstehen. Die mehrtausendjdhrige
Entwicklung der westlichen Philosophie durchlief demgemdf die Abfolge dieser drei
Phasen.

Auch im Osten bei der Entwicklung der beiden Religionen Brahmanismus und
Buddhismus in Indien und der des Daoismus und Konfuzianismus in China ist es nicht
vonndten, dies hier im einzelnen anzufithren und detailliert darzulegen. Es kann keinen
Zweifel daran geben, daf8 der Forischritt sich durch das immerwdhrende Durchlaufen
der obigen drei Phasen vollzieht.

Nun gilt der Ubergang vom Dogmatismus zum Skeptizismus, von diesem zum Kritizis-
mus und von diesem wiederum zu einem neuen Dogmatismus nicht nur fiir die Entwick-
lung des philosophischen Denkens allein, sondern ebenso fiir die Entwicklung anderen
Denkens, und dies nicht nur fiir die Entwicklung des Denkens einer Gesellschaft, son-
dern ebenso fiir die des Denkens eines Individuums. Daher mdchte ich hier die Entwick-
lung des Denkens unserer Meiji-Gesellschaft erdrtern, insbesondere die des religidsen
Denkens. Es gibt jedoch zwei Entwicklungen im religidsen Denken unserer Meiji-Gesell-
schaft. Die erste ist die des Denkens christlicher Kreise, die zweite die des Denkens der
buddhistischen. Ich mdchte zundchst von ersterem ausgehen und mich dann dem letzte-
ren zuwenden.



Furukawa Rose und das Zeitalter des Skeptizismus 241

Betrachtet man aufmerksam die Verdnderungen im Denken der christlichen Kreise bei
uns in den letzten Jahren, so hielten sie [die Christen] zu Anfang jedes Wort und jeden
Satz der gesamten Bibel mit beiden Testamenten fiir unfehlbar. Was dieser entsprach,
war absolut wahr, was ihr zuwiderlief, galt samtlich als unwahr, so daf es zu keinem
Fehlglauben und Streit kam. Dies halte ich fiir ihre Zeit des Dogmatismus. Doch gab es
mittlerweile unter den Buddhisten zunehmend Gelehrte, die in Vorlesungen und Auf-
sdtzen die Unverniinftigkeit jener Religion angriffen bis hin zur Verspottung ihrer Tor-
heit und Illusion. Auch bei jenen [den Christen] begannen sich Zweifel zu regen hin-
sichtlich der Erkldrungen der Bibel, und bange Gedanken entstanden einer nach dem
anderen, so daf} sie zwar duferlich das Christentum verehrten, im Innersten aber génz-
lich Zweifel am Christentum bekamen. Dies ist nun wahrlich ihre Haltung bis auf den
heutigen Tag, so daf} sie im extremen Fall thre Denomination verlassen und aus der
Kirche austreten. Man muf3 das in der Tat als ihre Zeit des Skeptizismus bezeichnen.
Jedoch gehdrt auch diese Zeit des Skeptizismus bereits der Vergangenheit an. In jiing-
ster Zeit haben sie den friiheren iibertriebenen Glauben dem spdteren iibeririebenen
Zweifel gegeniibergestellt, beide verbunden und die Methode der Schriftauslegung ver-
dndert, so daf sie schlieflich das zu Ubernehmende iibernahmen und das beiseite zu
Lassende beiseite lieffen. Dies ist nun der Eintritt ins Zeitalter des Kritizismus, wes-
wegen ich zu Anfang proklamierte, dafS heute das Christentum bereits die Zeit des
Skeptizismus durchlaufen hat und dabei ist, ins Zeitalter des Kritizismus einzutreten.
Wenn dies ohne teuflische Machenschaften vorangeht, wird ohne Zweifel in Bdlde das,
was zu iibernehmen ist, iibernommen und als Neo-Christentum wiederum in einen zwei-
ten Dogmatismus iibergehen.

Wenden wir uns dem Denken der buddhistischen Kreise zu, so wird sein Drei-Pha-
sen-Muster der Entwicklung des Denkens der christlichen Kreise gleichen. Sie [die
Buddhisten] haben die Uberlieferung der Altvorderen empfangen und hielten den
Buddhismus fiir die hochste unvergleichliche Lehre. Sie glaubten, dafl sie vom Liebes-
strahl des unendlichen Sakyamuni beschienen seien und daf$ Buddhas Worte ohne Wenn
und Aber Wahrheit sind. Es wurde ihnen gesagt, daf$ der Buddhismus eine wissenschaft-
lichen Prinzipien [folgende] Religion und seine Ethik die iiberlegene sei,’> so dap sie
auflerhalb des Buddhismus nichts anderes beachteten. Das ist in der Tat eine dogmati-
stische Phase. Aber selbst wenn der Buddhismus das ist, was Sakyamuni darzulegen
geruhte, so gibt es doch auch von spdteren Leuten Hinzugefiigres, und selbst wenn er
von Indien iiberliefert wurde, so gibt es doch auch in China und Japan Entwickeltes.
Wenn er sich Zeit und Ort anpaft, sich je nach Umstand wandelt und wie eine Medizin
der Krankheit entspricht, so sind doch seine grundlegenden wahren Lehrinhalte durch
alle Zeiten und Zeitalter hindurch génzlich unwandelbar. Aber auch wenn in diesen kein
einziger Irrtum enthalten sein kann, so biirgen sie doch nicht dafiir, daf8 es bis hin zu
all den Detail- und Hilfsinterpretationen mit Sicherheit nicht zu einem Konflikt mit der
Wissenschaft und zu einem Widerspruch zur Vernunft kommt. Wenn die heutigen Buddhi-

5 Die 1880er waren geprigt von Darstellungen des Buddhismus als philosophisch-wissenschaftlich, verniinftig

und Héchstform menschlicher Ethik. (Man denke etwa an Autoren wie Inoue Enryd oder Hara Tanzan.)



242 Gotelind Miiller

sten dahin gelangen wiirden, die Geschichte des Buddhismus genau zu kennen, die
Spuren der Entfaltung seiner Glaubenssdtze griindlich zu untersuchen, mit kristallklarem
Blick die Schriften zu lesen und sie kritisch beurteilen zu kénnen, wiirde dieser Berg von
Wissen zwar ihren Sinn auch verwirren miissen,; doch die heute so zahlreichen Buddho-
logen, die meist nur vertieft sind ins Auslegen von Sdtzen aus einem Teil des Kanon,
miifiten bestimmt erkennen, daf nun eine grofe Uberraschung kommt. Insbesondere
Probleme wie jenes, da das Mahdyana nicht von Buddha gepredigt sei,’S werden
itber kurz oder lang zu grofien Themen in unseren buddhistischen Kreisen. Dies entwe-
der zuriickzuweisen oder aber anzunehmen, fithrt geradezu zu einem Kampf auf Leben
und Tod. Selbst wenn man es [das Mahdyana] als urspriinglichen Lehrinhalt des
Buddhismus versteht und sich so von der Fragestellung nicht im geringsten beriihren
lapt, kann man doch nicht abstreiten, daf3 das Ergebnis der Auseinanderseizung, je
nachdem, wie es ausfdllt, im Glauben der gewohnlichen Gldubigen eine ernsizunehmen-
de grofie Revolution verursachen wird. Von einem Problem wie diesem angefangen,
hdufen sich nun andere unzdhlige groffe Schwierigkeiten wie Wolken auf dem vor uns
Gliubigen liegenden Weg und erwarten uns mit knirschenden Zdhnen. Dies ist natiirlich
eine ausgesprochen schwierige Zeit, aufgrund derer unser Glaube mit Sicherheit in
grofie Zweifel und Verwirrung stiirzt. Dieses liegt gewifi nicht erst in ferner Zukunft,
und es scheint, daf} die jiingste Lage bereits in dieses Umfeld geraten ist. Deswegen
proklamierte ich zu Anfang, daf} die Buddhisten heute bereits das Zeitalter des Dogma-
tismus durchlaufen hdtten und im Begriff seien, in das des Skeptizismus einzutreten.
Doch es ist klar, daf} dieser Skeptizismus weiter fortschreitend zum Kritizismus werden
mufs und der Kritizismus dann zu einem neuen Dogmatismus.

Zur Zeit hat der japanische Buddhismus bereits eine Wendung vollzogen und ist wohl
im Begriff, zu einem Weltbuddhismus zu werden. Wenn dem so ist, dann hat man bereits
das dogmatistische Zeitalter des japanischen Buddhismus hinter sich gelassen, und es
mufs nun das dogmatistische Zeitalter des Weltbuddhismus kommen. Auch wenn beides
dogmatistische Phasen sind, so sollte man sich doch entsprechend freuen, die alte zu
verabschieden, und die neue voller Spannung willkommen heiflen. Aber seid gewahr:
wenn Ihr auch wiinscht, in dieses strahlend helle Zeitalter des neuen Dogmatismus zu
gelangen, so miifit Thr doch von nun an erst durch die heiklen, beschwerlichen Phasen
des Skeptizismus und Kritizismus hindurch!

Einige Autoren hoffen instindig, zum urspriinglichen dogmatistischen Zeitalter zuriick-
zukehren, statt sich dafiir einzuseizen, daf8 wir, die in der Phase des Skeptizismus sind,
von nun an durch die kritizistische Phase hindurch die eines neuen Dogmatismus er-
reichen konnen. Andere Autoren wiederum vergessen, dafi der Durchgang durch das
skeptizistische und kritizistische Zeitalter die Vorstufe bildet fiir den Eintritt ins Zeitalter
eines neuen Dogmatismus, und sie nehmen vielmehr eine Haltung der Aversion gegen
das Kommen des neuen dogmatistischen Zeitalters ein. Es versteht sich von selbst, dafs

16 Die Behauptung, das Mahayana sei nicht von Buddha gepredigt, war schon in innerschulischen Debatten im

Buddhismus und von anderen traditionellen Kritikern erhoben worden, bekam aber neue Vehemenz, unterstiitzt von
der westlichen Buddhologie und ihren japanischen Rezeptoren, insbesondere Murakami Sensh6 und Anesaki Ma-
saharu. (Dazu etwa SERIKAWA H., Kindaika no bukkyé shisé, 123-149).



Furukawa Rose und das Zeitalter des Skeptizismus 243

beide die Abfolge der Emtwicklung menschlichen Denkens nicht erfafit haben. Erstere
kennen nur das Verharren, nicht die Bewegung, letziere die Bewegung, nicht das Ver-
harren. Jene sind gefangen in Sturheit, diese neigen zur Heftigkeit. In meinen Augen
kann man beides nicht als gesundes Denken bezeichnen. Jedoch gehdren heute die
meisten Buddhisten zu den ersteren, die meisten Unitarier zu den letzteren.

Bei dieser Gelegenheit muf3 ich die Unitarier ernstlich ermahnen. Der Unitarismus ist
die Briicke, die von einem Dogmatismus zu einem anderen fiihrt, und ist keinesfalls eine
Behausung, in der man es sich gemiitlich machen kénnte. Wenn dem so ist, dann diirfen
die Unitarier von nun an, wenn sie die Kritik vermeiden wollen, als positive Religion
wertlos zu sein, aber bitte nicht vergessen, daf3 aus dem jeizigen Skeptizismus und
Kritizismus ein neuer Dogmatismus wird. Auch einen Grofiteil der Buddhisten muf ich
warnen. Auch wenn von nun an immer wieder Buddhisten mit neuen Ideen auftauchen,
die des dfteren heikle Dinge aussprechen, soll man sie nicht von vorneherein als Parasi-
ten im Leib des Lowen beschimpfen, als Verbrecher schelten, die die Lehre zerstdrien,
oder des Ausverkaufs des Dharma bezichtigen. Vielmehr sollte man erkennen, dafi es
letzlich nur die gesellschafiliche Gesamtlage ist, die sie treibt und in diese hohen Wellen
und rollenden Wogen wirft, sie anstelle ihrer Briider die Miihsal immer wieder kosten
und durch die Aufopferung ihrer selbst das grofie Schiff des Buddhismus ans gliickliche
andere Ufer bringen lift. Die Christen also miissen weitergehen, wie auch die Buddhi-
sten weitergehen miissen. Die materielle Kultur ist bereits mit groflen Schritten vor-
angegangen. Muf3 es da nicht erstaunen, daf die geistige Kultur allein hinterher ist?

Das religiose Denken des Jahres Meiji 27 bedeutet in der Tat fiir die Christen, daf3 sie
das Zeitalter des Skeptizismus durchlaufen haben und dabei sind, in das des Kritizismus
einzutreten; fiir die Buddhisten bedeuter es, daf3 sie das Zeitalter des Dogmatismus
hinter sich haben und in das des Skeptizismus kommen.



Buchbesprechungen

Burridge, Kenelm: In the Way. A Study of Christian Missionary Endeavours, UBC Press / Van-
couver 1991; 323 S.

Literatur iiber Missionare diirfte heutzutage, schon angesichts der fatalen Geschichte der ibe-
rischen Kolonialmission im Zusammenhang mit der sogenannten Entdeckung Amerikas, eher
Skepsis als freudige Erwartung wecken. Die Vorurteile liegen sozusagen griffbereit: Wer tiber
Missionare schreibt, kann, so scheint es, nur in einer von zwei Fallen hdngenbleiben — entweder
er vermehrt die ohnehin schon zu grofe Kollektion unkritischer Hagiographie tiber Missionare,
oder er stimmt in den wachsenden Chor derer ein, die im Stil von Norman Lewis (Die Missiona-
re, Stuttgart 1991) alle Missionare kurzerhand als boswillige Vernichter fremder Kulturen denun-
zieren. Wer es auf sich nimmt, die Extreme zu meiden, hat es schwer. Vor zwei Jahrzehnten hat
dies der britische Journalist Geoffrey Moorhouse mit seinem auf Amerika beschrinkten groBen
Werk »The Missionaries« erfahren. Es paBite in kein Schema, verteilte Licht und Schatten nach
bestem Wissen und Gewissen, wurde aber auf dem europiischen Kontinent unverdientermafien
ignoriert. Die Frage legt sich nahe: Wer bietet mehr?

Die neueste Antwort kommt aus dem fernen Vancouver, im #duBersten Westen Canadas, hat
aber die ganze Welt im Blick. Der Verfasser, emeritierter Professor der Anthropologie und
Soziologie an der Universitit von British Columbia, steht ein fiir alles das, was nach gingiger
Meinung Wissenschaftlichkeit garantiert: Spezialisierung, Sikularisierung, Theoretisierung. Er
schreibt auch nicht nur als sachferner Beobachter, sondern kann sich durchaus als »insider«
prisentieren. Kennern der pazifischen Szene sind sein opus magnum iiber die zu den Cargo-
Kulten gehdrende Bewegung des Papua-Propheten Jeremiah Mambu (London 1960) sowie seine
Studien iiber die Aborigines in Australien geldufig. Stand er schon damals den Missionen und
ihren Mitarbeitern mit Sympathie gegeniiber, so ist dieser Grundton auch jetzt nicht zu iiberhd-
ren, ohne daB unkritische Erbaulichkeit die Feder fiihrte. Dafiir sorgt schon die fachliche Spezia-
lisierung, die um so mehr imponieren kann, als sie der sonst in der Kulturanthropologie ver-
breiteten Geringschitzung des Gegenstandes eine wissenschaftliche Durchdringung der Materie
entgegensetzt, die Vorurteilen, von welcher Seite auch immer, kaum eine Chance 1dBt. Freilich
erweist sich die Theoretisierung als der Preis, dem gegeniiber sich nicht wenige Leser iiber-
fordert fithlen werden. Sie miissen nédmlich mit den Abstraktionen einer Systemtheorie rechnen,
die, wohl iiberwiegend an Talcott Parsons orientiert, zugleich eine Fachterminologie mitbringt,
der nicht-initiierte Nicht-Angelsachsen kaum gewachsen sind. Wie unterscheidet man system,
systemic, systematic (wohlgemerkt, jeder der drei Begriffe als Nomen)? Was sind supposals,
moralities, epiphenomenals, literation und manches andere, vor dem auch ein sehr gutes Lexikon
versagt (z.o B. shiralee, gew-gaw, mother-hubbards), ganz zu schweigen von dem hochst kom-
plizierten Stil?

Genug davon — wer sich an Joseph Oldhams beriihmtes Wort erinnert, daB nur das Wagnis
zum Wissen fiihrt, wird die Miihe der Lektiire nicht bereuen. Es ist dem Verfasser nicht zu
bestreiten, daf er das Dilemma, das bereits der Titel des Werks andeutet, mit dem gebotenen
Ernst behandelt: Missionare sind zwangslaufig »in the way«, nicht nur als Emissidre dessen, der
von sich selbst sagte, daB er »der Weg« sei, sondern auch weil sie als solche eben allenthalben
»im Weg« sind, storen und anecken. Hier deckt sich das Urteil des Kulturanthropologen mit dem
des Missiologen, den es ebenfalls beschiftigt, da die Missionare als »Klasse« selbst ein Dilemma
sind — weil sie leben wie die Menschen, unter denen sie wirken, oder weil sie es nicht tun; weil



Buchbesprechungen 245

sie sich den jeweils herrschenden Instanzen unterordnen, oder auch nicht; weil sie die Menschen
anderer Kulturen europiisieren, oder weil sie dies unterlassen (Per Hassing, Missiology 19,
1991, 359). Das ist, auf den khappsten Nenner gebracht, der Befund, mit dem sich Burridge in
fast tberwaltigender Akribie, Vielseitigkeit und Differenzierung auseinandersetzt. Die Resultate
lassen sich im Rahmen einer Rezension nicht mehr anniihernd wiedergeben — dazu sind sie zu
sperrig, vielleicht auch zu abstrakt und ihrerseits zu sehr »in the way« alles dessen, was man
erwartet, auch wenn man nicht gerade Kulturanthropologe ist.

Heidelberg Hans-Werner Gensichen

Hagemann, Ludwig: Was glauben Christen? Die Grundaussagen einer Weltreligion (Herder
Taschenbuch 1729) Herder / Freiburg 1991; 191 S.

L. HAGEMANN schreibt im Vorwort zur Intention seines Buches: »Es versteht sich als eine
erste Hinfithrung zum Verstindnis des christlichen Glaubens, seiner Herkunft und seiner Ge-
schichte. Es will ebenso dazu anleiten, den weitgehend in den Kirchenraum abgedringten Glau-
ben wieder in den konkreten Alltag zuriickzuholen.« Wird dieser Anspruch eingelost? Blicken
wir zunidchst auf den Inhalt. Nach der Darstellung der Ausbreitung des Christentums heute
anhand von Karten und Statistiken (Kap. 1) befaBt sich das 2. Kap. mit der Bibel als Offenba-
rungsquelle und Glaubensgrundlage. Kap. 3 behandelt den Glauben an Jesus Christus, wie ihn
die Evangelisten in den Evangelien bekannt und bezeugt haben. Die Ausformung des Glaubens
auf den ersten grofien Konzilien ist Inhalt von Kap. 4. Die Kirche nach ihrem theologischen
Verstéindnis und die Kirche zwischen Auftrag und Erfiillung behandeln die Kap. 5 und 6. Wie
das Leben aus dem Glauben sich niederschligt und welche ethischen Konsequenzen sich daraus
ergeben, damit beschiftigt sich Kap. 7. Mit der bleibenden Aufgabe der Evangelisierung
(Kap. 8), der Mission, endet das Buch inhaltlich. Ein kurzes Glossar und ein Literaturverzeichnis
schlieBen sich an. Anhand von Schriftzitaten, der Zitation von Konzilsdokumenten und lehr-
amtlichen Verlautbarungen wird in den einzelnen Kapiteln der christliche Glaube dargelegt und
dem Leser — Christ wie Nicht-Christ — eine Orientierung gegeben, sich auf das Wagnis des
christlichen Glaubens einzulassen. Insgesamt hat HAGEMANN ein erginzendes, hilfreiches und
informatives Buch zum Einsatz in der Katechese vorgelegt.

Bonn Glinter Riffe

Holm, Nils G.: Einfiihrung in die Religionspsychologie (UTB 1592) Ernst Reinhardt Verlag /
Miinchen-Basel 1990; 159 S.

Das hier zu besprechende Buch erfiillt in idealer Weise alle Desiderate, die man an ein Lehr-
buch stellen kann. Es ist didaktisch hervorragend aufgebaut, erldutert knapp, Wichtigstes durch
Fettdruck hervorhebend und sich insgesamt einer einfachen, dem Nichtfachmann bestens ver-
standlichen Sprache bedienend, worauf es bei den wichtigsten Theorieansiitzen ankommt, welches
ihre Ergebnisse sind und wo ihre Unzuldnglichkeiten bzw. Ansitze fiir die Kritik liegen.

In sechs Schritten (Ziel und Geschichte der Religionspsychologie; Religion als soziales Phino-
men; Religion als Erlebnis; Religion und Entwicklungspsychologie; Religion und Personlichkeits-
psychologie; Religion und psychische Gesundheit) wird ein ausgezeichneter Uberblick iiber die
gegenwartige Forschung, die diesbeziiglichen Theorien und die Forschungsergebnisse geboten,



246 Buchbesprechungen

der auf dem deutschen Buchmarkt m.W. ohne vergleichbare Parallele ist. Hinzu kommt noch als
besonderes Positivum, daB der schwedische Autor auch eine ganze Reihe hierzulande weniger
bekannter Arbeiten aus der skandinavischen Religionspsychologie referiert und damit den bisheri-
gen religionspsychologischen Kenntnisstand — wie er etwa in dem beachtenswerten Beitrag
»Religionspsychologie« von Hartmut Zinser (Handbuch Religionswissenschaftlicher Grundbegrif-
fe, 1988) zusammengefaBt ist — betrdchtlich erweitert. Die Lektiire dieses Buches ist daher dem
fachextern Interessierten ebenso nachdricklich zu empfehlen wie dem Fachmann, der neue
Bereiche in dem in Deutschland bislang recht vernachlissigten, aber wichtigen Gebiet der Reli-
gionspsychologie erschliefien will.

Hannover Peter Antes

Jongeneel, Jan A. B.: Missiologie. I. Zendingswetenschap. Il. Missionarie Theologie, Uitgeverij
Boekencentrum / ’s-Gravenshage 1991; 208 u. 401 S.

This two-volume work (now available bound into a single volume) by the Utrecht Ordinarius
for missiology is presented as a handbook for the study of missiology, rather than a synthetic
missiology as such. The need for such a volume arises out of the peculiarities of theological
study in the Dutch universities. Alongside the course of study in the state universities, a parallel
set of courses is offered to prepare students for ordination in the Reformed Church. Volume I of
JONGENEEL’S work orients the student for the required area of missiology in the Church curricu-
lum; volume II may be used for the area of »Nature and History of the Apostolate«. There is a
history of such handbooks in Dutch history, and they correspond in some measure to the German
tradition of the Enzyklopadie in orienting students to the study of a specific area in theology.

Consequently, this book does not intend to provide the student with a material missiology (one
could turn profitably to F. J. VERSTRAELEN et al., Oekumenische Inleiding in de Missiologie
Kampen 1988 for such a work). Rather, JONGENEEL’S work is a formal guide to the study of
missiology; that is, an attempt to outline the nature, scope and methods of missiology.

The work is intended to be ecumenical and comprehensive, and succeeds on both counts. A
wide range of authors is cited, representing Roman Catholic, Anglican, Lutheran and Reformed
points of view. The extensive bibiographies draw from all the western European languages. The
author decided not to include any periodical literature, an understandable but somewhat unfortu-
nate choice, since often important material can only be found there.

JONGENEEL sees missiology as the most comprehensive discipline in the study of theology,
since it includes not only the traditional theological disciplines, but also the widest range of inter-
disciplinary connections to history, geography, sociology, psychology, linguistics and other fields
of study. Many missiologists would agree with his assessment. The traditional concerns of
missiology are rapidly becoming the best way of entering theology as it is now being studied in a
world-church.

Volume I, first published in 1986, covers the variety of names given to the area that missiolo-
gy studies, the concept of missiology itself, its methods of study, and the way that it is sub-
divided into fields of study. JONGENEEL is concerned that missiology be a scientific study suit-
able to a university curriculum. Oddly however he uses an antiquated, Comtean understanding of
science to frame his presentation. This may please more rigid colleagues in other disciplines, but
it does not serve his subject matter well.

Volume II outlines a missionary focus on all areas of theology, in both the classical and the
practical dimensions: ascetics, dogmatics, ethics, church administration, catechetics, liturgy,



Buchbesprechungen 247

homiletics, pastoral care, and apologetics. For reasons of length, he did not include a history of
the study of missiology in this volume, but there are ample references to this throughout the
work. In both volumes, his intention of making this handbook a formal introduction ends up, in
many places, working against him. What he offers the reader is not so much what is happening
in missiology as what missiologists ought to be addressing. It becomes, therefore, more of a pro-
gram for future development in missiology than a picture of what is indeed already the case.
Inasmuch as this is intended to introduce students to the field of missiology, it is likely either to
confuse the student or to convince the student that missiologists have imperial pretensions on all
fields of theology. Part of the difficulty is the genre of such handbooks; another part is a rather
outdated notion of what counts for scientific investigation. Sociologists and anthropologists are
coming around to a far more positive evaluation of missiology than had been the case in the past
(cf. e.g., J. and J. Camaroff, Of Reasons and Revelation: Christianity, Colonialism and Con-
sciousness in South Africa, Chicago 1991).

What JONGENEEL gives us, therefore, is more of a program for future missiology than an as-
sessment of where it now is. In doing that, he is making a contribution. Likewise, the bibliogra-
phies he has gathered are enormously helpful. But the work will not provide a guide to the
perplexed.

Chicago Robert Schreiter

Kantowsky, Detlef: Wegzeichen. Gesprdche iiber buddhistische Praxis (Forschungsberichte 4 des
Projektes »Buddhistischer Modernismus« der Universitit Konstanz) Konstanz 1991; 235 S.

Die buddhistische Bewegung in der Bundesrepublik hat einen deutlichen Aufschwung genom-
men, die Zahl ihrer Gruppen und Zentren verfiinffachte sich seit 1975 auf iber 200. KAN-
TOWSKY, Professor fiir Soziologie an der Universitit Konstanz im Arbeitsbereich »Entwicklungs-
linder/Interkultureller Vergleich«, hat zehn Buddhistinnen und Buddhisten interviewt, die pré-
gend oder in verantwortlicher Stellung an diesem Zuwachs beteiligt waren und sind. Drei Non-
nen bzw. Priesterinnen und drei Monche bzw. Lehrer aus den buddhistischen Haupttraditionen
sowie vier >Laien< geben Auskunft iiber ihren Weg in den Buddhismus und dariiber, wie sie,
zumeist gebiirtige Deutsche, ein buddhistisches Leben gestalten.

Die Gespriche verdeutlichen, daB die Annahme der buddhistischen Lebensorientierung keine
plétzliche Konversion nach paulinischem Muster war, sondern daB das neue Weltbild in schritt-
weisen Prozessen angenommen wurde. Die buddhistische Lehre hat fiir die Interviewten eine
groBere Plausibilitit gewonnen als die Religion der eigenen Kind- und Jugendzeit, das Christen-
tum oder Judentum. Die Auseinandersetzung mit der christlichen Uberzeugung war dabei fiir
einige sehr intensiv. Die spitere tibetisch-buddhistische Nonne Jampa Tsedroen (Carola Roloff)
war stark in der evangelischen Jugendarbeit engagiert, ein Interviewter hatte vorgehabt, Pfarrer
zu werden, ein anderer, als Ménch in ein katholisches Kloster einzutreten.

Folgerichtig fehlt in den Gesprichen auch nicht die Thematik des christlich-buddhistischen
Dialogs. Nyéanaponika (Siegmund Feniger), seit 1936 Monch in Ceylon, begriiit die Kenntnis
und Aufnahme buddhistischer Meditationsformen in christlichen Kreisen. Zugleich verschweigt er
jedoch nicht die Mdglichkeit, daB die Meditation, da sie in einem buddhistischen Kontext steht,
den »Glauben an eine ewige Seele gefihrden« konne (15). KANTOWSKY widmete Nyanaponika
eine Festschrift zum 90. Geburtstag, in der er diese groBe buddhistische Personlichkeit mit Leben
und Werk vorstellt (Forschungsberichte 3, Konstanz 1991).



248 Buchbesprechungen

Beinahe in jedem Interview fragt KANTOWSKY nach Ansitzen eines eigenstindigen Buddhismus
im Westen, der sich von kulturbedingten Formen Asiens unterscheidet. Die Frage ist friih,
vielleicht zu friih gestellt, da Adaptionsformen in Tibet oder Japan erst Jahrhunderte nach der
Kontaktnahme entstanden. Dennoch nennen die Interviewten schon einzelne Bereiche, so die
geédnderte Position und Rolle buddhistischer Frauen oder die Entwicklung westlicher Formen
buddhistischen Lebens etwa in Wohngemeinschaften. Eher indirekt zeichnen sich weitere »Weg-
zeichen« ab, so eine Wiedergeburtskonzeption, die nicht Rekurs auf kosmologische Daseins-
bereiche nimmt, sondern die Lehre der Wiederverkorperung im diesseitigen Leben als Dynamik
der personlichen Verdnderungen interpretiert. Die fiir den Buddhismus typische Methode der
Hereinnahme fremder Symbole, Figuren oder Bilder in das buddhistische Interpretationssystem
erldutert Jampa Tsedroen anschaulich, die die Spannungen von christlicher Sozialisation und
jetzigem buddhistischen Leben dadurch fiir sich loste, »daB Jesus Christus fiir mich nach buddhi-
stischer Lehre ein Bodhisattva und, Gott dhnlich, wie der Buddha ein erleuchtetes Wesen sei«
(192).

KANTOWSKY hat aufgrund seiner personlichen Beziehungen zu den Interviewten einfiihlsame
Gespriche fiihren konnen, die vielfiltige Eindriicke vom gegenwirtigen buddhistischen Leben in
der Bundesrepublik geben. In der Reihe Forschungsberichte erschienen die ebenso interessanten
Lebensbilder deutscher Buddhisten, in denen Hellmuth Hecker iiber 100 verstorbene Buddhistin-
nen und Buddhisten mit Kurzportrit und Schriftenverzeichnis vorstellt (Band 1, 1990, und Band
5, 1992). Die Selbstdokumentation der deutschen buddhistischen Bewegung hat mit Hilfe der
Schriftenreihe einen hohen Differenzierungsgrad erreicht, der einen fakten- und impressions-
reichen Eindruck von der Rezeption und Adaption des Buddhismus im deutschsprachigen Raum
vermittelt.

Bielefeld Martin Baumann

Kippenberg, Hans G. / Luchesi, Brigitte (Hg.): Religionswissenschaft und Kulturkritik, diago-
nal-Verlag / Marburg 1991; 399 S.

Vergewissert sich eine Fachdisziplin ihrer eigenen Wissenschaftsgeschichte, deutet dies nicht
selten auf Krisenmomente der Disziplin hin, die durch ein Offenlegen und In-Erinnerung-Rufen
bislang vernachldssigter Traditionsstringe moglicherweise zu beheben seien. Der vorliegende
Band deckt einen solch vergessenen Strang auf: den der Kritik und Distanz des einzelnen Reli-
gionswissenschaftlers zu seiner eigenen Kultur. Eben diese kulturkritische Perspektive teilte
Gerardus van der Leeuw, der von 1918-1950 Professor an der theologischen Fakultit der Uni-
versitit Groningen war und als einer der Klassiker der Fachdisziplin gilt. Zum Gedenken seines
100. Geburtstages richtete die Fachgruppe Religionswissenschaft der Reichsuniversitit Groningen
eine Konferenz aus (siehe Bericht in ZMR 73 (1989) 4, 309-311), deren Vortrige nun dankens-
werterweise in 22 Beitrdgen publiziert wurden.

Mitherausgeber KIPPENBERG verdeutlicht in seinem Einleitungsartikel, daB van der Leeuws
Ansatz, Kenntnisse iiber nicht-christliche Religionen zu einer Kritik an der européischen Kultur
heranzuziehen, einen in dessen Werk bislang weitestgehend iibersehenen Bestandteil darstellt.
Wie viele Intellektuelle des beginnenden 20. Jahrhunderts betrachtete van der Leeuw die Errun-
genschaften und Auswirkungen von Aufklirung und Rationalismus mit groBer Skepsis. Die Zeit
der Jahrhundertwende deutete er, in der Tradition romantischer Gegenkritik, als eine Krisensitua-
tion (WERBLOWSKY). In der Auseinandersetzung mit fgyptischer Kultur (TE VELDE), antiker
Religion (BREMMER, SCHLESIER) oder in Lévy-Bruhls Kategorie der >primitiven Mentalitiite



Buchbesprechungen 249

(HOFSTEE, KUIPER) suchte er nach Alternativen zu den BewuBtseinsmodalititen, die Positivismus
und Rationalismus anboten. Der von vielen damaligen Religionswissenschaftlern vollzogene
»Bruch mit dem Vernunftglauben« (24), um mdglicherweise doch noch Auswege aus dem von
Max Weber prophetisch-diister herangezogenen Gleichnis des »stahlharten Gehiuses« okzidentaler
Entwicklung aufzufinden, miindete in einer Hervorhebung von intuitiver Schau, religiosem
Erleben und sensitiver Erfahrung. Diese verstehende Methodik fiihrte jedoch zu einem »Irrationa-
lismus in der Religionswissenschaft« (243), der die Disziplin in enger Anlehnung an geistige
Stromungen der 20er und 30er Jahre dieses Jahrhunderts zur Weltanschauungslehre werden lieB
(FLASCHE). :

Im Gegensatz zu der Sichtweise, die Anfinge der Religionswissenschaft in einer romantischen
und kulturkritischen Perspektive zu sehen, betont RUDOLPH hingegen, daB die Disziplin ihren
Ausgang in der europiischen Aufklirungsperiode habe. »Distanz, Kritik und Toleranz sind die
Wurzeln der Religionswissenschaft aus der Zeit der Aufklirung« (150). Bei der Debatte um den
Beginn der modernen Religionsforschung — Aufklirung oder Romantik? — wird die jeweilige
BezugsgroBe und Schwerpunktsetzung entscheidend: ist es der gesellschafts- und ideologiekriti-
sche Charakter der Disziplin oder eher das gegenaufklirerische Unbehagen frither Fachvertreter
mit den Bedingungen der Moderne, wie auch PLANTINGA und GLADIGOW in ihren Beitrigen
herausarbeiten?

Der Band ist in die zwei hier thematisierten Bereiche »Gerardus van der Leeuw als Kulturkriti-
ker« und »Aufklirung und romantische Vernunftkritik in der Religionswissenschaft« sowie einen
dritten Bereich, »Vergangene und fremde Religionen als eigene Optionens, iibersichtlich geglie-
dert. Er diirfte zur Grundlagenliteratur iiber die kulturkritisch-romantischen Anteile bei der
Entstehung der Religionswissenschaft avancieren. Ist hier ein bisher versdumter Bereich reli-
gionswissenschaftlicher Geschichte offengelegt worden, so weist Mitherausgeber KIPPENBERG
schon auf einen weiteren hin: »Es ist ein groBes Manko aller Wissenschaftsgeschichten unseres
Faches, daB diese an dem Punkte, wo die Religionswissenschaft politisch und praktisch rezipiert
wurde, schleunigst abbrechen« (27). Man darf auf eine Folgekonferenz nur hoffen!

Bielefeld Silke Busch

Lee, Chwen Jiuan A. / Hand, Thomas G.: A Taste of Water. Christianity through Taoist-
Buddhist Eyes, Paulist Press / New York-Mahwah 1990; 224 S.

Eine chinesische Ordensfrau, geboren in Taiwan, mit einer akademischen Karriere bis zum
Ph. D. in den USA, und ein amerikanischer Jesuit, der 29 Jahre in Japan lebte und seit 14 Jahren
Zen praktiziert, haben ein Stiick ihres christlichen Weges im Lichte ihrer taoistisch-zenbuddhisti-
schen Erfahrungen niedergeschrieben. Ihr Zeugnis: »Keine der groferen spirituellen Wege stellen
eine Bedrohung fiir die christliche Kirche dar. Sie sind vielmehr eine Herausforderung, ihr Licht
anzunehmen; denn sie kénnen auf wunderbare Weise helfen zu erkennen, was das menschliche
Leben ist, und Jesus Christus tiefer zu verstehen«(4). Das Buch, wie es vorliegt, ist ein geistli-
ches Tagebuch, das anderen in seinen 15 Kapiteln zum AnlaB der Uberpriifung ihres eigenen
Weges werden kann. Auf eine solche Uberpriifung ist es nicht zuletzt durch den Fragebogen im
Anhang hingeordnet. Was es heifit, daB eine Reihe von Formulierungen von der konventionellen
christlichen Lehre abweicht (vgl. 2), ist nicht ganz verstindlich. Gerade weil bei Skeptikern nach
wie vor der Verdacht besteht, daB die Beschreitung fremder Wege vom Wege Christi wegfiihrt
und nicht tiefer in ihn einweist, sollten solche Aussagen weniger leichthin gemacht werden; wenn



250 Buchbesprechungen

sie aber schon gemacht werden, kann der Leser genauere Auskinfte erwarten. Personlich halte
ich solche Hinweise nach der Lektiire des Buches fiir iiberfliissig.

Bonn Hans Waldenfels

Lubac, Henri de: Geheimnis, aus dem wir leben, eingeleitet von Hans Urs von Balthasar (Krite-
rien 6) Johannes Verlag / Einsiedeln-Freiburg 21990; 163 S.

Gegen die Gefahr einer »selbstgefilligen« Konzentration der Kirche auf sich selbst, eines »ek-
klesiologischen Rationalismus«, der aus einem nurmehr »juridischen« Blickwinkel die theologi-
sche Qualitit der Kirche und damit ihre »gottliche Sendung« aus den Augen verliert, schreibt
HENRI DE LUBAC tiber die Konstitution Lumen Gentium des Zweiten Vatikanums im Jahr 1966,
dieses »Meisterstiick« des Konzils zeige »seitens der Kirche eine ... offenkundigere und entschie-
denere Loslosung von sich selbst ... als je zuvor. Die Kirche erscheint im Mittelpunkt der
dogmatischen Darlegung, aber nur um besser zu verkiindigen, daf sie nicht der Mittelpunkt des
Glaubens ist. Sie beschreibt sich in ihrem wahren Wesen nur dazu, um die Krifte der Abwei-
chung oder die Widerstinde der Tragheit, die ihren Schwung brechen kénnten, besser zu be-
kimpfen. SchlieBlich gibt sie eine umfassendere Formulierung der Wahrheit iiber das, was sie
ist, nur, indem sie das BewuBtsein ihres Geheimnisses zeitniher und lebendiger gestaltet —
dieses Geheimnisses, welches sie sozusagen unablidssig aus sich selbst herausreifit.« (Einleitung
zu: G.Barauna (Hg.), De Ecclesia, Freiburg 1966, 17 f). DE LUBAC hatte als Peritus am Konzil
teilgenommen und dort — nach den vorausgegangenen Auseinandersetzungen um die sog.
»nouvelle théologie« — die bahnbrechende Riickbesinnung seines theologischen Denkens auf die
biblischen und patristischen Quellen Friichte tragen sehen. Sein Urteil iiber die Leistung der
Kirchenkonstitution kommt somit nicht nur aus einer genauen Kenntnis der Konzilsentwicklung
selbst, sondern spiegelt zugleich die tiefsten ekklesiologischen Anliegen des theologischen Wer-
kes von DE LUBAC wider. In der unmittelbaren Nachkonzilszeit hat er sie in verschiedenen
Beitrigen weiter entfaltet, von denen sechs unter dem Titel »Paradoxe et mystére de I’Eglise«
1967 erschienen (Paris, Aubier) und — in etwas verdnderter Zusammenstellung — durch Hans
Urs von Balthasar 1968 in deutscher Sprache zuginglich gemacht wurden. Das unter dem Titel
»Geheimnis, aus dem wir leben« verdffentlichte Biandchen wurde 1990 praktisch unverdndert
noch einmal aufgelegt. Fast 30 Jahre nach der Verabschiedung der Kirchenkonstitution kann es
heute nicht nur als ein Stiick lebendiger Theologiegeschichte, sondern zugleich als eine wertvolle,
bisweilen provozierende »Lesehilfe« zu Lumen Gentium aufgenommen werden.,

Eine Meditation iiber die Kirche als Mutter der Glaubenden eroffnet den Band, in dem dann
eine Reflexion auf den Mysterium-Charakter der Kirche folgt: Abgeleitet von Christus, dem
»Licht der Volker«, bleibt die Kirche als Geheimnis letztlich undefinierbar und nur in der Fiille
von Bildern, Analogien und Symbolen aussagbar, die Bibel und Kirchenviter bereithalten, um
eines vom anderen ergidnzen und korrigieren zu lassen. Verwiesen auf die Aussageform des
Paradox (die Kirche ist von Gott und zugleich aus Menschen gebildet; sie ist als Institution
sichtbar und als Wirkung des Geistes unsichtbar; sie ist zeitlich und ewig zugleich) bleibt die
Geheimnishaftigkeit der Kirche gewahrt. Der dritte Beitrag entfaltet die Mehrdeutigkeit des
Wortes »Glauben« im Riickgriff auf die schon von den friihen Kirchenvitern wahrgenommene
und von Augustinus prigend formulierte Unterscheidung von credere Deum/credere Deolcredere
in Deum und birgt diese verschiedenen Glaubensvollziige ein in den Glauben der Kirche, an dem
die einzelnen Gléubigen teilnehmen. Eine Art »Relecture« von Lumen Gentium vor dem Hinter-
grund der Ekklesiologie der Kirchenviter unternimmt der vierte Beitrag, dessen Leistung vor



Buchbesprechungen 251

allem darin besteht, das vom Konzil zum ekklesiologischen Leitmotiv erhobene Bild der Kirche
als »Volk Gottes« theologisch zu evaluieren und seine Erginzungsbediirftigkeit durch andere
Bilder (z.B. das der Mutter) darzulegen, die auch — allerdings in weniger exponierter Weise —
in Lumen Gentium aufgenommen sind. Der fiinfte Beitrag zielt auf die Frage der Heilsnotwendig-
keit der Kirche. Mit der Kategorie der »Neuheit« des Evangeliums argumentierend und Christus
als »Prinzip« der christlichen Synthese (aller auch auBerhalb des Christentums vorkommenden
»Funken der Wahrheit«) in Erinnerung rufend, weist er methodisch einen Systemvergleich der
Religionen und inhaltlich die Theorie eines anonymen Christentums zuriick (ohne Rahner explizit
zu nennen). Der kurze sechste Beitrag erwigt schlieBlich die Frage nach der Gestalt des »Heili-
gen von morgens, der sich im vorhinein aber jeder Beschreibung entziehe, sei er doch »die
Neuheit selbst, die ewige und unfaBbare Neuheit Gottes« (155). Wenn DE LUBAC dennoch eine
Skizze wagt, so zeigt sie die immer neu sich inkarnierenden Ziige des (oder der) Heiligen aller
Zeiten, die ohne in irgendeiner Weise uniform zu sein etwas Wesentliches miteinander gemein
haben, was heute gerne mit dem Stichwort vom »Primat der Praxis« umschrieben wird: »Es wird
auch unter ihnen sicherlich Gelehrte geben und andere, die es nicht sind; aber auch die Gelehrte-
sten und am freudigsten allen menschlichen Fortschritten ihrer Zeit Zugewandten werden in
ihrem Glauben kein Uberlegenheitsgefiihl den friiheren Gliubigen gegeniiber besitzen; die weni-
ger Gelehrten aber werden allen, die es horen wollen, ohne Minderwertigkeitskomplexe sagen
konnen, was ein Christ aus der Frithzeit der Kirche gesagt hat: >Wir diskutieren wenig — wir
leben« (157).

Miinster Marianne Heimbach-Steins

Meier, Johannes: Die Anfinge der Kirche auf den Karibischen Inseln. Die Geschichte der Bistii-
mer Santo Domingo, Concepcién de la Vega, San Juan de Puerto Rico und Santiago de Cuba
von ihrer Entstehung (1511/22) bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts (Neue Zeitschrift fiir Mis-
sionswissenschaft, Supplementa, Vol. XXXVII) Immensee 1991, XXXIV u. 314 S., 4 Abb.,
9 Karten.

Gerade rechtzeitig zum Papstbesuch in Santo Domingo erscheint ein Buch, aus dem, wer
immer an ernsthafter Information interessiert ist, entnehmen kann, »wie es wirklich gewesen ist«
in den ersten 150 Jahren der »Evangelisierung« jenes Raumes, der das Einfallstor der Europder
nach Lateinamerika gebildet hat. Mit einer in diesem Fall dufierst wohltuenden Trockenheit wird
die Geschichte dieser vier Bistiimer dargestellt, gleichermaBen er-niichternd fiir Euphorie jeder
Richtung. Nachdem nidmlich der erste Schwung erlahmt oder in erfolgversprechendere Gebiete
tibertragen worden und die Karibik aus wirtschaftlichen Griinden zu einem unwichtigen, stagnie-
renden Teil des spanischen Imperiums geworden war, bot auch die Entwicklung der Kirche ein
eher kligliches Bild. Dabei hat MEIER doch das gedruckte Material, soviel ich sehen kann,
liickenlos zusammengesucht und dariiber hinaus Archivalien aus den Sektionen »Patronato« und
»Gobierno« des Indias-Archivs in Sevilla herangezogen. Man hitte sich freilich gerade wegen der
bisher vergleichsweise unzulinglichen Untersuchung dieses Raumes einen kleinen Archivbericht
gewiinscht: Sollte es in Sevilla keine anderen Bestinde zu diesem Thema geben? Und existieren
in der Karibik keinerlei einschldgige kirchliche oder staatliche Archive? Nichtsdestoweniger
gelingt MEIER eine zwar nicht liickenlose, aber duBerst detaillierte Schilderung der Verhiltnisse.
Er geht dabei streng systematisch vor, indem er in fiinf Kapiteln nacheinander zunichst die vier
Diozesen aus institutionengeschichtlicher Sicht untersucht, einschlieflich des koniglichen Patro-
nats und der Entwicklung des Kirchenbaus, dann die Bischife, den Weltklerus, die Orden (das



252 Buchbesprechungen

waren vor allem die Franziskaner, Dominikaner und Merzedarier, doch fillt auch ein Blick auf
die Frauenkldster) und zum Schluf »Das christliche Volke, reinlich geschieden in Indios, Weile
und Afroamerikaner. Vor allem bei Behandlung der Bischofe, aber auch bei den iibrigen Geistli-
chen geht MEIER immer wieder auf Leben und Leistungen einzelner bemerkenswerter Personen
ein. Dieses Verfahren ist der Sache zwar angemessen, es fithrt aber doch zu gelegentlichen
Wiederholungen. Vor allem aber vermiBt der des Gegenstandes noch nicht kundige Leser, aber
nicht nur dieser, einen (kirchen-)historischen Bezugsrahmen. Mit erschopfender Griindlichkeit
und bestechender Soliditit werden alle nur erdenklichen Detailinformationen zusammengetragen,
von denen viele schon an und fiir sich geeignet sind, die Verhiltnisse zu erhellen. Ich denke
dabei an die Ausiibung des koniglichen Patronats, aber einschlieflich wiederholter finanzieller
Beihilfen der Krone, wo Kirchen oder Kléster sich nicht mehr zu helfen wufiten. Oder an die
bemerkenswerte Tatsache, daB umgehend und immer wieder von handfesten materiellen Inter-
essen getragene Jurisdiktionskonflikte zwischen den jungen kirchlichen Institutionen ausbrechen.
Dies erinnert ebenso wie die kirchliche Konzentration in den Stiadten bei Unterversorgung des
Landes und kliglichem Zustand vieler Kirchen, und zwar nicht nur nach Naturkatastrophen und
Pirateniiberfillen, bedenklich an Befunde der kirchlichen Erneuerungsbewegung in der Alten
Welt. AufschluBreich ist auch die Selbstverstindlichkeit, mit der geistliche und kirchliche In-
stitutionen Negersklaven besitzen und einsetzen. Das Buch enthilt eine wohlgelungene Zusam-
menfassung des Kampfes fiir die Rechte der Indianer, der ja von der Karibik ausgegangen ist.
Auch die dafiir grundlegenden Abschnitte iiber die Bevolkerungskatastrophe bei den Indios stehen
auf der Hohe der profanhistorischen Forschung. Nur wo MEIER (ber sein Gebiet hinausgreift,
erscheinen mir manche Details fragwiirdig zu sein: Ob die Franziskaner in Mexiko mit der Griin-
dung des Kollegs Santa Cruz de Tlatelolco tatsdchlich Priesterausbildung bezweckten und ob
damals tatsichlich Indianer zu Priestern geweiht wurden, bedarf m. E. trotz dieser stindig wie-
derholten Behauptung noch niherer Untersuchung (140). Die englische Revolution als Schritt-
macher des Kapitalismus ist zumindest nicht unumstritten und die »Navigation Laws« wurden vor
der Machtergreifung Cromwells erlassen (276 f). Schwerer als solche Bagatellen scheint mir
allerdings der Einwand zu wiegen, dal der eindrucksvollen Gelehrsamkeit der Arbeit kein
ebensolches Reflexionsniveau entspricht. Wenn gesagt wird, die Indios »hatten unterschiedliche
Kulturstufen erreicht« (205), dann wird unreflektiert ein ethno-soziologisch hochst anfechtbarer
Evolutionismus unterstellt. Wenn es heifit, mit ihrer Kritik »rissen die Dominikaner den Kon-
quistadoren die Kreuzfahrermaske vom Gesicht« (212), dann ist dies eine bedenkliche Verein-
fachung eines komplexen historischen Sachverhalts. Und wenn Indianersterben und Negerhandel
schlicht als Tragodie bezeichnet werden (267), dann wird damit entgegen der Absicht des Autors
die historische Verantwortung heruntergespielt und auferdem der sozio-6konomische Erklirungs-
bedarf ignoriert. Tragodien passieren eben ... Solche Fehlleistungen mogen den Weg zur Er-
kldrung der kirchen- und missionsgeschichtlichen Desiderate weisen. Es fehlen Uberlegungen zur
Struktur dieser neuen Kirche, zu ihrer Verschiedenheit von der kastilischen Kirche, obwohl doch
zahllose Details vor allem im Pfriinden- und Mentalititsbereich solche Uberlegungen geradezu
herausfordern. Es fehlen Anldufe, unterschiedliche Missionskonzepte und deren spanischen
Hintergrund herauszuarbeiten, vor allem bei den verschiedenen Orden — ein zugegebenermalen
schwieriges, aber sehr wichtiges Unternehmen. Es fehlen Versuche, die Angaben tiber Bruder-
schaften, Wallfahrten, afroamerikanische Volksreligion und dergleichen mit der neueren For-
schung iiber Volksreligion einerseits, iber den sogenannten Synkretismus andererseits zu ver-
rechnen. Es fehlt schlieBlich ein zusammenfassender Uberblick tiber den profangeschichtlichen
Wandel, um nicht zu sagen, die Krise dieser Kolonien, der zur angemessenen Beurteilung der
kirchlichen Entwicklung unbedingt erforderlich wire, sind doch Kirche und Gesellschaft hier
noch mehr als anderswo bis zur Ununterscheidbarkeit verflochten. So legt man das Buch zwar



Buchbesprechungen 253

mit groBem Respekt vor einer gelehrten Leistung, aber auch mit einer gewissen Enttduschung
iiber sich aufdringende, aber unbeantwortet bleibende Fragen beiseite.

Freiburg Wolfgang Reinhard

Minnema, Lourens: Bespiegelingen aan het venster. Anthropologische bouwstenen voor een
vergelijkend godsdienstwetenschappelijke verheldering van interreligieuze dialoog naar aanleiding
van K. Nishitani’s boeddhistische en K. Rahner’s christelijke godsdienstwijsbegeerte, Uitgeverij
Mondis / Kampen 1990; 329 S.

Ich habe bereits mehrmals geschrieben, daB es heutzutage not tut zu entdecken, was religidse
Menschen in aller Welt gemeinsam haben, und nicht nur die Differenzen zu betonen. Es freut
mich, daB MINNEMA in seiner Doktorarbeit einen wichtigen Schritt auf diesem Weg macht. Das
Thema des Religionsphilosophen ist: anthropologische Bausteine fiir eine vergleichend-religions-
wissenschaftliche Klirung des interreligiosen Dialogs liber das Verhdltnis des Menschen zu seiner
Wirklichkeit zu sammeln. Konkret bedeutet dies: Karl Rahners Studie »Horer des Wortes« und
Keiji Nishitanis »Was ist Religion?« zusammenzufassen und anschlieBend religionswissenschaft-
lich zu vergleichen. Im vorausgehenden ersten Teil macht MINNEMA einige wichtige kulturelle
und personliche Voraussetzungen bzw. Interessen seiner Anndherung explizit. Rahner und Nishi-
tani waren gastfreundlich zueinander. Sie kannten ihre Publikationen und sie haben miteinander
in Freiburg diskutiert. Beide haben verstanden, daB sie sprachlich und kulturell in einem be-
stimmten Hause eingeschlossen waren, aber sie haben auch das Fenster, das immer wieder freie
Luft und Lebensraum erdffnet, gefunden. Diese Erfahrung, nicht das allerletzte Wort zu besitzen
und doch ein eigenes Wort sprechen zu diirfen, hat das Verstiindnis zwischen beiden ermdglicht
und fiir MINNEMA ist gerade dies die wichtigste Voraussetzung eines Dialoges. Es wiirde zu weit
fiihren, hier diese Studie MINNEMAS zu analysieren. Es wire zu iiberlegen, diese ausgezeichnete
Dissertation auf Deutsch oder Englisch zu iibersetzen, weil der Autor fiir das Verstindnis des
Dialogs Wesentliches beigetragen hat.

Wijchen Arnulf Camps

Nirumand, Bahman (Hg.): Im Namen Allahs. Islamische Gruppen und der Fundamentalismus in
der Bundesrepublik Deutschland, Dreisam Verlag / Koln 1990; 163 S.

Die Renaissance des Islam und dessen fundamentalistischer Stromungen sind in aller Munde.
Seit dem von Khomeini Islam-theologisch sanktionierten Todesurteil gegen Salman Rushdie ist
man aufgrund des offentlichen Auftretens moslemischer Arbeiter und Emigranten in England,
Frankreich und der Bundesrepublik auf die Anwesenheit islamischer Gruppen und Gemeinden
aufmerksam geworden.

Verdienstvoll erscheint es daher, daB BAHMAN NIRUMAND, iranischer Schriftsteller und Jour-
nalist, der 1965 vor dem Schah und 1981 vor dem Khomeini-Regime aus dem Iran floh, Publizi-
sten, Sozialarbeiter und Islamwissenschaftler versammelt, um den Einfliissen des weltweiten
Aufschwungs des Islam auf moslemische Gruppen in der Bundesrepublik nachzugehen.

Um den Kontext der Thematik abzustecken, erliutert REINHARD SCHULZE im Anfangskapitel
fachkundig den sozialgeschichtlichen Hintergrund, der zur Entwicklung islamischer politischer
Bewegungen im 20. Jahrhundert fiihrte. KARL BINSWANGER gibt in drei Kapiteln einen Uberblick



254 Buchbesprechungen

iiber den islamischen Fundamentalismus in der Bundesrepublik, iiber dessen finanzielle Unter-
stiitzung und personelle Zusammensetzung (»Fundamentalisten-Filz«, 129 ff). Bereichert wird das
Bild durch die Einzelfallbeispiele zur islamisch-tiirkischen Szene in West-Berlin (H. G. KLEFF)
und durch die Schilderung der alltiglichen Probleme einer jungen tiirkischen Muslima in Berlin-
Kreuzberg (U. FULLING).

Der Herausgeber selbst thematisiert anhand eines Interviews mit einer zum Islam konvertierten
deutschen Frau stereotype Vorstellungen und Vorbehalte gegeniiber der islamischen Lebensweise.
Aufgrund der mitunter aggressiven und pejorativen Fragen gleicht das Interview jedoch eher
einer Diskussion, in der die Befragte ihren Muslima-Status rechtfertigen und gegen Unterstellun-
gen verteidigen muf.

PETER HEINE schliisselt eingehend die unterschiedlichen islamischen Gruppierungen und ihre
Beziehungen zu verschiedenen fundamentalistischen Stromungen auf. HEINE unterscheidet fiir die
Bundesrepublik vier Gruppen nach ihren Herkunftslindern, nimlich tiirkische, arabische, irani-
sche und jugoslawische Gruppierungen. Sein Ergebnis mag iiberraschen, ist aber um so dringen-
der wahrzunehmen: »Die einzelnen ethnischen Gruppen betonen ihre Ethnizitit gegeniiber den
anders-ethnischen Muslimen. Auch dazu dient der Islam. (...) Tiirkische und arabische Fun-
damentalisten meiden sich, Iraner bleiben unter sich. Die Idee der fundamentalistischen Einheit
stellt sich als eine Illusion heraus« (113). Dieses differenzierte Bild wird durch den SchluBessay
BABAK BAMDADANS leider jedoch wieder verwischt. BAMDADAN zeichnet, moglicherweise
aufgrund eigener Betroffenheit, ein unisones Schreckensbild vom Islam.

Leider rechtfertigen nur wenige Beitrige das dem Buch entgegengebrachte Interesse. Denn den
im Vorwort aufgestellten Anspruch zu differenzieren konterkariert geradezu das SchluBkapitel.
Doch auch der Orientalist und Journalist BINSWANGER, immerhin mit drei von neun Beitrigen
vertreten, verlift wiederholt die Ebene der deskriptiven Darstellung und engagierten Ausein-
andersetzung. Stellt er in seinem ersten Aufsatz islamische Aktivititen in der Bundesrepublik
unterschwellig negativ dar, so entwickelt er sich in seinen beiden nachfolgenden Beitrigen quasi
zu einem »Fundamentalisten-Ankliger«. Doch wird hier der Leser nicht nur von Fakten, Auf-
zéihlungen und der polemischen Sprache BINSWANGERS erschlagen, sondern die tiberwiegend auf
Pressemeldungen basierenden Darstellungen schiiren auch heimliche Angste und Vorurteile
gegeniiber hiesigen Moslems. Die Vorgehensweise und Darstellung BINSWANGERS erinnert leider
an ein Verfahren, das frappierend der Stigmatisierung Neuer Religitser Bewegungen seinerzeit
durch kirchliche »Sektenexperten« dhnelt. Wohltuend heben sich dagegen die Beitrige von
SCHULZE und HEINE ab. Vom Untertitel und Anspruch her hitte man einiges mehr erwarten
diirfen.

Bielefeld Martin Baumann

Nolan, Albert: Goit in Siidafrika. Die Herausforderung des Evangeliums, Edition Exodus /
Fribourg-Brig 1989; 270 S.

Zum Verstindnis des Buches des 1934 in Siidafrika geborenen ALBERT NOLAN, Dominikaner
und Dozent am Institut fiir Kontextuelle Theologie in Johannesburg, ist das Vorwort unverzicht-
bar. Sein Buch, so NOLAN, sei keine »akademische Theologie«, sondern »ein Versuch, das Evan-
gelium in Stidafrika zu verkiinden« (13). Es richtet sich deshalb an siidafrikanische Christen, und
alle anderen Leser »miissen sich so verstehen, als ob sie einem Gespriich zuhdren« (ebd.). Das
Verfolgen des Gesprichs wird uns durch Angaben zur Biographie NOLANS (in der Einfithrung
von EDMUND ARENS, 5-10, und auch vom Autor selbst, 72 f), durch Informationen zur Ge-



Buchbesprechungen 255

schichte und Situation Stidafrikas (in der Einfiihrung von ARENS und fortlaufend im Text) und
durch den Anhang mit den Texten der Freiheitscharta von 1955 und der Frauencharta von 1954
erleichtert.

NOLANS Grundduktus ist, die Verkiindigung des Evangeliums im Kontext der politischen Krise
Siidafrikas zu betreiben, und das heifit, auf das zu reflektieren, »was Gott heute in unserem Land
tut« (22). Diese Formel »Was Gott in Stidafrika tut« durchzieht das ganze Buch und bestimmt
NOLANS Verstindnis von kontextueller Evangelisierung. »Nicht wir miissen das Evangelium in
unsere Situation hinein inkarnieren, Gott tut dies und ist schon eifrig dabei, es zu tun. Wir
entdecken das Wort Gottes, wir entdecken, was Gott heute tut und sagt, in den Zeichen unserer
Zeit« (46). So entnimmt NOLAN die Inhalte des Evangeliums als »einer guten Nachricht fiir die
Armen und einer prophetischen Botschaft fiir unsere Zeit« nicht nur der Bibel, sondern auch
sunserer Erfahrung und (...) unserer Lektiire der Zeichen der Zeit« (49). Entlang einiger zen-
traler Begriffe wie »Siinde und Schuld«, »gekreuzigtes Volk«, »Erlosung«, »Hoffnung«, »Kampf«,
»Entlarvung des Systems« entfaltet NOLAN seinen Versuch der Evangelisierung. Wir europii-
schen Zuhorer lernen dabei das Leiden als Ansatzpunkt von Theologie verstehen: Gott ist in den
Opfern sichtbar (Mt 25), das »Leiden macht Gott sichtbar als den, gegen den gesiindigt wird«
(90). Wir begegnen im ganzen Buch einer unwiderstehlichen Hoffnung, Hoffoung auf »Erlosung
von unten« (224). Die europiischen Leser horen auch NOLANS Kritik an europiischen Christen
und ihrer Theologie (vgl. 136), und sie sind mitbetroffen, wenn NOLAN von seinen Problemen
mit den Kirchen selbst (deren fehlender Demokratie und mangelnder Parteilichkeit) spricht und
die »Zuflucht zu Abstraktionen« brandmarkt (180; 244-256).

Theologisch kritisieren mochte ich NOLANS Konstruktion eines jiidischen »Reinheits- oder
Heiligkeitssystems« (92), das zur Zeit Jesu geherrscht und die Menschen unterdriickt haben soll.
NOLAN setzt dieses System in Beziehung zum System der Apartheid mit seinen Formen der
Ausgrenzung, Erniedrigung und Unterdriickung. Diese Parallelisierung ist NOLAN aufgrund
seiner eigenen Kontextualisierungsmethode moglich. Die Gefahr einer antijudaistischen Bibellek-
tiire, die auch ARENS in seiner Einfithrung anspricht (9), sehe ich hier leider gegeben. Jesus, so
NOLAN, »erhob sich gegen das jlidische System seiner Zeit, weil es in sich selbst ein System der
Unterdriickung war, das unertragliche Leiden verursachte. Er wollte es durch etwas ersetzen, das
er Gottesherrschaft nannte«(84). Man kann das mosaische Gesetz niemals als »totales System«
(57) bezeichnen und schon gar nicht die biblischen Kategorien »Heiligkeit« und »Reinheit« in
Gegensatz zur »Gottesherrschaft« bringen. Es ist ja gerade so, daB »Heiligkeit« und Exodus
untrennbar zusammengehdren! »Ich bin der Herr, der euch heiligt, der euch aus dem Land Agyp-
ten herausgefiihrt hat, um euer Gott zu sein, ich der Herr« (Lev 22,32f). Israels Befreiung aus
der Unterdriickung ist »Heiligung« und ist Grundlage fiir die Heiligkeitsforderungen, die nicht
zuletzt soziale Gerechtigkeit einklagen (Lev 19!).

Miinster Andrea Tafferner

Pieris, Aloysius: Liebe und Weisheit. Begegnung von Christentum und Buddhismus, aus dem
Englischen tibersetzt und herausgegeben von Wolfgang Siepen, Matthias-Griinewald-Verlag /
Mainz 1989; 203 S.

Wenn es wahr ist, daf westliche Theologen an den asiatischen Theologen nicht linger vorbei
kommen koénnen, dann gilt dies insbesondere fiir einen Theologen aus Sri Lanka, ALOYSIUS
PIERIS ST (1934). Man spiirt seinen EinfluB in Ost und West und die Veroffentlichungen der
Federation der Asiatischen Bischofskonferenzen zeigen, wie viele Gedanken von PIERIS iiber-
nommen wurden. PIERIS hat viele Aufsitze publiziert, die in vielen Sprachen in vielen Zeitschrif-



256 Buchbesprechungen

ten gedruckt und iibersetzt wurden. Erst vor kurzem hat PIERIS zwei Biicher zusammengestellt
und zwar als Sammelbinde seiner Aufsitze. Das erste Buch »Theologie der Befreiung in Asien«
wurde in Freiburg 1986 herausgegeben. Das zweite Buch, das hier besprochen wird, ist auch auf
Englisch verdffentlicht. Beide Biicher zusammengenommen vermitteln uns eine gute Einsicht in
seine Theologie.

PIERIS fiihrt nie einen nur intellektuellen Dialog. Er spricht aus sehr personliche Erfahrungen
mit der buddhistischen Welt, in der er lingere Zeit buddhistische Lehrer hatte. Der Weg der Be-
gegnung ist fiir ihn der gelebte Dialog. Darum hat er sein Buch in drei Teile gegliedert. Zuerst
versucht er uns den Buddhismus von geschichtlichen, politischen und spirituellen Gesichtspunkten
aus erfahrbar zu machen. Mdglichkeiten und Grenzen des Dialogs sowie eine Beurteilung der
historischen Begegnungen von Christentum und Buddhismus werden ausfiihrlich behandelt. Im
zweiten Teil versucht PIERIS, den Christen eine Darlegung der buddhistischen Lehre und vor
allem der Bedeutung des Monchtums zu geben. Im dritten Abschnitt wird dies alles ausgewertet
fiir eine Neuorientierung in der Begegnung zwischen Christentum und Buddhismus. Es ist be-
kannt, daB asiatische Theologen fiir uns schwieriger verstiindlich sind als z.B. die lateinamerika-
nischen Kollegen. Aber es lohnt sich, Ausdauer zu haben. Freiwillige Armut zur Uberwindung
des Konsumtriebes oder des Mammons werden von Buddha und Jesus als Ideale vorgelebt, und
diese Spiritualitidt ist angesichts der weltweiten Armut heute unbedingt notwendig. PIERIS ist
imstande, der monastischen Armut im asiatischen Kontext Hand und FuB zu geben. Wichtig sind
seine Auffassungen iiber die Sprachbarriere: Er vermittelt uns neue Einsichten tiber gnosis und
agape. Wichtig sind auch seine Ausfiihrungen iiber communicatio in sacris. Damit ist gemeint
»eine iberkirchliche Gemeinschaft mit den Nichtchristen in deren Erfahrung von Erlosung —
selbst dann, wenn die Fragen nach dem Urheber, nach Art und Weise und nach dem Empfinger
der Erlosung fiir einen, der sie erlangt, iibertrieben oder sogar irrefiihrend klingen mag.« (175)
Menschliche Basisgemeinschaften sind in Asien im Werden, und sie konnen nur von der gemein-
schaftlichen Erfahrung der Befreiung und Erlosung verstanden werden. Erst dann miissen Buddha
und Jesus nicht miteinander in Konkurrenz stehen, sondern konnen ihre wesentliche Aufgabe
erfiillen: Sie konnen den Weg der Befreiung fiir die Menschen begehbar machen.

Es ist erfreulich, daB im deutschen Sprachgebiet wenigstens dieser Autor aus Asien eine
Chance bekommen hat, mit uns ins Gesprich zu kommen. Licht aus dem Osten bleibt willkom-
men!

Wijchen Arnulf Camps

Potscher, Walter: Aspekte und Probleme der minoischen Religion. Ein Versuch (Religionswis-
senschaftliche Texte und Studien, Bd. 4) Georg Olms Verlag / Hildesheim-Ziirich-New York
1990; 282 S.

Die vorliegende Untersuchung vermittelt mit ihren wichtigen Forschungsergebnissen einen
grundlegenden Einblick in das Gesamtphinomen sowie in zentrale Aspekte der minoischen
Religion. Das urspriingliche Interesse an der Beschiftigung mit diesem Themenbereich ergab sich
aus der Einsicht in die Notwendigkeit einer grundlegenden Kenntnis der Texte griechischer, aber
auch lateinischer Autoren, um sie angemessen zu verstehen. Es ist eine religionsgeschichtliche
Darstellung, fiir die zwar der Blickwinkel der Klassischen Philologie eine heuristisch leitende
Perspektive darstellt, doch weitet sich dieser Ansatz iiber eine einzelne Disziplin hinaus; er ist
eine interdisziplinire umfassende religionsgeschichtliche Darstellung. Die in diesem Buch gege-
benen Ausfiihrungen sind darum fiir eine groBe Anzahl von Disziplinen von Relevanz; neben den
Althistorikern und Orientalisten sind Volkerkundler und Kunsthistoriker angesprochen; ebenso



Buchbesprechungen 257

sind in besonderer Weise in der Studie sehr stark archdologische Materialien verarbeitet, was
durch zahlreiche Darstellungen in vorziiglicher Weise prisentiert ist.

Das umfangreiche Material wird in vier Abschnitten nach unterschiedlichen Perspektiven und
mit mannigfachen Querbeziigen behandelt. Im ersten Abschnitt werden zentrale Symbole, die —
wie im einzelnen iiberzeugend dargelegt wird — als Kultobjekte gedeutet werden, nach ihrem
religiosen Sinngehalt hin untersucht: es sind zuerst die Doppelaxt, dann die mit dem Stier zu-
sammenhingenden Symbole (Stierhérner, Stierkopf), schlieflich Bidume und Zweige und davon
abgeleitete architektonische Darstellungen wie Sdulen und Bilder und schlieBlich Vogel und
Schlange. Die leitende Frage, die bei diesen Symbolen verfolgt wird, besteht darin, inwiefern die
dingliche, theriomorphe oder pflanzliche Erscheinungsform der Gottin oder des Gottes erlebt
wurde und wie diese einer Gottin oder einem Gott zugeordnet werden konne. Die Forschungslage
wird bei jeder dieser Fragestellungen ausfiihrlich dargestellt. Davon ausgehend wird im Detail
iiberlegt, welche Zuordnung die zutreffende ist. Im Zusammenhang mit dieser Fragestellung
kommen Uberlegungen zum Themenbereich der Zeugung durch Beriihrung oder Behauchung zur
Sprache, wobei zahlreiche Texte der klassischen griechischen Literatur herangezogen werden.
Schon in diesem Punkt zeigt sich der weite religionsgeschichtliche Horizont der Darlegungen, in
denen insbesondere auch die dgyptischen Vorstellungen einer Zeugung durch einen Lichtstrahl,
durch Beriihrung und Behauchung zur Sprache kommen und der Gedanke der Heiligen Hochzeit
behandelt wird (vgl. 36; 42 ff). Ausfiihrlich kommen auch die Themen, die mit der Muttergott-
heit in Zusammenhang stehen, zur Sprache, und die Querverbindungen zur igiischen und kreti-
schen Kultur mit den neolithischen Kulturen von Catal Hiiyiik und Hacilar werden oftmals
angesprochen.

Auf der Grundlage der im ersten Abschnitt herausgestellten Erscheinungsformen des Goéttlichen
wird in dem umfassenden und wichtigen zweiten Abschnitt eine Kombination dieser Kultobjekte
vor Augen gestellt, wobei der Autor die Grunddifferenzierung darin erblickt, das gleichge-
schlechtliche (von ihm auch »synonym« genannte) von jenen unterschieden werden, die mann-
liches und weibliches Element im Sinne der Heiligen Hochzeit verbinden (vgl. 110; hier auch
eine interessante Tabelle tiber anthropomorphe, theriomorphe, pflanzliche und dingliche Er-
scheinungsformen der Objekte).

Sorgfiltig werden die einzelnen Motive interpretiert; eine Reihe von diesen, wie z.B. Doppel-
axt und Vogel, Gottin und Doppelaxt, schlieBlich auch die Kombination dieser mit dem Baum
und Gott oder mit Doppelhdrnern und dem Vogel (vgl. 151 ff), filhren hin zur Thematik des
dritten Abschnitts, in dem es vor allem um eine Interpretation des Sarkophags von Hagia Triada,
des mykenischen Sarkophags von Tanakra sowie anderer Darstellungen auf Sarkophagen geht,
wobei ebenfalls die religionsgeschichtlichen Parallelen und Beziehungen zwischen Catal Hiiyiik
und Kreta, zwischen der minoischen Religion und dgdischen Kultur erdrtert werden und nach
dem Zusammenhang mit der mykenischen Religion gefragt wird. Bei der Deutung des mi-
noischen Sarkophags von Hagia Triada werden neben den Symbolen auch der Hintergrund
gedeutet und die Farben interpretiert, wodurch gleichsam der Zeitablauf der Opferdarstellung
zum Vorschein kommt; es ist hochst aufschluBreich, wie hier die Farben den Tageszeiten bzw.
Tagen zugeordnet werden (>gelb« fiir die Morgenfriihe, >weiB« fiir den hellen Tag, >blauc fiir die
Nacht und srot« fiir die gottliche Zeit als »Zeit der Epiphanie«: vgl. 90 und 173). — Eine inter-
essante Losung findet das Problem der Lustrationsbdder, bei denen bisher noch immer nicht
eindeutig geklirt ist, warum ein AbfluB fehlt; der Vf. geht davon aus, daB dies mit Absicht so
ist, und zwar nicht damit das abflieBende Wasser nicht durch mégliche Beriihrungen mit unreinen
Terrains hiitte entweiht werden konnen, »sondern damit das Wasser, welches zur karthatischen
Zeremonie verwendet worden ist und daher als Trdger des abgewaschenen Ubels angesehen
wurde, nicht die Erde, die gottliche Erde, beflecke« (236).



258 Buchbesprechungen

Von grofiem Interesse ist ein Annex zum dritten Abschnitt, in dem auf Gemilde der Gotik und
der Renaissance eingegangen wird, die die Verkiindigung Mariens darstellen. Hier wird die
Symbolik ausgehend von der genannten Zeugung durch bloBe Beriihrung oder Behauchung
verstanden, in der von der Hand Gottes eine Taube oder Strahlen auf Mariens Kopf und Leib
hingehen. Der Vf. interpretiert dies als eine bloB andeutende Darstellung eines in diesem Falle
jungfriulichen Zeugungsvorganges (vgl. 242). Es wire von religionsgeschichtlich hohem Inter-
esse iiber die Bildsymbolik hinaus noch weitere textliche Parallelen zu erdrtern (z.B. mit dem
Text betr. die Zeugung des Epaphos, vgl. 36).

Der vierte Abschnitt bietet einen zusammenfassenden Riickblick, der die innere Einheit der
minoischen Religion nochmals betont, auch das Problem der persdnlichen Religiositit kurz
anspricht und die geringen Moglichkeiten nennt, diese im einzelnen zu erforschen. Der Autor
weist zu Recht auf die Bedeutung hin, die in der gegebenen Interpretation der Farben besteht, da
sie es ermoglicht, einen Geschehensablauf zu verstehen (vgl. 250).

Ein umfassendes Literaturverzeichnis (257 ff) und ein recht genaues Sachregister (271 ff)
schlieBen das Werk ab.

Der religionswissenschaftlich und religionsgeschichtlich interessierte Leser wird in diesem
Werk mit einer Fiille von grundlegenden Symbolen (Gebilden) vertraut gemacht, die in ihrer
Bedeutung weit iiber den Bereich der minoischen Religion hinausreichen. Mit diesem Buch liegt
zweifelsohne eine vorziigliche und sehr umfassende Monographie zu dieser fiir die Religions-
geschichte des Mittelmeerraumes so wichtigen Religion vor. Im ganzen handelt es sich um eine
interdisziplinire Arbeit, in der u.a. iiberzeugend die Fruchtbarkeit der klassisch-philologischen
Texte fiir die Interpretation von bildlichen Darstellungen der minoischen Kultur demonstriert
wird. Die Lektiire der vorliegenden Untersuchung bildet nicht nur einen Gewinn fiir die wissen-
schaftliche Befassung mit der antiken Religionsgeschichte, sondern fiir die Wissenschaft von den
Religionen iiberhaupt; dariiber hinaus bietet sie — nicht zuletzt aufgrund ihrer plastischen Dar-
stellung — auch fiir den allgemein an religionsgeschichtlichen Fragen Interessierten eine grund-
legende Orientierung.

Wien Johann Figl

Snela, Bogdan (Hg.): Der Ochs und sein Hirte. Zen-Augenblicke, Kosel / Miinchen 1990; 152 S.

Die Zehn Ochsenbilder gehdren zu den klassischen Einfiihrungen in den Weg des Zen. Seit
ihrer Niederschrift und ihrer bildlichen Darstellung sind sie von den grofen Meistern des Zen
immer wieder kommentiert worden. Der Lektor des Kosel-Verlags, B. SNELA, hat mit der
vorliegenden Ausgabe ein Meditationsbuch geschaffen, das sich an H. M. Enomiya-Lassalle
orientiert und wie ein Abschied an den groBen Wanderer zwischen Europa und dem Fernen
Osten wirkt. Unbestreitbar geleitet vom Worte Gottes, wie es in Jesus Christus ergangen und in
seiner Nachfolge in die Welt verkiindet ist, hatte er sich der meditativen Tiefe des Zen-Buddhis-
mus gedffnet. SNELA hat 100 Texte aus den Schriften Enomiya-Lassalles zu den 10 Bildstationen
zusammengestellt, die selbst zundchst von deutschen Textubersetzungen von Guido Joos begleitet
sind. Ein gutes hilfreiches Buch!

Bonn Hans Waldenfels



Buchbesprechungen 259

Williams, C. Peter: The Ideal of the Self-Governing Church. A Study in Victorian Missionary
Strategy (Studies in Christian Mission, vol. 1) E. J. Brill / Leiden 1990; 293 S.

Mit diesem Band hat die neue, unter der kompetenten Leitung von Prof. Marc Spindler in
Leiden stehende Reihe »Studies in Christian Mission« einen vielversprechenden Anfang genom-
men. Zu gratulieren ist neben den Herausgebern auch dem Verlag, der dem Buch ein so an-
sprechendes Erscheinungsbild mitgegeben hat, wie man es heute nur noch selten antrifft. Voll-
ends bleibt der Inhalt dem AuBeren nichts schuldig. Der Autor, Dozent fiir Kirchengeschichte am
Trinity College der Church of England in Bristol, behandelt eines der groBen, fast klassischen
Themen der Missionsgeschichte und -theorie, das in anderer Form die bisherige Forschung
bereits mehrfach beschiftigt hat. Seine besondere Meisterschaft zeigt sich allerdings gerade in
der Beschrinkung auf eine der groBen englischen Missionsgesellschaften der Viktorianischen
Epoche, die anglikanische Church Missionary Society, die dabei von Anfang an eine maBgebende
Rolle spielte und in deren Archiven dafiir ein nahezu unerschépflicher Fundus von dokumentari-
schen Materialien zur Verfiigung steht. Damit ist in gewisser Weise auch die sehr iibersichtliche
und einleuchtende Gliederung des riesigen Stoffes vorgegeben: 1. Die Definition des Ideals der
selbstindigen Kirche (durch Henry Venn, den langjihrigen, bedeutenden Sekretir der CMS seit
1841); 2. Die Erweiterung; 3. Die Gefihrdung; 4. Die Erosion; 5. Der Ersatz; 6. Kompromisse.
Thematisch liefert also die Konzentration auf das Problem der selbstindigen einheimischen
Kirche die durchlaufende Leitlinie. Die Darstellung der Auswirkungen folgt aber auch dem
Geschehen in den unterschiedlichen Arbeitsgebieten der CMS — vom Niger-Gebiet, Sierra Leone
und Uganda bis nach Indien, Ceylon und Japan. Insofern greift das Werk iiber die vergleichbaren
bisherigen Darstellungen hinaus.

Die Hauptthese des Vf. besagt, daB es bis etwa 1900 in der CMS eine Art »Venn-Orthodoxie«
gab, die mit Nachdruck eigenstindige Kirchenstrukturen fiir die »eingeborenen« Christen forderte
und durchsetzte. Danach macht sich eine gegenliufige Unterstromung bemerkbar, die, auch
vorher nie ganz unterdriickt, allmihlich eine neu akzentuierte Dominanz der Missionare zur
Geltung brachte, da diese sich als »auf die Dauer unentbehrliches Geriist« (Louise Pirouet) der
einheimischen Kirche betrachteten. Die Gesamtentwicklung entbehrt nicht der dramatischen
Hohepunkte, wie etwa in der Epoche des ersten afrikanischen Bischofs Samuel Crowther oder
wie in Tinnevelly (Stdindien) im friihen 20. Jahrhundert oder auch, etwa im gleichen Zeitraum,
in Uganda. Auf Grund seiner souverinen Quellenbeherrschung vermag der Vf. auch dafiir
Akzente zu setzen und Einblicke zu erschlieBen, die bis in die gegenwirtige Situation auf-
schluBreich sind.

So gewiBl, wie schon angedeutet, die Meisterschaft der Darstellung in der festen Bindung an
den »official mind of the CMS« liegt, so gewiB stellt sich doch auch die Frage, ob die Einbezie-
hung weiterreichender weltpolitischer, sozialer, kultureller und geistesgeschichtlicher Perspekti-
ven dem gesamten Entwurf nicht noch zusitzliche Tragweite hitte verleihen kénnen. Den kon-
tinental-europiischen Leser mag verwundern, daf die Bibliographie sich nahezu ausnahmslos auf
englisch geschriebene Werke beschriinkt. Die einschligige kontinental-europdische Literatur —
von K. Graul bis P. Beyerhaus (dessen Dissertation von 1956 nur in der verkiirzten englischen
Version erscheint), W. Freytag, B. Sundkler und J. C. Hoekendijk, um nur einige wenige zu
nennen — bleibt unberiicksichtigt. Der kleine Hinweis auf »Charles Gutzlaff« (sic, 2) fillt dem-
gegeniiber kaum ins Gewicht — was jedoch der Dankbarkeit fiir das ganze Werk keinen Abbruch
tun soll.

Heidelberg Hans-Werner Gensichen



260 Buchbesprechungen

Yagi, Seiichi / Swidler, Leonard: A Bridge to Buddhist-Christian Dialogue, Paulist Press / New
York-Mahwah, N.J. 1990; 152 S.

Das Buch erfiillt eine mehrfache Funktion. Es bietet einmal aus der Feder eines amerikani-
schen Katholiken eine Hinfilhrung zum christlich-buddhistischen Dialog, wobei beide Religionen
allerdings ihre konkreten Orte, ndmlich die USA und Japan, haben. Die christliche Theologie,
wie sie hier in Erscheinung tritt, ist stark bestimmt von den in den USA vorherrschenden The-
menstellungen. Der Buddhismus trdgt vor allem ein japanisches Gesicht und wird im Blick auf
die japanische Geschichte dargestellt. SWIDLER nennt folglich zunidchst die Themenbereiche des
Dialogs, schildert dann die japanische Situation und stellt schlieBlich S. YAGIS Theologie vor.
Damit ist das Buch an zweiter Stelle eine Vorstellung des japanischen Christen und Theologen
S. YAGI. SchlieBlich kommt YAGI selbst in der zweiten Hilfte des Buches mit einem Beitrag zu
Wort, der in deutscher Sprache unter dem Titel: Die Front-Struktur als Briicke vom budhisti-
schen zum christlichen Denken (Miinchen 1988) erschienen ist. Damit stellen sich die beiden
Autoren am Ende gemeinsam der Aufgabe, eine Briicke zum Dialog zu schlagen und ihn zu-
mindest von christlicher Seite her vorzubereiten.

Bonn Hans Waldenfels

Die Anschriften der Mitarbeiter und Mitarbeiterinqen dieses Heftes:

Prof. Dr. Giancarlo Collet, Am Wittkamp 4, 48351 Everswinkel;

Dr. Mariano Delgado, Gardeschiitzenweg 126, 12203 Berlin;

Dr. Gotelind Miiller, Reichsgrafenstr. 9, 79102 Freiburg;

Prof. Dr. Jacques Waardenburg, 175, Av. de Cour, Ap. 27, CH-1007 Lausanne.



EDITORIAL

Erwartungen

Afrika ist meistens nur gut fiir schlechte Nachrichten, sei es im politischen oder
okonomischen Bereich. Entsprechend sicht das Bild aus, das die Medien vom schwar-
zen Kontinent zeichnen: Hunger, Not, Riickstindigkeit, Naturkatastrophen, Instabilitit,
Fanatismus und Fatalismus, MiBwirtschaft und Korruption. Positives liest und hort man
iiber die christlichen Kirchen in diesem Teil der Welt. Die etwa 90 Millionen Katholi-
ken Afrikas machen zwar nur 13 Prozent der Bevolkerung aus, stellen aber eine in den
meisten schwarzafrikanischen Lindern einfluBireiche und angesehene Gruppe dar. Fiir
den europdischen Betrachter steht Afrikas Kirche fiir Jugend, Lebendigkeit, Freude am
Glauben und mitreiBende Gottesdienste. Auch dieses Bild hat seine Einseitigkeiten und
Verzerrungen bis hin zum Klischee. Die afrikanische Kirche tanzt und singt nicht nur.
Sie zieht zur Zeit eher die Stirne kraus im Nachdenken iiber ihre Identitit. Nach
100 Jahren Missions- und Kirchengeschichte, 30 Jahre nach Erlangung der staatlichen
Unabhiingigkeit stellt sich die afrikanische Kirche die Frage, wer sie ist und wie sie
sich weiterentwickeln soll. Es geht um den Platz der Kirche in der Gesellschaft und um
ihren Beitrag fiir die Zukunft Afrikas. Auf diesem Hintergrund muB die am 10. April
1994 beginnende afrikanische Synode gesehen werden, die von vielen — gerade auch
auBerhalb des Kontinents — mit Spannung erwartet wird. Was ansteht wird am besten
mit dem Begriff »Inkulturation« umschrieben, der immer mehr zum Synonym fiir
Afrika wird. Wie kann und muB man das Evangelium in der afrikanischen Kultur
verwurzeln?

Seit der Ankiindigung der Synode durch Johannes Paul II. im Januar 1989 hat sich
eine kaum mehr zu iiberblickende Flut von Veroffentlichungen mit dem Thema beschif-
tigt. Die Hoffnungen auf ein »Afrikanisches Konzil« haben bald schon einen Dimpfer
erfahren. Es wird nur eine Sonderversammlung der Bischofssynode fiir Afrika geben,
was vielen als zu wenig erscheint, wie die ersten Reaktionen aus Afrika und anderen
Teilen der Welt zeigten. Sie sehen in der kommenden Synode nur einen ersten Schritt
in Richtung auf eine wahrhaft afrikanische Kirche, deren Bild sich aber noch nicht klar
abzeichnet. Besonders empfindlich haben viele Afrikaner reagiert, als sich herausstellte,
dafl die Synode nicht in Afrika, sondern in Rom stattfinden wird und daB romische
Stellen auch die Zusammensetzung, die Tagesordnung und den Verlauf der Versamm-
lung weitgehend bestimmen. Man fiithlt sich in Rom nicht heimisch und auch nicht
immer richtig verstanden. Man machte endlich einmal unter sich sein und Eigenstindig-
keit beweisen, was nicht heiBlt, daB man sich von der Weltkirche absetzen oder Rom
umgehen will. Zudem ist die Befiirchtung berechtigt, daff ein so weit von Afrika
entferntes fiir Afrika bestimmtes Ereignis in Afrika wenig Resonanz finden wird.

Die Vorbereitung auf die Synode war breit angelegt, um moglichst weite Kreise nicht
nur des Klerus und der theologischen Hochschulen, sondern auch die Gemeinden



262 Editorial

einzubinden. Die Lineamenta zihlen die anstehenden Fragen auf; angesichts von deren
Fiille muB man sich aber fragen, wie die Synode diese Arbeit bewiltigen will. Inzwi-
schen liegt auch ein Arbeitspapier (Instrumentum laboris) vor, das sich in einen
einleitenden Teil iiber »Bedeutung und Notwendigkeit der Evangelisierung« und in einen
zweiten Teil mit fiinf Hauptthemen gliedert: 1. Die Verkiindigung der Botschaft, 2. Das
Problem der Inkulturation, 3. Der Dialog, 4. Gerechtigkeit und Frieden, 5. Gesell-
schaftliche Kommunikationsmittel.

Das Interesse konzentriert sich jetzt schon auf das Thema Inkulturation, bildet diese
Frage doch so etwas wie den Schliissel fiir die Zukunft der Kirche, und das nicht nur in
Afrika. Wie das Thema behandelt werden wird und welche praktischen Konsequenzen
aus der Bearbeitung gezogen werden, das hat zweifellos Beispielcharakter fiir die
Diskussion des Themas weltweit. Es geht um das Verhiltnis von Einheit und Plurifor-
mitit in der Weltkirche am Ende des zweiten Jahrtausends christlicher Geschichte. Und
nicht nur die Katholiken werden sich dafiir interessieren. Die kommende afrikanische
Synode ist sich jetzt schon des groBen Interesses der Okumene sicher, und auch die
politischen Fiihrer Afrikas werden dieses binnenkirchliche Ereignis mit Aufmerksamkeit
verfolgen, in erster Linie verstindlicherweise die Uberlegungen zu »Gerechtigkeit und
Friedens.

Die Aufgabe der Inkulturation ist nicht neu, und sie ist auch nicht typisch afrikanisch;
sie stellte und stellt sich vielmehr zu jeder Zeit in jeder Gesellschaft, wobei fiir einen
Kontinent, der sich wie Afrika in einem rasanten Umbruch befindet, die Brisanz
besonders grof ist. Inkulturation setzt voraus, daB man weif, was Kultur hier und jetzt
ist. Das aber ist fiir Afrika immer schwieriger zu benennen. Es darf auf der Synode
nicht zu einer Nostalgie afrikanischer Tradition kommen; vielmehr muf im einzelnen
gepriift werden, was noch gilt und als Grundlage dienen kann. Von daher liegt es nahe,
darauf zu verzichten, pauschale Aussagen iiber das, was »afrikanisch« ist, machen zu
wollen. Die Synode wird sich darauf beschrinken miissen, einen Rahmen abzustecken,
innerhalb dessen die regionalen und npationalen Bischofskonferenzen und andere
Gremien das Thema Inkulturation weiter behandeln und konkretisieren. Von daher
sollte man von der Synode nicht zuviel Konkretes oder gar Spektakulires erwarten. Den
grofiten Dienst wird die Synode Afrika leisten, wenn es ihr gelingt, dem Kontinent zu
einer deutlicheren Identitit zu verhelfen, zu einem gesunden BewuBtsein seiner selbst,
jenseits aller politischen und ideologischen Schlagworte. Fir die gesamte katholische
Welt kann die afrikanische Synode zu einem Pilotprojekt werden in Sachen Inkultu-
ration. Wir werden hoffentlich von Afrika lernen konnen, wie auch wir uns der Frage
zu stellen haben nach der Inkulturation, nach der Verwurzelung des Evangeliums in
unserer nachchristlichen Kultur.



DAS VERSPRECHEN NEUEN LEBENS

Zur Dynamik des Christentums in Ozeanien

von Theodor Ahrens

1. Der Sidpazifik als Mythos, als religionsgeographische Region
und als Forschungsgegenstand

1.1 Der Siidpazifik als Mythos

Die berithmten Reisen des Franzosen Louis Antoine de Bougainville (1766-1768) und
des englischen Kapitiins James Cook (1768-1779) markieren nicht nur eine neue Phase
europdischer Entdeckungsreisen und Kolonisierung;' die Berichterstattung iiber diese
Reisen verleiht den Inseln des Siidpazifik, vor allem Tahiti auch den Schein einer realen
Gegenwelt zum alten Europa.>

In der Fantasie der europidischen Jugend tritt Tahiti an die Stelle Arkadiens. Nur
wenige Jahre nach Cooks Reisen und Georg Forsters Reisebericht schreibt Adolf Over-
beck an Johann Heinrich VoB: LafBt uns »der verderbten Brut Europens den Riicken ...
kehren«. Mit H. W. Gerstenberg wollen sie nach Tahiti. Dort ist »das zweite Paradies
... der Lustgarten Gottes ...«, wo Adams Bild noch nicht ginzlich verloren und »sehr
reine Begriffe einer natiirlichen Religion« kultiviert werden. Als ein »kleiner Haufen
neuer Israeliten, die von Agypten nach Kanaan ziehene, wollen sie den Tahitianern aus
Gewissenspflicht helfen, »ihre Regierung zu formene«.*

Im Jahr 1832 erscheint im Basler Missionsinstitut eine »Kurze Rechtfertigung der
evangelischen Siidsee-Missionen gegen die Verunglimpfungen des Herrn Otto von
Kotzebue in seiner Schrift: >Neue Reise um die Welt«. Otto von Kotzebue, der zwi-
schen 1815 und 1818 im Verfolg russischer Pazifikambitionen als Kapitin den Ozean
bereist und dariiber berichtet hatte,* prisentiert schon damals die Anschuldigung eines
politischen, sozialen und religiosen Kahlschlags durch die Mission. Nicht nur
— behauptet er — seien »der Missionar-Religion auf diesen Inseln unendlich viel mehr

! Vgl. U. BITTERLI 1976, 19ff, 81-179; DERS. 1981, 221ff; PH. SNOW/ST. WAINE 1986, 43ff.

2 Vgl. G. FORSTER 1983, K. H. KoHL 1986, 33ff, 202ff; K. H. BoRNER 1984, 91ff, 121ff; I. HEERMANN 1987,
42ff.

* Bei G. STEIN 1984, 109-110, 113; vgl. auch Lit. Anm. 2.

* U. DEGENHARDT 1987, 149ff.



264 Theodor Ahrens

Menschen geopfert worden ... als jemals den heidnischen Gottern der fritheren Zeit«,
nimlich etwa 70.000 Seelen;’® vielmehr scheint ihn dariiber hinaus besonders erbittert zu
haben, daB eine Gruppe seines Schiffes gelegentlich eines Landausfluges die Morgen-
andacht eines Insulaners namens Tibu iiber sich ergehen lassen mufte, was sie in der
Hoffoung erduldet zu haben scheint, diesen unvermuteten Mitchristen und dessen
Angehorige anschlieBend fiir Triger- und Fithrungsdienste gewinnen zu konnen, um
dann zu erfahren, daB diese sich der Sonntagsruhe wegen iiberhaupt nicht zu bewegen
gedachten und »weder durch Bitten noch durch Drohungen« umgestimmt werden
konnten.® Der Edle Wilde war nicht aufzufinden — was auch nicht gut moglich war,
weil diese Gestalt vor allem in den Salons Europas kreiert worden war.”

Aber auch dessen Zwilling, den authentischen Christen, fand und findet man in
Ozeanien nicht hiufiger als irgendwo anders. Dennoch sind, seit die ersten protestanti-
schen Missionare, die auf einem von der London Missionary Society gekauften und
ausgeriisteten Schiff, der Duff, im Mirz 1797 vor den bezaubernden Kiisten Tahitis
Anker warfen und deren hoffnungsvolles Unternehmen, den Menschen im Sidpazifik
das Evangelium der Gnade Gottes zu vergegenwirtigen, schon bald in einer mittleren
Katastrophe endete,® Kirchen entstanden. Diese Kirchen haben sich trotz ihrer — aus
eurozentrischer Perspektive gesechenen — Randlage wihrend der Vollversammlungen
des Okumenischen Rates der Kirchen in Vancouver 1983 und in Canberra 1991 mit
ihrem Einspruch gegen eine nukleare und &kologische Rekolonisierung des Pazifik
Okumenisch bemerkbar gemacht. Sie haben — was wichtiger ist — auch auf den Siidpa-
zifik einen profunden EinfluB gehabt. Ronald Crocombe, Nestor siidpazifischer Polito-
logie, meinte gesprichsweise: »Ohne die Kirchen lduft im Siidpazifik nichts!«<’ Das mag
man je nach Standpunkt begriilBen oder bedauern, festzuhalten bleibt, daB nach 200
Jahren Kolonisierung und Mission der Siidpazifik zwar kein christlicher, aber ein chri-
stianisierter, ibrigens mehrheitlich protestantischer Ozean ist. Die iiberwiltigende
Mehrheit der Bewohner Ozeaniens beansprucht Mitgliedschaft in einer der christlichen
Kirchen.

1.2 Die Region

Bezeichnungen wie Siidpazifik oder Ozeanien beziehen sich auf eine in ihrer Weite
nahezu unvorstellbare ozeanische Region, die sich ungefihr 10.000 Kilometer von
Hawaii und den Osterinseln im Osten bis nach Papua Neuguinea im Westen erstreckt
und 4.000 Kilometer von den Marianen und Hawaii im Norden bis nach Tonga und
Kanaky (Neukaledonien) am Ende des Melanesischen Inselbogens im Siiden — wenn

* Der Kapitéin der Duff (s. u.), J. Wilson, hatte 1797 die Gesamtbevolkerung auf ca. 16.000 Menschen geschatzt.
§ N.N., Kurze Rechifertigung der evangelischen’ Siidsee-Missionen 1832, 28.

7 Dazu bes. U. BITTERLI 1976, 367ff; K. H. KoHL 1986, 12ff, 202ff.

* Vgl. dazu J. WILSON 1799, 3, sowie J. GARRETT 1982b, 7ff.

® Personliche Mitteilung an den Vf., Mérz 1985, Suva. Vgl. auch R. G. CROCOMBE 1987, 64ff.



Das Versprechen neuen Lebens 265

man nicht Neuseeland (Aotearoa) noch mit einbeziehen will! Man unterscheidet eine
melanesische, polynesische und mikronesische Inselgruppe. '

Auch zusammengenommen bilden die Inseln eine verschwindend kleine Landmasse.
Etwa 85 % aller Bewohner Ozeaniens sind Melanesier und bewohnen die grofien Inseln
im melanesischen Inselbogen: Papua Neuguinea (3.5 Mio. Einwohner), Solomonen
(260.000), Fiji (670.000), Vanuatu (120.000) sowie Kanaky-Neukaledonien (40.000).

Im Blick auf GroBe, Bevolkerung und Bodenschitze ist das melanesische Papua
Neuguinea am bedeutendsten, um so mehr, wenn man es zusammen sieht mit dem
Westteil der groBen Insel, Irian Jaya, mit dem es bislang kulturell zusammengehorte,
als koloniale Besitzung zuerst der Niederlande, nun Indonesiens, aber seit langem
getrennt ist.

Auf Fiji und in Kanaky ist die melanesische Bevolkerung in eine Minderheitensitu-
ation geraten. Die Nachkommen der indischen Plantagenarbeiter, die die Engldnder im
vorigen Jahrhundert auf die Fiji-Inseln brachten, bilden heute etwa die Hilfte der Be-
volkerung Fijis und als Hindus, Muslime und Sikhs auch den groften nichtchristlichen
Block Ozeaniens.!! Der religiose Faktor im ethnischen Konflikt ist erheblich.”? In
anderer Weise gilt dies auch fiir Kanaky. Die etwa 40.000 melanesischen Kanaks
gehoren mehrheitlich zur protestantischen Kirche, die — anders als die rdmisch-katholi-
sche Kirche, die ihren Riickhalt bei polynesischen und europiischen Einwanderern
hat — seit langem fiir eine Unabhingigkeit Kanakys von Frankreich eingetreten ist."

Auch in Irian Jaya konnten die 700.000 Melanesier in absehbarer Zeit eine Min-
derheit in ihrem Stammland sein, wenn das von der Weltbank geforderte Umsiedlungs-
projekt Transmigrasi weiterhin muslimische Indonesier vor allem im Grenzland zu
Papua Neuguinea ansiedelt.' Der Schein leeren Raums lockt fremde Kriifte.

Das gilt auch fiir Mikronesien — die weite Welt der 2.000 kleinen Inseln mit nur
etwa 350.000 Einwohnern. Doch weder die Zerstreutheit der Inseln noch die Kleinheit
der Landfliche oder auch die geringe Zahl der Bevolkerung reflektiert die Bedeutung
der Region: Guam ist ein wichtiger Militirstiitzpunkt der USA. Zu Mikronesien geho-
ren weiter das Treuhandgebiet der Marshall Lagoon Inseln, Palau sowie die nirdlichen
Marianen, dazu die Vereinigten Staaten von Mikronesien. Das nun schon iber 15jih-
rige Ringen der Vertreter dieser Region mit den Vereinigten Staaten von Amerika um
eine Vereinbarung, die ihnen einen unabhingigen politischen Status gewihrt, und das
Ringen der Vereinigten Staaten um eine bleibende militirische Kontrolle dieser Region,
vor allem um das Recht nuklearer Prisenz, veranschaulicht, da Mikronesien unschein-
bar sein mag, aber nicht unbedeutend ist. Damit sind wir beim Thema Entkolonialisie-
rung:

Zur allgemeinen politischen Orientierung vgl. z. B. F. v. KROSIGK u. a. (Hg.) 1988, G. SIEMERS 1989, 309ff;
R. G. CROCOMBE (Hg.) 1983a, 1983b.

" Vgl. zum religiésen Pluralismus J. MAY 1990, R4ff.

" JOHN GARRETT 1988.

Dazu J. M. KOHLER 1981 sowie E. WEINGARTNER/F. TRAUTMANN 1984.

" Dazu: U. BEYER 1988 (apologetisch); N. SHARP 1982, auch M. DEBOUT 1991, 18 (kritisch).



266 Theodor Ahrens

Als das Deutsche Reich — damals schon im Zwielicht des imperialen Zeitalters —
einige Inseln Ozeaniens an sich brachte (u. a. die Karolinen, Samoa, den Nordteil
Papua Neuguineas) und solche Inseln Kaiser-Wilhelmsland, Bismarckarchipel oder auch
Neu-Mecklenburg und idhnlich benannte,’* konnte noch fiir eine kleine Weile auch bei
uns der Eindruck entstehen, der Siidpazifik sei Mare Nostrum — unser Meer. Un-
geachtet mancher Schwierigkeiten war die Kolonisierung des Suidpazifik machtpolitisch
gesehen ein relativ problemloses Unterfangen. Mit Ausnahme Frankreichs, das an
Tahiti, Kanaky, Wallis und Futuna wie an eigenen Territorien festhilt, haben sich die
anderen pazifischen Kolonialmiichte aus der direkten politischen Kontrolle zuriickgezo-
gen. Doch die wirtschaftliche und militéirische Dekolonisierung erweist sich als schwie-
rig. Die Ressourcen der meisten dieser Inselstaaten sind so bescheiden, daB sie wie
Armenhiuser auf eine Alimentierung durch die reichen Randstaaten des Pazifik ange-
wiesen bleiben werden. Papua Neuguinea mit seinen reichen Rohstoffvorkommen bildet
eine mogliche Ausnahme. Die mit erheblichem propagandistischem Aufwand'® betriebe-
ne Entwicklungspolitik fithrte allerdings zu einer verbreiteten Destabilisierung an der
Basis und zur weitgehenden Korruption der politischen Eliten."”

Der innere Zustand dieser Gesellschaften provoziert die Frage nach dem Zusammen-
hang von Religion und Entwicklung und spezieller nach der Funktion der Kirchen in
den Modernisierungskonflikten dieser Gesellschaften. Die Verfassungen von Papua
Neuguinea, den Solomonen und Vanuatu nehmen nicht nur auf das verpflichtende Erbe
melanesischer Traditionen, sondern auch auf die christlichen Werte, »die nun unser
eigen sind« Bezug.'®

Das Christentum hat in Ozeanien nachhaltige Wirkung erzielt, sei es, daB es wie
z. B. in Tonga zu konstantinischen Arrangements zwischen Thron und Altar gekommen
ist oder wie beispielsweise in Kanaky oder auch teilweise in Vanuatu antikoloniale
Krifte entband — die ebenfalls in ein konstantinisches Arrangement miinden konnen!
Es bleibt aber die Frage, wie Christentum kiinftig im Pazifik zur Wirkung kommt.
Konnte es sein, daB die Christianisierung des Siidpazifik nur ein Durchgangsstadium im
ProzeB seiner Kolonisierung und Dekolonisierung gewesen ist?

Die Beantwortung dieser Frage hingt nicht nur von den Kriften ab, die die Kirchen
innerhalb der Region freisetzen konnen. Sie wird in erheblichem Umfang auch durch
AuBenfaktoren mitbestimmt werden. Sieht man sich die Karte des Siidpazifik aus
einiger Distanz an, wird zunichst deutlich, da der Sidpazifik der Stiden des Nordpazi-
fik ist, jenes neuen Gkonomischen Zentrums der Welt, dessen Entwicklung uns alle zu
bestimmen begonnen hat: Die wirtschaftliche Macht Japans und Taiwans wird nicht nur
in den Ministerien, in den Presseberichten iiber Korruptionsskandale (iibrigens einer aus
kirchlichen Entwicklungsgeldern aus Deutschland finanzierten Presse), sondern auch in
den letzten melanesischen Dorfern fiir die Bauern deutlich, die sich wirtschaftlichen

5 Zur deutschen Kolonialgeschichte im Siidpazifik: P.J. HEMPENSTALL 1978; Uberblick bei H. GRUNDER 1985,
169-188.

16 Zu den nationalen Entwicklungszielen vgl. die bei G. FUGMANN (Hg.) 1986a abgedruckten Quellen.

" Dazu G. RATH bei F. v. KROSIGK u. a. 1988, 298ff.

18 Vgl. dazu B. NAROKOBI bei G. FUGMANN (Hg.) 1986, 3~16 sowie XI; WAGNER u. a. 1989, 13-16.



Das Versprechen neuen Lebens 267

Fortschritt wiinschen und sich darum ihre Zustimmung zu Abholzungsprojekten ab-
kaufen lassen, um eben dies hinterher im vergeblichen Protest bitter zu bereuen.

Ein Blick auf die Karte des Pazifik veranschaulicht auch die Briickenlage dieser
Inselwelt. Im Nordwesten Indonesien mit ca. 180 Mio. Einwohnern, im Siiden der
ungeheuer grofle, scheinbar >weile, dominant angelsichsisch-protestantische, tatsich-
lich multikulturelle australische Kontinent mit etwa 20. Mio. Einwohnern. "

Dazwischen die siidpazifische, vor allem melanesische Inselwelt. Ob es in 500 Jahren
noch eine nennenswerte Bevolkerungsgruppe mit melanesisch-christlicher bzw. polyne-
sisch-christlicher Identitit gibt, wird nicht nur von dieser selbst entschieden werden.
Allerdings zeigen die erfolgreichen Auseinandersetzungen einiger pazifischer Inselstaa-
ten mit den groBen Wirtschaftsmichten, beispielsweise um Fischereiabkommen, daB es
durchaus auch Moglichkeiten der Selbstbehauptung fiir die Kleinen gibt. Diese Moglich-
keiten hat es auch in der Vergangenheit gegeben, und dazu hat das Christentum in
erheblichem MaBe beigetragen.

1.3 Die Christenheit des Siidpazifik als Forschungsgegenstand

Im folgenden geht es uns nicht um eine Rekapitulation der res gestae pazifischer
Christentumsgeschichte im allgemeinen,” sondern speziell um Beispiele der Interaktion
zwischen Missionaren und indigener Bevolkerung sowie die Themen, die dabei virulent
wurden — ein Gesichtspunkt, den Garrett und Pech in ihren Werken immer wieder
einfangen® und der in manchen ilteren Arbeiten fehlt.?

Das grundlegende Vertrauen der Missionare in die Ubersetzbarkeit des Evangeliums
in jede Sprache und der christliche Pluralismus, der sich seither ergeben hat,” dringen
iiber die alte missionsgeschichtliche Alternativfrage hinaus, ob es die Strategie der
Missionare gewesen sei, die politische und soziale Ordnung indigener Kulturen zu
zerstoren, um so ihr Christentum akzeptabel zu machen, oder ob das Eigentliche der
Mission sich jenseits aller Geschichte vollziehe,” zu der anderen Frage nach den
Indigenen: Waren sie nur Opfer oder auch Akteure? Welchen Beitrag leisteten sie zur

¥ Zur religisen Lage in Australien: I. BREWARD 1988 und M. PORTER 1990.

% Die beste, dazu unterhaltsame Gesamtdarstellung: J. GARRETT 1982b, demnichst Band II, Suva Fiji 1991, und
Band III, Suva Fiji 1992. Zusammenfassungen: DERS. 1982a, ferner: DERS. 1982c. Zur Geschichte der Kirche im
Pazifik: DERS. 1982, 399-417. Besonders R. PECH 1985, 17-71; DERS. 1989, 111-144. Ferner: K. S. LATOURETTE
1943. Einzeldarstellungen: R. JASPERS 1972 sowie R. M., WILTGEN 1979. Zur Geschichte der Neuendettelsauer
Mission: G. PILHOFER 1961-63; mit stiirkerer Betonung der Kirchwerdung die Selbstdarstellung der methodistischen
und presbyterianischen Mission durch R. G. WILLIAMS 1972; D. WETHERELL 1977; J. GRAHAM MILLER (s. a.)
1978; A.R. TIPPETT 1967. Instruktive missionarische Selbstzeugnisse: W.W. GILL: J. P. SUNDERLAND 1985.
C. KEYSSER 1950; DERS. 1958; G, KUNZE 1926.

2l siehe Lit. Anm. 20, dazu R. PECH 1991.

% z. B. bei K. LATOURETTE und R. WILTGEN.

# Eine Perspektive, die neuerdings LAMIN SANNEH 1989, 1ff, 192ff, zu Recht wieder geltend macht.

* Vgl. E. KAMPHAUSEN und W. USTORF 1977, 2-57, bes. 36f gegen W. FREYTAG, Reden und Aufsitze, 1961,
214; vgl. W. FREYTAG 1938, 265.



268 Theodor Ahrens

Christentumsgeschichte? Lamin Sanneh® erneuert auf seine Weise eine Perspektive, die
Walter Freytag schon 1938 geltend gemacht und nicht zuletzt an der Christentums-
geschichte des Siidpazifik gewonnen hat. Freytag sah, daB sich die Christianisierung des
Siidpazifik in einer kolonial verursachten Geltungskrise indigener Traditionen und
Institutionen vollzog. Er wuBte, daff es den Missionaren nicht moglich war, das Evan-
gelium aus seiner westlichen Verklammerung zu losen, und er beobachtete genau, daB
dies westlich durchdrungene Evangelium vom Horer sofort in eine neue von herkomm-
lichen Traditionen und Wertvorstellungen geprigte Plausibilititsstruktur eingezeichnet
wurde. Die Rezipienten waren von vornherein als Interpreten der Botschaft aktiv. Eine
solche Beteiligung konnte sie nicht schon bewahren vor moglichen MiBverstindnissen
des Christentums beispielsweise als Gliicksreligion. Es bedurfte einer aus dem Gewis-
sen des Horers erwachsenen Antwort des Glaubens, in der sich der Durchbruch des
Geistes vollzog. Eben dies Wirken des Geistes wollte Freytag nie nur suchen, er setzte
es in seinem Umgang mit den Kirchen im Umbruch des Ostens voraus. Freilich meinte
er, daB dieser Durchbruch des Geistes schlieBlich zu einer Neugestaltung auch der Sitte
fithren miisse.

Das Eigentliche ist also nicht einfach jenseits der Geschichte, sondern in dieser
Geschichte jenseitig, freilich politisch durchaus wirksam. John Garrett hat diesen
politischen Aspekt herausgearbeitet, und zwar nicht nur, daB die missionarische Situa-
tion tiefgreifend von politischen Entscheidungen in Berlin, London und Sydney beein-
fluBt wurde, sondern dazu den schwieriger zu eruierenden Tatbestand, daB auch indige-
ne Lokalpolitiker die Missionen benutzten, um neue Allianzen zu formen und ihre
politischen Ambitionen wie kriegerischen Aktionen im Namen des neuen Herrn der
Heerscharen auszutragen.?”’

War das alles? Dann hiitte die Sache schlieBlich nur in einem groBen MiBverstindnis
geendet, und das ist auch die Auffassung mancher bedeutender Forscher gewesen, z. B.
des Sozialanthropologen Peter Lawrence, dessen Werk Road belong Cargo®™ durchaus
als ein Beitrag zur Christentumsgeschichte Melanesiens gelesen werden sollte. Er kam
zu dem Ergebnis, es habe sich, wiewohl die Beziehungen zwischen Einheimischen und
Missionaren insgesamt auBerordentlich herzlich gewesen seien, nichtsdestoweniger um
ein vollstindiges gegenseitiges Mifverstindnis gehandelt;” und sein Kriterium in
diesem Urteil: Die Missionare glaubten, eine himmlische Wahrheit zu bringen. Thre
Horer miBverstanden und benutzten sie als Ressourcen neuer, bislang ungeahnter Krifte

 L.SANNEH 1989, 4ff.

* Vgl. W. FREYTAG 1938, 14ff, 24ff; Reden und Aufsdtze 1, 1961, 19ff, 46ff, S4ff.

T Vgl. GARRETT 1982b, 401ff. Ferner: H. SCHUTTE 1986 und T. AHRENs 1988, 2, 94-110; DERS. 4, 1989,
284-302.

2 P. LAWRENCE 1967.

* Ebd.: »complete mutual misunderstanding«, 84/85. Zu einem #hnlichen Urteil kommt R. M. SMITH 1981.
Wiihrend SMITH urteilt, das Christentum habe im Leben der von ihm untersuchten Hochlandbewohner weder auf der
Ebene rituellen Handelns noch in der Alltagswelt eine Verankerung gefunden, argumentiert G. RENCK im Blick auf
dieselbe Ethnie entgegengesetzt und macht dies etymologisch an der Wandlung der Sprache unter dem Einfluf
christlicher Verkiindigung und Ubersetzungsarbeit fest. G. RENCK 1990, 85-148, besonders 102ff.



Das Versprechen neuen Lebens 269

und Technologien. Das ist zutreffend, und manche Missionare waren hinsichtlich dieses
MiBverstindnisses auch nicht vllig ahnungslos.®

Doch wie kommt es, daB ein so eminenter Beobachter wie Ian H. Hogbin,* ebenfalls
Sozialanthropologe, nach sorgfiltiger Analyse einer nicht vollig anderen Situation, als
sie Lawrence in Betracht zog, wohl bemerkt, daf das Christentum in Bukawa sich z. T.
erheblich von dem Christentum der Missionare unterscheidet. Aber er kommt dann
doch zu dem SchluB, daB der Meister, der seinen Jiingern die Bergpredigt hinterlieB,
sollte er am Ende der Tage tatsichlich wiederkommen, auch in Melanesien das Werk
seiner Hinde wiedererkennen diirfte. Hogbin schlieBt dies aus der Beobachtung, daB
aus dem Qualm des Feuers und Schwefels gesetzlicher Sonntagspredigten ab und zu das
Recht der Gnade aufleuchtet und inspirierte Agape den Nichsten nun auch jenseits der
Grenzen ethnischer Zugehorigkeit erkennen 148t.*

Der Durchgang konnte fortgesetzt werden. Es reicht fiir den Hinweis, daB die Urteile
der Forscher nicht unerheblich von ihrem jeweiligen Vorverstindnis dessen, was das
Christliche ausmacht, beeinfluBt sind. Was das Christliche ausmacht, mag fiir Missiona-
re wie fiir Sozialanthropologen im vornherein feststehen. Die Betroffenen ringen, wie
Walter Freytag gezeigt hat, um ihre Antwort auf diese Frage. Es werden nicht mehr ein
angeblich eindeutiges Wort und ein in Kritik gestellter Kontext einander gegeniiberge-
stellt. Vielmehr fragen die Indigenen selbst in tastendem Zugriff, welche Version der
Christusstory gelten soll bzw. in welchem Sinne sie gelten soll. Text und Kontext
werden miteinander strittig.®

Dies konnte uns verleiten, die Frage fiir ausschlaggebend zu halten, in welchen
Versionen die Christusstory denn angeboten wurde — z. B. lutherisch-volkserziehe-
risch-deutsch oder lutherisch-pietistisch-amerikanisch oder lutherisch-konfessionell-
australisch. Ahnlich differenzierend konnte man im Blick auf die romisch-katholischen
Missionare der martyriumsbereiten Maristen aus Frankreich oder der erdnah-handwerk-
lichen Societas Verbi Divini aus Deutschland fragen oder im Blick auf jede andere
Mission.*

Die Unterschiedlichkeit der angebotenen Versionen des Christlichen schligt in der
Neuprigung religioser Identitit und in der Ausbildung christlichen Selbstverstindnisses
freilich nur als ein nicht einmal ausschlaggebender Faktor*® zu Buch, wie die bei Ian
Hogbin eruierte Ahnlichkeit anglikanisch-melanesischen Christentums auf den Solomo-
nen und lutherisch-melanesischen Christentums auf Papua Neuguinea veranschaulicht.®

Doch weder die Streubreite angebotener Versionen des Christlichen noch im regiona-
len Kontext verankerte, kircheniibergreifende soziokulturelle Prigestempel erschliefen
eine hinreichende Deutung der missionarischen Situation. Vielmehr ist dieser Situation

% Vgl. dazu und fiir Lit. T. AHRENS 1986, B1ff.

! TAN H. HOGBIN 1951, 204-289; vgl. DERS. 1969.

2 AN H. HOGBIN 1951, 257.

Das wird auch in evangelikaler Forschung erkanat. Vgl. A. R. TIPPETT 1967, D. L. WHITEMAN 1983,

Ein feines Gespiir fiir diese Unterschiede immer bei J. GARRETT 1982a und 1982b.

Vgl. dazu schon ST. MACKIEs Forschungsbericht zum Erirag der Studie des ORK iber >Kirchen in Missione
1970.

* JAN H. HOGBIN 1969, 173-228; DERs. 1951, 204-289.

kL



270 Theodor Ahrens

selbst — und dies gilt m. E. fiir den ganzen Siidpazifik — ein Thema schon vorgege-
ben: der homo novus — der Traum vom Neuen Menschen.”

2. Experimente mit Stories vom >Neuen Menschen< — einige Themen
und Perspektiven siidpazifischen Christentums

2.1 Fremde am Horizont — oder.: Das Thema wird etabliert

Bei dem homo novus scheint es sich um ein der Theologie ureigenstes Thema zu
handeln. Was Ozeanien angeht, lidBt sich freilich zeigen, daB dies Thema zwar nicht
ohne Verankerung in kultureller Tradition, erst angesichts kultureller und religioser
Alternativen jedoch eindeutig vor dem Eintreffen der Missionen, ja auch der deutschen
und anderer Kolonialverwaltungen angeschlagen und auch wirklich bestimmend wurde
und seither den cantus firmus in den unterschiedlichen Phasen des Kulturkontaktes,
Kulturkonfliktes und schlieBlich beginnender kultureller Verflechtung bildet.*®

Angeschlagen wurde das Thema z. B. durch die sog. Beach Comber, kulturelle
Grenzginger oder gar Uberliufer, die zwischen europdischen Schiffen und indigenen
Gruppen und deren jeweiligen Interessen vermittelten — falls es ihnen nach der Stran-
dung gelungen war, erste Kontakte mit der indigenen Bevilkerung zu iiberleben, sowie
andere, die dort freiwillig landeten, manchmal kulturelle Uberliufer wurden,” in der
Regel aber kulturelle Grenzgénger blieben. Papalagi wurden sie auf Samoa genannt,
jene, die durch den Horizont hereinbrachen.®

Ein gut dokumentiertes Beispiel bietet der Russe Nikolai Mikloucho Maclay.*!

Nikolai Mikloucho, wie er eigentlich hieB, war getrieben von der Sehnsucht nach
dem Dortsein und wuBte diese Sehnsucht zu verkleiden in seine naturwissenschaftlichen
Interessen und fiir beides auch Financiers zu finden. Eine russische Corvette setzte ihn
1871 zum ersten Mal in Nordost-Neuguinea an der Astrolabe Bay ab. Es gelang ihm,
dort 14 Monate zu iiberdavern und dann spiter noch einmal fiir einen lingeren und fiir
einen dritten kiirzeren Aufenthalt zuriickzukehren. Die ersten delikaten Kontakte besteht
er wie viele vor ihm und nach ihm: Er bietet Tand wie Stoffe, Spiegel, Nigel — ob-
wohl er dies in anderem Zusammenhang als bekennender Antikolonialist verurteilt
hatte. Die Einheimischen bringen ihm nach angemessener Zeit eine Gegengabe und
versuchen, ihn so als potentiellen Handelspartner einzuordnen, kalkulierbar zu machen
und auf Distanz zu halten. Beide Seiten verstehen und miBiverstehen sich. Miklouchos
Auftreten und Ausstattung kénnen im Rahmen bisheriger Vorstellungen nicht unterge-
bracht werden. Manche Nachbarn halten ihn fiir den nunmehr zuriickgekehrten Bruder

Nachweise bei K. BURRIDGE, 1960, 276ff; T. AHRENS 1986, 11-70, neuerdings R. PECH 1991, sowie auch
P. LAWRENCE 1967. Demniichst: T. AHRENS, Der Neue Mensch im kolonialen Zwielicht, Hamburg 1993.

Vgl. dazu vor allem die vorziigliche Analyse von R. PECH sowie Lit. Anm. 37.

¥ Zum Phinomen des kulturellen Uberlaufers vgl. K. H. KoHL 1987, 7-38.

“ Vgl. PH. SNOW/ST. WAINE 1986, 89ff.

Vgl. N. MIKLOUCHO-MACLAY 1975 sowie E. M. WEBSTER 1984 (Lit.).



Das Versprechen neuen Lebens 271

eines der beiden Kulturheroen und Stammviter, die in unvordenklichen Tagen die
Kulturen der Kiiste Nordost-Neuguineas begriindet hatten, dann aber im Streit vonein-
ander geschieden waren. Der jiingere, smartere der Briider war unbekannt iiber den
Ozean entschwunden. War Mikloucho-Maclay der zuriickgekehrte jiingere Bruder, der
Mann vom Mond?*

Mikloucho-Maclay spiirte diese Fragen und lieB sie absichtlich offen, um seine Situa-
tion zu stabilisieren. Eine Antwort wurde vorerst nicht gegeben, aber das Thema war
etabliert. Am Anfang steht nicht das Wunder des Wortes, sondern das Wunder der
Prisenz der WeiBen.*

War das Kommen der WeiBen ein Heilsereignis? Noch heute werden Kinder in Nord-
ost-Neuguinea Maklai genannt. Ein Hinweis darauf, daB das Gewebe der Legenden und
Mythen, an denen beide Seiten gesponnen haben, noch nicht ganz zerfallen ist. Wenn
Mikloucho-Maclay nicht der Mann vom Mond war, wer war er dann?

Man wird ihm ein antikoloniales Wollen nicht ganz absprechen konnen, aber doch
nicht iibersehen diirfen, daB auch er bei Hofe in Petersburg antichambrierte, um die
Einheimischen vor der deutschen Kolonisierung zu bewahren, indem er fiir eine russi-
sche Kolonisierung warb. Er warb beim Zaren um die Erlaubnis, mit einigen hundert
Russen eine utopische Kolonie anf der Insel »M« im Siidpazifik griinden zu koénnen —
Utopia im Sinne des Grafen Leo Tolstoi.*

Nicht nur die deutsche Kolonisierung, die 1886 in Neuguinea einsetzte, machte dies
unmoglich:

Schon im Jahre 1606 hatte der Kapitin De Quirés, in Nachfolge von Kapitin Alvaro
de Mendani, der 1568 die Solomon-Inseln kontaktiert und nach dem biblischen Konig
Solomon genannt hatte, versucht, auf friedliche Weise und mit Hilfe franziskanischer
Missionare zugleich im Glauben, den seit langer Zeit vermuteten sidlichen Kontinent,
die Terra Australis, gefunden zu haben, -auf der Insel Espiritu Santu eine Kolonie zu
griinden, in der Schwarz und WeiB in Liebe und Frieden miteinander leben sollten.
Wiihrend sein Auftraggeber, Philip II. von Spanien, auch an den Ausbau seines groBen
Kolonialreiches gedacht haben mag, triumte De Qirds davon, »zwischen den Fliissen
Jordan und Salvador im Hafen von Veracruz ... den Grundstein zur endzeitlichen Stadt
Neu-Jerusalem« legen zu konnen,*

Espiritu Santu, der Name der Insel, war Programm: das Zeitalter des heiligen Geistes
im Sinne des Joachim von Fiore sollte dort Gestalt gewinnen, die Phantasie von Eldora-
do, die immer den Anziehungspunkt am Ende des Weges der Conquistadores gebildet
hatte, noch einmal zuriickgebogen werden in ihren religivsen Ursprung: die Vision vom
neuen Jerusalem. Schon nach kurzer Zeit war das Experiment gescheitert.

Nikolai Mikloucho steht im Erbe dieser bei ihm freilich sikularisierten Vision. Er
sammelt nicht Gold, sondern Spezies aus Flora und Fauna. Nikolai Mikloucho steht am
Anfang der Kolonialgeschichte. Er mag getriumt haben, sie verhindern, auf der Insel

“ Vgl. R. PECH und T. AHRENS (Anm. 38).

* AHRENS mit VAN BAAL 1986, 99.

“ E.WEBSTER 1984, 310ff.

“ Vgl. R. JASPERS 1972, 67, G4ff; K. BORNER 1984, 92ff; PH. SNOW/ST. WAINE 1986, 29-36.



272 Theodor Ahrens

»M« jedenfalls exemplarisch widerlegen zu konnen, so wie die Melanesier in Astrolabe
Bay mutmaften, in Maklai konnte ihr Urahn, Kilibob redivivus, der Neue Mensch,
durch den Horizont zu ihnen gestoBen sein. Nikolai Mikloucho muB aber auch erkannt
haben, daB die Bewohner der Astrolabe Bay mit seiner Ankunft unumkehrbar in die
europdische Kolonialgeschichte, in eine nun unwiderruflich unteilbare Geschichte ein-
bezogen worden waren. Wiirde sich das Ankommen der WeiBen als Heilsereignis
bewahrheiten? LiaBt sich der Neue Mensch gesellschaftlich abbilden, oder bleibt es in
der zunichst einmal nur kolonialgeschichtlich aufgeworfenen Strittigkeit dessen, was
das Menschliche (und das Gottliche) ausmacht, nur bei der Moglichkeit triumerischer
Erinnerung an das Bild des Menschen, das in den eigenen Mythen aufbewahrt wurde?
Die Christentumsgeschichte im Siidpazifik 1i8t sich in weiten Teilen deuten als eine
Kette von Experimenten, um zu erproben, wie eigene Erfahrungen sich in den bibli-
schen (und in eigenen) Stories unterbringen lassen.*

2.2 Einkehr in die Missionskirche und Taufe: Siegel der Unterwerfung
oder Sakrament der Befreiung?

In der Regel war die Taufe der Heiden durch die Missionare natiirlich beides! Die
Taufe als Symbol der Einkehr in die Missionskirche erfolgte in einem Kontext, in dem
herkommliche, soziale und religiose Ordnungen oft schwer erschiittert waren. Gelegent-
lich erfolgte die Wendung zur Missionskirche nach gewaltsamen Beendigungen lokaler
Aufstinde oder der Erfahrung anderer Formen kolonialer Gewalt,*” und dieser Aspekt
der Sache hat nicht wenig zu der Ansicht beigetragen, daB die Missionare — iiber die
wir nun doch ein paar Worte verlieren miissen — politische, soziale und kulturelle
Destabilisierung programmatisch betrieben hitten, um die so Unterworfenen fiir den
neuen Glauben gefiigig zu machen. Es ist wohl zutreffend, daB diese Pioniere oft
Gefangene ihrer eigenen kulturellen Voreingenommenheiten waren und es manchmal
auch blieben. Andere waren eben dies und zugleich bedeutende Ubersetzer, Schiff-
bauer, Navigatoren und Hobby-Ethnologen, die in personlicher Wertschitzung der
Lebensart und Gedankenwelt der Melanesier und Polynesier und fiir diese jedenfalls auf
den zweiten Blick auch erkennbar ein anderes Ethos lebten: »Fiir die Hindler und
Pflanzer waren wir wie Hunde; die Missionare kamen zu uns, wenn wir krank waren,
versorgten uns und beteten mit uns. «**

Natiirlich unterliefen den Missionaren politische Fehlurteile und auch Fehlverhalten.
Manchmal wollte es ihnen kaum gelingen, zwischen sikularen Sendungsideen und
christlichem Zeugnis, zwischen der Konkurrenz englischer, franzosischer und deutscher
kolonialer Ambitionen einen eigenen Weg zu finden. Dennoch kann die Stellung der

6 Zur Deutekraft der Story vgl. T. AHRENS 1986, 45ff, 58ff; S. HAUERWAS 1990, 338-381.

" Den Zusammenhang von Bekehrung und Gewalt hat P. LAWRENCE 1967 herausgearbeitet. Vgl. auch T. AHRENS
1988, DERS. 1989b.

** Pers. Kommunikation von Waga Miridj, Astrolabe Bay 1974, zur Schwierigkeit der einheimischen Bevélkerung,
die Rolle der Missionare und die der Angesteliten der Kolonialverwaltung einzuschitzen.



Das Versprechen neuen Lebens 273

Missionare im Kontext von Handel, kolonialer Unterwerfung und Mission nicht einfach
als programmatische oder auch nur naive Komplizenschaft beschrieben werden. Es war,
wie John Garrett immer wieder nachgewiesen hat, ein mehrdimensionales Miteinander
und Gegeneinander, in dem die einheimischen politischen Machthaber Missionare wie
Kolonisatoren oft in brillanter Weise zu handhaben, ja zu manipulieren wuBten.”
Entsprechend vielschichtig waren die Prozesse der Bekehrung und Gemeindebildung.

Als Gruppe gesehen waren es freilich auf Jahrzehnte allein die Missionare, die sich
bemiihten, den Einheimischen einen Weg in die Zukunft zu erschliefen, die. gerade
itber diese Gesellschaften hereingebrochen war. Sie waren der Auffassung, daB die
Melanesier in dieser Zukunft ihren Bestand nicht allein auf der Grundlage materieller
und intellektueller Innovationen in ihrer Gesellschaft gewinnen konnten — obwohl sie
auch dazu erheblich beitrugen, sondern vor allem, indem ihnen die Mdoglichkeit er-
schlossen wiirde, auf das Evangelium von Jesus Christus als dem Heil Gottes fiir alle
Menschen selbst zu antworten. An diesem Punkt verstanden sich Melanesier bzw.
Polynesier und Missionare. Auch die Melanesier haben der Religion im Kulturkonflikt
einen erheblich hoheren Stellenwert zugeschrieben, als es die meisten anderen Weiflen
getan haben. Der franzosische Anthropologe Jean Guiart® formuliert im Blick auf
Kanaky/Neukaledonien, was auch fiir andere Regionen Geltung beanspruchen kann:
Angesichts der Erfahrung, daB die alte Ordnung brdickelt, eine neue noch unbegreifliche
Welt unwiderruflich hereingebrochen ist, sahen die weitsichtigeren Lokalpolitiker —
den sozio-kulturellen Tod vor Augen —, daB der Kulturkonflikt nicht nur mit neuen
Technologien bewiltigt werden konnte. In dieser Situation kam es zur Verstofung der
eigenen Ahnen und Kulturheroen.

Der Vergleich der Segenskraft der gottlichen Michte fithrt zur VerstoBung der eige-
nen Ahnen und der von ihnen sanktionierten Ordnung. Dafiir unten ein Beispiel. Hier
geniigt der Hinweis, daB der ProzeB der Christianisierung in Momenten der Krisis-
erfahrung in Fahrt kam. Einzelne, die weiter sahen und die Krise benennen konnten,
nahmen das Wort des Evangeliums >Ich bin das Brot des Lebens< wortlich im Sinne
eines sozialen und kulturellen Uberlebens fiir das Morgen (vgl. Joh 6,35.51). Insofern
war die Einkehr in die Missionskirche eine subtile Form antikolonialen Widerstands
und verband sich mit der Hoffnung, daB in der Kirche nicht nur der soziale Zusammen-
halt innerhalb der traditionellen Gesellschaft reetabliert, sondern, wie das Bild vom
Abendmahltisch unmifverstindlich sagt, ein geschwisterliches Miteinander von Schwarz
und WeiB an einem Tisch eingelost werden konnte.

In diesem grundlegenden Sinne hat man nicht nur einen subtilen Widerspruch gegen
die koloniale Situation, auch die in der Missionskirche angemeldet, sondern auch eine
Story gewihlt, ein grundlegendes biblisches Paradigma, in dem man die eigene Erfah-
rung aufgehoben sah.

“* J. GARRETT 1982b, passim; H. SCHUTTE 1986, T. AHRENS 1989b.
% J. GUIART bei C. D. ROWLEY 1972, 140.
1 ygl. Lit. Anm. 49 sowie G. FUGMANN (Hg.) 1986b, 137f, vgl. 124,



274 Theodor Ahrens

2.3 »... was ihr uns gebracht habt, das ist der Korper« — die Wahl
einer eigenen Story und der Beginn geschichtlicher Existenz

Es ist manchmal behauptet worden, in der ersten christlichen Generation habe ein
inhaltliches Verstehen des Evangeliums bei der Einkehr in die Missionskirche keine
oder allenfalls eine nachgeordnete Rolle gespielt. Wir konnen iiber den unvermeidlich
groben Zugriff hinaus, den wir eben gewagt haben und der immerhin die Wahl eines
zentralen biblischen Paradigmas zur Deutung der eigenen Situation belegt, Lebens-
zeugnisse befragen, die christliche Erstgestalten aus dem Siidpazifik uns hinterlassen
haben. %

Die Kapelle des Pacific Theological College (PTC) in Suva Fiji gilt dem Gedéchtnis
der etwa 1.200 polynesischen und melanesischen Evangelisten, die mit ihren Familien
meist entlang den Routen traditioneller Handelsbeziehungen den Ozean kreuzten, um
die Gottesgeschichte des Evangeliums zu vergegenwirtigen.

Maretu, 1802-1880, als Sohn eines Unterhiuptlings auf Rarotonga geboren, berichtet
von der Einfithrung des Christentums auf den Cook Inseln (1833) folgendes:

»Nach der Griindung der Kirchengemeinde begannen wir, die Leute zu besuchen und
ihnen vom Tode Jesu und von seiner Geburt zu erzidhlen. Sie waren sehr an dem Ort
seines Sterbens und dem Ort seines Begribnisses interessiert. Sie wollten gern die
Auferstehung Jesu sehen und den Ort, an dem er in den Himmel gefahren war«,®

Die Gottesgeschichte hat Haftpunkte in dieser Welt. An konkretem Ort, in konkreter
Zeit berithren sich Himmel und Erde, und nicht nur in mythischer Vorzeit. Jerusalem
und Bethlehem sind Orte, auf die man sich beziehen kann als Orte, an denen neues
Leben von Gott her in diese Welt gekommen ist. Weil man davon gerne mehr wiilite,
verlassen die Leute ihre Weiler und siedeln auf Dauer im Dorf um zu lernen, um die
Gottesdienste zu besuchen und an Unterweisungen teilzunehmen. Es ist nicht nur eine
von den Missionaren gewiinschte, sondern eine von den Leuten jetzt fiir erforderlich
gehaltene gesellschaftliche Neuordnung. Ja mehr! Auf die Frage, was das Christentum
Neues gebracht habe, erhilt Maurice Leenhardt eine Antwort, die ihn auch nach Jahr-
zehnten missionarischer und anthropologischer Arbeit noch erstaunte, nimlich: »Die
Wahrnehmung (der Konturen) des eigenen Kdrpers«,*

Die Uberginge zwischen der Person und dem Kosmos sowie zwischen dem Selbst
und den mythischen Figuren der Vergangenheit sind nicht mehr unbestimmt. Die
Person entdeckt ihren Ort und ihre Zeit als Forum einer unverwechselbaren eigenen
Geschichte, und zwar aufgrund eines gewdhliten Bezuges zu der im Evangelium erzihl-

 Quellen: z. B. Gapenuo Ngizaki (W.FUGMANN 1985); Gejammalo Apo (J. . STREICHER 1964); Maretu
(M. CROCOMBE 1983); Ta’unga (R. G. UND M. CROCOMBE 1984; vgl. M. CROCOMBE (sine anno); vgl. M. Cro-
COMBE 1964). Zur Interpretation der polynesischen Quellen vgl. T. AHRENS: »Bethlehem, Jerusalem und die
»Entdeckung des eigenen Korpersc. Zum Beitrag polynesischer Missionare in der Christianisierung Ozeaniens«, in:
T. AHRENS (Hg.), Vom Gehorsam des Glaubens. Festschrift fiir Paul-Gerhardt Buttler, Hamburg 1991.

* Bei M. CROCOMBE 1983, 86.

3 M. LEENHARDT 1984, 216ff, 234.



Das Versprechen neuen Lebens 275

ten Gottesgeschichte, die die Geschichte Jesu Christi ist mit ihrem Ort und ihrer Zeit
zwischen Bethlehem und Jerusalem.

Maretu schildert dann die fiir seinen spiteren Weg wichtige Bekehrung seines Vaters:
»Er hatte es eilig, die Idole und seine Opferplitze zu verbrennen, denn er hatte einen
Groll gegen seine Gotter im Herzen ...«.”

In dieser Situation erkrankt der Vater. Die Gotter, die im Begriff waren, verstoBen
zu werden, erfahren nun Versuche der Besinftigung. Allein, als das nicht hilft, werden
alle Heiligtiimer mit ihren Standbildern zerstort. Die Briichigkeit der alten Ordnung und
die Ohnmacht ihrer Garanten ist deutlich. Der Vater erholt sich und empfingt im
Traum eine Botschaft: »Hittest du deine Opferplitze nicht zerstort, wirest du in drei
Tagen tot gewesen. Erhebe dich und strecke deine Glieder, deine Krankheit ist voll-
stindig behoben«,*

Maretu ist nicht nur ein genauer Beobachter dieser Vorginge. Als der Missionar
Pitman erkrankt, vertritt er ihn als Prediger im Sonntagsgottesdienst. Wenig spiter wird
ihm Gelegenheit zu weiterer Eigeninitiative zugespielt, als er in Vertretung eines
ebenfalls erkrankten Missionars nach Mangaia entsandt wird, um einen Streit zu
schlichten. Auf Veranlassung der Lokalpolitiker bleibt er, schlichtet den Streit ganz in
polynesischer Manier und erzielt grole Wirkung, ist vielleicht der bedeutendste Missio-
nar der Cook Islands, nicht nur weil er die Krise seiner Gesellschaft auch als eine
religiose Grundlagenkrise begreift, sondern auch weil er mit sicherer Hand iiberkom-
mene Muster kulturellen Verhaltens aufgreift und auf ein neues Fundament zu stellen
vermag. Gott liebt euch, sonst wiren wir nicht hier. Ihr seid Kinder Gottes. Seid
Kinder Gottes. Das ist der Cantus firmus seiner Ansprachen. Immer wieder kommt er
auf das Johannes-Evangelium zuriick. Polynesische Gastfreundschaft und Liebe, Aloha,
Alopa, wandelt sich zur Agape, kommt so zu sich selbst.

Es hat andere gegeben wie beispielsweise Joeli Bulu (1810-1870), ein methodistischer
Evangelist von der Insel Vava’'u bei Tonga, der in seiner Biographie mehr iiber sich
selbst und seine eigenen Emotionen verrit als der etwas herbe Maretu.”

Joeli Bulu hatte nicht nur ein, sondern zwei Bekehrungserlebnisse. Zuniichst dringt
sich ihm nach einem Abendgottesdienst und angesichts der iiberwiltigenden Pracht der
tropischen Nacht der Gedanke auf: »Wenn jenes Wort wirklich wahr ist ..., dann sind
diese Lotumenschen wahrhaft gliicklich. ... Ich werde mit den Sternen leben«. Hier ist
tatsdchlich einmal das Wort das Wunder! Es identifiziert ihn als einzelnen. Joeli Bulu
furchtet seinen Vater, tritt dennoch dem Lotu, der Gemeinde bei, hat spiter noch
einmal ein tiefes religioses Widerfahrnis, als er angefallen von einem Hai im flachen
Gewisser mit diesem Tier kiimpft und in seiner Todesangst eine Vision des Stephanus
und der himmlischen Mirtyrer in ihren weiBen Kleidern hat. Er kann den Hai bezwin-
gen und wankt zum Ufer,®

* Bei M. CROCOMBE 1983, 59.
* Bei M. CROCOMBE 1983, 62.
7. BuLu 1871, 10.
* J.BuULU 1871, 29.



276 Theodor Ahrens

Er wird spiter ordiniert, wirkt lange in eigener Verantwortung als Kirchenkreismis-
sionar auf Fiji, wird dort seiner polynesischen Herkunft wegen gelegentlich als Loyalist
der lokalen Hiuptlinge (die fijianische Héuptlingskultur ist ein polynesisches Erbe)
verdichtigt. Er verwitwet. Seine zweite Heirat mit einer Frau aus Fiji integriert ihn
stirker in die dortige Gesellschaft und bereitet ihn auf die versdhnende Rolle vor, die er
als Verhandlungspartner der Hauptlinge, als Friedenstifter und spiter als Erzieher von
Cakobao, dem spiteren Konig von Fiji, spielen sollte.

Ein dritter, der zu wiirdigen ist, weil er fiir die vielen polynesischen Missionare steht,
die das Evangelium nach Melanesien gebracht haben, ist Ta’unga. Er wirkte in Kanaky
(Neukaledonien) und fafit in seiner Autobiographie seine Sicht des Christentums einmal
etwa so zusammen: Die Preisgabe Jesu Christi durch Gott den Vater ist der Erweis
seiner unendlichen Liebe. Und daraus folgt fiir Ta’unga der unendliche Wert einer
jeden Person, die mit diesem Lebensopfer erkauft wurde. Alle Menschen sollten dies
»respektieren« und »erinnern«. %

Eben dieser Zumutung sah Ta’unga sich eines Tages selbst ausgesetzt, als er zunichst
mit Mithe dem Mordanschlag zweier unerkannter Gesellen entkommt, dies arglos in der
Gemeinde berichtet, die darauf heimlich eine Truppe ausschickt, um die beiden zu
ergreifen, zu t6ten und zu verzehren. Als Ta'unga dies erfihrt, eilt er und findet die
Krieger, sieht, daB der eine Gefangene schon getotet ist, der andere noch lebt und
gebunden steht. Die iiberraschten Krieger wollen Ta'unga verscheuchen. Er besteht auf
seinem Gastrecht. Als sie ihn abspeisen wollen, verlangt er den lebenden Gefangenen
als seinen Anteil. Es herrscht unmittelbar vollige Stille, bis jemand sagt: »LaBt ihn den
lebenden Menschen nehmene. %!

Wie sehr auch immer wir diese Geschichten verkiirzt haben, deutlich ist, daB Ta’unga
konsequent in den Bahnen traditioneller Rechtsvorstellungen argumentiert. Aber diese
Vorstellung des Rechts wird zentriert um eine neue Mitte: das Recht des unendlichen
Wertes, den jedes menschliche Leben durch das Opfer Jesu Christi erfahren hat. Das
Gottesrecht will nicht, daB menschliches Recht sich neue Opfer schafft. Die Logik der
Retribution ist unaufhebbar. Aber diese Logik wird zentriert um einen neuen Mittel-
punkt, das Recht der Gnade.

Gewil} hat es damals im Studpazifik Motive des Christwerdens gegeben, die sich heute
nicht mehr aufrechterhalten lassen. Allerdings zeigen diese Beispiele auch, daB damals
Maretu, Joeli, Bulu und Ta'unga in der nie aufhebbaren Ambiguitit christlicher Mission
den Faden der Christusgeschichte entdeckt und aufgegriffen haben. Sie sahen darin
mehr als nur eine neue Bedeutung ihrer Krisenerfahrung. Sie sahen in der Geschichte
Jesu Christi mit ihrer konkreten Zeit und ihrem konkreten Ort das anschauliche neue
Leben von Gott und fiir Gott. Das stiftet Aufbruchsbereitschaft. Sie konnen auf ihre
Weise die Fortsetzung dieser Gottesgeschichte an ihrem Ort glauben — und mitgestal-
ten. Gott handelt eben nicht nur in mythischer Zeit, sondern in Bethlehem, Jerusalem
und darum auch in Kanaky, auf Fiji und in Papua Neuguinea. Das Evangelium holt sie

* Dazu J. GARRETT 1982b, 281ff.
® Bei: R. G. CROCOMBE/M. CROCOMBE 1984, 6ff.
¢ Bbd., STff.



Das Versprechen neuen Lebens 277

als Versprechen neuen Lebens an ihrem Ort, in ihrer Zeit ein. Sie glauben, daB sie
nicht festgelegt bleiben auf die scheinbar unwiderrufliche Verhéingnisgeschichte der
europdischen Kolonisierung. Sie reagieren also nicht nur auf die koloniale Einschiichte-
rung und Unterdriickung, sie deuten die Krise ihrer Gesellschaft auch nicht nur als eine
von auBen induzierte, sondern auch als eine von ihnen zu verantwortende. Mitten im
Tode wagen sie eine personliche Antwort auf die Wahrnehmung neuen Lebens aus Gott
in der Geschichte Jesu Christi.

Diese und mit ihnen tausende von anderen Evangelisten haben das Evangelium sicher
in einer unvollkommenen Weise gelebt — unvollkommen polynesisch bzw. melanesisch
im Unterschied zu einer unvollkommen europdischen oder nordamerikanischen Weise.
Vielleicht war es aus der Perspektive der einheimischen Bevolkerung so, daB ein
polynesischer oder melanesischer Missionar als Individuum.iiberzeugen mufite, ein
Europier hingegen zuniichst nur als Vertreter einer Gruppe bzw. einer Zivilisation.®

Diese Vermutung unterstreicht die Bedeutung der indigenen Missionare. Traditionelle
Identititen waren ins Schwimmen geraten. An ihren Propheten konnten die Leute, wenn
auch undeutlich, wahrnehmen, was das Bild vom neuen Menschen, zentrales Thema
nicht nur des Kolonialkonfliktes, sondern auch heutiger Befreiungstheologie, besagen
mochte. Am eigenen Ort, in eigener Zeit bezogen sie sich auf die Vorgabe jener Ge-
schichte Jesu Christi und glaubten, daB der dort in Erscheinung getretene Gottesname
sich in ihrer Geschichte bewahrheiten und sich so als ikr Gott erweisen werde.

Die Frage ist also, ob die biblischen Paradigmen sich in der Deutung in der eigenen
Geschichte durchsetzen, und wenn, wie sie das tun. Ist der homo novus gesellschaftlich
abbildbar? Dazu aus der Fiille moglicher Themen, an denen man die Eigenart polynesi-
scher und melanesischer Kirchen- und Christentumsgeschichte veranschaulichen konnte,
ein melanesisches Beispiel:

2.4 Die Religion des Gartens wird mit dem Reich-Gottes-Virus infiziert

Die Verstofung der alten Goétter ergibt keinen weltanschaulichen Kahlschlag — so als
ob eine religiose Tradition eine andere einfach ersetzte. Vielmehr reicht das Paradigma
der alten Religion weit in die Geschichte der christlichen Kirchen Ozeaniens hinein:

Ein christlicher Lehrer und Gemeindeiltester in Melanesien erklirte mir vor Jahren:
»Wenn wir unserem Lo folgen, dann werden wir gesegnet sein. Wenn wir das nicht
tun, wird es Mangel in der Gemeinschaft geben — keine Gesundheit, keine gute Ernte,
keinen Fortschritt, keine Harmonie, kein Prestige, keine Macht im Blick auf die ande-
IEN«,

Lo ist ein Zentralbegriff der religiosen Terminologie im neomelanesischen Pidgin,
diesem wichtigen Vehikel auch religioser Innovation. In dem Wort Lo flieBen zwei
Traditionen zusammen. Einmal ist es verankert in der dorflichen Lebenswelt. Lo meint
den gesamten Bereich moralischen und sozialen Verhaltens, wie er einer bestimmten

© Vgl. J. GARRETT 1982a, 15ff, vgl. aber 47ff; 1982b passim.



278 Theodor Ahrens

Gruppe eigen ist und ihr von ihren Vorfahren verpflichtend hinterlassen wurde. Werden
die das Zusammenleben im Dorf und die Beziehung zu anderen regelnden Verpflichtun-
gen beachtet, folgen Wohlfahrt des Dorfes und ausgeglichene zwischenmenschliche
Beziehungen. Werden diese Verpflichtungen miBachtet, dann sind Zerwiirfnis, Schwi-
che, Krankheit, Zerspaltenheit, kurz, ein Zustand, der als kros bezeichnet wird, die
Folge. Aus den fehlenden Manifestationen des Segens wird eine Storung zwischen den
Lebenden und den Toten erschlossen (so erscheint die soziale Ordnung als ob in der
kosmischen verankert). Ein Status von kros ist schwer zu ertragen, ja gefihrlich, kann
Gemeinschaften unter Umstinden iiber Generationen hin zerstdren. In der Dialektik von
Lo und Kros geht es also um Leben und Tod.

Die Tradition — nach wie vor von oft zwingender Plausibilitit — nihrt die Vor-
stellung, dalB die jeweilige Gruppe selbst und in ihr vor allem die Ménner die Ver-
antwortung fiir die Erneuerung von Lebenskraft tragen und iiber das Vermdgen ver-
fiigen, die nahen und fernen Toten zum Vorteil der eigenen Gruppe zu beeinflussen.
Das Verstindnis von Heil ist familidir und lokal. Es hat keine universale Applikation
iiber den jeweiligen Kontext hinaus. Im wesentlichen ist die Herstellung eines Heils-
zustandes eine Frage rechten Verhaltens und auf einer Ebene symbolischen Handelns —
der Anwendung rechter Mittel. In diesem Sinne eines thaumaturgischen Umgangs mit
Heil und Unheil®® bleibt die Lo-Ideologie einer der beiden Pole im Kriftefeld der
Christentums-, ja der Religionsgeschichte Melanesiens.

Der andere Pol wird, allgemein gesprochen, mit der Reich-Gottes-Thematik bereitge-
stellt, und zwar phasenweise jedenfalls in durchaus apokalyptischer Prigung. In den
frithen Phasen der Kirchbildung hat es vielfach durchaus Zeiten chiliastischer Naher-
wartung gegeben,®

»Das Morgen konnte ganz anders seinc. Zukunft in diesem Sinne ist eine Vorstellung,
die melanesische Kosmologie nicht nur modifiziert, sondern verindert. Hans Jochen
Margull® hat dies richtig gesehen und die Spannung gespiirt, die sich damit ergibt, daB
die Botschaft von diesem kommenden Gott sich in der Kosmologie und Lebenspraxis
einer Gartenbaukultur einnistet, fiir die »Gotte als Quelle von Lebenskraft immer schon
natiirlich da ist, so dafl es in dieser Religiositiit »kein Problem des Glaubens« gibt.%

Das ist scharf gesagt, aber auch scharf gesehen. Die Kombination thaumaturgischer
Traditionen einerseits (in Zusammenarbeit mit den Ahnen/Gott wirken die Heiler
besondere Wunder und schaffen Erleichterung im Hier und Jetzt) und chiliastisch-
revolutionistischer Elemente andererseits (die Welt steht auf dem Kopf, doch in Antizi-
pation des kommenden Gottes initiieren die Propheten den kollektiven ProzeB ihrer
Erneuerung) — diese Kombination ist das Neue und betrifft das Ganze der religidsen
Szene. Diese Kombination findet sich nicht nur in den sog. Cargokulturen und, was
noch plausibel erscheinen mag, im enthusiastischen Christentum der Pfingstler, sondern
auch in den GroB- bzw. Missionskirchen. Ja, die Verbindung dieser beiden Traditions-

® Vgl. B. R. WILSON 1973, 18ff.

* Hinweise bei T. AHRENS 1986, 107, 139, 143, 172; T. AHRENS 1989b, 293.
& H.J. MARGULL 1962, 113ff.

Ebd., 114,

2



Das Versprechen neuen Lebens 279

strome 146t tiberhaupt erst begreiflich erscheinen, warum Cargoismus in Pentekostalis-
mus tiberfithrt werden kann und umgekehrt. Im Cargoismus reagiert die zweite christli-
che Generation auf Enttiuschungserfahrungen nach der Einkehr ihrer Eltern in die
Missionskirche und wendet sich wieder an die eigenen Kulturheroen als Identifikations-
figuren und Heilandsgestalten. Weil Cargoismus gerade auch fiir seine eschatologischen
Erwartungen auf thaumaturgische Praxis angewiesen bleibt, ist seine Krise unvermeid-
bar. Die pentekostalen Bewegungen der 80er Jahre, soweit sie sich nicht aus den
GroBkirchen, sondern aus dem Cargoismus rekrutieren, sind als Reaktion auf diese
Krise anzusprechen: Man erkennt, dal die eigenen Kulturheroen und Heilandsgestalten
die schrecklich weiten Horizonte der eigenen Gesellschaft und der Menschheit, deren
man ansichtig geworden ist, nur ungeniigend ausleuchten. Wo Cargoismus in Pente-
kostalismus tiberfithrt wird, bleibt die Lo-Tradition — trotz der kulturkritischen Haltung
der Pfingstler — natiirlich virulent und sorgt fiir die Konkretheit der Heilsvorstellungen.
Aber man greift nun erneut auf die Deutekraft und Reichweite der Christusstory®
zurtick. Fiir alle, ob Missionskirchen, Cargoisten oder Pfingstler, gilt gemeinsam:
Melanesische Thaumaturgie ist durch biblische Eschatologie mit einem zweiten Pol
versehen worden, der die Spannung fiir die Offenbarung des Neuen Menschen in der
neuen Gottesstadt offenhilt.

Das ist ein religionsgeschichtlich wichtiger, wenn auch vielleicht nicht irreversibler
Vorgang. In den GroBikirchen, um dies nachzuholen, bildet der Cargoismus das Sedi-
ment der Volksreligion, so wie umgekehrt die Reich-Gottes-Thematik, ja die Christolo-
gie auch in jenen cargoistischen Bewegungen prisent bleibt, die sich institutionell und
organisatorisch von der Kirche absetzen und ihren eigenen schwarzen Messias erwarten
oder auch schon geopfert haben.

Natiirlich gibt es Unterschiede, die ins Gewicht fallen. In den GroBkirchen ist die
Eschatologie in eine nachgeordnete Position gebracht worden. Das »Schon¢ geschehener
Versohnung wird betont. Uber diese Welt kann man dort daher mehr sagen, als daB sie
im Argen liegt, und es wird Raum gewonnen fiir die Vorstellung gesellschaftlicher
Mitverantwortung der Christen. Die Pfingstler sehen wie die Cargoisten diese Welt im
Argen, erwarten ihre Rettung aber nicht wie jene iiber das Wunder eines kollektiv in
Szene gesetzten Heilungsverfahrens mit Hilfe ihrer Ahnen, sondern in personlicher
Zuwendung des Geistes Christi.

Wie auch immer, GroBkirchen, Cargoismus und enthusiastisches Christentum kom-
men nicht los von dem biblischen Paradigma des Neuen Menschen, dessen Bild zwi-
schen den Polen von Thaumaturgie und Chiliasmus freilich unterschiedlich ausgemalt
wird.

Dabei hilft das chiliastische Element, eine weit iiber den Klan hinausgreifende Un-
heilserfahrung zu verarbeiten. Fiir kleine Leute, deren Existenz in einer AuBerst span-
nungsvollen Situation niemand zu rechtfertigen bereit scheint, bewahrt das Bild der
Gottesstadt bzw. des neuen Gartens Eden Hoffnung auf die Erneuerung aller Dinge;
dariiber hinaus erfahren sie schon jetzt in einer emotional tiefgehenden und symbolisch

® Vegl. T. AHRENS 1986, 71ff, 229ff.



280 Theodor Ahrens

vermittelten Weise ihre Akzeptanz in einer neuen Gemeinschaft des Geistes — ein
Angeld jener Hoffnung. Am deutlichsten ausgeprigt ist dies gegenwirtig bei den
Pfingstlern.

Die chiliastisch-nativistischen Bewegungen sind gelegentlich als vorpolitische, religit-
se Ausdrucksformen eigentlich politischer Aspirationen und insofern als zum Scheitern
verurteilte Unternehmungen beurteilt worden.® Die Gegenfrage ist natiirlich, warum sie
trotz einer so langen Geschichte des Scheiterns fiir melanesische Menschen attraktiv
bleiben. Nicht zuletzt, weil diese Bewegungen wie Initiationen in die neue Zeit gehand-
habt werden. Die Gruppenbewegung als solche ist das therapeutische Verfahren, um
den Ubergang in eine komplexere Kultur zu bestehen (die groBkirchliche Variante)
bzw. in einer kollektiven BuB- und Heiligungsbewegung das Wunder gesellschaftlicher
Emeuerung zu inszenieren (pfingstlerisch-cargoistische Variante). Mit Patrick Gesch®
kann man in diesen Protest- und Anpassungsbewegungen so etwas wie Initiationsriten in
die nene Zeit sehen. Die Menschen experimentieren zwischen den beiden Polen des
religitsen Feldes Lo und Reich Gottes mit den kognitiven Anpassungen, die der Moder-
nisierungskonflikt ihnen aufzudringen scheint. Aus aufienseiterischer Perspektive mag
man das beurteilen, wie man will. Die Entwicklungsproblematik der siidpazifischen
Gesellschaften kann man nicht begreifen, ohne ihre religitse Tiefenschicht zur Kenntnis
zu nehmen, die hier greifbar geworden ist. Das Drama aus Mythos, Traum und bibli-
scher Geschichte geht weiter — doch was wird aus dem homo novus?

2.5 >Wer wollen wir morgen sein?«
Zwischen Identitdtsverlust und Identititsgewinn

Die alte Heimat ist unwiederbringlich vergangen. Traditionelle Identititen sind ins
Schwimmen geraten. In den Versuchen der Betroffenen, die neue, konfliktive, noch
unentschiedene Situation zu verarbeiten, war das Ankommen des Lotu, der christlichen
Religion, das zentrale Ereignis und das Bild vom Neuen Menschen >Christus Intitiator<"
das zentrale Bild, das den Glauben an den in Christus erkennbaren Gott stiftete und zu
geschichtlicher Existenz befreite. Was wird daraus? Ist Christus der Anfinger eines
neuen Lebensstils und also der homo novus, gesellschaftlich abbildbar (cargoistisch-
theokratische Version) oder nur in triumend-glaubender Erinnerung des biblischen
Bildes vom Neuen Menschen zu vergegenwirtigen und allenfalls auf dem Wege
personlicher Nachfolge bzw. Heiligung zu gestalten? Das Spannungsfeld zwischen
diesen beiden Polen bestimmt weiter die Christentumsgeschichte in Ozeanien, und
zwischen diesen Polen ereignet sich selbstverstindlich sehr viel mehr, als wir im
folgenden anleuchten kdnnen:

® Vgl. z. B. P. WORSLEY 1973, B. WILSON 1973, R. J. MAY (Hg.) 1982.
# P. GESCH 1985.
™ Vgl. I. D’'MAY 1990, 120ff.



Das Versprechen neuen Lebens 281

Die Anomie der Situation scheint immer noch eine Religion der Ordnung abzurufen,
und entsprechend verbreiten Cargoismus und Pfingstlertum, aber auch die GroBkirchen
Gesetzlichkeit und Fundamentalismus als Scheinantwort auf die Identititsfrage.”

Wer wollen wir morgen sein? Mit einer Antwort auf diese natiirlich nie zu erledigen-
de Frage wire die Ratlosigkeit vor der Identititsproblematik behoben. In der Reibungs-
hitze zwischen Lo-Tradition und Eschatologie, zwischen >Dorf< und >Stadt<, nicht als
zwei Orten, sondern als zwei Lebensarten, zwischen der Religion, bei der jeder mit-
machen kann, und der Religion der Spezialisten, zwischen Heil als Segen fiir die
Familie und Heil als Gerechtigkeit fiir alle, zwischen den Gerechtigkeitsvorstellungen
im Klan und den neuen Rechtserfordernissen, die der Nationalstaat und dariiber hinaus
die Weltgesellschaft geltend macht, radikalisiert sich fiir die Betroffenen die Frage nach
den effektiven Quellen der Identititsbildung und fiir die religiosen Gemeinschaften die
Frage nach ihrem Beitrag zur politischen Kultur. Diese Fragen sind im Blick auf die
sich zunehmend differenzierende melanesische Gesellschaft schwer zu verfolgen und
wegen der gebotenen Kiirze auch kaum hinreichend zu wiirdigen. Zwei Andeutungen
miissen gentigen:

Die Rollen von Frauen und Minnern z. B. haben in den Modernisierungskonflikten
Melanesiens erhebliche Modifikationen erfahren. Wertvorstellungen der Tradition wie
der Moderne verkniueln sich und tragen dazu bei, den traditionellen Antagonismus
zwischen Frauen und Minnern melanesischer Gesellschaften zwar nicht aufzuheben,
aber zu modifizieren.™

Im Zentralen Hochland Papua Neuguineas kommt es beispielsweise vor, daB die
Minner traditioneller Religion verpflichtet bleiben, weil in diesem ideologischen Kon-
text die Fiktion ihrer Alleinverantwortung fiir die Erneuerung der Kraft der Frucht-
barkeit aufrechterhalten werden kann, wihrend die Frauen in pentekostalen Bewegun-
gen engagiert sind, weil sie dort Prophetin, Priesterin und Manageress zugleich sein
konnen. Aber auch in den GroBkirchen ist die Situation ambivalent. Einerseits spielen
sie mit ihrer Verweigerung des Ordinationsrechtes fiir Frauen den Vorurteilen der
Tradition hinsichtlich der aktiven Kultunfihigkeit der Frauen in die Hinde, andererseits
wurden den Frauen auch in den Missionskirchen neue Ressourcen der Identititsbildung
erschlossen.

Insgesamt aber scheinen die GrofBkirchen trotz des enormen Potentials, iiber das sie
nach wie vor verfiigen (im Bereich der verantwortlichen Mitarbeit sog. Laien oder auch
des Nachwuchses fiir kirchliche Mitarbeiter), vor allem hinsichtlich ihres Beitrages zur
politischen Kultur, unentschlossen, ja wie gelihmt. Gern ziehen sie sich auf die schlich-
te Fortsetzung der in den 30er Jahren mafistabsetzenden Beitrige zur Bildungsarbeit und
zum Gesundheitswesen zuriick und weichen gegenwirtigen Herausforderungen aus.

Auch hierzu nur ein Beispiel: Ein Sezessionskrieg, der Papua Neuguinea seit 1988 fiir
zwei Jahre politisch effektiv paralysierte und der im wesentlichen um die Verteilung der
Einkiinfte aus einer der groBten Kupferminen der Welt auf der Insel Bougainville
zwischen dem Nationalstaat und der Provinz Bougainville gefiihrt wurde, legte auch die

™ Zur Identititsfrage vgl. J. D’MAY, 1990, 108ff und T. AHRENS 1986, 75ff.
™ Vgl. dazu und zum folgenden T. AHRENs 1989a, 197-207 (Lit.).



282 Theodor Ahrens

Unentschlossenheit, um nicht zu sagen Ratlosigkeit der Kirchen frei. Weder die metho-
distische United Church noch die romisch-katholische Kirche, ganz zu schweigen vom
Melanesischen Kirchenrat, konnten sich zu einer klaren Stellungnahme durchringen.
Teile der Kirchen sympathisierten mit den Sezessionisten, die entweder Methodisten
oder Katholiken waren, oder man schwieg, obwohl der Krieg den jungen Nationalstaat
wie die Insel Bougainville an den Rand des Ruins brachte.”

Haben die Kirchen etwas zu sagen zu einem Biirgerkrieg, in dem eine kleine Insel
den Ertrag einer Kupfermine im Sinne des alten Klan- und Landrechts fiir sich allein
beansprucht?™ Bislang reagieren sie unentschlossen und ratlos. Sie sind nicht nur
gefragt, wie Ethnos und Ekklesia in ihrer Unterschiedenheit aufeinander bezogen
bleiben. (Ratlosigkeit in dieser Frage muB auch die Eliten der Methodistenkirche, die
auf Fiji fiir das Rabuka-Regime und gegen einen demokratischen Pluralismus optierte,
befallen haben.”) Sie sind dariiber hinaus gefragt, ob sie aus den Ressourcen der trotz
unterschiedlicher Versionen doch unverwechselbaren Christusstory, die das Leben der
kirchlichen Gemeinschaften priagt, noch das Vermogen ziehen, ihre tribalistisch zer-
splitterte Welt anders zu interpretieren und »Alternativen zu den beengenden Loyalititen
der Welt anzubietens, gleichzeitig jedoch der konstantinistischen Versuchung zu
widerstehen.”® Sonst verspielen sie die kostbare Perle, die Ta'unga, Ruatoka, Gapenuo
und die vielen anderen Patriarchen der neuen Zeit fiir sich und die Ihren entdeckt
hatten.

Summary

Western mission in general found Oceanic societies in an already colonized context
and missionaries more often than not may have found it difficult to dissociate them-
selves from this colonial setting and its ideology. At the same time they were led by the
assumption that the Gospel of Christ would contribute and could contribute decisively
towards the wellbeing of their indigenous counterparts, and they assumed that religion
was an important factor in that time of conflicts. The essay tries to concentrate on the
indigenous recipients’ perspective. Indigenous people and in particular their local
politicians were of course victims of foreign conquest and also of foreign religious
conquest. Missionaries contributed to the destruction of symbolic systems. So too,
however, did local people right from the beginning. The so-called recipients of the
message were actively involved in decoding and reshaping it. They were in fact the
determinant factor. Contextualization of Christianity and syncretizing the message are
references to the same process. This process has been interpreted in social anthropology
within a wide range of parameters, some claiming that it resulted in nothing but

™ Vgl. die in der Times of New Guinea ausgetragene Kontroverse zwischen dem Historiker und Politologen Jim
GRIFFIN (1990a, 1990b, 1990c) und dem Priester-Politiker JOHN MoMis (1990a, 1990b).

" M. MALIK 1990, 202-205.

% Zum politischen Methodismus, der in Fiji fiir das Militirregime eintritt, vgl. J. GARRETT 1988, 1-15.

76 S. HAUERWAS 1990, 344.



Das Versprechen neuen Lebens 283

misunderstanding of Christianity while others took a more positive view. What gave the
history of religious change in Oceania its dynamics, was the issue: how to »put on the
new man«. The theme of renewal may have been lying dormant in local mythical tradi-
tions. It became a life issue again after first contact and confrontation with the white
men. Missionaries and even more so local evangelists did not provide a new theme. But
they did provide a new story which could be read and was in fact read as a comment on
this very question dominating the religious scene. In fact their own biographies were
decoded as a comment on the Christ story, and as a comment on what it meant to put
on »the new man«. The question in dispute was of course whether putting on the new
man could be translated into a new social order or whether the new man could impact
only as an eschatological vision, a vision commented upon at story level. Different
answers are being worked out. Generally across Melanesia a religion of the garden has
been infected by an eschatological virus, the kingdom virus. This applies across the
board from local cargo cultists, pentecoastals and midline churches. The mixture varies,
and the answers whether »new man« can be translated into a new societal order vary
accordingly.

Literaturverzeichnis
A. Monographien

THEODOR AHRENS, Unterwegs nach der verlorenen Heimat. Studien zur Identi-
titsproblematik in Melanesien, Erlangen 1986.

GEJAMMALO ACoO, Erinnerungen und Erfahrungen eines Evangelisten in Neuguinea,
1964, nach Diktat des Vaters (F. Edward Pietz) und aus dem Englischen iibersetzt
(J. E. Streicher), hg. v. W. Fugmann, Neuendettelsau 1979.

ULRICH BEYER, Ein Volk zieht um: Indonesiens staatliches Umsiedlungsprogramm und
die Kirchen, Frankfurt a. M. 1988.

URS BITTERLI, Die »Wilden< und die >Zivilisierten<. Grundziige einer Geistes- und
Kulturgeschichte der europdisch-iiberseeischen Begegnung, Miinchen 1976.

DERS., Die Entdeckung und Eroberung der Welt. Dokumente und Berichte, Bd. 2,
Miinchen 1981.

KLAUS H. BORNER, Auf der Suche nach dem irdischen Paradies. Zur Ikonographie der
geographischen Utopie, Frankfurt a. M. 1984.

IAN BREWARD, Australia. »The Most Godless Place Under Heaven?«, Melbourne 1988,

JOEL BULU, The Autobiography of a Native Minister in the South Sees (von Missionar
Lorimer Fison), London 1871.

KENELM BURRIDGE, Mambu. A Melanesian Millennium, London 1960.

MARJORIE TUAINEKORE CROCOMBE (Hg.), Cannibals and Converts. Radical change in
the Cook Islands by Maretu, Suva Fiji 1983.

RONALD GORDON CROCOMBE, The New South Pacific, Wellington 21978.



284 : Theodor Ahrens

DERS./MARJORIE TUAINEKORE CROCOMBE, The Works of Ta’unga. Records of a
Polynesian Traveller in the South Seas, 1833-1896, Canberra 1968/Suva Fiji 1984.

GEORG FORSTER, Reise um die Welt, Frankfurt a. M. 1983.

WALTER FREYTAG, Die junge Christenheit im Umbruch des Ostens. Vom Gehorsam des
Glaubens unter den Vilkern, Berlin 1938.

DERS., Reden und Aufséitze, Miinchen 1961.

JOHN GARRETT, A Way in the Sea. Aspects of pacific Christian History with reference
to Australia, Melbourne 1982, Abk.: 1982A.

DERS., To Live among the Stars. Christian Origins in Oceania, Geneva/Suva Fiji 1982,
Abk.: 1982B.

DERS., Footsteps in the Sea. Christianity in Oceania to World War II, Suva Fiji 1991.

DERS., Where Nets Were Cast. Christianity in Oceania since World War II, Suva Fiji
1992.

PATRICK F. GESCH, Initiative and Initiation. A Cargo Cult-Type Movement in the Sepik
Against Its Background in Traditional Village Religion, St. Augustin 1985.

WILLIAM WYATT GILL, From Darkness to Light in Polynesia with Illustrative Clan
Songs, Suva Fiji 1984.

HORST GRUNDER, Geschichte der deutschen Kolonien, Paderborn 1985,

IAN H. HOGBIN, Transformation Scene. The Changing Culture of a New Guinea
Village, London 1951.

REINER JASPERS, Die missionarische Erschlieffung Ozeaniens. Ein quellengeschichtlicher
und missionsgeographischer Versuch der kirchlichen Gebietsaufteilung in Ozeanien bis
1855, Miinster 1972.

CHRISTIAN KEYSSER, Anutu im Papualande, Neuendettelsau 1958 (1925).

DERS., Eine Papuagemeinde, Neuendettelsau 21950 (1929).

KARL-HEINZ KOHL, Abwehr und Verlangen. Zur Geschichte der Ethnologie, Frankfurt
a. M. 1987.

JEAN MARIE KOHLER, Christianity In New Caledonia and the Loyalty Islands. Sociolo-
gical Profile, Port Vila 1981.

KENNETH SCOTT LATOURETTE, A History of the Expansion of Christianity. The Great
Century in the Americas, Australasia and Africa, New York 1943.

PETER LAWRENCE, Road Belong Cargo. A Study of the Cargo Movement in the Sou-
thern Madang District New Guinea, Melbourne 21967.

HANS JOCHEN MARGULL, Aufbruch zur Zukunft. Chiliastisch-messianische Bewegungen
in Afrika und Siidostasien, Giitersloh 1962.

JOHN D’ARCY MAY, Christus Initiator. Theologie im Pazifik, Diisseldorf 1990.

NIKOLAI MIKLOUCHO-MACLAY, New Guinea Diaries (Translated from the Russian with
biographical comments by C. L. Sentinella) Madang Papua New Guinea 1975.

J. GRAHAM MILLER, Live. A History of Church Planting in the New Hebrides to 1880
(Book 1), Sydney o. J. (1978).

RUFUS PECH, Manub and Kilibob. Melanesian Models for Brotherhood Shaped by Myth
Dream and Drama, Goroka 1991.



Das Versprechen neuen Lebens 285

GEORG PILHOFER, Die Geschichte der Neuendettelsauer Mission in Neuguinea, Neuen-
dettelsau, 3 Bde.; Bd. I: Die Geschichte der Neuendettelsauer Mission in Neuguinea,
1961; Bd. II: Die Mission zwischen den beiden Weltkriegen, 1963; Bd. Il1I: Werdende
Kirche in Neuguinea — Kopie oder Original? Geschichtliches und Grundsdtzliches zur
Frage des Verhdltnisses von alten und jungen Kirchen, 1962.

MURIEL PORTER, Land of Spirit? The Australian Religious Experience, Geneva 1990.

GUNTHER RENCK, Contextualization of Christianity and Christianization of Language, A
Case Study from the Highlands of Papua New Guinea, Erlangen 1990. ‘

C. D. ROWLEY, The New Guinea Villager. A Retrospect from 1964, Melbourne *1972.

LAMIN SANNEH, Translating the Message. The Missionary Impact on Culture, New
York 1989.

HEINZ SCHUTTE, Koloniale Kontrolle und christliche Mission. Uberlegungen zu gesell-
schaftlicher Transition in New Guinea, Wien 1986.

ROBERT MILLARD SMITH, Conversion and Continuity. Response to Missionization in the
Papua New Guinea Highlands, Canberra 1981.

PHILIP SNOW/STEFANIE WAINE, The People from the Horizon. An illustrated history of
the Europeans among the South Sea Islanders, Singapore 21986.

J. P. SUNDERLAND (Hg.), Mission Life in the Islands of the Pacific, Being a Narrative
of the Life and Labours of the Rev. A. Buzacott, Suva Fiji 1985.

ALAN R. TIPPETT, Solomon Islands Christianity. A Study in Growth and Obstruction,
London 1967.

ELSIE M. WEBSTER, The Moon Man. A Biography of Nikolai Mikloucho-Maclay,
Melbourne 1984.

ERICH WEINGARTNER/FREDERIC TRAUTMANN, New Caledonia. Towards Kanak Inde-
pendence. Reports of an Ecumenical Visit to New Caledonia 27 April - 11 May 1984,
Geneva 1984.

DAVID WETHERELL, Reluctant Mission. The Anglican Church in Papua New Guinea,
1891-1942, St. Lucia 1977.

DARRELL L. WHITEMAN, Melanesians and Missionaries. An Ethnohistorical Study of
Social and Religious Change in the Southwest Pacific, Pasadena 1983.

RONALD G. WILLIAMS, The United Church in Papua New Guinea and the Solomon
Islands. The Story of the Development of an Indigenous Church on the Occasion of
the Centenary of the L.M.S. in Papua, 1872-1972, Rabaul 1972.

JAMES WILSON, A Missionary Voyage to the Southern Pacific Ocean, Performed in the
Years 1796, 1797, 1798, in the Ship Duff, Graz 1966.

RALPH M. WILTGEN, The Founding of the Roman-Catholic Church in Oceania
1825-1850, Canberra 1979.

PETER WORSLEY, Die Posaune wird erschallen. »Cargo«-Kulte in Melanesien, Frank-
furt a. M. 1973.



286 Theodor Ahrens
B. Sammelbdnde

URS BITTERLI (Hg.), Asien, Australien, Pazifik, Miinchen 1981.

RONALD GORDON CROCOMBE/AHMED ALI (Hg.), Politics in Polynesia, Suva Fiji 1983,
Abk.: 1983A. ;

DIES., Politics in Micronesia, Suva Fiji 1983, Abk.: 1983B.

URSULA DEGENHARD, Entdeckungs- und Forschungsreisen im Spiegel alter Biicher
(Katalog zur Ausstellung der Wiirttembergischen Landesbibliothek im Rahmen des
Gesamtprojektes »Exotische Welten Europdische Phantasien« in Stuttgart 1987) Bad
Cannstadt 1987.

GERNOT FUGMANN, The Birth of an Indigenous Church. Letters, Reports and Docu-
ments of Lutheran Christians of Papua New Guinea, Goroka 1986.

DERS. (Hg.), Ethics and Development in Papua New Guinea, Goroka 1986.

INGRID HEERMANN (Hg.), Mythos Tahiti: Siidsee — Traum und Realitit (Katalog zur
Ausstellung »Mythos Tahiti« im Rahmen des Gesamtprojektes »Exotische Welten
Europiische Phantasien« in Stuttgart 1987) Berlin 1987.

FRIEDRICH V. KROSIGK/GUNTER RATH/WOLFGANG LEIDHOLD, Siidsee — Inselwelt im
Umbruch. Einzelstaatlicher und regionaler Wandel im Siidpazifik, Erlangen 1988.

MAURICE LEENHARDT, Do Kamo. Die Person und der Mythos in der melanesischen
Welt, Frankfurt-Berlin-Wien 1984 (Frz. Originalausgabe: Editions Gallimard Paris
1947).

RONALD JAMES MAY (Hg.), Micronationalist Movements in Papua New Guinea,
Canberra 1982.

GERD STEIN (Hg.), Europamiidigkeit und Verwilderungswiinsche. Der Reiz in amerika-
nischen Urwildern, auf Sildseeinseln oder im Orient ein zivilisationsfernes Leben zu
fithren, Frankfurt a. M. 1984.

HERWIG WAGNER/GERNOT FUGMANN/HERMANN JANSSEN (Hg.), Papua-Neuguinea —
Gesellschaft und Kirche. Ein dkumenisches Handbuch, Erlangen 1989.

C. Aufsitze

THEODOR AHRENS, »Die Aktualitdt Christian Keyssers. Eine Fallstudie protestantischer
Missione, in: ZMiss 2, 1988, 94-110.

DERS., »Randbemerkungen zur Frithgeschichte lutherischer Mission im @stlichen
Hochland von Papua-Neuguineas, in: ZMR 73 (1989) 284-302, Abk.: 1989B.

JOHN GARRETT, »Die Geschichte der Kirche im Pazifik«, in: ThZ 38 (1982) 399-417,
Abk.: 1982C.

DERS., »The Coups in Fiji: A Preliminary Social Analysis«, in: CATALYST XVIII/1
(1988) 1-15.

STANLEY HAUERWAS, »Die Kirche in einer zerrissenen Welt und die Deutungskraft der
christlichen >story««, in: H. G. ULRICH (Hg.), Evangelische Ethik: Diskussionsbeitrige
zu ithrer Grundlegung und ihren Aufgaben, Miinchen 1990, 338-381.



Das Versprechen neuen Lebens 287

PETER HEMPENSTALL, »Europiische Missionsgesellschaften und christlicher Einfluf in
der deutschen Sudsee: das Beispiel Neuguinea, in: KLAUS J. BADE (Hg.), Imperialis-
mus und Kolonialmission, kaiserliches und koloniales Imperium, Wiesbaden 1982,
226-242.

ERHARD KAMPHAUSEN/WERNER USTORF, »Deutsche Missionsgeschichtsschreibung.
Anamnese einer Fehlentwicklung«, in: VF 2 (1977) 2-52.

JoHN MowMIs, »Momis replies to Griffin« (Word Publications), in: The Times of Papua
New Guinea, Port Moresby October 18, 1990, 113, Abk.: 1990A.

DERS., »A final reply — Momis to Griffine (Word Publications), in: The Times of
Papua New Guinea, Port Moresby November 1, 1990, 6, Abk.: 1990B.

GAPENUO NGIZAKI, »Braune Fackeltriger«, in: Concordia, Neuendettelsau Juli 1986,
18-33.

N.N., Kurze Rechtfertigung der evangelischen Siidseemissionen gegen die Ver-
unglimpfung des Herrn Otto von Kotzebue in seiner Schrift »Neue Reise um die Welt«,
Basel 1832.

HEINZ SCHUTTE, »The Six Day War of 1978 in the Bismarck Archipelago«, in: Journal
of pacific History 24/1 (1989) 38-53.

NONIE SHARP, »West Irian, East Timor — Papua New Guineax, in: Like the Shadow of
an Eagle (Victoria, s.a. 1-8), reprinted from Arena 61 (1982) 95-133.



PLOTZLICHER TOD UND VERGELTUNGS-
GLAUBE BEI DEN BERGVOLKERN
NORDLUZONS (PHILIPPINEN)

Ein Beitrag zu einer verstehenden Missionswissenschaft
und einer interkulturellen Hermeneutik

von Rainer Neu

Die Vereinigte Kirche Christi in den Philippinen (UCCP), die bedeutendste evangeli-
sche Kirche dieses tropischen Vielvolkerstaates, hat es ihren einheimischen und aus-
lindischen Missionaren auferlegt, in allen neuen Missionsgebieten die Indigenisierung
des evangelischen Glaubens als angemessene Missionsmethode zu befolgen. Die Missio-
nare sollen die Werte eines Volkes achten, seine Traditionen bewahren helfen und das
Christentum in die angestammte Kultur verwurzeln. Die Verkiindigung des Evange-
liums soll sich an regionale Ausdrucksformen halten und hergebrachte Lebensstile und
Umgangsformen respektieren. '

Ebenso haben Vertreter der Vereinigung Asiatischer Bischofskonferenzen (FABC) zur
Inkulturation des Christentums und zum interreligiosen Dialog aufgerufen. Ein solcher
Dialog bedeute nicht, seine eigenen Uberzeugungen aufzugeben oder leichtfertige Kom-
promisse zu schliefien. Im Gegenteil miisse jeder Dialogpartner seinen Glauben iiber-
zeugend vertreten konnen, um dem Gedankenaustausch Tiefe und Gehalt zu geben.
Jeder Gesprichsteilnehmer solle sich auf die religitse Vorstellungswelt seines Gegen-
iibers einlassen, um dessen Glaubenswahrheiten zu verstehen.?

Ich mochte in diesem Beitrag die Initiative dieser Kirchenvertreter aufgreifen und am
Verstindnis des plotzlichen Todes im Weltbild der Igorot im Norden der Philippinen
zeigen, zu welchen Ergebnissen ein solcher interreligidser Dialog zwischen dem Chri-
stentum und einer ethnischen Religion fithren kann. Methodisch halte ich mich dabei an
das Konzept einer verstehenden Missionswissenschaft und einer interkulturellen Herme-
neutik Theo Sundermeiers,® in dem beide Dialogpartner sowohl als Subjekte wie als
Objekte des Verstehens auftreten.

! Manual for Mission and Evangelism. Prepared by the Mission and Evangelism Committee, ed. by J.R. QUISMUN-
DO, Manila 1988, bes. 69-73.

* »Seventh Asian Bishops® Institute for Interreligious Affairs on the Theology of Dialogue (BIRA IV/7)«, in: L. N.
MERCADO, J. J. KNIGHT, Mission and Dialogue. Theory and Practice, Manila 1989, 229-235.

* TH. SUNDERMEIER, »Erwigungen zu einer Hermeneutik interkulturellen Verstehens«, in: DERS., Die Begegnung
mit dem Anderen. Pladoyer fiir eine interkulturelle Hermeneutik (Studien zum Verstehen fremder Religionen, Bd. 2)
Giitersloh 1991, 13-28.



Plotzlicher Tod und Vergeltungsglaube bei den Bergvélkern Nordluzons 289

»Igorot«, d. h. wortlich iibersetzt »Bergleute«, ist ein Sammelname fiir die Bergvolker
im Zentralmassiv der philippinischen Kordilleren. IThre grofiten und bekanntesten Eth-
nien sind die Ifugao, Kalinga, Bontok, Kankana-ay, Ibaloy, Isneg und Tinguian. Die
Igorot waren bis zum Beginn dieses Jahrhunderts aktive Kopfjiger, und manche Grup-.
pen tragen auch heute noch — nach Uberwindung der Kopfjagd — Blutfehden unterein-
ander aus. Die Igorot leben in ihren jetzigen Siedlungsgebieten seit vielen Jahrhunder-
ten als Jiger und Sammler, Brandroder und schlieBlich NaBreisbauern, die in einigen
Gegenden gigantische Reisterrassen an den Steilhingen angelegt haben. Im einzelnen
weisen diese Gruppen unterschiedliche Kulturmerkmale auf und sprechen unterschiedli-
che Sprachen. Gleichzeitig zeigen sich jedoch in wirtschaftlicher, politischer und
religioser Hinsicht eine Reihe charakteristischer Gemeinsamkeiten, die vor allem auch
den Bereich der Todes- und Jenseitsvorstellungen betreffen, mit denen wir uns in
diesem Aufsatz beschiftigen. In der traditionellen Glaubenswelt der Igorot finden sich
Ahnengeister, Naturgeister und Gotter, unter letzteren auch ein >hochstes Wesens,
Kabunian, der in den meisten Igorot-Gesellschaften als Schopfer der Menschen gilt.

Historisch widerstanden die Igorot hartnickig allen spanischen Kolonisationsver-
suchen, und auch nach 300 Jahren Fremdherrschaft hatten die Spanier sich nur in
vereinzelten Militdrstiitzpunkten in den Kordilleren festsetzen konnen. Erfolgreich
verteidigten die Igorot ihre eigenen Traditionen und Wertvorstellungen. Erst nachdem
die Amerikaner 1898 die Spanier vertrieben hatten, gerieten die Igorot schnell unter
westlichen ZivilisationseinfluB. Die christliche Mission kam in den 50er und 60er
Jahren dieses Jahrhunderts zu einem iiberraschenden Erfolg und erfaBte nahezu die
gesamte Bevolkerung. Die meisten Igorot sehen zwischen dem neuen christlichen
Glauben und ihren urspriinglichen Traditionen allerdings keine Unvereinbarkeit und
zelebrieren weiterhin die alten Rituale. Christentum und traditionale Religion fiithren
unter den Igorot eine unbekiimmerte Koexistenz und fordern von sich aus zum Dialog
heraus. Wihrend einige fundamentalistische Denominationen den strikten Bruch mit den
alten Ritualen und Uberzeugungen fordern, waren bereits die frithen Missionare eher
nachsichtig, da sie die aufrichtige Frommigkeit der »Bergleute« erkannten. In Fortfiih-
rung ihres Missionsverstindnisses méchte ich hier ein Problem reflektieren, das m. W.
theologisch bisher keine Beachtung gefunden hat.

In den Uberlieferungen der Igorot findet sich keine Vorstellung von einem Gericht
nach dem Tod. Es fehlt der Glaube an eine ausgleichende Gerechtigkeit zwischen den
Taten eines Lebenden und seinem Ergehen im Jenseits.* »Holle« wird in den philippini-
schen Sprachen gewohnlich mit fmpfyerno wiedergegeben, das sich aus dem von den
Spaniern iibernommenen »Inferno« ableitet. Die Igorot-Sprachen kennen keinen ein-
heimischen Begriff fiir diese Vorstellung. Sie war ihnen urspriinglich fremd.®

Allen Igorot-Gesellschaften jedoch sind relativ einheitliche Traditionen von einem
Weiterleben nach dem Tod gemeinsam. Der Tod eines Menschen bedeutet keineswegs
das Ende seiner Existenz, sondern den Ubergang in eine neue Daseinsform. Die Tren-

* Vgl. B.-C. COLE, The Tinguian. Social, Religious, and Economic Life of a Philippine Tribe, Chicago 1922, 292:
»the Tinguian has no idea of reward and punishment in the future life«.
* Vgl. F. R. DEMETRIO, F. N. ZIALCITA, G. CORDERO-FERNANDO (Ed.), The Soul Book, Quezon City 1991, 117.



290 Rainer Neu

nungslinie zwischen Leben und Tod ist zudem durchlissig. Die Seele eines Schlafenden
vermag sie in Richtung Jenseits zu iiberschreiten, und die Totengeister iiberschreiten sie
in Richtung Diesseits. Der Geist eines Verstorbenen tritt einige Tage nach seinem Tod
die Reise ins Totenreich an, iiberquert den TotenfluB und trifft auf die Gemeinschaft
der Ahnen, denen er die Opfer der Hinterbliebenen iiberbringt. Mit ihnen beginnt er
eine neue Daseinsform, die weitgehend den irdischen Gegebenheiten gleicht. Die
Totengeister pflanzen und ernten, gehen auf Fischfang und Jagd, waschen und reinigen
oder heiraten und paaren sich. Im wesentlichen verstehen die Igorot das Jenseits als
Fortsetzung des irdischen Lebens. Manche Erzdhlungen malen das Leben im Totenreich
angenehmer als auf Erden aus, da hier niemals Mangel herrscht, andere heben indes die
Eintonigkeiten und Entbehrungen dieser jenseitigen Daseinsform hervor.

Wihrend die meisten Religionen das Ergehen eines Verstorbenen im Jenseits von
seinem sittlichen Tun im Diesseits abhingig machen, scheint den Igorot-Uberlieferun-
gen jeglicher Gedanke an einen solchen Tat-Ergehen-Zusammenhang fremd zu sein.
Dem Bosen, Ungerechten und Egoisten wiirde es demzufolge nach dem Tod nicht
schlechter gehen als dem Selbstlosen und Gerechten. Wihrend die sonstigen Religionen
und Weltanschauungen Asiens — gerade auch die der philippinischen Nachbarvilker —
iiber dieses Problem seit jeher nachgesonnen und zahlreiche Losungsmoglichkeiten
entwickelt haben, scheinen die Igorot iiber diesen Aspekt ihrer Jenseitsvorstellungen nie
nachgedacht zu haben.

Heifit das nun, daf in Igorot-Gesellschaften alle Toten als gleich erachtet werden,
ihnen ein dhnliches respektvolles Begribnis zukommt und ihr jenseitiges Ergehen als
identisch vorgestellt wird? Zweifellos nicht, denn dafiir zeigen die Behandlungen
Verstorbener und die fiir sie veranstalteten Totenrituale zuviele Unterschiede. Zwar
mochte jede Familie einem verstorbenen Angehorigen ein wiirdiges Begribnis gestalten,
doch gibt es offenkundige Abweichungen von der Regel. Die Totenbrduche der Igorot
zeigen deutliche Gemeinsamkeiten der Respektbezeugung, wenn es sich bei den Ver-
storbenen um alte Leute handelt, die eines >natiirlichen< Todes gestorben sind. Die
Verhaltensweisen der Hinterbliebenen weichen jedoch unverkennbar ab, wenn jemand
durch einen Unfall getdtet wurde, Selbstmord beging, ermordet wurde, in jungen
Jahren an einer Krankheit starb, oder wenn eine Frau bei der Geburt eines Kindes
starb. Diese Todesarten werden wir im folgenden — mit einem Begriff aus der Ethnolo-
gie — als »schlimmen Tod« bezeichnen.

Wann immer jemand eines plotzlichen und gewaltsamen Todes stirbt, zeigt sich das
Bestreben, den Leichnam mdglichst schnell und ohne grofien Zeremonialaufwand zu
begraben. Bei der Bestattung eines Unfallopfers wird auf das sonst iibliche aufwendige
Bestattungsritual gewohnlich verzichtet und ein gekiirztes Ritual zelebriert. In manchen
Fillen wird der Tote sogar ohne irgendeine Zeremonie beerdigt. Dem Leichnam eines
Menschen, der etwa in einen Abgrund stiirzte, der bei einer FluBiiberquerung von der
Stromung mitgerissen wurde und ertrank, der unter einem Bergrutsch begraben wurde,
der beim Holzfillen erschlagen wurde oder der einen tddlichen SchlangenbiB erhielt,
begegnen die Hinterbliebenen mit Furcht. Oft nehmen nur die niichsten Angehorigen an
seiner Bestattung teil. Bei den Mayawyaw kennen nur einige wenige einflufireiche
Priester die erforderlichen Rituale, die sie mit grofler Scheu zelebrieren. Der katholi-



Plotzlicher Tod und Vergeltungsglaube bei den Bergvélkern Nordluzons 291

sche Missionar und Anthropologe Francis Lambrecht, der diese Rituale aufzeichnete,
hatte groBe Schwierigkeiten, seinen Informanten zur Preisgabe dieser Uberlieferungen
zu bewegen, weil dieser iiberzeugt war, daB die Rezitation dieser Texte zur Unzeit ihm
oder einem seiner Familienangehorigen Ungliick bringen wiirde.® Auf keinen Fall
diirfen jedoch gewdohnliche Bestattungsriten fiir einen solchen Toten ausgefiihrt werden,
da dies den Zorn der Ahnengeister heraufbeschworen wiirde. In manchen Igorot-Gesell-
schaften werden >schlimme Tote« von den iibrigen Toten getrennt beigesetzt, moglichst
am #duBlersten Rande der Gemarkung und in deutlicher Entfernung von den sonstigen
Grabstellen einer Siedlung, mitunter in fiir diesen AnlaB speziell gehauenen Gruften.
Bei den Mayawyaw werden sie bei der Grablegung zudem verflucht. Nach der Bestat-
tung miissen sich die Teilnehmer besonderen Reinigungsriten unterziehen.

Selbstmord geschieht in Igorot-Gesellschaften selten, ist jedoch keineswegs unbe-
kannt. Wihrend heute Selbstmorder hiufig zu Giften oder SchuBwaffen greifen, er-
trinkten sich frither Lebensmiide gewohnlich im Fluff. Da es in solchen Fillen schwie-
rig sein kann, die Leiche zu entdecken, geraten die Hinterbliebenen in groBe Bedring-
nis. Manchmal hilft das ganze Dorf bei der Suche nach dem Toten. Da angenommen
wird, daB ein Ertrunkener — auch im Falle eines Unfalls — seinen Verwandten fort-
wihrend im Traum erscheint, solange er nicht beigesetzt wurde, wird grofie Miihe
aufgewandt, den Korper zu bergen. Die Bestattung findet dann dhnlich wie bei Unfall-
opfern statt. Vor dem Totengeist eines Selbstmorders herrscht grofie Furcht.

Auch im Falle eines Mordes wird das Bestattungsritual gekiirzt, wenn auch keines-
falls ginzlich darauf verzichtet wird. Die Ifugao z. B. opfern bei einem solchen Ritual
keine Tiere, und den Trauergésten wird kein Essen angeboten. Bei den Bontoc werden
zwar, solange die Leiche des Ermordeten aufgebahrt ist, tiglich zwei Hithner getitet
und schlieBlich ein Schwein fiir die Totenseele geopfert, doch werden diese Tierkadaver
nicht verzehrt, sondern in einer Grube verscharrt.

Traditionellerweise sal der Ermordete wie der gewohnliche Tote fiir die Dauer der
Bestattungsrituale auf einem Totenstuhl, jedoch erhielt er kein besonderes Totenge-
wand. Manchmal behielt er die Kleidung an, die er bei der Ermordung trug, in anderen
Fallen wurden dem Ermordeten alte, zerrissene Kleidungsstiicke aus gewebten Rinden-
stiicken angezogen, wie sie sonst nur der drmste Knecht bei der Feldarbeit trug.

Mit dem Leichnam wurde mdglichst roh umgegangen. Die Trauergiste zwickten ihn,
zogen ihn an den Haaren, schlugen ihn auf den Kopf und forderten ihn mit lauter
Stimme auf, sich zu richen. Bei den Ayangan wurden zudem Dornen um den ins Grab
gelegten Leichnam gesteckt, damit er sich auf seiner letzten Ruhestatt unwohl fiithle und
die Verfolgung seines Morders aufnehme. Bei den Bontoc wiederholten die trauernden
Frauen in einem unablissigen Singsang den Namen des Morders oder, falls dieser nicht
bekannt, den Namen seines Wohnortes, um den Toten damit ebenfalls an seine Pflicht
zur Rache zu gemahnen.

Eine Frau, die bei der Geburt eines Kindes starb, wurde frither gleich unter ihrem
Pfahlbau beigesetzt. Dies geschah mit wenigen oder gar keinen Zeremonien. Die

 F. LAMBRECHT, The Mayawyaw Ritual, Washington 1932, 383,



292 Rainer Neu

Beisetzung wurde ohne Sarg vorgenommen und ohne das sonst iibliche Totengewand.
Andere Frauen im gebirfahigen Alter sollten die Leiche unter keinen Umstinden
erblicken, da ihnen sonst das gleiche Schicksal widerfahren konnte. Es durfte in einem
solchen Fall auch nicht geweint werden. Vielerorts wurde das Neugeborene der Mutter
auf die Brust gelegt und gleich mitbegraben. Andernfalls wurde gewartet, bis es an
mangelnder Fiirsorge starb, dann wurde es neben der Mutter vergraben. Die Igorot
hatten frither keine Moglichkeit, ein Neugeborenes ohne Mutterbrust groBzuziehen.
Noch heute sind die Griber bei der Geburt verstorbener Frauen oft klein und wirken
vernachlissigt.

Warum wird solchen armseligen Wesen nach einem unzeitigen, elenden Tod auch
noch die Schmach eines wiirdelosen Begribnisses angetan? Sollte hier nicht Mitleid zu
erwarten sein anstatt Respektlosigkeit? Wiahrend sonst keine Ausgaben fiir ein Begrib-
nis gescheut werden, fehlt fiir diese ungliicklichen Opfer selbst die Regung mensch-
lichen Mitgefiihls. Was bewirkt diese abweisende Haltung der Igorot den >schlimmen
Toten< gegeniiber?

Zuniichst muB man wissen, daB die Igorot den schlimmen Tod auf die Einwirkung
boser Geister zuriickfithren. Manche Igorot befiirchten, daB von solchen Toten eine Art
»Ansteckungsgefahr« ausgeht’ oder daB derjenige, der >schlimme Tote« ehrt, seinerseits
den Zorn der Ahnengeister auf sich zieht.® SchlieBlich werden >schlimme« Tote deshalb
so gefiirchtet, da die Igorot glauben, daB ihre Geister andere Menschen zur selben
Todesart verleiten wollen.’

Diese Hinweise, so aufschlufreich sie sind, erkliren jedoch nicht das Phinomen des
schlimmen Todes in Igorot-Gesellschaften. Tatsdchlich glauben die Igorot nidmlich, daB
Jede Krankheit und jeder Tod, ja Unglick und MiBerfolg im allgemeinen von iibel-
wollenden Geistern verursacht werden. Den Igorot gilt der Tod grundsitzlich als Akt
der Gewalt. Es ist in ihrem Verstindnis kein natiirlicher und wesensmiBiger Bestandteil
des menschlichen Lebens, sondern eine Anomalie. Die Igorot sind iiberzeugt, daBl kein
Tod gegen den Willen ihrer Vorfahren eintritt: keiner stirbt, es sei denn mit Zustim-
mung der Ahnen. ‘

Dem schlimmen Tod muB also ein Element anhaften, daB mit dem Einwirken boser
Geister allein nicht zu erkldren ist. Der Losung dieses Problems kommen wir jedoch
niher, wenn wir nach dem Schicksal der Totengeister solcher plotzlich und gewaltsam
Verstorbener fragen. Nach Auffassung der Igorot gelangen nimlich die Seelen der
Unfallopfer, Ermordeten, Selbstmorder und der bei der Geburt verstorbenen Miitter
nicht ins Totenreich, sondern wandern ziellos umher, erscheinen den Lebenden als

7 K. C. BOTENGAN, Bontoc Life-Ways. A Study in Education and Culture, Manila 1976, 196.

® P. NGABIT, A Study of the Ipad and other Prestige Rituals of the Ayangans of Hallap, Master Thesis, University
of Baguio 1978, unverdffentlichtes Manuskript, 79.

® L. CANOL, »Death Rituals among the Benguet Kankanaeys«, in: Saint Louis University Research Journal 12
(1981) 38.



Plotzlicher Tod und Vergeltungsglaube bei den Bergvilkern Nordluzons 293

Gespenster und fiigen ihnen woméglich ein Leid zu.'® Diese Totenseelen sind ausgesto-
Ben von der Gemeinschaft der Lebenden im Diesseits wie der verstorbenen Vorfahren
im Totenreich. Sie werden als biose Geister gefiirchtet. Wihrend dieses furchterregende
und schiidigende Verhalten bei dem Geist eines Ermordeten erwiinscht ist, damit er sich
an seinen Feinden richt, werden von den iibrigen Totengeistern solche Ubergriffe eher
auf die eigenen Angehorigen erwartet: Der Geist einer frith verstorbenen Mutter macht
sich auf die Suche nach den hinterbliebenen Kindern, um sie nach sich zu ziehen; der
Geist eines Verungliickten sucht ruhelos nach dem Ehepartner, um ihn noch einmal zu
umarmen; und der Geist eines Selbstmorders versucht, andere zu #hnlicheri Taten
anzustiften. »Hat jemand einen Unfall gehabt, jedoch iiberlebt, so wird angenommen,
daB die entsprechende Person einem solchen Wesen begegnet ist«."

Die Seelen der gewaltsam Verstorbenen finden keine Ruhe, da ihnen der Zutritt zum
Totenreich verwehrt wird. Sie irren auf der Erde umher, und die Ibaloy glauben, daf
sie die Gegenstiinde, die ihren Tod verursacht haben, mit sich herumschleppen. Deshalb
fiirchten sich die Ibaloy vor dem Geridusch von Seilen und Asten, die gegen etwas
schaben, von Ketten, die iiber den Boden geschleift werden, oder vor knirschendem
Metall.> Und die Seele eines jeden Toten — solange sie nicht im Jenseits angelangt
ist — gilt als gefihrlich.

Das ganze ausfiihrliche Totenritual bei den Igorot — wie in vielen anderen Kultu-
ren — mochte fiir die Totenseele einen moglichst reibungslosen Ubergang aus der Welt
der Lebenden in die Gemeinschaft der Toten bewirken. Dieser Transfer wird als Reise
vorgestellt, fiir die die Totenseele in materieller wie spiritueller Hinsicht ausgeriistet
werden muB. Jeder Tod verlangt deshalb zahlreiche VorsichtsmaBregeln, solange der
Ubergang der Seele vom Diesseits ins Jenseits als noch nicht abgeschlossen gilt. Die
Bestattungsrituale haben den Charakter eines Losungsrituals, durch das der Tote seiner
diesseitigen Bindungen enthoben wird und aus der Gemeinschaft der Lebenden in die
Gemeinschaft der Ahnen hiniibergeleitet wird. Diese Riten konnen deshalb als Initiation
zu neuem Leben verstanden werden. Wenn sie verweigert werden, bleibt dem Ver-
storbenen der Zugang zur Gemeinschaft der Ahnen versperrt.

Die Versagung der Bestattungsriten bedeutet die Verweigerung des Weiterlebens in
Gemeinschaft, die Verweigerung der Reintegration des Toten in die Sphire des Jen-
seits. Die Geister der Totenwelt kommunizieren weiterhin mit den Lebenden und
bleiben ein Teil von deren Sozialbeziehungen. Die »schlimmen Toten« sollen von dieser

1 In einem Leserbrief im Philippine Daily Inquirer vom 29.10.92 fragt ein Leser, wie man sich bei Erscheinungen
von Geistern plétzlich und gewaltsam Verstorbener verhalten soll. Der spirituelle Ratgeber der Tageszeitung
antwortet: »Unmittelbar nach seinem Tod mag sich der Geist noch nicht bewult geworden sein, daB er schon tot ist.
So mag der Geist seinen Lieben erscheinen und versuchen, sich mit ihnen zu unterhalten, wie sie es zu seinen
Lebzeiten getan haben. Der Lebende sollte den Geist respektvoll anreden und ihm erkliren, daB er nicht linger
lebendig ist, daB er nun zur Geisterwelt gehort und seine Aufmerksamkeit nun auf diese Welt richten sollte. Das
geniigt manchmal schon, dem Geist seinen jetzigen Zustand bewuBt zu machen. Wenn nicht, brauchen Sie die Hilfe
eines Exorzisten, um das SelbstbewupBtsein des Geistes aufzukliren.«

1 K. TAUCHMANN, »Die Bergbewohner Nordluzons (insbesondere Ifugao): Lebensweise und Weltbild«, in: C.
MULLER (Hg.), Die Philippinen. Perle im ostlichen Meer, Miinchen 1985, 79-113, hier: 97.

2 Nach I. LEARO, »The Ibaloy Sing for the Deads, in: Philippine Sociological Review 13 (1965) 154-189, hier:
157.



294 Rainer Neu

Interaktion in Zukunft ausgeschlossen bleiben. Sie werden zwar als Spukgeister die
Welt der Lebenden plagen, jedoch gelten sie nicht mehr als mégliche Interaktions-
partner. Auch untereinander finden die »schlimmen Toten< keine Gemeinschaft, sie sind
dazu verdammt, allein zu bleiben.

Doch warum soll fiir die Seelen plotzlich und gewaltsam Verstorbener ein Wandel
der Daseinsform nicht moglich sein? Was hindert sie, in die schiitzende Gemeinschaft
ihrer Vorfahren im Totenreich Eintritt zu finden? Aus welcher Perspektive man diese
Fragen auch immer zu beantworten versucht, die Antwort kann nur lauten: ihre Todes-
art selbst, Plotzlicher, gewaltsamer Tod disqualifiziert sie fiir die Aufnahme ins Toten-
reich. Den diesbeziiglichen Todesarten scheint ein Makel anzuhaften, der im Weltbild
der Igorot begriindet sein mufl und jedermann in dieser Gesellschaft offenbar einsichtig
ist.

An dieser Stelle miissen wir uns wieder daran erinnern, daB es fiir die Igorot kein
Gericht nach dem Tod gibt, keine jenseitige Vergeltung der diesseitigen Taten eines
Verstorbenen. Dieser Befund legt nun die Schluffolgerung nahe: Fiir die Igorot ist die
Todesart selbst die Folge der Taten eines Menschen. Der Selbstlose und Gerechte wird
alt und stirbt lebenssatt eines >natiirlichen< Todes, der ihm Zeit 14Bt, alle gesellschafili-
chen und rituellen Verpflichtungen zu erfiillen. Wer jedoch plotzlich stirbt, mufi Schuld
auf sich geladen haben.” Es mag sich um verborgene Schuld handeln, die den Hin-
terbliebenen auch nach dem Hinscheiden ihres Angehorigen unentdeckt bleibt. Die
Mayawyaw sind iiberzeugt, dafi alle plotzlichen und gewaltsamen Todesfille vom
Sonnengott verursacht wurden oder durch ein gemeinsames Vorgehen von Sonne, Mond
und Sternengoéttern, also offensichtlich von den Gottheiten, die alles sehen und denen
nichts verborgen bleibt, an welchem Ort und zu welcher Tageszeit eine Handlung auch
immer geschieht, Die Todesart weist also darauf hin, daB hier eine Norm der Gesell-
schaft verletzt worden sein mufl. Da kein Tod ohne Zutun oder zumindest Zustimmung
der Ahnengeister eintritt, muff ein Vergehen des plotzlich Verstorbenen ihren Zorn
entfacht haben. Der Verstorbene hat eine Untat begangen, deren Konsequenz ein
unnatiirlicher Tod ist.'* Wihrend der Alterstod nur einen Bruch darstellt, der eine neue
Daseinsform im Jenseits ermoglicht, bedeutet der plotzliche, gewaltsame Tod den
AusschluB von jeglicher Gemeinschaft — der Lebenden sowohl wie der Toten. Wer
eine wesentliche Norm der Gesellschaft und damit das soziale Beziehungsgefiige
verletzt, stellt sich auBerhalb der Gemeinschaft und besiegelt seine Existenz mit einem
schlimmen Tod. Tat und Tod entsprechen sich. Un-Tat und Un-Fall sind der Einbruch

3 E. T.MAGANNON, Religion in a Kalinga Village. Its Implication for Planned Change, Manila 1972, 53f: »nature
deities and dead ancestors inflict illness or cause death on the living not because they are hostile to men..., but
because men have transgressed certain boundaries which belong to them or because they are displeased with the way
they manage their affairs, whether it be familial, agricultural, etc.«.

" W. STOHR, »Totenreise und Totendorf in der Kunst der Ngadju-Dajak auf Kalimantan«, in: B. MENSEN (Hg.),
Jenseitsvorstellungen verschiedener Vélker, St. Augustin 1985, 41-66, gibt sich mit der Deutung des schlimmen
Todes als Vergeltung fiir schuldhaftes Verhalten nicht zufrieden. Fiir ihn »ist der vorzeitige und schlimme Tod
selbst das Verbrechen. Er erscheint als eine Art von Fahnenflucht, als eine Pflichtverletzung gegeniber der Ver-
wandtschaftsgruppe« (43). Stéhr kann diesen Deutungsversuch jedoch nicht aus seinem ethnographischen Material
ableiten. Auch in der Vorstellungswelt der Igorot findet sich kein Anhaltspunkt fiir die Angemessenheit dieser
Interpretationsweise.



Plétzlicher Tod und Vergeltungsglaube bei den Bergvilkern Nordluzons 295

des Chaos in die kosmische Ordnung. Der >schlimme Tote« irrt in der Vorstellung der
Igorot als verstoBener Didmon rastlos und isoliert in einer Zwischenwelt umher, in der
er keinen Anschlufl und keine Anerkennung mehr findet.

Dieser spezifische Zusammenhang von Tat und Ergehen wird vielleicht am deutlich-
sten beim >Tod durch Verfluchen<." Die Isneg zdhlen diese Todesursache zur gleichen
Kategorie wie die bisher behandelten Todesursachen. Sie glauben, daB der Verfluchte
daran stirbt, daB ihm ein Geist die Nieren raubt und verschlingt. Er verendet also nicht
unmittelbar an einem Fluchwort, sondern daran, dafl bestimmte Geister solche Anrufun-
gen erhoren und den Betroffenen strafen. Eine Verfluchung geschieht durch lautes
Rufen in Horweite eines Beschuldigten. Als Folge des Fluches wird der Verfluchte
allméhlich diinner und stirbt schlieflich. Dieses Schicksal ereilt Diebe und andere
Ubeltiter, die von Mitgliedern ihrer eigenen Gemeinschaft verflucht werden. Selbst
wenn der Fluch keinen Todeswunsch beinhaltet, mag er bewirken, dal dem Verfluchten
ein Korperteil zu Schaden kommt. Das Ergehen des Titers, das durch den Eingriff von
Geistern bewirkt wird und in bestimmten Fillen von anderen Menschen magisch mani-
puliert werden kann, wird also unverkennbar als Konsequenz seiner Lebensfithrung
verstanden.

Der schlimme Tod ist fiir die Igorot also eine Folge schlimmer Taten. Die Todesart,
aber auch das Schicksal nach dem Tod, deutet das sittliche Tun des Verstorbenen und
macht es fiir jedermann offenkundig. Lebensweise und Todesart werden damit in ein
Kausalverhiiltnis gebracht. Von den Umstinden des Sterbens kann auf die Lebens-
fiilhrung des Betroffenen geschlossen werden. Das Gericht iiber die Taten eines Ver-
storbenen findet nicht erst im Jenseits statt, sondern im Hier und Jetzt.'* Die Todesart
selbst fillt iiber den Sterbenden das Urteil und erweist sich als Prinzip einer ausglei-
chenden Gerechtigkeit."

Diese Deutung macht auch verstindlich, warum >schlimmen Toten« das Bestattungs-
ritual ganz oder teilweise verweigert wird und einige ethnische Gruppen einen solchen
Leichnam sogar verfluchen. Wenn es der Sinn eines Bestattungsrituals ist, den Toten-
geist mit dem notigen Wissen und den erforderlichen Opfergaben auszuriisten, die
notwendig sind, die Totenreise sicher zu iberstehen und die Gemeinschaft der Ahnen
im Jenseits zu erreichen, dann beraubt die Verweigerung dieser Zuriistung die Toten-
seele jeder Chance, das Totenreich jemals zu betreten,'® Die Totenseele wird zwangs-
ldufig in einer ddmonischen Zwischenwelt verharren miissen. Wie sehr sich die Igorot
auch vor solchen umherirrenden Geistern fiirchten, mit der Verweigerung einer ord-

% F. LAMBRECHT, The Mayawyaw Ritual, 479.

' Vgl. G.S. CAsAL, Kayamanan. Ma'i — Panoramas of Philippine Primeval, Manila 1986, 85: »instead of a
system of rewards and punishment in an afterlife, tradition is obeyed for its own sake, not for the love of the gods,
a hope of reward in the after life of a fear of eternal punishment. Piety, that is, respect for ancestral law is its own
reward in this life. Impiety already carries its own punishment in this world.«

" Die anhaltende Aktualitit dieser Uberzeugung in den Philippinen zeigt sich in der gegenwirtigen Debatte um
Aids. So heiBt es in einem Leserbrief im Philippine Daily Inquirer vom 27.10.1992: »Condoms or no condoms,
AIDS is here to stay, to destroy the wicked like those of Sodom and Gomorrah. ... What we must fear is the AIDS
that will infect us in the life hereafter: After Infection Death Strikes, resulting in Agonizing Integration into a
Devilish State.«

' Vgl. H. J. SELL, Der Schiimme Tod bei den Vilkern Indonesiens, 's-Gravenhage 1955, 35.



296 Rainer Neu

nungsgemiBen Bestattung erkennen sie an, daB die Ahnen den >schlimmen Toten:
gestraft haben und ihn aus der kosmischen Ordnung der Gemeinschaft verbannt haben.
So grauenerregend ihnen diese Spukgeister auch sind, vor dem Zorn der Krankheiten
und Tod sendenden Ahnen fiirchten sie sich noch mehr.

Der schlimme Tod ist nicht nur gewaltsam und blutig, sondern auch pl6tzlich und
unzeitgemiB. Wihrend dem natiirlichen Tod eine Phase des allmihlichen Ubergangs
vorausgeht, die dem Sterbenden Zeit 1ift, dem Tod gegeniiber eine nahezu rituelle
Haltung einzunehmen, fehlt beim plotzlichen Tod die Phase der Ablosung von der
Gemeinschaft und die Vorbereitung auf die kommende Seinsweise.

Ein Igorot glaubt, daB sich im Falle seines nahenden Todes Triume und Vorzeichen
einstellen, die ihn darauf hinweisen, daB es Zeit ist, sich auf sein Lebensende vor-
zubereiten und seine Umgebung auf sein bevorstehendes Ableben einzustimmen. Sein
Sterben ist ein offentliches Ereignis. Die allgemeine Anteilnahme an seinem Sterben
versichert ihn der GewiBheit, daB er im Frieden mit seiner Gemeinschaft stirbt, iiber
den Tod hinaus ein Teil von ihr bleibt und weiterhin personalen Anteil an ihrem sozia-
len Leben hat. Der natiirliche Tod ist ein Geschehen innerhalb der sozialen wie der
kosmischen Ordnung. Er ist der »selige« Tod.

Damit das Sterben in die Harmonie des kosmischen Geschehens eingegliedert bleibt,
darf der Tod weder das Individuum noch die Gemeinschaft iiberraschen. Der plotzliche
Tod setzt die soziale Ordnung auBer Kraft. Jeder erwachsene Igorot begegnet Sterben
und Tod mit Vertrautheit — dem fremden wie dem eigenen. Der plotzliche Tod jedoch
trifft die Gemeinschaft wie ein Fluch. Er offenbart abrupt die Schuldhaftigkeit eines
ihrer Mitglieder und wird als entehrend empfunden. Er verdeutlicht den Zorn der
Ahnen und gilt als schimpflich und beschimend. »Tod durch BiB, Sturz oder Schlag
bricht das Leben ab; eine solche rasche Todesart 1iBt nicht Raum noch Zeit fiir Ab-
wehrmafinahmen, Opfer oder dergleichen. Es fehlt der Kampf gegen die Krankheit, in
dem die Stammesgenossen durch Handlungen mancherlei Art einen Bannkreis der
Beeinflussung um die Gefahr legen wollen. Das Sterben wird der Teilhabe der Gemein-
schaft entzogen«.

Fir den modernen Menschen westlicher Industrienationen sind diese Vorstellungen
Ausgeburten einer abergldubischen Welt, die er als primitiv und irrational empfindet,
die ihm mitleidlos und barbarisch vorkommt. Er muff deshalb daran erinnert werden,
dafi die Vorstellung vom schlimmen Tod auch zur Mentalititsgeschichte Europas
gehort. Im Alten Testament heiBit es: »Gottesfurcht bringt langes Leben, doch die Jahre
der Frevler sind verkiirzt« (Spr 10, 27).%° Und noch im Mittelalter ist »der hiBliche und
gemeine Tod ... (sowohl) der plotzliche und absurde Tod ‘wie ... auch der heimliche
Tod ohne Zeugen oder Zeremonien, der Tod der Reisenden unterwegs, des im Flufl
Ertrunkenen, des Unbekannten, dessen Leichnam am Feldrain aufgefunden wird, oder
sogar der des zufillig vom Blitz getroffenen Nachbarn. Es verschligt wenig, daB er
schuldlos war: sein plotzlicher Tod belastet ihn mit einem Fluch«.?

NUFhdei2,
* Vgl. Gen 38, 7; Tjob 15, 32; 22, 16; Ps 55, 24; Jer 17, 11; 28, 16.
2 PH. ARIES, Geschichte des Todes, Miinchen 1982, 20.



Plétzlicher Tod und Vergeltungsglaube bei den Bergvolkern Nordluzons 297

Philippe Ari2s kommt in seiner »Geschichte des Todes« zu dem Ergebnis, daff sich
seit der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts im Verhiltnis zwischen dem Sterbenden
und seiner Umgebung ein entscheidender Wandel vollzogen hat.? Fiir Jahrtausende war
der Tod ein soziales und offentliches Ereignis. Doch die moderne Gesellschaft hat den
Tod ausgebiirgert. Traditionell gehorten zum Sterben der Riickblick auf das Leben, die
Offentlichkeit und der Abschied. Heute sind diese Elemente als Folge der Tabuisierung
und Medikalisierung des Todes verschwunden. Das Sterben hat den Ort gewechselt und
ist aus dem eigenen Heim ins Krankenhaus verlagert worden. Der offentliche Tod ist
dem heimlichen Tod gewichen.

Aber auch die Einstellung des modernen Menschen zu seinem eigenen Tod hat sich
entscheidend gewandelt. Nach einer Spiegelumfrage vom Juni 1992 glauben nur noch
50 Prozent aller erwachsenen Deutschen in den alten Bundeslindern an ein Leben nach
dem Tod und an ein Jiingstes Gericht.” Aber auch bei diesen verbliebenen 50 Prozent
unterscheiden sich die Vorstellungen von Tod und Jenseits wesentlich von der christli-
chen Tradition. Bernhard Lang und Colleen McDannel haben diesen Wandel der
Glaubensinhalte in ihrer »Kulturgeschichte des ewigen Lebens« herausgearbeitet. Sie
kommen zu dem Ergebnis: »Fiir viele Christen bedeutet das Leben nach dem Tod nicht
mehr als das Weiterleben im Gedichtnis Gottes und der Angehorigen. Die Skepsis der
Naturwissenschaft und der Philosophie und Theologie hat den modernen Himmel
ausgeloscht und ihn durch minimalistische und diirftige Lehren ersetzt«.*

Da fiir eine wachsende Zahl westlicher Menschen der Tod kein Hiniibergleiten in eine
andere Welt mehr ist, sondern das Ende ihrer Personlichkeit und ein Abbruch aller
Beziehungen, mochten sie, daBl dieser Bruch moglichst rasch und schmerzlos eintritt.
Die Plotzlichkeit des Eintritts des Todes, vor der sich ein Igorot so fiirchtet, erscheint
dem modernen Menschen als Ideal seines Sterbens. Im fortgeschrittenen Alter >auf der
Stelle tot umzufallenc« stellt sich der westliche Mensch als angenehmste Todesart vor. Er
mochte — wie es in einem Scherzwort heiBt — »abends zu Bett gehen und morgens tot
aufwachen<. Er mochte hinscheiden, ohne davon zu wissen. Wenn Hinterbliebene
berichten, der Verstorbene hitte einen »schonen< Tod gehabt, wollen sie damit gewohn-
lich ausdriicken, daB er sein Sterben nicht bewufit wahrgenommen hat. Diese Art zu
sterben gilt in den westlichen Lindern heute als der >sanfte< Tod, der dem Individuum
wie der Gemeinschaft die Phase des Abschiednehmens erspart. Was wir heute den
>schonen< Tod nennen, entspricht dem einstmals verabscheuten Tod. Der moderne
Mensch wird um seinen Tod betrogen.

Im Dialog mit den Todesvorstellungen in traditionalen Gesellschaften erkennt der
Abendlinder die Banalisierung der eigenen profanen Todesbilder. Der sikularisierte
Sterbeprozef ist keineswegs ein rational-aufgeklirtes Sterbeerlebnis, sondern ein der
Offentlichkeit wie dem Individuum moglichst verheimlichtes Geschehen, Der Traum
vom >natiirlichen« Tod, der im christlichen Abendland seit der Aufklirung Gestalt
annahm, gerann in der Realitit zum medikalisierten Sterben. Horkheimer und Adorno

Z Ebd., 715ff.
2 Der Spiegel 25, 15.6.1992, 37.
 B. LANG, C. MCDANNELL, Der Himmel. Eine Kulturgeschichte des ewigen Lebens, Frankfurt 1990, 470.



298 Rainer Neu

erkannten in der Aufklirung durchaus auch eine Verarmung des Denkens und der
Erfahrung, sie sprachen von der »Dialektik der Aufklirung«.* Die modernen Gesell-
schaftswissenschaften distanzieren sich von dieser Stimmung und konstruieren das
positive Bild einer durchgehend vernunftbegabten kulturellen Moderne. In diese Denk-
strukturen glaubt Werner Fuchs in seinem bekannten Buch »Todesbilder in der moder-
nen Gesellschaft«** auch die Entwicklung sozialer wie individueller Todeserfahrungen
hineinnehmen und einem rationalen Todesverstindnis zugidnglich machen zu konnen.
Doch die dunklen und irrationalen Assoziationen zum Reizwort »Tod« in der modernen
Gesellschaft widersprechen dieser Erwartung. Heutige Todesbilder offenbaren vielmehr
eine um sich greifende Todesangst, die eher als Zeichen unbewiltigter >Natur< ver-
standen werden miissen.”” Der Dialog mit traditionalen Todesvorstellungen konnte der
westlichen Kultur helfen, die Vieldimensionalitit moglicher Sterbe- und Todeserfahrun-
gen wiederzuentdecken und die eigenen Todesingste zu iiberwinden. In einer inter-
kulturellen Hermeneutik von Todesbildern kiime den traditionalen Religionen somit die
Rolle eines zum Verstehen verhelfenden Subjekts zu.

Doch auch der abendlindische Gesprichspartner wird in diesem Dialog eine ein-
deutige Antwort geben miissen. Das Schuldverstindnis in Igorot-Gesellschaften ist
zweifellos unbefriedigend. Die kategorische Schuldzuweisung an Verungliickte, Ermor-
dete, Selbstmorder oder im Kindbett Verstorbene erscheint nicht nur im Lichte christli-
cher Theologie oder der Aufklirungsphilosophie als unangemessen und unbarmherzig,
sondern stellt heute auch fiir viele Igorot ein religios-moralisches Problem dar. Sie
spiiren, daB hier ein Urteil iiber einen Verstorbenen gefillt wird, das menschlichem
Ermessen nicht zusteht.

Die christliche Antwort wird mit der Reaktion Jesu auf die Frage einiger Leute
einsetzen, welche Schuld jenen Galilidern zukam, die von Pilatus’ Soldaten beim Opfern
ermordet wurden, und jenen achtzehn Menschen, die beim Einsturz des Turmes am
Schiloach-Teich erschlagen wurden (Lk 13, 1-5). Ebenso wird die Frage der Jiinger
Jesu nach der Schuldzuweisung im Falle eines Blindgeborenen mitberiicksichtigt werden
miissen (Joh 9, 1-3). Auch dem Judentum wie dem frithen Christentum war die Vor-
stellung eines schlimmen Todes aufgrund personlicher Schuld ndmlich durchaus geliu-
fig. Doch das Lukas- wie das Johannes-Evangelium wenden sich gegen dieses Ver-
geltungsdogma, gegen die Annahme, daB das Geschick dieser gewaltsam zu Tode
gekommenen Menschen bzw. dieses seit seiner Geburt Blinden seine Ursache in einer
besonderen Verschuldung der Betroffenen habe, daB also aus dem Schicksal dieser
Menschen auf ihre moralische Lebensfithrung geschlossen werden konne. In den beiden
Evangelien lehnt Jesus die Auffassung ab, alles Leiden $ei Strafe fiir schuldhaftes
Verhalten. Das Geschick der Betroffenen sei vielmehr als »ein stellvertretendes Ereig-
nis« zu verstehen: »sie haben ihr Schicksal nicht wegen eigenmer besonderer Schuld,

» M. HORKHEIMER, TH. W. ADORNO, Dialektik der Aufkldrung, Frankfurt 1981.

2 W. FucHs, Todesbilder in der modernen Gesellschaft, Frankfurt 1969.

7 Vgl. z. B. die Untersuchungen von R. HUNTINGTON, P. METCALF, Celebrations of Death. The Anthropology. of
Mortuary Ritual, Cambridge 1979; S. HELMERS, Tabu und Faszination. Uber die Ambivalenz der Einstellung zu
Toten, Berlin-Hamburg 1989,



Plétzlicher Tod und Vergeltungsglaube bei den Bergvilkern Nordluzons 299

sondern fiir die anderen erlitten«.”® Gott offenbart in ihrem Leiden den Menschen eine
Botschaft. Wiirde das Todesgeschick konsequent dem Schuldprinzip folgen, miifiten alle
Menschen eines schlimmen Todes sterben. Gott ruft die Menschen durch diese Er-
eignisse jedoch zur Umkehr. Wenn auch das Neue Testament keine eindeutige Antwort
auf die Frage gibt, ob Leiden und schlimmer Tod von Gott oder von bdsen Geistern
gewirkt werden, so macht es doch deutlich, daB Gott sich von den Leidenden und
»schlimmen Toten« nicht abwendet. Der eines plotzlichen und gewaltsamen Todes Ge-
storbene wird von Gott nicht anders aufgenommen als der eines natiirlichen. Todes
Gestorbene. Nicht die Ahnengeister bestimmen nimlich das jenseitige Schicksal eines
Toten, sondern Gott selbst. Dieses Argument weitet die Todesvorstellungen der Igorot
an entscheidender Stelle, und es ist fiir sie annehmbar, da Ansitze solcher Uberlegun-
gen in ihren Uberlieferungen selbst festzustellen sind. Da das hochste Wesen in den
Igorot-Religionen ebenfalls als verstdndnisvoll und barmherzig gilt, ist den Igorot auch
der Gedanke nachvollziehbar, daB Gott die Schuldhaftigkeit dieser Welt tilgen mochte.
Auf christlicher Seite wird es also in diesem Dialog darauf ankommen, in der Verhilt-
nisbestimmung von Ahnengeistern und Gott den Machtbereich Gottes deutlicher kennt-
lich zu machen und herauszuarbeiten, daB Gottes Handeln in Christus auf die Erlosung
der Schopfung von Leiden und Schuld in einer neuen Schopfung zielt.

In diesem Dialog sind beide Gesprichspartner als Subjekte aufgetreten, sowohl als
Subjekte des Erklirens wie als Subjekte des Verstehens, oder — in der Sprache der
Kommunikationstheorie — als »Sender« und »Empfinger«. Im Verstehen des anderen
wurde die jeweils eigene Position in ihrer Selbstgeniigsamkeit hinterfragt und zu einer
umfassenderen Wahrheit gefithrt. Es kam uns in diesem Dialog nicht auf eine harmoni-
sierende Gleichmacherei an, sondern auf ein Aushalten des Fremden, selbst in seinen
bisweilen schaurigen Ziigen. Mit den Worten von Theo Sundermeier: »Das Fremdsein
muB verstirkt werden, das Andere mufl man stark machen (Gadamer). Darin erfahre
ich, wie ich selbst durch den anderen stark gemacht werde. Dann erst beginnt das
Aufeinanderzugehen, das Aufeinanderhoren, beginnt Verstehen, das im Handeln, in der
Applikation, sein Ziel findet«.?

2 W. GRUNDMANN, Das Evangelium nach Lukas, ThHzNT 3, Berlin °1981, 276.
» TH. SUNDERMEIER, »Erwigungen zu einer Hermeneutik interkulturellen Verstehens«, in: DERs. (Hg.), Die
Begegnung mit dem Anderen, Plddoyers fiir eine interkulturelle Hermeneutik, Gitersloh 1991, 28.



»MISSION« IM NEUEN »KATECHISMUS DER
KATHOLISCHEN KIRCHE«

von Basilius Doppelfeld

Selten hat in den letzten Jahren eine Veroffentlichung aus dem Bereich der Kirche ein
so groBes und breites Echo gefunden wie der im Frithjahr 1993 endlich auch in deut-
scher Sprache erschienene »Katechismus der Katholischen Kirche«, oft einfach
»Weltkatechismus« genannt.! Dieses Interesse setzte bereits vor Jahren ein nach ersten
Meldungen iiber die Absicht, einen solchen Katechismus zu erarbeiten und ihn dem
gesamten Episkopat der katholischen Kirche als Handreichung, Modell, Richtschnur,
Kompendium — oder wie immer man es nennen wollte bzw. auch filschlich bezeichne-
te — vor- und aufzugeben. Gelegentlich drang auch etwas von der Arbeit der Kommis-
sion an die Offentlichkeit. Mit dem Erscheinen der franzosischen Ausgabe,’ die zu
einem Verkaufsschlager wurde, wuchs die Neugier im deutschsprachigen Raum. Fiir
Irritationen sorgte bereits im Vorfeld die Ankiindigung, der Katechismus werde nicht in
einem der grofen, auf katholische Theologie spezialisierten Verlage erscheinen. Die
vorliegende Ausgabe ist ein Gemeinschaftswerk der Verlage Oldenbourg, Benno, Pau-
lusverlag und Veritas, durch die die Linder Deutschland, Osterreich und Schweiz
reprisentiert sind.

In der zur Veroffentlichung des Katechismus von Johannes Paul II. erlassenen
Apostolischen Konstitution »Fidei depositum« vom 11. Oktober 1992, dem 30. Jahres-
tag der Erdffnung des Vaticanum I, schreibt der Papst: »Der >Katechismus der Katho-
lischen Kirche«, den ich am 25. Juni 1992 approbiert habe und dessen Veroffentlichung
ich kraft meines apostolischen Amtes heute anordne, ist eine Darlegung des Glaubens
der Kirche und der katholischen Lehre, wie sie von der Heiligen Schrift, der apostoli-
schen Uberlieferung und vom Lehramt der Kirche bezeugt oder erleuchtet wird. Ich
erkenne ihn als giiltiges und legitimes Werkzeug im Dienst der kirchlichen Gemein-
schaft an, ferner als sichere Norm fiir die Lehre des Glaubens. Mdoge er der Erneue-
rung dienen, zu der der Heilige Geist die Kirche Gottes, den Leib Christi, die Pilgerin
auf dem Weg zum unverginglichen Licht des Reiches, unablissig ruft. <

Begonnen hatte es mit der Ernennung einer Kommission von zwolf Kardindlen und
Bischofen unter der Leitung des Prifekten der Glaubenskongregation, Kardinal
Ratzinger. Dieser Kommission zugeordnet war ein Redaktionskomitee von sieben
Didzesanbischofen und einigen theologischen Fachleuten. Der erarbeitete Textentwurf

! Zur Entstehungsgeschichte vgl. die Apostolische Konstitution »Fidei depositum« Johannes Pauls II. vom
11.10.1992, herausgegeben zur Veroffentlichung des Katechismus und abgedruckt in der deutschen Ausgabe Kafe-
chismus der Katholischen Kirche, Miinchen u. a. 1993, 29-35. Im folgenden abgekiirzt: Katechismus.

2 Obwohl die franzdsische Ausgabe als erste gedruckt wurde, gilt die lateinische Ausgabe, 1993 erschienen bei
Libreria Editrice Vaticana, Cittd del Vaticano, als editio typica.

3 Katechismus, 33f.



»Mission« im neuen »Katechismus der Katholischen Kirche« 301

ging an alle Bischofe, deren Konferenzen und an eine groBere Anzahl von Fach-
theologen. Die gewiinschten Anderungen vorzunehmen und Erginzungen einzuarbeiten
war wieder Aufgabe des Redaktionskomitees. Dieser langwierige und breit angelegte
ProzeB erklirt auch die relativ lange Zeit von der Einsetzung der Kommission im Jahre
1986 bis zur Approbation des endgiiltigen Textes im Juni 1992. Entgegen manchen
Meldungen in den Medien iiber Absicht und Geltung dieses Katechismus handelt es sich
nicht um einen fiir die gesamte katholische Welt vorgeschriebenen Einheitskatechismus,
wie Johannes Paul II. in seiner Apostolischen Konstitution klarstellt: »Dieser Katechis-
mus ist nicht dazu bestimmt, die von den kirchlichen Autorititen, den Didzesan-
bischofen und den Bischofskonferenzen vorschriftsgemidf approbierten oOrtlichen
Katechismen zu ersetzen, besonders wenn sie die Approbation des apostolischen Stuhles
erhalten haben. Er ist dazu bestimmt, zur Abfassung neuer oOrtlicher Katechismen zu
ermuntern und die zu unterstiitzen, die den verschiedenen Situationen und Kulturen
Rechnung tragen, aber zugleich sorgfiltig die Einheit des Glaubens und die Treue zur
katholischen Lehre wahren.«' Damit wird dem »Katechismus der Katholischen Kirche«
ein Modellcharakter zuerkannt. Diesem Modell in Zukunft nicht zu folgen, wird gute
Griinde brauchen.

In der Folge beschrinkt sich dieser Beitrag auf die Untersuchung des Themas
»Mission« im neuen Katechismus und verzichtet auf eine allgemeine Wiirdigung ebenso
wie auf grundsitzliche Fragen, etwa nach dem theologischen Ansatz.’

Bei einem so umfangreichen Buch wie dem neuen Katechismus — in der deutschen
Ausgabe sind es mit allen Registern tiber 800 Seiten — und angesichts eines 23 Seiten
umfassenden Inhaltsverzeichnisses wirft der Leser verstindlicherweise zunichst einen
Blick in das Stichwortverzeichnis, hier »Thematisches Register« genannt. Dort findet er
auf Seite 801 unter »Mission, Missionierung« folgende Hinweise: »Missionsauftrag
Christi an die Kirche / Ursprung und Zweck der Missionierung / Liebe Gottes als
Motiv fiir die Mission / und Einheit der Kirche / und gottgeweihtes Leben / Abstand
der verkiindeten Botschaft vom realen Leben der Kirche / Bedeutung der Inkulturation /
respektvoller Dialog mit anderen Kulturen. «

Auf diese und andere Stichworter bzw. Begriffe, die mit »Mission« zusammenhiingen,
wird noch zuriickzukommen sein. Wenden wir uns zunichst dem Ort zu, der der
Mission nach diesem Katechismus im Glauben und in der Kirche zugewiesen wird.

Der »Katechismus der Katholischen Kirche« gliedert sich in vier Teile: I. »Das
Glaubensbekenntnis«, II. »Die Feier des christlichen Mysteriums«, III. »Das Leben in
Christus«, IV. »Das christliche Gebet«. Der I. Teil® (45-301) umfaBt einen kiirzeren
ersten Abschnitt: »Ich glaube — wir glauben« (47-82), und einen lingeren zweiten:
»Das christliche Glaubensbekenntnis« (83-301). Letzterer gliedert sich in die drei

4 Katechismus, 34f.

* Als friihe kurze Stellungnahmen seien hier nur die beiden Artikel von M. PLATE in »Christ in der Gegenwart« an-
gefiihrt: »Im Wandel des Ubergangs. Den neuen Weltkatechismus der katholischen Kirche leben und verstehenc, in:
Christ in der Gegenwart 45 (1993) 171f (Nr. 21 vom 23.5.1993), und: »Fragen an den Katechismus. Ein Miinche-
ner Forum trug Wichtiges zu einem fruchtbaren Dialog bei«, in: Ebd., 187 (Nr. 23 vom 6.6.1993).

¢ In Klammern die Seitenangaben.



302 Basilius Doppelfeld

Kapitel: »Ich glaube an Gott, den Vater ...«, »Ich glaube an Jesus Christus ...« und »Ich
glaube an den Heiligen Geist«, und des weiteren — mit fortlaufender Zihlung — in 12
Artikel, deren neunter — er gehort zum dritten Kapitel — iiberschrieben ist: »Ich
glaube ... die heilige katholische Kirche« (226-281). Dieser neunte Artikel wiederum
ist aufgeteilt in sechs Absitze, deren dritter die Uberschrift trigt: »Die eine, heilige,
katholische und apostolische Kirche« (242-258), und vierfach untergliedert ist. Unter
der romischen Ziffer III: »Die Kirche ist katholisch« (248-254) lautet die sechste und
letzte Zwischeniiberschrift: »Die Mission — eine Forderung der Katholizitit der Kirche«
(252-254).

Beim Suchen und Auffinden des Ortes, der in diesem Katechismus der Mission der
Kirche zugewiesen wird, iiberrascht zuniichst, daB »Mission« unter »katholisch« und
nicht unter »apostolisch« behandelt wird. Die Aussage »Die Kirche ist apostolisch«
(254-258) folgt auf die Ausfithrungen zu »Mission«. Dal damit wohl ein Akzent gesetzt
werden soll, zeigen die beiden Kurztexte auf Seite 257 als Abschluf und Zusammen-
fassung des dritten Absatzes mit seiner vierfachen Charakterisierung der Kirche. Es
heift dort in Nr. 868 und 869:’

»Die Kirche ist katholisch: Sie verkiindet den ganzen Glauben; sie hat und spendet die
Fiille der Heilsmittel; sie ist zu allen Vo6lkern gesandt; sie wendet sich an alle Men-
schen; sie umfafit alle Zeiten; sie ist >ihrem Wesen nach missionarisch« (AG 2).« »Die
Kirche ist apostolisch: Sie ist auf feste Grundlagen gebaut: auf die >zwolf Apostel des
Lammes< (Offb 21,14); sie ist unzerstorbar; sie ist unfehlbar in der Wahrheit gehalten;
Christus leitet sie durch Petrus und die anderen Apostel, die in ihren Nachfolgern, dem
Papst und dem Bischofskollegium, bei ihr sind.«*

Der Apostolizitit der Kirche ist m. E. hier das Missionarische genommen worden
zugunsten einer — wenigstens in diesem Kurztext — pointierten Charakterisierung der
Kirche als unzerstorbar und unfehlbar. Die beiden zitierten Kurztexte stehen in einer
starken Spannung: hier das »Katholische«, dynamisch, offen fiir alle und zu allen Zei-
ten; dort das »Apostolische«, geradezu erratisch wirkend. Die Apostel sind aber mehr
als nur das Fundament der Kirche als unzerstorbare Institution und mehr als nur der
Ursprung der Sukzession.

Bevor wir uns den Ausfilhrungen des neuen Katechismus zum Thema »Mission
zuwenden, sei ein Blick in andere Katechismen und Glaubensbiicher geworfen und
darauf geschaut, an welchem Ort »Mission« dort angesiedelt wird.

Der »Hollindische Katechismus«<’ behandelt die Mission im vierten Teil: »Der Weg
Christi«, in dem Abschnitt »Das Priestertum des Volkes Gottes« unter der Uberschrift:
»Warum Mission? Die jungen Kirchen«. '

7 Der Katechismustext ist der leichteren Auffindbarkeit einzelner Stellen wegen in 2865 kurze und fortlaufend
numerierte Absitze eingeteilt.

8 Katechismus, 257.

® Glaubensverkiindigung fiir Erwachsene, Freiburg u. a. 1969,

10 ygl, ebd., 398-400.



»Mission« im neuen »Katechismus der Katholischen Kirche« 303

Der vom Deutschen Katecheten-Verein Miinchen herausgegebene Katechismus
»Grundrif des Glaubens<!! thematisiert »Mission« in seinem »Kirche und Sakramente«
iiberschriebenen dritten Teil in Nummer 26 (fortlaufender Zihlung): »Zeichen des
Heils«, unter dem Zwischentitel »Heilszeichen fiir alle Volker«.”? Der »Evangelische
Gemeindekatechismus«" handelt in seinem sechsten Teil vom Heiligen Geist. Dort wird
im zweiten Absatz gefragt: »Welchen Auftrag hat die Kirche? Kirche und Konfession,
Mission und Diakonie«. Die Ausfilhrungen iiber »Mission« sind iiberschrieben: »Gott
sendet die Kirche zum Dienst an den Viélkern (Mission)«.™

Ebenfalls im Zusammenhang mit dem Wirken des Heiligen Geistes behandelt der
»Katholische Erwachsenenkatechismus«, herausgegeben von der Deutschen Bischofskon-
ferenz," die Mission: »Kirche als Sakrament des Geistes« unter Nummer 2: »Die
Kirche in der Geschichte Gottes mit den Menschen«, Nummer 2.1: »Die Heilszuwen-
dung (Mission) der Kirche«.'

Im »Franzosischen Glaubensbuch«!? ist »Mission« angesiedelt im vierten Teil »Die
Kirche auf dem Weg« im Kapitel »Das Wagnis des Zeugeseins«. Dort wird gefragt:
»Warum Zeugnis geben?« und geantwortet mit Ausfithrungen iiber »die Grundlage der
Missionstitigkeit. Die Pflicht, das Evangelium zu verkiinden«.'® Das »Glaubensbuch der
belgischen Bischofe«!” sagt ganz lapidar im ersten Teil »Den Glauben bekennen« bei
den Ausfithrungen iiber »die katholische Kirche«: »Durch die Taufe hat er (= der
Christ) teil an der Mission der Kirche, die vom Herrn >zu allen Volkern« gesandt ist«,?

In all diesen Katechismen und Glaubensbiichern wird nach der Lehre des Vaticanum
IT »Mission« als zum Wesen der ganzen Kirche gehorig verstanden und deshalb auch in
deren Darstellung und Selbstverstindnis abgehandelt, wobei die Akzente durchaus
unterschiedlich gesetzt sind: Priestertum des Volkes Gottes, Heilszeichen, Dienst an
den Volkern, Heilssendung, Zeugnis geben, Taufe (allgemeines Priestertum) oder — im
neuen Katechismus: »Mission — eine Forderung der Katholizitit der Kirche«.

Auf den ersten Blick fallen beim Text des »Katechismus der Katholischen Kirche«
iiber die Mission die klare Gliederung und die vielen Zitate aus den Dokumenten des
Vaticanum II auf. Aus der Heiligen Schrift wird nur der sog. Missionsbefehl in
Mt 28,19-20 zitiert.

' Miinchen u. a. 1980.

2 gl ebd., 138-140.

B Evangelischer Gemeindekatechismus, hg. von H. RELLER u. a., Giitersloh 1987,
= Vgl. ebd., 353-355.

5 Das Glaubensbekenntnis der Kirche, Kevelaer u. a. *1989.

w0, Vgl. ebd., 264-268.

Glaube zum Leben. Deutsche Fassung hg. von G. BIEMER, Freiburg u. a. 1986.
1 Vol. ebd., 737-747.

Unser Glaube, Freiburg u. a. 1988.

* Ebd., 62.



304 Basilius Doppelfeld

Der Aufbau des Textes

»Der Missionsauftrag« (Nr. 849) wird beschrieben mit den ersten Worten des Mis-
sionsdekretes »Ad gentes« und Mt 28,19-20. In »Ursprung und Ziel der Mission«
(Nr. 850) wird aus »Ad gentes« das wohl meistzitierte Wort: »Die pilgernde Kirche ist
ihrem Wesen nach missionarisch ...« (AG 2), angefithrt und gesagt: »Das letzte Ziel
der Mission ist es, die Menschen an der Gemeinschaft teilhaben zu lassen, die zwischen
dem Vater und dem Sohn im Geist der Liebe besteht«.

»Der Beweggrund zur Mission ist die Liebe Gottes zu allen Menschen« (Nr. 851).
Hier wird 2 Kor 5,14 und 1 Tim 2,4 zitiert und schlieBlich als entscheidendes Mis-
sionsmotiv ausgefithrt: »Das Heil findet sich in der Wahrheit. Wer dem Antrieb des
Geistes der Wahrheit gehorcht, ist schon auf dem Weg zum Heil; die Kirche aber, der
diese Wahrheit anvertraut worden ist, muff dem Verlangen des Menschen entgegenkom-
men und sie ihm bringen. Weil die Kirche an den allumfassenden Heilsratschluff glaubt,
mub sie missionarisch sein.« Ausgerechnet bei dieser Kernaussage findet sich kein Zitat
eines kirchenamtlichen Dokumentes. In den Anmerkungen wird nur verwiesen auf das
Dekret des Vaticanum IT iiber das Laienapostolat (Apostolicam actuositatem 6) und auf
die jiingste Missionsenzyklika »Redemptoris missio« 11. Unter der Zwischeniiberschrift
»Die Wege der Mission« (Nr. 852) wird vor allem das Wirken des Heiligen Geistes
beschrieben, der mit den Worten der genannten Missionsenzyklika »die Hauptperson fiir
die ganze kirchliche Sendung« (RM 21) genannt wird. Die Sendung der Kirche ist
Fortsetzung der Sendung Christi (vgl. AG 5).

Hier nun hitte man sich eine deutlichere Aussage iiber die »missio dei« gewiinscht,
wie sie dann unverhofft zwei Seiten spiter im Abschnitt »Die Kirche ist apostolische
enthalten ist, der mit den Worten beginnt: »Jesus ist der vom Vater Gesandte«
(Nr. 858). Doch kehren wir zuriick zu den Ausfithrungen im Anschluff an: »Die Wege
der Mission« (Nr. 852).

Die folgenden vier Nummern 853 bis 856 sind schon durch den kleineren Schriftgrad
vom vorausgehenden Text abgesetzt. Sie enthalten zum groften Teil Zitate, die den
groBen Konzilsdokumenten »Ad gentes«, »Lumen gentiume, »Gaudium et spes« und
»Unitatis redintegratio« entnommen sind. Als Themen werden in diesem zweiten und
nachgeordneten Teil der Ausfithrungen tiber die Mission der Kirche folgende Punkte
angesprochen: die Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit bei der Verkiindigung,
die Notwendigkeit von BuBie und Erpeuerung, die Bereitschaft zu Armut und Verfol-
gung (vgl. Nr, 853), sodann die Solidaritit der Kirche mit der ganzen Menschheit und
der Welt, die erforderliche Geduld bei der Verkiindigung des Evangeliums und der
Griindung von Ortskirchen, die Inkulturation und die Gefahr von MiBerfolgen (vgl.
Nr. 854). In Nr. 855 wird das Bemiihen um die Einheit der Christen mit der Mission
der Kirche verbunden. Und schlieBlich befaBt sich Nr. 856 mit »einem respektvollen
Dialog mit denen, die das Evangelium noch nicht annehmen«. Hier rekurriert der Text
auf AG 9.

Die Nummern 853 bis 856 wirken eher wie knappe Aufzihlungen anstehender Fragen
oder Problemkreise einerseits und wie eine Sammlung von gewichtigen Zitaten aus



»Mission« im neuen »Katechismus der Katholischen Kirche« 305

lehramtlichen Zitaten andererseits denn wie thematisch strukturierte Ausfithrungen. Man
hat den Eindruck, der Katechismus wolle nichts vergessen oder auslassen, was wichtig
erscheint, ohne es aber adiquat behandeln zu konnen. So befriedigt dieser Teil nicht
ganz.

Das Anliegen der Mission spielt in Kirche und Theologie oft auch da eine Rolle, wo
das Wort nicht direkt gebraucht wird, sondern andere, mit der Mission zusammen-
hingende Begriffe Verwendung finden. Blickt man — unsystematisch und ohne An-
spruch auf Vollstindigkeit — das thematische Register durch, so fillt u. a. das Fehlen
folgender Stichworter auf: »Befreiung«, »Bekehrung« — hier nur ein Verweis auf
»Reue« —, »Communio«, »Dialog, interreligioser« — darauf wird noch zuriickgekom-
men —, »Entwicklung«, »Gemeinschaft«, »Kultur«,” »Religion(en)« — dafiir findet sich
»Religionsfreiheit«. Diese Liste lieBe sich leicht fortsetzen. DaBi selbst »Evangeli-
sierung« und »Neu-Evangelisierung« fehlen, wirft die Frage auf, inwieweit der neue
Katechismus die neuere Theologie und kirchliche Lehrverkiindigung beriicksichtigt.

Kritisch anzumerken ist auch ein Trend zur Vereinfachung in der Argumentation und
ein Mangel an Einfiihlungsvermogen. Dazu nur ein Beispiel:

Zweimal befaBt sich der Katechismus mit der Polygamie, im Zusammenhang mit der
»Einheit und Unaufloslichkeit der Ehe« (Nr. 1645) und mit der »Wiirde der Ehe«
(Nr. 2387). Die beiden Urteile iiber die Polygamie — die hier nicht verteidigt oder gar
vertreten werden soll — argumentieren von der Wiirde der Gatten, dem Sinn der ehe-
lichen Gemeinschaft und dem sittlichen Gesetz her. Mit keinem Wort wird auf den
kulturellen und sozialen Hintergrund der Polygamie eingegangen oder gar Verstindnis
dafiir gezeigt.” Fiir einen Katechismus, der — wie eingangs erwihnt — ein »legitimes
Werkzeug im Dienst der kirchlichen Gemeinschaft« sein will und »als sichere Norm fiir
die Lehre des Glaubens<®® gelten soll, ist ein solcher Eurozentrismus — fiir den sich
weitere Beispiele anfiihren liefen — untragbar.

Eine letzte kritische Bemerkung, eher ein Verdacht, sei noch angefiigt: Auffillig sind
gewisse Unstimmigkeiten zwischen dem Text und dem thematischen Register. So fehlt
im Register das Stichwort »Dialog«. Unter dem Stichwort »Mission« findet sich der
Hinweis: »respektvoller Dialog mit anderen Kulturen«. Schaut man aber in den Text,
so ist dort die Rede vom »respektvollen Dialog mit denen, die das Evangelium noch
nicht annehmen« (Nr. 856), was nicht das Gleiche ist. Vermutlich gehen diese Un-
stimmigkeiten auf das Konto der Ubersetzungen und der damit verbundenen neuerlichen
Redaktionsarbeiten.” Man muB schlieflich auch bedenken, daB die Ausfilhrungen zum

* Erfreulicherweise wird die Inkulturation an drei Stellen erwihnt und auch im Register ausgewiesen: beim Mis-
sionsauftrag der Kirche (Nr. 854), beim Katechumenat (Nr. 1232) und bei der Liturgie in einem eigenen Abschnitt
mit der Uberschrift »Liturgie und Kulturen« (Nr. 1204-1206).

2 Die Gelegenheit dazu wire gegeben bei der Erwihnung der Polygamie im AT (Nr. 1610). Nach H. RzEp-
KOWSKI, Lexikon der Mission, Graz u. a. 1992, 345f, stellt die Polygamie fiir die meisten Vdlker Schwarzafrikas
einen wichtigen moralischen Wert dar.

» Katechismus, 33f.

* Es handelt sich um Nr. 856, die oben bereits erwihnt wurde.

* Vgl. Anm. 22.



306 Basilius Doppelfeld

Thema »Mission« erst im Laufe der Uberarbeitung eingefiigt wurden; im ersten Entwurf
des neuen Katechismus kam »Mission« gar nicht vor!

Die vorausgegangenen kurzen Anmerkungen erlauben nicht ein umfassendes Urteil
iiber den »Katechismus der Katholischen Kirche«, der von vielen als ein Weltkate-
chismus verstanden wird, zumindest aber Modell und damit MaBstab sein soll. Unter
weltkirchlichem Aspekt sind hier aber — wie dargelegt — Bedenken und Einwinde
angebracht. Diese zu diskutieren kann beitragen zu einem tieferen Verstindnis und
einer klareren Verkiindigung der missionarischen Berufung der Kirche und jedes Chri-
sten.



Buchbesprechungen

Chung Hyun Kyung: Schamanin im Bauch — Christin im Kopf. Frauen Asiens im Aufbruch,
Kreuz Verlag / Stuttgart 1992, 237 S.

Lee-Linke, Sung-Hee: Frauen gegen Konfuzius. Perspekiiven einer asiatisch-feministischen
Theologie, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn / Giitersloh 1991; 224 S.

Virginia Fabella / Sun Ai Lee Park (Ed.): We dare to dream. Doing Theology as Asian
Women, Orbis / Maryknoll, N. Y. 1990; 156 S.

Asiatische Frauentheologie ist ein relativ junges Phinomen. Von der europidischen Theologie
bislang kaum zur Kenntnis genommen, ist gegenwirtig nicht zuletzt infolge der Auseinanderset-
zung um den Vortrag der koreanischen Theologin CHUNG HYUN KYUNG auf der Siebten Vollver-
sammlung des ORK 1991 in Canberra eine wachsende Aufmerksamkeit gegeniiber den theologi-
schen Aufbriichen asiatischer Christinnen spiirbar. Nachdem Interessierte lange Zeit zumeist auf
die einschligigen Zeitschriften verwiesen waren — zu den wenigen Ausnahmen zihlt die 1981 in
Erlangen erschienene Theologie einer asiatischen Frau der indonesischen Theologin Marianne
Katoppo — sind nun mit den Biichern von CHUNG HYUN KYUNG sowie der ebenfalls aus Korea
stammenden SUNG-HEE LEE-LINKE zwei weitere Arbeiten dem deutschsprachigen Raum zuging-
lich gemacht worden. DaB es trotz der Unmdglichkeit, Asien unter einen einheitlichen Kulturbe-
griff zu fassen (LEE-LINKE), moglich und sinnvoll sein kann, von asiafischer Frauentheologie zu
sprechen, zeigt CHUNG, Professorin an der Ewha Frauenuniversitit in Seoul.

Hinter dem irrefiihrenden Titel der deutschsprachigen Ausgabe, die neben der Dissertation
Chungs auch ihren Vortrag aus Canberra enthilt, verbirgt sich eine hervorragende Einfiihrung in
Anliegen und Methode asiatischer Frauentheologie. Die theologische Reflexion asiatischer Frau-
en, so Chung, ist entstanden als Antwort auf ihr tagtigliches Leiden, geboren »aus Trinen und
Seufzern und aus dem brennenden Wunsch nach Befreiung und Ganzheitlichkeit« (59). Dieses
neue befreiende BewuBtsein theologisch zu deuten, d. h. eine Theologie zu betreiben, »die den
Erfahrungen der verachteten Frauen Asiens Rechnung tréigt« (54), ist Anliegen ihres Buches.
Chung arbeitet sowohl in historischer als auch in analytischer Richtung: Zum einen zeichnet sie
Kontext und Entwicklung asiatischer Frauentheologie nach, wobei der Schwerpunkt auf einem
feministisch-befreiungstheologischen Ansatz liegt, was auch in den zugrundegelegten Quellen
— Christian Conference of Asia, EATWOT und In God’s Image — zum Ausdruck kommt.

Zum anderen analysiert und systematisiert sie ihr fiberwiegend narratives Quellenmaterial, »um
sowohl den inneren Zusammenhang asiatischer Frauentheologie aufzuzeigen als auch ijhre Ver-
schiedenheit zu entdecken und in der gemeinsamen solidarischen Arbeit fiir Befreiung nutzbar zu
machen« (56f). Das so erschlossene theologische Potential wird von der Autorin thematisch
strukturiert — Anthropologie, Christologie, Mariologie und Spiritualitit werden jeweils in einzel-
nen Kapiteln behandelt —, ohne daB der urspriingliche Charakter der Texte verloren geht.

Besonders hingewiesen sei auf das in mancher Hinsicht klirende SchluBkapitel, das Grundle-
gendes zu Theologieverstindnis und Methodologie, Anliegen und Selbstverstindnis asiatischer
Frauentheologie enthilt. Chung entwirft hier ihre theologische Vision von einem iiberlebens- und
befreiungszentrierten Synkretismus, der es ermoglicht, »eine neue Identitit als wirkliche asiati-
sche Christinnen [zu] finden« (205).

Durch eine iibersichtliche Systematik und umfangreiche Literaturhinweise gibt diese Einfiih-
rung eine wertvolle Hilfe fiir die weitere Auseinandersetzung mit dem Thema an die Hand.



308 Buchbesprechungen

SUNG-HEE LEE-LINKEs sehr personliches Buch Frauen gegen Konfuzius. Perspektiven einer
asiatisch-feministischen Theologie richtet sich in erster Linie an LeserInnen der »Ersten Welt«,
Im Anschluf an eine breite Schilderung der historischen und gegenwirtigen Lebenswirklichkeit
von Frauen im konfuzianischen Gesellschaftsmodell sowie einer Untersuchung der Rolle des
Christentums in einer solchen Gesellschaft (Korea) skizziert sie Perspektiven einer Feministi-
schen Theologie im asiatischen Kontext, deren vorrangige Aufgabe die »Stiftung der Versoh-
nung« sei, wie LEB-LINKE in Abgrenzung zu Ansitzen westlicher Feministischer Theologie
betont. Das von ihr zu diesem Zweck entwickelte Modell von fiinf miteinander verkniipften
Versohnungsprozessen folgt »dem in der konfuzianischen Gesellschaft weitverbreiteten Gedanken
iber die Beziehung zwischen Person, Familie, Staat und Welt« (213). Die Stirke des engagiert
geschriebenen Buches liegt vor allem in dem an Beispielen reichen Darstellungsteil, der einen
lebendigen Einblick in das Leben und die Erfahrungen von Frauen im konfuzianisch geprigten
Ostasien vermittelt. Leider gelingt es der Autorin kaum, diese Leidens- und Unterdriickungs-
erfahrungen theologisch zu reflektieren. Was als »asiatisch-feministische Theologie der Ver-
s6hnmung« angekiindigt wird, geht selten iiber theologische Allgemeinplitze hinaus, die biblischen
Beziige erscheinen gerade mit Blick auf die Ergebnisse feministisch-exegetischer Forschung
fragwiirdig (vgl. 33). DaB die Autorin die unterschiedlichen Voraussetzungen westlicher und
asiatischer Feministischer Theologie benennt, etwa das Problem einer exklusiven Sprache, die
Bedeutung der Familie etc. (vgl. 211ff) ist ohne Zweifel zu begriifen, eine differenziertere Sicht
hiesiger Theologie wire jedoch der »Befreiung aus den patriarchalischen Gesellschaftssystemen
als gemeinsame[m] Ziel« (212) dienlicher. Alles in allem ein zur Einfiihrung in die Situation von
Frauen in ostasiatischen Lindern durchaus lesenswertes Buch, daB aber theologisch durch seine
methodischen und inhaltlichen Schwichen enttiuscht.

Bereits 1989 erstmalig erschienen kommt der von den beiden EATWOT-Theologinnen VIRGI-
NIA FABELLA und SUN AI LEE PARK herausgegebenen Aufsatzsammlung We dare to dream.
Doing Theology as Asian Women nach wie vor herausragende Bedeutung zu. Die von Theologin-
nen aus Indien, Taiwan, Hong Kong, Malaysia, Korea, Singapur und von den Philippinen ver-
faften Beitrige dokumentieren nicht nur die Vielfalt der theologischen Reflexion asiatischer
Frauen, sondern geben dartiiber hinaus einen guten Einblick in die methodologischen Grundlagen
einer flir den asiatischen Kontext relevanten Theologie, wie sie auch in den der Textauswahl
zugrundegelegten Kriterien Erfahrungsbezogenheit, kritische Kontextanalyse, Verwurzelung in
der eigenen Glaubenstradition und Parteilichkeit zum Ausdruck kommen. Wihrend im ersten Teil
die klassischen theologischen Themen Christologie, Ekklesiologie und Pneumatologie aus der
Perspektive asiatischer Frauen neuformuliert werden, setzen sich die Beitrige des zweiten Teils
mit den Unterdriickung und Ausbeutung von Frauen festschreibenden Momenten asiatischer
Realitdt auseinander. Der dritte Teil bietet mit den SchluBerklirungen wichtiger Konferenzen
asiatischer Theologinnen eine Bestandsaufnahme des bis dahin Erreichten und zeigt Perspektiven
fiir die weitere theologische Arbeit in verschiedenen Lindern Asiens auf.

Miinster Katja Heidemanns



Buchbesprechungen 309

Kramer, Rolf: Umgang mit der Armut. Eine sozialethische Analyse (Sozialwissenschaftliche
Schriften Heft 16) Duncker & Humblot / Berlin 1990; 147 S.

Ein fliichtiger Blick auf das Inhaltsverzeichnis verspricht eine umfassende, sozialethische und
sozialwissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Thema »Umgang mit der Armute.

Diese umfassende Auseinandersetzung gelingt jedoch nicht. So beschrinkt sich das erste
Kapitel (»Die Bedeutung der Armut in der Bibel«) auf einige summarische Feststellungen iiber
biblische Aussagen zur Armut. Besonders kurz geraten die Ausfiihrungen zu den Evangelien, so
daB hier wichtige Textstellen unbeachtet bleiben. Bereits in diesem ersten Kapitel ist ansatzweise
das Interesse des Autors herauslesbar: eine biblisch-theologisch begriindete Ablehnung von
Reichtum und Besitz zu widerlegen.

Ganz offensichtlich wird dieses Interesse im zweiten Kapitel, das sich mit dem Thema »Armut
im Mittelalter und in der Reformation« beschiiftigt. Nach einer kurzen Erwihnung der Armuts-
bewegungen im 12. und 13. Jahrhundert analysiert der Verf. ausfiihrlich die Positionen der drei
Reformatoren Luther, Calvin und Zwingli zur Armutsfrage. Dabei liegt das Schwergewicht
allerdings auf der Frage nach deren Einstellung zu Eigentum und Zins.

Diese Themen bilden auch in den beiden folgenden Kapiteln einen Schwerpunkt der Analyse,
die sich mit evangelischen (Kap. 3) und katholischen (Kap. 4) Stellungnahmen zur Armutsproble-
matik auseinandersetzen. Der Verfasser bedauert zwar selber, daB sich die offiziellen AuBerun-
gen der EKD auf »Gesellschafts- und Wirtschaftspolitik und darum nicht direkt auf die Armut
beziehen« (38), auf die Erklirung von »Brot fiir die Welt« mit dem Titel »Den Armen Gerechtig-
keit« von 1989 geht er aber leider nicht ein. Diese ist ihrem Rang nach zwar keine offizielle
Stellungnahme der EKD, sie versteht sich jedoch selber als Fortfilhrung der vom Vf. behandelten
EKD-Denkschrift von 1973 »Der Entwicklungsdienst der Kirche — ein Beitrag fiir Frieden und
Gerechtigkeit«,

Die Analyse der katholischen Stellungnahmen in Kap. 4 leidet unter der Vermischung ver-
schiedener Texte, unkorrekter Zitierung und einer unklaren Gliederung. So werden unter der
Uberschrift »Die Kirche der Armen in der katholischen Soziallehre« sowohl Textstellen aus
»Lumen Gentium« und »Gaudium et spes« analysiert als auch pépstliche Sozial-Enzykliken und
die Beschliisse von Medellin und Puebla. Auch funktioniert der Vf. die eindrucksvolle theologi-
sche Aussage von Puebla, daB »das Leidensantlitz Christi ... uns fragend und fordernd anspricht
in — den Gesichtern der Kinder ... der jungen Menschen ...« usw. (Puebla Nr. 31-39), zu einer
statistischen Aufzihlung unter Armut leidender Personengruppen um. Nachdem er im zweiten
Unterkapitel »Die Option fiir die Armen im Hirtenbrief der amerikanischen Bischofskonferenz«
behandelt, kommt er im dritten Unterkapitel zu seinem Lieblingsthema: »Das Eigentum und die
Eigentumsordnung«, das er wiederum am ausfiihrlichsten — beginnend mit der Scholastik —
behandelt. Daran schlieBt sich eine Analyse verschiedener pipstlicher Aussagen zu dem Themen-
bereich Gerechtigkeit, Entwicklung und Evangelisierung an.

Im fiinften Kapitel beschiftigt sich der Vf. mit der Theologic der Befreiung, wobei seine
Darstellung durch vorschnelle Wertungen (»5.V. Die Option fiir den Marxismus in der Theologie
der Befreiung«) ein eindeutige Richtung erhilt. Sein SchluBresiimee tberrascht deshalb nicht
mehr: »Das marxistische Verstindnis des Klassenkampfes wird zum hermeneutischen Prinzip,
dem die theologischen Wahrheitskriterien untergeordnet sind« (103).

In den beiden letzten Kapiteln geht der Vf. auf zentrale Armutsproblematiken sowohl auf
internationaler als auch auf nationaler Ebene ein. Diese Analyse von »Schuldenkrise« und
»Neue(r) Soziale(r) Frage« ist allerdings weniger von einer ethischen als vielmehr von einer
volkswirtschaftlichen Betrachtungsweise geprigt. Als Losungsansatz bietet er deshalb die These



310 Buchbesprechungen

an, daB »eine gute Wirtschaftspolitik die beste Sozialpolitik und damit auch die beste Gegenwehr
gegen entstehende neue Armut ist« (130).

Neben dieser inhaltlichen Kritik ist das Heft auch aufgrund seines Preises von 84 Mark nicht
zu empfehlen.

Trier Thomas Kupczik

Ohashi, Ryosuke (Hg.): Die Philosophie der Kyoto-Schule. Texte und Einfiihrung, K.Alber /
Freiburg-Miinchen 1990; 552 S.

Eine deutschsprachige Ersteinfiihrung in das Denken der nach K. Nishida (1870-1945) ent-
standenen Philosophie in Kyoto — vielfach zusammengefafit im Begriff »Kyoto-Schule« — war
tiberfillig. In R. OHASHI, einem in Miinchen promovierten und in Wiirzburg habilitierten japani-
schen Professor fiir Philosophie und Asthetik, bot sich ein befihigter Herausgeber einer solchen
Einfiihrung an, der zugleich das ndtige Verstindnis fiir die in unseren Breiten notwendigen
Informationen mitbrachte. Die Auswahl der Vertreter der Schule ist sachgerecht. Am Anfang (I)
stehen K. Nishida und H. Tanabe (1885-1962). Es folgt unter der Uberschrift »II. Bildung der
Schule« eine Gruppe von sechs weiteren Autoren, unter denen im Bekanntschaftsgrad und, wie
ich meine, auch in der Bedeutung S. Hisamatsu (1889-1981) und K. Nishitani (1900-1990)
allerdings weit herausragen. Angesichts der Ausstrahlung, die von diesen beiden Denkern aus-
geht, kann man sich fragen, ob es angebracht ist, sie mit den anschlieBend genannten I. Koyama
(geb. 1905), M. Kosaka (1900-1969), T. Shimomura (geb. 1900) und S. Suzuki (1907-1988) in
eine Reihe zu stellen. Personlich hitte ich dann Y. Takeuchi (geb.1913), den OHASHI zusammen
mit K. Tsujimura (geb. 1922) und S. Ueda (geb. 1926) unter dem Titel »III. Fortwirkung der
Schule« vorstellt, eher in die Nihe von Hisamatsu und Nishitani gebracht, zumal Tanabe, der
zweite Griinder der Schule, in ihm seinen wahren Nachfolger gefunden hat und in seinem grund-
legenden Werk Metanoetik sogar von ihm wesentlich angeregt worden ist. Ob M. Abe nicht doch
in Teil IIT hitte deutlichere Anerkennung finden sollen, wird man zumindest anfragen kénnen;
die Begriindung in der Einleitung, warum dies nicht geschieht, gibt zu Spekulationen Anlaf}.

OHASHI beginnt mit einer ausfiihrlichen Einfiihrung (11-45), in der er nach einem historischen
Uberblick den philosophiegeschichtlichen Ort der Schule zu bestimmen sucht und dann Nishidas
und Tanabes Bedeutung herausarbeitet, ehe er nach dem Fortwirken der Schule fragt. OHASHI
diirfte Recht haben, wenn er fiir die Zukunft eine Auflosung der Kydto-Schule prognostiziert.
Jedenfalls fillt auf, daB im Augenblick weniger eigenschopferisch als eher im Riickblick auf
gestellte Fragen und gegebene Antworten, eben doch stark epigonenhaft, weitergearbeitet wird.
Die offenen Fragen aber liegen, wie OHASHI herausstellt, wesentlich im Bereich der unbewiltig-
ten Probleme der Moderne. Beachtet man, da M. Abe sich mehr als die am Ende genannten
Vertreter diesen Problemen stellt, konnte Abes Ausscheiden aus dem Kreis der Kyoto-Vertreter
auf eigentlimliche Weise OHASHIS Prognose bestitigen.

Die konkrete Einfiihrung in das Denken der einzelnen Vertreter der Schule geschieht auf die
Weise, dal OHASHI nach weiteren kurzen Einleitungen bis auf Ausnahmen bislang uniibersetzte,
aber fiir das Denken bzw. fiir bestimmte Denkperioden des jeweiligen Autors typische Texte in
ﬁbersetzung vorlegt, denen dann an schwerer zu verstehenden Stellen kommentierende Erliute-
rungen der Ubersetzer in FuBnoten beigegeben sind. Dem Gewicht der Autoren entsprechend,
fallen die Beitrige unterschiedlich aus. Das Schwergewicht liegt zweifellos auf dem Teil I (Nishi-
da und Tanabe) und in Teil II auf Hisamatsu und Nishida, die zusammen weit tiber die Hilfte der
vermittelten Texte ausmachen. Von Takeuchi hitte man sich lieber einen bislang in deutscher



Buchbesprechungen 311

Sprache nicht vorliegenden Text gewiinscht, etwa seinen Beitrag fiir die Tillich-Festschrift oder
einen anderen uniibersetzten Beitrag aus seinem englischsprachigen Buch The Heart of Buddhism.
Nicht ganz verstindlich ist auch, warum ein mehrdeutiger Satz Tsujimuras (vgl. 442), wenn der
Autor schon an der Entstehung des Bandes beteiligt war (vgl. Nachwort), nicht auch von ihm,
zumal er der deutschen Sprache michtig ist, eindeutig erklirt worden ist. Der Abschnitt iiber
S. Ueda bringt leider nichts Neues. Der Beitrag ist, wie mitgeteilt wird, aus mehreren Aufsitzen
zusammengestellt worden. Er bleibt hinter dem zuriick, was sich von Ueda erheben lieBe.

Der Band schliefit mit einer Bibliographie zunichst zur Kyoto-Schule im allgemeinen, sodann
zu den einzelnen Autoren. Inzwischen ist freilich die Zeit reif, daB in einem Werk wie diesem
auch die japanischen Verdffentlichungen eines Autors bzw. zu einem Autor mitgeteilt werden
sollten und eine Bibliographie sich nicht vor allem auf Texte in europdischen Sprachen be-
schrinkt. Das hieBe dann, daB die Angaben von Iwao Koyama an (531ff) in der vorliegenden
Form nicht mehr ausreichen. Auch zu in Japan erschienenen Werken ist der Erscheinungsort zu
nennen. Bei Takeuchi, Tsujimura und Ueda vermifit man ihre japanischen Verdffentlichungen
vollig. Der Nachtrag (540) enthiilt eine Reihe von Fehlern und ist in seinen letzten Angaben
(Takeuchi, Ueda) nicht zu verifizieren.

Trotz der geduBerten Wiinsche und Anmerkungen ist das vorliegende Buch nachdriicklich zu
empfehlen.

Bonn Hans Waldenfels

Ozaki, Makoto: Introduction to the Philosophy of Tanabe. According to the English Translation
of the Seventh Chapter of the Demonstratio of Christianity (Currents of Encounter 6) Edition
Rodopi / Amsterdam-Atlanta, GA; Eerdmans Publishing Company / Grand Rapids, Mich. 1990;
258 S.

Nach J. Laubes Werk (vgl. ZMR 69 [1985] 243-246) liegt ein zweites Werk vor, das in
westlicher Sprache kompetent in die Philosophie H. Tanabes (T.) einfiihrt. Die Arbeit geht auf
eine Dissertation an der Universitit Leiden zurick. Sie beginnt mit einer ausfiihrlichen Ein-
fiihrung in Leben und Werk des groBen Nachfolgers K. Nishidas in Kyoto. OZAKI klirt bereits in
der Einleitung eine Mehrzahl zentraler Begriffe, die Einfliisse, denen T. unterliegt, seine Ein-
stellung zu den Religionen. Den Hauptteil der Arbeit macht die grundlegende Interpretation
seines Denkens aus. OZAKI kreist seine Fragen mosaikartig ein. Er geht aus vom Status quo der
Studie (2.1). Dabei beschreibt er die von T. erwartete Gestalt einer (aus Buddhismus und Chri-
stentum) vereinigten Religion, die Studien zu seinem Denken im Westen, die historischen An-
kntipfungen in der Beschiftigung mit Philosophie und Mathematik, aber auch mit japanischem
Denken (Zen, Watsuji u. a.). OZAKI setzt seine Uberlegungen fort, indem er T.s Philosophie in
einen groferen Kontext einpafit (2.2): das Verhiltnis von personal und impersonal, die Anfing-
lichkeit Gottes, das non-duale Denken, die Vermittlung mit Hilfe der ProzeBphilosophie White-
heads, Monismus und Pluralismus im christlichen Denken. Insofern als OzAKI fiir sein T.-Ver-
stindnis auf ein zentrales Kapitel, Kap. 7, seines Werkes Kirisutokyo no bensho, nach seiner
Metanoetik wohl sein reifstes Werk, zuriickgreift, bietet sich als weiterer Schritt ein Blick auf
T.s Umgang mit Positionen der christlichen Theologie an (2.3). Als Vergleichsautoren benutzt
OzAKI vor allem Tillich und Pannenberg. SchlieBlich geht OzAKI auf die Struktur T.schen
Denkens ein (2.4). Die Annidherung geschieht auch hier wieder mit Hilfe von Verstindnisrastern
wie Zeit und Ewigkeit, Verheiung, Hoffnung und Glaube, das aktiv Gegenwirtige, Symbol und
Ausdruck, Form und Materie, das radikal Bose, das Prinzip der Verneinung, die Riickkehr des



312 Buchbesprechungen

Ewigen, Konversion in Aktion, die vergangene Aktualitit als Potential, das Absolute und Relati-
ve, Realitat als Ereignis, Gottes Wirken in der Geschichte, die Stellung des Staates, Fremd-
Macht und Reue, Religion und Politik, Materialitit. Das einkreisende Verfahren OZAKIS hat den
Vorteil, daB aus wechselnden Perspektiven am Ende doch das Ganze in den Blick kommt. In 2.5
betrachtet OZAKI schlieBlich T.s Philosophie aus buddhistischer Perspektive. Kap. 3 fiihrt dann
konkreter in den ausgewihlten Text ein. OZAKI gibt das japanische bensho mit Demonsiratio
wider; ob diese Ubersetzung ganz gliicklich ist bzw. ob nicht besser von Rechifertigung (so
Ohashi) zu sprechen wire, muf} hier nicht entschieden werden.

Jedenfalls legt OZARI dann dankenswerterweise in dem am Ende in Ubersetzung folgenden
Text die Sicht eines japanischen Philosophen dar, der sich intensiv mit dem Christentum befafit
hat und es offensichtlich als eine kritische Erginzung zum eigenen, andersgearteten Standpunkt
empfindet. Damit aber kommt der vorliegenden Arbeit ein eigener Rang in der Beschiftigung mit
T.s Denken zu.

Bonn Hans Waldenfels

Pospischil, Hans Thomas: Der solidarische Umgang mit Eigentum und Einkommen in christli-
chen Gemeinschaften und Gruppen (Freiburger theologische Studien 144) Herder / Frei-
burg-Basel-Wien 1990; 416 S.

Bei der vorliegenden Schrift des Assistenten am Freiburger Lehrstuhl fiir Christliche Gesell-
schaftslehre handelt es sich um die Publikation seiner vom Sozialethiker Prof. em. Rudolf Hen-
ning betreuten Dissertation (ein Vorwort mit entsprechenden Hinweisen fehlt leider). Von seinem
Selbstverstindnis und seiner Anlage her I4Bt sich das Werk als eine i. w. S. kirchensoziologische
empirische Untersuchung charakterisieren. Sie befafit sich vor allem mit neueren Lebensformen
christlicher Gruppen, die aus ihrem Glauben heraus und {iberwiegend getragen von einer
»postmateriellen Wertorientierung« einen sozialgebundenen, solidarischen Umgang mit Eigentum
und Einkommen praktizieren (5, 36, 372). Insgesamt 28, in zeitlicher, quantitativer, alters- und
gattungsméifiger sowie geographischer Hinsicht hochst disparate und nur z. T. »kirchliche« (372)
Sozialformen werden primir mit Hilfe eines umfangreichen Fragebogens (75-79) erschlossen.

Ausgehend von der Auffassung christlicher Tradition iiber die Gemeinwidmung der Erdengiiter
fiir alle und der daraus folgenden »sozialen Hypothek«, die auf jedem Eigentum liegt (48, 324),
geht der Vf. der Frage nach, wie Menschen heute — besonders Christen — dem sozialen Wesen
der Giiter dieser Welt entsprechen konnen. Dabei entspringt fiir den Vf. diese Frage nicht einem
»akademischen Luxus«. Vielmehr stellt sich seine Arbeit der Herausforderung durch die vielfalti-
gen Formen von Armut, Arbeitslosigkeit und menschlichem Leid — bei uns und in der Dritten
Welt — und betont besonders angesichts dessen die Notwendigkeit sozialer Verantwortung und
internationaler Solidaritit (49). :

Nach einer grundlegenden Hinfilhrung widmet sich die Studie zunichst allgemein den ver-
schiedenen Formen gemeinschaftlich-christlichen Lebens, bevor dann die tatsdchlich behandelten
Gruppenkategorien — Lebensgemeinschaften, Selbstbesteuerungsgruppen in der Dritte-Welt-
Arbeit und zur Arbeitsumverteilung — in den Blick genommen werden. Daran schliefen sich
Uberlegungen zur sozialen Verantwortung fiir Eigentum und Einkommen aus katholisch-soziale-
thischer und 6konomisch-juristischer Sicht an. Nachfolgend priisentiert dann der fast 200 Seiten
umfassende empirische Teil (neben der Darstellung des Erhebungsverfahrens) gegliedert nach den
0. g. Kategorien die teils iiber eine Annonce (in »Publik-Forume), teils iiber personliche Kontakte
und eigene Recherchen ermittelten einzelnen Sozialformen. Dabei wird das Kapitel zu den



Buchbesprechungen 313

Lebensgemeinschaften von zwei »geschichtlichen Modellen« eingerahmt: der Jerusalemer Urge-
meinde und der paulinischen Kollekte. Diesen Erhebungsteil schliefen Ausfiihrungen zu zwei
»speziellen Modellen« progressiver und flexibler Selbstbesteuerung ab. Der SchluBteil biindelt
dann in einer vergleichenden Charakterisierung »einige« Ergebnisse der Untersuchung und
formuliert abschliefend Perspektiven fiir eine christliche Sozialethik. Ausfiihrliche Verzeichnisse
mit Literaturangaben und Kontaktadressen komplettieren den Band.

Wenn man nach einer tragenden Grundidee dieser Arbeit sucht, so findet man eine solche in
dem sich leitmotivisch durch die ganze Studie hindurchziehenden Modell einer christlichen
»Kontrastgesellschaft« (im Anschluff an Herwig Biichele und die Briider Lohfink). Dieses Modell
spiegelt sich in der Absicht einiger Gruppen wider, durch prophetische Kritik, symbolische
Aktionen und beispielhaftes Zeugnis Ferment, »Stadt auf dem Berg« bzw. Zeichen dadurch zu
sein, daB man sich in christlicher Gemeinschaft gegen die »Diktatur einer Zeitstromung« auflehnt
und ihr eine »messianische Alternative« entgegensetzt (65). Die angenommene, von hier her
ausgehende, auch die grofBeren Strukturen verindernde Kraft bringt den Vf. sogar zu der nicht
niher belegten Vermutung, dafl diese politische Wirkung — und damit wohl auch das Modell —
»unserer Zeit am ehesten gerecht werden« dirfte (35). Auffillig ist, daB dieser Ansatz kaum
problematisiert wird. AuBer dem Hinweis, daB gegengesellschaftliche Modelle in der Gefahr
stehen, zumindest in die Nihe von Ghettos zu geraten, wenn die gesellschaftsverindernde Ziel-
setzung aus dem Blick gerit, fehlen kritische Stimmen nahezu vollstindig. Die wirtschafts- und
gesellschaftspolitische Bedeutung dieser »Alternativbewegung« wird andererseits allerdings auch
vom Vf. skeptisch beurteilt, vor allem hinsichtlich quantifizierbarer Resultate. Auch die qualitati-
ven Wirkungen seien nur schwer abschitzbar. Dennoch scheint der VI, zu der Bewertung zu
tendieren, die in diesen Gegenmodellen zumindest einladende Realutopien sieht.

Vor weiteren inhaltlichen Erwigungen seien jedoch zunichst einige methodologische Anfragen
an die Arbeit gerichtet. Wenn der Vf. eine Forschungsliicke (vgl. 347, Anm. 52) schliefen will,
reicht dann (neben den eigenen, z. T. auch von Zufillen abhidngigen [vgl. 126] Recherchen) eine
nur einmalig geschaltete Kleinanzeige in nur einer Zeitschrift aus, um eine breite empirische
Basis fiir die Untersuchung zu erhalten? Ist es fiir die Ergebnisse ohne Belang, wenn die 1987
abgeschlossene (7) Erhebung nicht bei allen untersuchten Gruppen mit dem Fragebogen arbeitet
und z. T. auf dlteres Material (vgl. 91, Anm. 5), u. a. aus der eigenen Zulassungsarbeit, zurtick-
greift?

Nach der vor allem im empirischen Teil recht miihsamen Lektiire bleibt ein ambivalenter
Eindruck zuriick, der an einigen Problemfeldern illustriert werden soll:

1. »sozialethische Ambivalenz«: Zunichst fallen neben stérenden Autorititstiteln (u. a. 46, 51)
die begriffliche Unentschiedenheit (katholische Soziallehre/Sozialethik, christliche Sozialethik/
Gesellschaftslehre) und die mangelnde Differenzierung zwischen den verschiedenen Strémungen
der christlichen Sozialethik sowie zwischen der wissenschaftlichen Disziplin und der lehramtli-
chen Sozialverkiindigung auf. Dariiber hinaus schwankt die Arbeit zwischen einer appellierenden
Tugendethik mit warnenden Hinweisen vor einem vorschnellen Rekurs auf Strukturen sowie einer
Zuriickhaltung gegeniiber der direkten Gestaltbarkeit von Institutionen einerseits und Tendenzen
in Richtung einer Strukturenethik mit Kritik an einer rein appellativen Tugendethik andererseits.
Dann gibt es wiederum Hinweise auf ein Sowohl-Als-auch von anzustrebendem Gesinnungs-
wandel und Zustindereform, von BewuBtseins- bzw. Lebensstilverinderung und politisch-struktu-
rellem Handeln (375), von praxisverindernder Bildung und bewuBtseinsverindernder Praxis
(387), die auf einen eher dialektischen Begriff von Sein und BewuBtsein hindeuten. Ein deutli-
cher Bruch zugunsten dieses Verstindnisses findet sich auf Seite 172, wo der V{. erstmals in bis
dahin ungewohnter Schirfe gegen eine »Strategie der kleinen Schritte« vorbringt, daB sich
»strukturelle Probleme auf politischer Ebene ... nicht einfach durch »Hochrechnung« eines indivi-



314 Buchbesprechungen

duellen oder gruppenspezifischen Verhaltens 16sen« lassen. Der Vf. kritisiert damit jene Erwar-
tung als zu optimistisch und einseitig, die sich von personlichen Lebensstilentscheidungen und
finanzieller Hilfe gegeniiber einzelnen Projekten eine strukturelle Verinderung erhofft (187).

2. »Ekklesiologische Ambivalenz«: Auch bezogen auf das fiir diese Arbeit nicht unwesentliche
Kirchenverstindnis 148t sich eine gewisse Unentschiedenheit feststellen. Auf der einen Seite
erfahren die Basisgemeinden (20-25) eine positive Wiirdigung, wird die Geltung des Subsidiari-
tidtsprinzips auch fiir die katholische Kirche betont (12, 382), finden sich recht deutliche Stellung-
nahmen zugunsten einer communialen Kirchenstruktur (8, 20, 23, 133) und wird im Anschluf an
Karl Rahner die Kirche der Zukunft als eine »von unten« aufgebaute erhofft (382), auf der
anderen Seite wird jedoch ein Autor affirmativ zitiert, der warnend in Erinnerung ruft, »daB sich
Kirche keineswegs nur von unten aufbaut« (24), wodurch die Offenheit und Dynamik wieder
gebremst wird. Des weiteren steht eine (nicht nur) begriffliche Unterscheidung zwischen christ-
lich/gemeinschaftlich/communial und kirchlich/gemeindlich/ekklesial (Kriterien?) — obschon
auch hier bereits betont wird, daB es nicht darum geht, »vorschnell auszugrenzen oder zu tren-
nen« — unvermittelt neben viel offeneren Formulierungen gegen Ende des Buches. In diesem
Sinne stellt der Vf. dort die rhetorische Frage, ob die Pfarrgemeinde der dominante Ort des
kirchlichen (christlichen) Glaubens sein miisse (383, Anm. 43), und bewertet, wiederum im
AnschluB an Rahner, die FlieBendheit und Unbestimmtheit der kirchlichen Grenzen als positiv:
Sich selbst organisierende Gruppen (wie einige in der Arbeit dargestellte) diirfien nicht einfach
pauschal und ohne néheres Hinsehen als unchristlich oder unkirchlich diffamiert werden (383).

3. »Pisteologische Ambivalenz«: In bezug auf das theologische Glaubensverstindnis vertritt der
Vi. eine ebenfalls schwankende Haltung. Einerseits scheint er sich der Interpretation der Befrei-
ungs- und Politischen Theologie anzunihern, indem er Glaube als Praxis auszeichnet (52, 87,
282) — »Christliches >Wissen« ist kein theoretisches Wissen, sondern als Glaube >praktische
bestimmt« — (385), indem er die ethische Praxis als eine Ausdrucksform des Glaubens begreift,
indem er Mystik und Politik in einer spannungsvollen Einheit sieht und schlieflich noch stirker,
wo ihm Mystik und Politik zu zwei untrennbaren Aspekten des christlichen Glaubens bzw. in
ihm werden: »... der biblische Gott ist ein zutiefst politischer Gott, und der am ehesten ein-
leuchtende Weg zu Gott ist die Bejahung des Mitmenschen, sowohl interpersonal, wie durch die
Verinderung ungerechter Strukturen.« (381) Ja, indem der Vf. die ethische Praxis des christli-
chen Gottesglaubens als einen wesentlichen Bestandteil der wahren Gotteserkenntnis charak-
terisiert, erhebt er diese Praxis in den Rang eines »locus theologicus«, eines Ortes theologischer
Erkenntnisgewinnung. Andererseits gibt es (neben einer merkwiirdig karikierenden Ablehnung
Politischer Theologie [381, Anm. 34]) Formulierungen, in denen politische Praxis als (bloBe)
Konsequenz des Glaubens, also als ein erst nachtriglich zum Glauben hinzukommendes Element
begriffen wird (349), und in denen sich eine problematische Gegeniiberstellung von Weltgestal-
tung und Dienst am Reich Gottes findet (379).

Dennoch liegt hier ein positiver Ankniipfungspunkt. Wenn der Vf. schreibt, daf aus dem
Gesagten filr die kirchliche Sozialverkiindigung folgt, daB sie primdr »gar nicht lehrhaft«, son-
dern durch eine christliche Praxis wahrgenommen werden muB (385), daf also diese Praxis unter
den Bedingungen moderner, »sidkular«pluralistischer Gesellschaften zum entscheidenden Medium
christlicher Verkiindigung wird, dann wird deutlich, worauf seine Darstellung zielt. Nimmt man
das Zitat von Friedhelm Hengsbach hinzu, daf eine »katholische Soziallehre« ohne eine soziale
Bewegung ein reines Wortgeklingel wire (372), so wird deutlich, daB die vorliegende Arbeit
auch als Suche nach neuen sozialen Bewegungen dieser »Soziallehre« gelesen werden kann. Diese
verortet der Vf. schlieBlich in einer offenen dkumenischen Perspektive auch aufierhalb traditio-
neller Formen und in Kontakt (und deutlicher Parallelitit) zu den »sdkularen« neuen sozialen
Bewegungen. Die innerkirchliche Wirkung, die der Vf. von diesen christlichen Gemeinschaften



Buchbesprechungen 315

und Gruppen erhofft, deutet in die gleiche Richtung. Und zwar konnten sie beziiglich der driin-
genden Gegenwartsfragen eine engagierte Haltung in der Kirche beheimaten und somit die
identititsnotwendige, aber z. T. vernachlissigte diakonische Grundfunktion stirken.

Es wiren noch eine ganze Reihe von Einwéinden vor allem gegen das Freiheitsverstindnis (48
— die Selbstbegrenzung durch eine fiir alle verbindliche Rahmenordnung ist doch gerade Aus-
druck eines verantwortungsbewuBten Umgangs mit Freiheit) und die Eigentumsdarstellung
vorzubringen (die Ausblendung der Eigentumsentstehung [40], eine gegen eigene Absicht indivi-
dualethisch verkiirzte Sicht, der unverstindliche Zusammenhang von individueller Steuermoral
und internationaler Gerechtigkeit [50] sowie das Festhalten am Begriff der »standesgemifen
Lebensfiihrung« [54]). Uber weite Strecken der Arbeit hat man den Eindruck, daB es trotz aller
Gesellschaftskritik primir um das gute und richtige Leben in »Agypten« geht, und nicht kon-
sequent genug um den »Auszug« aus dem entfremdeten (387) System. So wird die (bestehende?)
Eigentumsordnung ohne weitere Argumente schlicht als verniinftig behauptet (48) und fiir den
Fortgang der Untersuchung weitgehend als selbstverstindlich vorausgesetzt (schwache Ausnah-
me: 55), obwohl vorher die thomasische Argumentation — »die Grundlage fiir das Eigentumsver-
stindnis der katholischen Soziallehre« (43) — als pragmatisch und eine darauf fuBende Privat-
eigentumsordnung als relativ und wandelbar (47) bezeichnet wurde. Der Status quo droht auf
diese Weise einfach hingenommen und die Plausibilititen des Systems akzeptiert zu werden,
obwohl alles andere als dies in der Absicht des V{. liegt.

Mit dieser Kritik sollen weder das Engagement der Gruppen noch die Absicht des Vf. gering-
geschitzt werden. Gegeniiber einem anpasserischen oder zynischen »Kopf-in-den-Sand« verdient
eine von dem verstindlichen Bediirfnis nach einem sofortigen und wirkungsvollen Handeln
getragene, echt bemiihte, wenn auch oftmals ohnméchtige Solidaritit allemal nicht nur die groBe-
re Sympathie, sondern auch den ethischen Vorzug. Dennoch muB abschliefend der sozialethische
Beitrag des vorliegenden Bandes (beziiglich der Gestaltung von Strukturen und Institutionen) als
relativ gering eingestuft werden, zumal sich der Vf. selbst mehrfach skeptisch hinsichtlich der
Méglichkeit eines »qualitativen Sprungs« von personlichem Lebensstil und Gruppenethos auf die
Ebene von Gesellschaftsstrukturen #ufert. Mit den aufgezeigten Ambivalenzen spiegelt diese
Dissertation in sich selbst noch einmal den unabgeschlossenen Prozef des Ubergangs von einer
traditionell verstandenen Konzeption »katholischer Soziallehre« hin zu einer »Ethik sozialer
Bewegungen« sowie einem befreiungstheologisch inspirierten Verstindnis christlicher Sozialethik
wider.

Miilheim a. d. R. Andreas Lienkamp

Rothe, Stefan: Der Sidafrikanische Kirchenrat (1968-1988): Aus liberaler Opposition zum
radikalen Widerstand (Erlanger Monographien aus Mission und Okumene 11) Verlag der Bv.-
Luth. Mission / Erlangen 1990; XIII u. 432 S.

Die Hamburger politologische Dissertation stellt erstmals umfassend die Geschichte des Siid-
afrikanischen Kirchenrates (SACC) dar, wobei der Scherpunkt auf dessen gesellschaftspoliti-
schem Engagement und seiner Rolle im sozialen und kirchlichen Kontext Stdafrikas liegt. Zen-
trales Erkenntnisinteresse der Untersuchung ist laut Vf., »einen sozialwissenschaftlichen Beitrag
zu leisten, der als richtig erachteten Grundthese des theologischen »Kairos-Dokuments< mdglichst
exakt aufgearbeitetes, interpretierendes Material an die Seite zu stellen« (2). Das Hauptaugen-
merk liegt auf der Entwicklung des SACC zwischen 1968 und 1985. Detailliert und kenntnisreich
werden Organisationsstruktur, Entscheidungsfindungsprozesse, karitative Programme und gesell-



316 Buchbesprechungen

schaftspolitische Positionen des SACC dargelegt, wobei insbesondere das Problem der Gewalt
und die Strategie des zivilen Ungehorsams ausfiihrlich und differenziert zur Sprache kommen.
Die Erorterung seiner theologischen Grundhaltung (79-82) fillt dagegen bedauerlich kurz aus.
Im Anschluf an die Behandlung der Sanktionsfrage von der klassisch-liberalen Position zwischen
1968 und 1975 bis zur Disinvestment-Entscheidung von 1985 geht ROTHE den Phasen der sich
vor allem durch die wachsende schwarze Reprisentanz von weifiem liberalem Lobbyismus zur
Parteilichkeit fiir die Rechte und Interessen der Unterdriickten radikalisierenden Position des
SACC nach, dessen Konflikt mit dem Staat sich zusehends verschirft. ROTHE gelangt zu einem
m. E. iiberzeugend belegten Phasenprofil des SACC: Nach den liberalen Anfangsjahren von
1968-1975 macht er eine Ubergangsphase 1976-1981 aus, die 1981-1983 von einer Phase
staatlicher Disziplinierungsversuche abgeldst wird, woraus 1984-1985 ein deutlich sich abzeich-
nender Weg in den konfrontativen Widerstand fithrt. Im Verhiltnis zu seinen Mitgliedskirchen
sieht ROTHE den SACC dabei in der »Rolle ihrer institutionellen Speerspitze« (325). Er erkennt
dessen singulire Funktion vor allem darin, »daf es ihm gelingt, innerhalb der Einbindung in den
Status einer groBkirchlichen Institution fiir die politische Rolle der Kirchen stete avantgardistische
Impulsquelle zu sein und daraus resultierende Einfliisse freizusetzen« (ebd.). ROTHE versteht den
SACC zu Recht als eine der entscheidenden oppositionellen gesellschaftlichen GroBinstitutionen
in Siidafrika, die einen zentralen Beitrag zum Entzug der »ethischen Glaubwiirdigkeit und ideolo-
gischen Legitimation« (338) des Apartheidregimes geleistet hat, im Bereich der Not- und Rechts-
hilfe duBerst relevant war und sich zunehmend zur »Artikulationsinstanz fiir die Unterdriickten«
(339) entwickelt hat, deren VorstoBe im Bereich der konfrontativen Strategie allerdings un-
systematisch und ambivalent bleiben. ROTHE faft dann seine Ergebnisse in bezug auf die im
Rahmen der Studie analysierten Einzelkirchen zusammen, wobei er freilich der katholischen
Kirche, die er filschlich mit der Katholischen Bischofskonferenz Siidliches Afrika (SACBC)
identifiziert, weder institutionell noch gesellschaftlich-politisch gerecht wird. Die Resultate von
ROTHES materialreicher, griindlicher und differenzierter Studie sind m. E. nicht allein fiir den
stidafrikanischen Kontext relevant; sie haben paradigmatische Bedeutung fiir das Verhiltnis von
kirchlichen GroBorganisationen und Politik. Die Arbeit bietet eine prizise Analyse des SACC
zwischen 1968 und 1985 und hitte diesen Zeitraum auch im Titel angeben sollen. Die fiir die
Konfrontation zwischen SACC, den darin integrierten Kirchen und dem Apartheidsystem hochst
wichtigen Jahre 1986 bis 1988 werden nimlich auf ganzen neun Seiten angerissen.

Frankfurt a. M. Edmund Arens

Van’t Spijker, Gerard: Les usages funéraires et la mission de I'Eglise. Une étude anthropolo-
gique et théologique des rites funéraires au Rwanda. J. H. Kok / Kampen 1990; X u. 262 S.

Die Art und Weise, wie eine Gesellschaft mit ihren Toten umgeht, liefert ein Indiz dafiir, wie
in einer solchen Gesellschaft liber den Menschen und das Leben tiberhaupt gedacht wird. Dies
gilt besonders fiir die Afrikaner. Auf dem ganzen Kontinent wird in der Tat die Vorstellung
geteilt, daff die »Toten nicht tot sind«. Der Tod ist Heimgang, AbschluB eines Lebensabschnitts
aber nicht das Ende des Lebens. Nur im Rahmen dieser Vorstellung werden die Begribnis- und
Totenriten in der Region Kirinda (Rwanda), so wie sie im vorliegenden Buch dokumentiert und
reflektiert werden, verstandlich.

Dementsprechend ist der vom Vf., einem Missionar der Presbyterianischen Kirche, gewihlte
Zugang sachgerecht. Er liefert nicht nur eine deskriptive Darstellung der Riten, sondern er geht
auch deren Motiven und letztem Sinn nach. Bestimmt durch seine spezifische Interessenlage als



Buchbesprechungen 817

Missionar ordnet er seine Analyse um zwei Reflexionsstringe: Anthropologische und theologi-
sche Sicht, wobei die Fragen, die jeweils im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit stehen, lauten:

1. Wie kam es zu solchen Riten mit ihrer erstaunlichen Reflexionstiefe? Welchen Sinn ver-
mitteln die wesentlichen Elemente?

2. Welches waren die Motive der europdischen Missionare, diese Riten zu verbieten und durch
andere zu ersetzen? Welchen Sinn macht die »missionarische Rede von der unsterblichen Seele
nach dem Tod« bei der Bevilkerung Rwandas? Ist eine fruchtbare Begegnung zwischen dieser
Rede und der einheimischen Auffassung von Leben und Tod méglich?

Die anthropologische Betrachtung ergibt, daB das Herzstiick des Volksglaubens am deutlich-
sten im Todesfall zum Ausdruck kommt. Hier steht in der Tat nicht nur der Verstorbene im
Mittelpunkt der Aufmerksamkeit, sondern die ganze soziale Gruppe, der er angehdrte und weiter-
hin — iiber den Tod hinaus — angehort. Der Tote ist Kristallisationspunkt und Re-Intensivie-
rungsmoment der vielfiltigen zwischenmenschlichen Beziehungen. Der Todesfall ist so ein Fall
von sozialer Anthropologie und der Ernstfall des Bekenntnisses zum Leben. Dies wird vom V1.
an der Grundstruktur und Funktion sowie an der Symbolik der Begrabnis- und der darauffolgen-
den Totenriten deutlich herausgearbeitet. Lebenswichtige Wirklichkeiten wie z. B. Versohnung
und Friede, Zuneigung und Liebe sind in einem solchen Fall nicht mehr blofe Bekenntnisse zu
bestimmten Ordnungsidealen, sondern zwingen, wenn ndtig, zu einer neuen, intensiveren Pflege
der Beziehungen in der Familie und iiber die Familie hinaus. Hierbei hat die ausgeficherte
Begribnissymbolik einer neuen Geburt in ein neues Leben tiefe Bedeutung nicht nur fiir den
Toten, sondern ebenso fiir die Hinterbliebenen, insofern sie die ganze Dynamik des Lebens »in
Szene« setzt, welche fiir die Lebenden und die Toten gleichermaBen gilt.

Aus theologischer Sicht begegnet uns hier eine umfassende »spirituelle Identitiit«, die deutlich
macht, daB der Tod eines Individuums nicht nur ein Geschehen an ihm ist; jeder einzelne Tod ist
vielmehr zugleich der Tod aller und insofern eine dauerhafte Beziehung im Leben aller. Diese
Einsicht, die die Afrikaner in ihren Begribnis- und Totenriten wie selbstverstindlich zum Aus-
druck bringen, hat bei der friiheren Missionsarbeit bei der Bevolkerung Rwandas gefehlt und zu
unlésbaren Konflikten zwischen der christlichen Botschaft und den einheimischen Traditionen
gefiihrt. Dabei geht es meistens um MiBverstindnisse, die nicht den Kern der jeweiligen
»Botschaft« (Evangelium und afrikanische Tradition) beriihren, sondern die eher, wie bereits
mehrmals in der Geschichte des Christentums geschehen, mit den unterschiedlichen Denk- und
Sprechweisen zu tun haben. So ist z. B der Begriff »Seele« in seinem iiblichen Gebrauch als
Kategorie der abendlindischen Philosophie und Theologie viel zu schwach, um das wiederzuge-
ben, was in Rwanda unter umuzimu verstanden wird. Dieses Wort bezeichnet nicht einfach den
»Geist« oder den »Geist des Verstorbenen«, sondern eine »post mortem« umfassendere Existenz-
Jform als die der Lebenden. Folglich ist der Tod nicht blof — nach der klassischen christlichen
Auffassung und Ausdrucksweise — eine »Trennung von unsterblicher Seele und sterblichem
Leib«, sondern eine Transformation und ein Ubergang in die erwiihnte qualitativ andere Lebens-
form.

Dieses Beispiel zeigt bereits, daB es so etwas wie eine »afrikanische Theologie des Todes« gibt
bzw. geben kann, die genuin verschieden ist von jener althergebrachten christlichen Lehre von
der unsterblichen Seele. Dem Vf. ist es gelungen, aus der Uberfillle des von ihm vor Ort gesam-
melten Materials Hauptkonstellationen herauszuarbeiten, die in der gegenwirtigen Diskussion um
eine »andere« christliche Theologie des Todes und des »post morteme« eine anregende Gesprichs-
grundlage darstellen.

Miinster Kossi J. Tossou



318 Buchbesprechungen

Stark, Sylvia: Vatsya Varadagurus Tattvanirnaya, Teil 1: Kritische Textedition; Teil 2: Uber-
setzung und Anmerkungen (Beitrige zur Kultur- und Geistesgeschichte Asiens 4; SBph 570)
Osterreichische Akademie der Wissenschaften / Wien 1990; 135 u. 151 S.

Varadaguru is one of the prominent theologians belonging to the Srivaisnava tradition of
Ramanuja, i. e. an early medieval tradition which regards Visnu and His manifestations as the
supreme God. Varadaguru lived and worked in Kaficipuram (in the present-day State of Tamil-
nadu) in the 13th century (part 1, 24-26). At least four works, all written in Sanskrit, can be
safely ascribed to him (part 1, 27-31), but only the present text, viz. the Tattvanirnaya has
received the honour of having been commented upon three times (part 1, 31), and moreover, has
been cited by several later authors. Thus the Tattvanirnaya must traditionally have been regarded
as one of the most important works by Varadaguru.

The main theme of the text is to establish on the basis of the sruti (i. e. the revealed Vedic
scriptures) that Visnu is the highest reality, the supreme God. The Tattvanirnaya proves this
thesis by way of a philosophical debate in which first a purvapaksa (position) is put forward
stating a thesis contrary to the one the author wishes to prove. The author’s own thesis is put
forward in the uttarapaksa (refutation of the previous position). Philosophical proof by means of
such dialectical debates constitutes an old practice in Indian philosophy.

Varadaguru's purvapaksa shows that many passages in the sruti call the supreme reality, the
highest God and bestower of liberation by the name »Siva«. In the lengthy uttarapaksa he refutes
this position and establishes with the help of many ingenious exegeses and interpretations of the
same sacred sources that it is Visnu-Narayana who is the highest. As Vedic evidence, particular-
ly for this thesis, Varadaguru cites mostly from the Upanishads, especially later ones which
explicitly mention Narayana, who in classical Hinduism is regarded as identical with Visnu.

In part 1, SYLVIA STARK'S publication offers a new critical edition of the Sanskrit text, based
on all available manuscript materials. Thus her edition is an immense improvement on the sole
two earlier editions based on very few manuscripts. These older editions date from 1902 and
1911 respectively (c. f. 44-45). Her method of editing the text strictly follows the best traditions
of textual criticism, and reveals intensive labour and great editorial skill. It is especially helpful
that she identifies almost all of the sources of the scriptural quotations found in the original. A
»Zitatindex« at the end of the text-edition volume lists all these quotations and references in
Sanskrit alphabetical order, as they occur in the Tattvanirnaya itself. In the translation as well as
in the critical apparatus the divergences between the Upanishadic quotations as they occur in the
text, and in the vulgata text of the Upanishads, are faithfully recorded. It is not yet possible to
establish if Varadaguru used a local Vedic tradition from which he derived his readings of Vedic
texts. Often the divergences are very minor, but it is important that STARK does not slur over
them. Until now no local Vedic school has come to light which could account for these diver-
gences.

The second volume of the present publication contains STARK’S elaborately annotated German
translation of the edited text. In this way the ideas embodied in the original become accessible
also to those who do not know Sanskrit, but who, as professional philosophers or theologians,
would wish to acquaint themselves with Indian thought. The accessibility of the translation
proper is further enhanced by an elaborate and numbered paragraph by paragraph analysis of the
content. This analysis precedes the translation thus revealing the conceptual divisions of the
Tattvanirnaya. The division into paragraphs is not found in the original but has been made by the
editor herself. The numbering of the items summed up in the analysis goes into far greater detail
than the corresponding numbering of paragraphs in the text edition and the translation. Unfor-
tunately this is a little confusing at first sight, but understandable as well, as the original is quite



Buchbesprechungen 319

brief and written in a style densely packed with arguments. At least the main numbering of the
analysis, text and translation fully correspond with each other, so that it is easy to quickly locate
a particular argument or quotation.

The fact that the present text does not stem from the seemingly all-pervading Advaita tradition,
makes the editing and translating of this text so much more interesting. For through making
available this work, and other ones from similar brands of >devotional« and theistic Vedanta, the
general impression one gets of Indian religion and philosophy as culminating only in monistic
Advaita, becomes less one-sided, and gives evidence of a hitherto not so widely explored
example of interpretational and exegetical acumen of late classical Hinduism.

Leiden Vittorio A. van Bijlert

Stine, Philip C.: Bible Translation and the Spread of the Church. The Last 200 Years (Studies in
Christian Mission vol. 2) E. J. Brill / Leiden 1990; XII u. 154 S.

Der Band enthdlt die Referate einer Tagung, die vom 29.-31.10.1988 am Theologischen
Forschungszentrum in Princeton, N. I., stattgefunden hat und dem Thema »Bibeliibersetzungen
und das Wachstum der Kirche in den letzten 200 Jahren« gewidmet war. Die Bibeliibersetzungen
erscheinen hier als ein wesentliches Moment der Inkulturation bzw. der Beeinflussung des gesell-
schaftlichen Lebens in den verschiedenen geschichtlichen Zeiten und Riumen. Den Ausgangs-
punkt bilden eine Reihe von grundsitzlichen Erorterungen: Evangelium und Kultur (L. SANNEH),
das Ubersetzungsprinzip in der christlichen Geschichte (A. F. WALLS), Theologie und Uber-
setzung (D. C. ARICHEA). Es folgen einige Fallbeispiele: die Politik der modernen russischen
Bibeliibersetzungen (S. K. BATALDEN), eine lateinamerikanische (S. ESCOBAR) und eine asiati-
sche Stimme (K. KoyAamaA). Abschliefend geht es um die Rolle der Kulturanthropologie im
Hinblick auf eine kontextuelle Ubersetzung (L. J. LUZBETAK), das Verhiltnis von Bibeliiber-
setzung und sozialer und kultureller Entwicklung (D. L. WHITEMAN) sowie um Bibeliibersetzung
und die Zukunft der Kirche (U. FicK). Der Band ruft einmal die Bedeutsamkeit der Bibel fiir die
Verbreitung der kirchlichen Botschaft erneut ins BewuBtsein. Er zeigt sodann, wie die Bibeliiber-
setzung selbst an der Ubersetz.ung der Botschaft teilhat, schlieBlich aber auch, daB die Bibel
selbst eine bleibende Ubersetzung der Botschaft ist.

Bonn Hans Waldenfels

Walf, Knut: Westliche Taocismus-Bibliographie (WTB), 2. verbesserte und erweiterte Auflage,
Die blaue Eule / Essen 1990; 128 S.

In kurzer Zeit hat der Nijmegener Kirchenrechtler eine Neuauflage seiner Taoismus-Bibliogra-
phie vorgelegt. Leider fehlt ein Inhaltsverzeichnis. Die Bibliographie ist in fiinf Abschnitte
eingeteilt: I. Tao-Te-King-Ausgaben und -Ubersetzungen (63 Titel), II. Dschuang Dse-Ausgaben
(36 Titel), III. andere Texte (54 Titel), IV. Darstellungen (724 Titel), V. Bibliographien (27
Titel). Was sich bei WALF nicht findet, findet sich sicherlich in einer Bibliographie des letzten
Teils. Geht man davon aus, dafl die jiingere Literatur weitgehend aufgelistet ist, so beziehen sich
evtl. vorhandene Lagunen auf frithere Perioden.

Bonn Hans Waldenfels



320 Buchbesprechungen

Die Anschriften der Mitarbeiter dieses Heftes:

Prof. Dr. Theodor Ahrens, Siintelstr. 85i, 22457 Hamburg

P. Dr. Basilius Doppelfeld OSB, Missionsprokura der Missionsbenediktiner,
Abtei, 97359 Miinsterschwarzach

Prof. Dr. Rainer Neu, Divinity School, Dumaguete-City 6200, Philippinen

Erratum

In Heft 1/93 wurden bei der Verdffentlichung des Artikels von HERMANN JANSSEN, Neue
religiose Bewegungen in Melanesien (ZMR 77 [1993] 35-49) die angefiihrten Modelle nicht
richtig wiedergegeben. Im folgenden nun die richtigen Fassungen mit der Bitte um Kenntnis-
nahme:

S. 43:
Gemeinschaft - >  Gesetz - » Leben
Modell I: Mythische monistische Weltanschauung
S. 44f:
Kirche » Gesetz der Religion » Heil
Gesellschaft
Regierung ———————»  Gesetz der Arbeit » Wohl
Modell II: »Christliche« dualistische Weltanschauung
S. 46f:

Gemeinden ———— Gesetz der Ahnen und der Weifen —— »Cargo«

Modell III: Synkretische Weltanschauung












	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Heft 1
	Gedenken und Glückwunsch
	"... dem zerfallenden und dem Verderben zueilenden Katholizismus Brasiliens Hülfe bringen" zum Wirken der deutschen Franziskaner in Brasilien nach den wiederentdeckten Briefen von Frei Evaristo (Wilhelm) Schürmann OFM aus den Jahren 1894-1914
	Mission und Kolonialismus Überlegungen zur Morphologie einer Beziehung
	Neue Religiöse Bewegungen in Melanesien
	Paradigmenwechsel in der Theologie? Auseinandersetzung mit einer Kategorie aus ökumenischer Sicht
	Plädoyer für eine radikale Pluralitätsethik
	1492-1992: kein Neubeginn ohne kritische Reflexion der Geschichte
	Theologische Examensarbeiten zur Missionswissenschaft und Religionswissenschaft im akademischen Jahr 1991/92
	Assmann, Hugo / Hinkelammert, Franz J.: Götze Markt
	Bucher, Alexius J. / Fornet-Betancourt, Raúl / Renker, Joseph / Sing, Horst (Hg.): Die »Vorrangige Option für die Armen« der katholischen Kirche in Lateinamerika
	Paczensky, Gert v.: Teurer Segen christliche Mission und Kolonialismus
	Sawyer, Frank: The poor are many political Ethics in the Social Encyclicals, Christiam Democracy, and Liberation Theology in Latin America
	Wiesenthal, Simon: Segel der Hoffnung Christoph Columbus auf der Suche nach dem Gelobten Land

	Heft 2
	Kollegialität
	Experience and theology an Asian liberation perspective
	Japanese Monotheism
	Das Kopernikanische Prinzip und die Theologie der Religionen zu Paul Tillichs religionsphilosophischem
	Zur Orient- und Missionserfahrung von Paul Schütz
	"Einheit in der Vielfalt - Buddhismus in Europa" Kongress europäischer Buddhisten in Berlin
	Antes, Peter (Hg.): Der Islam Religion - Ethik - Politik
	Barcatta, Bede: A History of the Southern Vicariate of Colombo Sri Lanka, being also The History of the Apostolato of the Sylvestrine-Benedictine Monks in the Island
	Chenu, Marie-Dominique: Kirchliche Soziallehre im Wandel das Ringen der Kirche um das Verständnis der gesellschaftlichen Wirklichkeit
	Elsas, Christoph / Kippenberg, Hans G. (Hg.): Loyalitätskonflikte in der Religionsgeschichte
	Griffiths, Bede: Leben im christlichen Ashram, hg. von Bogdan Snela
	Halbfass, Wilhelm: Tradition and Reflection Explorations in Indian Thought
	Hein, Uwe: Indische christliche Seelsorge
	Herder Lexikon Symbole
	Hoffmann, Paul: Das Erbe Jesu und die Macht der Kirche Rückbesinnung auf das Neue Testament
	Huber, Friedrich: Die Bhagavadgita in der neueren indischen Auslegung und in der Begegnung mit dem christlichen Glauben
	Immoos, Thomas: Ein bunter Teppich die Religionen Japans
	Immoos, Thomas: Japan - Archaische Moderne
	Müller, Karl / Prawdzik, Werner (Hg.): Ist Christus der einzige Weg zum Heil?
	Mumonkan die torlose Schranke : Zen-Meister Mumons Koan-Sammlung neu übertragen und kommentiert von Zen-Meister Koun Yamada

	Heft 3
	Dialog mit dem Islam
	Theologie angesichts religiöser Vielheit die theologische Hauptaufgabe im Umgang mit nachchristlicher Religiosität; Johann Baptist Metz zum 65. Geburtstag
	Bekehrung - Vergleich - Anerkennung die Stellung des Anderen im Selbstverständnis der Missionswissenschaft
	Ansätze zu einer religionswissenschaftlichen angewandten Hermeneutik
	Furukawa Rôsen (1871 - 1899) und das Zeitalter des Skeptizismus
	Burridge, Kenelm: In the Way a Study of Christian Missionary Endeavours
	Hagemann, Ludwig: Was glauben Christen? die Grundaussagen einer Weltreligion
	Holm, Nils G.: Einführung in die Religionspsychologie
	Jongeneel, Jan A. B.: Missiologie I. Zendingswetenschap : II. Missionarie Theologie
	Kantowsky, Detlef: Wegzeichen Gespräche über buddhistische Praxis
	Kippenberg, Hans G. / Luchesi, Brigitte (Hg.): Religionswissenschaft und Kulturkritik
	Lee, Chwen Jiuan A. / Hand, Thomas G.: A Taste of Water Christianity through Taoist-Buddhist Eyes
	Lubac, Henri de, 1896-1991, Geheimnis aus dem wir leben
	Meier, Johannes: Die Anfänge der Kirche auf den Karibischen Inseln
	Minnema, Lourens: Bespiegelingen aan het venster
	Nirumand, Bahman (Hg.): Im Namen Allahs islamische Gruppen und der Fundamentalismus in der Bundesrepublik Deutschland
	Nolan, Albert: Gott in Südafrika die Herausforderung des Evangeliums
	Pieris, Aloysius: Liebe und Weisheit Begegnung von Christentum und Buddhismus
	Pötscher, Walter: Aspekte und Probleme der minoischen Religion ein Versuch
	Snela, Bogdan: Der Ochs und sein Hirte Zen-Augenblicke
	Williams, C. Peter: The Ideal of the Self-Governing Church a Study in Victorian Missionary Strategy
	Yagi, Seiichi / Swidler, Leonard: A Bridge to Buddhist-Christian Dialogue

	Heft 4
	Erwartungen
	Das Versprechen neuen Lebens zur Dynamik des Christentums in Ozeanien
	Plötzlicher Tod und Vergeltungsglaube bei den Bergvölkern Nordluzons (Philippinen) ein Beitrag zu einer verstehenden Missionswissenschaft und einer interkulturellen Hermeneutik
	"Mission" im neuen "Katechismus der katholischen Kirche"
	Chung, Hyun Kyung: Schamanin im Bauch - Christin im Kopf : Frauen Asiens im Aufbruch ...
	Kramer, Rolf: Umgang mit der Armut eine sozialethische Analyse
	Ohashi, Ryosuke (Hg.): Die Philosophie der Kyoto-Schule
	Ozaki, Makoto: Introduction to the Philosophy of Tanabe
	Pospischil, Hans Thomas: Der solidarische Umgang mit Eigentum und Einkommen in christlichen Gemeinschaften und Gruppen
	Rothe, Stefan: Der Südafrikanische Kirchenrat (1968-1988): Aus liberaler Opposition zum radikalen Widerstand
	Spijker, Gerard van't: Les usages funéraires et la mission de l'Eglise une étude anthropologique et théologique des rites funéraires au Rwanda
	Stark, Sylvia: Vätsya Varadagurus Tattvanirnaya
	Stine, Philip C.: Bible Translation and the Spread of the Church The last 200 Years
	Walf, Knut: Westliche Taoismus-Bibliographie

	Back matter

