Heft1-2
101. Jahrgang
2017

Themenheft

22

33

46

64

78

Inhalt

Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft

Mission - Zukunft der Kirche

Michael Sievernich SJ
Globalisierung der Mission

Mariano Delgado

Euphorie — Nachdenklichkeit — Neubeginn

Der Wandel der Missionswissenschaft im Spiegel der
ersten 50 Jahrgénge der ZMR (1911-1966)

Hans Waldenfels SJ
Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil

Franz Gmainer-Pranzl
Mission in Zeiten der Interkulturalitat

Margit Eckholt

ZwischenWeltenLeben — Missionarinnen

als transkulturelle Akteurinnen.

Impulse fiir eine feministische Missionswissenschaft
aus systematisch-theologischer Perspektive

Christian Bauer
Drauflen zuhause? Konzilstheologische Inspirationen
fur die Mission der Kirche

Felix Korner S)
Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche.
Eine theologische Grundlegung




95

98

102

113

120

125

129
134

141

100 Jahrginge
Zeitschrift fiir Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft (ZMR)

Michael Sievernich SJ

Festakt

Eroffnung des Symposions
»Mission — Zukunft der Kirche«

Klaus Krimer
Grufiwort
anlésslich des 100. Jahrgangs der ZMR

Reinhard Kardinal Marx
Festrede
Mission —in den Umbriichen unserer Zeit

Michael Sievernich S

Bericht

vom Symposion

»Mission — Zukunft der Kirche«

Kleine Beitrige

Klaus Vellguth
Relationale Missionswissenschaft.
Wenn Mission dazwischen kommt

Mariano Delgado

Die Religion der Utopier - und einige Fragen dazu

Abschlussarbeiten
2014-2015
2015-2016

Anschriften




Globalisierung
der Mission

von Michael Sievernich SJ

den Blick vor allem auf wirtschaftliche und politische Aspekte. Weniger Aufmerk-

samkeit dagegen schenkt man der historischen und kulturellen Dimension dieser
Prozesse. Die zunehmende rdumliche Vernetzung und zeitliche Beschleunigung scheint
der Geschichte immer weniger Raum und Zeit einzuraumen, was aber auf Dauer zu einer
geschichtlichen Atemnot fiihrt. Damit aber schwindet auch das Wissen um die Grundlagen
der formativen Kraft der Kulturen, aus denen die heutige Welt-Kultur sich entwickelt.
Deren Diversitit und Pluriformitat stellt einen Reichtum dar, an dem alle zum Wohl aller
teilhaben konnen und sollen.

Man denke nur an die » Achsenzeit«, wie der Philosoph Karl Jaspers eine Epoche der
menschlichen Geschichte benannte, in der ungefdhr im gleichen Zeitraum von 8oo bis
200 vor Christus in unabhingigen Kulturraumen Ideen und Texte entstanden, die zum
normativen Erbe der Menschheit gehoren. Dazu zéhlen der Konfuzianismus in China,
der Buddhismus in Indien, das Judentum im Orient und die griechische Philosophie im
Okzident, zu denen spater noch das Christentum und das romische Recht stoflen. Hier
kamen in mannigfaltiger Gestalt universale Ideen zum Durchbruch, deren Kern die
Transzendenz bildet. Kurz nach dem Zweiten Weltkrieg verfasst, suchte diese geschichts-
philosophische Reflexion nach einer neuen Orientierung, die nach der Erfahrung von
Millionen Toten unabweisbar geworden war.

Angesichts der heutigen Erfahrungen von zahlreichen Dauerkriegen, Genoziden,
Christenverfolgungen und islamistischem Terror auch gegen den Islam, erfahren wir erneut
weltweit Orientierungskrisen, ob in rechtlichen, ethischen und religiosen Grundfragen.
Auch einschneidende Wirtschaftskrisen, Zukunftsingste und der Verlust von bisherigen
Gewissheiten bedrangen weite Teile der Bevolkerung. Mag das technische Verfiigungswissen
rasant wachsen, so nimmt das Orientierungswissen doch ebenso rasant ab, so dass eine neue
Lust entsteht, in der Weltgeschichte zu schiirfen und deren Schitze neu zu entdecken. Daher
braucht es nicht zu verwundern, dass neben dem philosophischen vor allem das historische
Interesse an der Weltgeschichte wichst, weil man aus ihr noch immer und immer wieder
lernen kann, vor allem aus den positiven Ereignissen und gliicklichen Entwicklungen, aber
via negationis auch aus dem Negativen. Diesem Impetus folgen Historiker und verfassen
monumentale Werke zur Geschichte der Globalisierung (Jirgen Osterhammel) oder zur
Die Unterwerfung der Welt in der frithen Neuzeit, einer Globalgeschichte der européischen
Expansion (Wolfgang Reinhard). Die neue Betrachtung der Welt-Geschichte arbeitet
nicht allein die Prozesse und die Profile der Akteure heraus, vielmehr gewinnen auch die
Kulturen der Welt an Aufmerksamkeit und werden nicht mehr iiber den eurozentrischen
Kamm geschoren.

In solchen epochalen Werken gewinnt, wenn auch zaghaft, die Geschichte der christlichen
Mission an Aufmerksamkeit. Uberdies erscheinen globale Uberblicksdarstellungen iiber
die weltweiten Missionsbemithungen, die zeitlich und raumlich die Epochen und Kon-

D ie heutige Debatte um die Globalisierung mit ihren Chancen und Schatten lenkt

zmr | 101.Jahrgang | 2017



4 Editorial

tinente tiberspannen. Die christliche Mission. Geschichte und Gegenwart (2009) habe ich
einen eigenen globalen Entwurf benannt, der historisch und systematisch vorangeht. Welt-
eroberung und Christentum (Horst Griinder) bezieht sich auf die Mission in der gesamten
Neuzeit, andere bieten lokale Darstellung etwa von China (Liam Matthew Brockey),
Nouvelle France (Franz-Joseph Post), dem Jesuitenstaat in Paraguay (Peter Hartmann)
oder unter dem Titel Mission global (Rebekka Habermas) eine Verflechtungsgeschichte
seit dem 19. Jahrhundert. Schliellich sind zahlreiche Werke zu einzelnen grofien Akteuren
erschienen, darunter Bartolomé de Las Casas (Mariano Delgado) und José de Acosta
(Claudio Burgaleta) in Amerika, und in Asien Matteo Ricci (Ronnie Po-chia Hsia) oder
Alexandre de Rhodes (Klaus Schatz).

Epochen der Glaubensverbreitung

In der zweitausendjahrigen Missionsgeschichte lassen sich zwanglos fiinf Perioden
unterscheiden, die von deutlichen Zasuren markiert werden. Klassisch werden die spate
Antike als erster Resonanzraum des schnell wachsenden Christentums und die ein ganzes
Jahrtausend umfassende mittelalterliche Christianisierung Europas unterschieden. Schon
hier stoflen westliche Missionare im asiatischen Raum zu den Mongolen-Khanen vor. Dazu
kommt freilich die Missionsbewegung der assyrischen Kirche des Ostens, die in Asien bis
nach China das Christentum verbreitete, aber nicht dauerhaft verwurzeln konnte. Die
dritte Periode ist die Frithe Neuzeit, in der nun die Mission vom christianisierten Europa
in andere Kontinente ausgeht. Die gut ausgebildeten Ordensleute der Westkirche, vor allem
die Mendikanten und die Jesuiten, gehen in die Neue Welt Amerika und verbreiten dort den
Glauben ebenso wie in den asiatischen Grofireichen. Die vierte Epoche der Christianisierung
im 19.Jahrhundert, dem Jahrhundert Europas, vollzieht sich bis in die erste Hilfte des
20. Jahrhunderts. Sie betraf vor allem den afrikanischen Kontinent, allerdings unter der
Hypothek des europdischen Kolonialismus und in Konkurrenz zu den protestantischen
Missionsbewegungen. Auch die konfessionelle Christianisierung Australiens und Ozeaniens
gehort dazu. Die flinfte Periode schliefSlich hat einen anderen Charakter, weil sie sich
nicht mehr geographisch orientiert, sondern an anderen roadmaps. Die Zésur beginnt mit
der Dekolonisation in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts und mit dem kirchlichen
Ereignis des Zweiten Vatikanischen Konzils. Seitdem weisen konziliare Dokumente neue
normative Wege: zum Verhiltnis zu den nichtchristlichen Religionen (Nostra aetate), zur
Religionsfreiheit (Dignitatis humanae), zum Okumenismus (Unitatis redintegratio) und
zur Missionstitigkeit der Kirche (Ad gentes). Evangelisierung und Neue Evangelisierung
bestimmen die Richtung.

Unter diesen fiinf Epochen diirfte die Frithe Neuzeit eine auferordentliche Bedeutung
mit nachhaltigen Folgen haben. Die intensive Missionstatigkeit wurde von den Orden
getragen, die sich zu Tausenden den Meeren anvertrauten, um den iiberseeischen Volkern
die Botschaft zu bringen. Freilich war diese Tatigkeit eingebettet in die Expansion der
iberischen Seemichte, die mit ihren Flotten nach Osten und nach Westen ausgriffen.
Getrieben von der Neugier und der Hoffnung auf Eroberungen und neue Handelsrouten
expandierten sie, begleitet von den Missionaren, welche vom Patronat der portugiesischen
und spanischen Konige finanziert wurden. Nolens volens waren damit die kirchlichen
Missionsbewegungen, die zugleich Reformbewegungen waren, in die Globalgeschichte
der europiischen Expansion verwoben. Gleichwohl unterwarfen sie sich nicht einfach
dem kolonialen Regime, sondern gingen oft eigensinnig vor, um ihrer Aufgabe gerecht zu

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Editorial 5

werden. Standen sie doch vor der epochalen Aufgabe, die unbekannte nicht-christliche Welt
wahrzunehmen und das Verhaltnis zur kulturellen und religiosen Diversitat zu gestalten,
nicht selten auch gegen koloniale Interessen.

So legten schon im frithen 16. Jahrhundert die Dominikaner den ersten prophetischen
Protest gegen die unwiirdige Behandlung der Indianer ein (Antéon de Montesino) und
legten die theologischen, moralischen und rechtlichen Grundlagen fiir Menschenrechte
(Bartolomé de Las Casas) und das Volkerrecht (Francisco de Vitoria). Anders gestaltete
sich die Mission in den Lindern des Ostens, da es dort in der Regel zu keiner kolonialen
Landnahme kam und sich die Mission stirker den dortigen Hochkulturen anpassen musste.
Dabher reagierten sie mit einer Akkomodation, die den anderen Kulturen soweit weit wie
moglich entgegenkam. In beiden Fallen zeigten sich die Jesuiten von ihrer anpassungs-
fahigen Seite, ob mehr an die Natur oder die Kultur, die sie spirituell im Suchen nach dem
Willen Gottes eingetibt hatten.

Drei Globalisierungen

Was haben die Jesuiten mit der Globalisierung zu schaffen? Diese Frage stellt ein Buch
The Jesuits and Globalization (2016), welches das historische Erbe und die zeitgenéssischen
Herausforderungen behandelt. Konzipiert von dem Politologen Thomas Benchoff und dem
Soziologen José Casanova von der Georgetown University (Washington D.C.), vertreten
diese die These von den drei Phasen der Globalisierung, der frithmodernen, der modernen
und der gegenwirtigen, welche im Zusammenhang mit den Unternehmungen der Gesell-
schaft Jesu in diesen Epochen steht.

Zur frihmodernen Phase gehort die Entdeckung der Neuen Welt und die Umschiffung
des Globus, die mit der Griindung des Ordens (1540) und dem Aufbau eines weltweiten
missionarischen Netzwerkes zusammengeht, das sich noch zu Loyolas Zeiten von Japan
bis Brasilien erstreckt, dann auch in Asien die Philippinen und China umfasst, in Afrika
Athiopien und den Kongo und in Amerika den Norden und den Stiden bis nach Chile. Mit
all diesen sprachlich, kulturell, politisch und technologisch sehr unterschiedlichen Welten
ist der Umgang zu erlernen.

Die moderne Phase der Globalisierung beginnt mit dem 19. Jahrhundert und der west-
lichen Dominanz, begleitet von zwei Weltkriegen und diversen Diktaturen. Diese Phase
koinzidierte mit der Unterdriickung des Ordens durch Staaten und den Papst (1773),
aufler in Russland und Preuflen, und der Wiedererrichtung im Jahr 1814. Hier stellen
die europiische Migration in beide Amerikas, die Mission ins subsaharische Afrika, die
Bildung in den USA, die soziale Frage und die Entwicklung einer katholischen Soziallehre
die Herausforderungen dar, einschliellich der ideologischen Kampfe mit zwei atheistischen
Weltanschauungen.

Die dritte Phase der Globalisierung beginnt in der Gegenwart, d.h. in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts nach dem Zweiten Weltkrieg mit der US-Hegemonie und der
Menschenrechtserklarung der UN (1948), aber auch mit McLuhans Wortschopfung des
global village (1962). Der Kalte Krieg, die Auflésung der Sowjetunion, der Aufstieg Chinas
zur neuen Weltmacht, und nicht zuletzt die neue Informationstechnologie markieren die
Gegenwart. Neue Herausforderungen fiir die Jesuiten sind die konziliare Ekklesiologie
und die Religionsfreiheit, die Themen der sozialen Gerechtigkeit, der Migration und des
Interreligiosen Dialogs, aber auch das Prinzip der Inkulturation sowie die Verfolgung von
Christen in Amerika, Afrika, Asien und im Nahen Osten. Frith in dieser Phase entstanden

zmr | 101.Jahrgang | 2017



6 Editorial

Bildungsinitiativen wie Fe y Alegria in Lateinamerika oder auf Initiative des Generaloberen
Pedro Arrupe der Jesuit Refugee Service. Und der alle iiberraschende Papst Franziskus aus
dem Jesuitenorden hat zu Beginn des Pontifikats mit seinem ersten Apostolischen Rund-
schreiben Evangelii gaudium (2013) starke missionarische Akzente gesetzt. So reflektiert das
Buch aus dem Prisma der Jesuiten iiber die Globalisierung vom Beginn der Neuzeit bis in
unsere Gegenwart. Damit zeigt es wie in einem Spiegel die jeweiligen Anforderungen der
Epoche und die Antworten auf die Herausforderungen, die jede Ortskirche und Ordens-
gemeinschaft auch fiir sich anstellen kann.

Werfen wir von heute aus nochmals einen Blick in den Riickspiegel. Als die Jesuiten-
missionare der Frithen Neuzeit durch riesige Entfernungen auf der Weltkugel voneinander
getrennt waren, die einen im chinesischen Kaiserreich, die anderen in den siidamerika-
nischen Reduktionen, blieben sie doch innerlich verbunden, nicht nur durch zirkulierende
Nachrichten und Giiter, sondern auch spirituell durch das Gebet fiireinander und die
ignatianische Methode. Denn alle Jesuiten hatten am Anfang und am Ende ihrer langen
Ausbildung den Prozess der Exerzitien (Geistlichen Ubungen) durchlaufen, die sich dadurch
auszeichnen, dass sie den Blick »von oben« (de arriba) einiiben sollen. Damit ist ein Per-
spektivenwechsel gemeint, den Karl Rahner die »Mystik der ignatianischen Weltfreudigkeit«
genannt hat. Dieser erlaubt, den liebenden Blick des trinitarischen Gottes einzunehmen,
der durch die Inkarnation das Menschengeschlecht retten mochte. Dabei {iberschaut er den
gesamten Erdkreis, »in so grofler Verschiedenheit der Tracht wie des Benehmens, die einen
weif$ und die anderen schwarz, die einen im Frieden und die anderen im Krieg« (Exerzitien
Nr. 106). Aus dieser Imagination des Ubenden bildet sich gleichsam der spirituelle Kern
jener Globalisierung, die man als Geburt der globalen Verantwortung aus dem gottlichen
Blick von oben bezeichnen kann. Diese Verantwortung steht auch heute vor dhnlichen
globalen Herausforderungen, wenn man nur an Menschenrechte, Interkulturalitdt und
den Dialog der Religionen denkt, oder an eine Spiritualitit in sakularen Zeiten.

Seit wenigen Jahrzehnten wéchst ein erstaunlich lebhaftes wissenschaftliches Interesse an
den grofSen Missionsprojekten der damals jungen Gesellschaft Jesu, die im 17. und 18. Jahr-
hundert gleichzeitig auf beiden Seiten der Erdkugel in Gang gesetzt wurden.

Vornehmlich diese beiden Projekte sind heute Gegenstand interdisziplindrer und
internationaler Forschung, die eine umfangreiche Literatur hervorbringt. Diese Geschichte
und ihre Vernetzungen in einzelne Disziplinen wie Geschichtswissenschaft und Kirchen-
geschichte, Sprachwissenschaft, Sinologie und andere Einzelsprachen wie Tagalog und
Guarani, Ethnologie, Astronomie und Mathematik, Pharmazie und Medizin, Kunst-
wissenschaft, Architektur und Musikologie etc. zu kennen, ldsst historisch nachvollziehen,
welche Fragestellungen anstanden und auf welche Art und Weise sie gelost wurden. Aus
diesem historischen Wissen lasst sich durch Analogieschliisse Orientierungswissen fiir
die zeitgendossische Situation gewinnen, zumal anthropologische Fragen der Menschheit
auch in neuen Konstellationen fraglich bleiben. So sehr das wissenschaftliche Interesse
an den Jesuiten-Missionen der Frithen Neuzeit zu begriiflen ist, so wiinschenswert wire
es, dass auch Theologinnen und Theologen in dieses Forschungsfeld einsteigen, da die
theologische Stimme im interdisziplinaren Konzert nicht fehlen darf. »Mission« heifit die
frithneuzeitliche Formel der Kirche, in allen Phasen der Globalisierung ihrer Sendung treu
zu bleiben und bei der Formung einer Menschheitsfamilie mitzuwirken. .

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Editorial 7

Notiz der Redaktion

Der 100. Jahrgang der ZMR wurde vom
2.-3.Dezember 2017 in Mainz mit der Tagung
»Mission — Zukunft der Kirche« und mit
einem Festakt gefeiert, in dessen Rahmen
Reinhard Kardinal Marx, der den Festvortrag
hielt, die Festschrift Transformationen der
Missionswissenschaft (zugleich 100.Jg. der ZMR)
iiberreicht wurde.

Dieses Doppelheft dokumentiert die Beitrige
von Tagung und Festakt.

Das zweite Doppelheft 2017 wird ein Varia-
heft mit verschiedenen, von der Redaktion
angenommenen Beitragen und den Buch-
besprechungen dieses Jahrgangs sein. Auch
wird es das Register fiir die Jahrgiange 76-100
(1992-2017) enthalten.

Mariano Delgado
verantwortlicher Schriftleiter

Transformationen
der Missionswissenschaft

Festschrift

zum 100.Jahrgang
der ZMR
Transformationen der
Missionswissenschaft
ZMR Sonderband
100.Jahrgang | 2016

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Euphorie -

Nachdenklichkeit -

Neubeginn

Der Wandel der Missionswissenschaft im Spiegel
der ersten 50 Jahrginge der ZMR (1911-1966)

von Mariano Delgado

Zusammenfassung

Die ersten 50 Jahrgange der
ZMR zwischen 1911-1966 geho-
ren zur Phase des Ubergangs
von der vierten zur finften Mis-
sionsepoche. In dieser Zeit geht
die koloniale Missionséra zu
Ende. Der Wandel der Missions-
wissenschaft, den das Zweite
Vatikanische Konzil besiegeln
wird, und die Verlagerung des
Schwerpunktes der Kirche auf
die stdliche Halbkugel machen
sich bemerkbar. Insgesamt sind
diese Jahrgange von folgenden
Themen gepragt: Bewusstsein
fur den Epocheniibergang (1.),
der einheimische Klerus (2.), das
Akkommodationsprinzip und
die Herausforderung Asiens (3.),
das »Erwachen« Afrikas (4.)
und das Ringen um eine katholi-
sche Missionswissenschaft (s.).
Insgesamt sind diese Jahrgange
mit ihren zeitgemaf3en Unzu-
langlichkeiten ein Spiegelbild
der katholischen Missionswis-
senschaft am Ubergang zur
neuen Missionsara des globali-
sierten Christentums. Dies
bedeutet Abschied von der
euphorischen, quasi neokolo-
nialen Betrachtung der Welt
und der Religionsgeschichte als
einer EinbahnstraRe zur Okzi-
dentalisierung und christlichen
Missionierung hin zu einem

Verstandnis der rechtlich ver-
ankerten Religionsfreiheit als
Rahmenbedingung fiir Mission
heute; Abschied vom Denken
in den Schablonen der Konfessi-
onskonkurrenz hin zu einer
neuen 6kumenischen Gesin-
nung; Abschied vom Verstand-
nis der Mission als Transfer
europaischer Theologien und
Kirchen hin zu einem Verstand-
nis derselben als » Austausch
der Gaben« in der einen Welt-
kirche.
Schliisselbegriffe
- Missionsepochen
- neue Missionsara
- einheimischer Klerus
- Akkomodation
- asiatischer Weg des

Christentums
- Erwachen Afrikas
- Missionswissenschaft

und 11. Vaticanum

Abstract

The first 50 years of ZMR
(Zeitschrift fir Missionswissen-
schaft und Religionswissen-
schaft = Journal for Missiology
and Religious Studies), which
includes the issues between
1911 and 1966, belong to the
transition phase from the
fourth to the fifth mission
period. During this time the
colonial mission era drew to a
close. The transition in missiol-
ogy, sealed by the Second Vati-
can Council, and the church’s
shift in emphasis to the south-
ern hemisphere made them-
selves felt. Over all, the issues
of these years were shaped by
the following themes: con-
sciousness of the transition
period (1.), the native clergy (2.),
the principle of accommodation
and the challenge of Asia (3.),
the »awakening« of Africa (4.),
and the struggle for a Catholic
missiology (5.). Taken together,
these yearly issues with their
deficiencies in keeping with
their times are a reflection of
Catholic missiology at the point
of transition to the new mission
era of globalized Christianity.
This meant bidding farewell to
the euphoric, quasi neo-colo-
nial view of the world and the
history of religion as a one-way
street for occidentalization and
Christian evangelization and
moving to an understanding of

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 8 -21



religious liberty established by
law as a basic framework for
missionary activity today; bid-
ding farewell to thinking in the
templates of confessional rivalry
and moving toward a new ecu-
menical attitude; bidding fare-
well to an understanding of
mission as a transfer of Euro-
pean theologies and churches
and moving to an understand-
ing of these as an »exchange of
gifts« in the one universal
church.
Keywords
- mission periods
- new mission era
- native clergy
- accommodation
- Asian way of Christianity
- awakening of Africa
- missiology and the

Second Vatican Council

Sumario

Los primeros 50 ahos de la
ZMR (1911-1966) pertenecen a
la fase del paso de la cuarta
época misionera a la quinta. En
ese tiempo se acaba el periodo
de la mision colonial. Se notan
el cambio en la misiologia,
sellado por el Concilio Vaticano
II, y el traspase del centro de
gravedad de la Iglesia al hemis-
ferio sur. En estos afios, la ZMR
lleva la impronta de los siguien-
tes temas: conciencia del paso
de una época a otra (1.), el clero
indigena (2.), el principio de
acomodacion y el desafio de
Asia (3.), el »despertar« de
Africa (4.) y el desarrollo de una
misiologia catolica (5.). En
general, dichos afos son, con
las limitaciones de su tiempo,
un espejo de la misiologia cato-
licaenel paso a la nueva era
misiolégica del cristianismo glo-
balizado. Esto significa: la des-
pedida de la vision euférica y
cuasi colonial del mundo y de la
historia de las religiones como
una calle en direccién Unica
para la occidentalizacion y
evangelizacion hacia una com-
prension del derecho de libertad
religiosa como el marco indis-
pensable para la misién en

nuestro tiempo; la despedida

del pensamiento en los esque-

mas de la competencia confe-

sional para dar paso a una

nueva mentalidad ecuménica;

la despedida de una vision de

la misién como transferencia de

las teologias e iglesias europeas

para dar paso a una compren-

sion de la misma como »inter-

cambio de los dones«en la Igle-

sia universal.

Conceptos claves

> Epocas de la mision

- Nuevo periodo de la misién

> Clero indigena

- Acomodacion

- Camino asiatico del
cristianismo

> Despertar de Africa

> Misiologia del Concilio
Vaticano Il




10 Mariano Delgado

nalog zur klassischen Dreiteilung der Profan- und Kirchengeschichte in Altertum, Mittel-

alter und Neuzeit sprach Josef Schmidlin, der Begriinder und Altmeister der katholischen
Missionswissenshaft, 1923 von drei missionshistorischen Zeitaltern mit Unterschieden

im Missionsziel und -ergebnis sowie in der Missionsmethode. Dabei rechnete er die Zeit der
Griindung der ZMR der neuzeitlichen Mission zu, die mit den groflen Entdeckungen Ende des
15. Jahrhunderts angefangen hatte und im 19. Jahrhundert eine Steigerung ihrer spezifischen
Merkmale erlebte.! Aus der Betrachtung der Missionsgeschichte gewann Schmidlin den Ein-
druck, dass trotz der vielen Fehler, Riickschritte und Misserfolge ein providentieller Ariadnefaden
darin zu erkennen sei: »dass auch das Senfkorn und der Sauerteig der Mission sich unauf-
haltsam wachsend entfalten und ausbreiten muss, bis Ein Hirt und Eine Herde sein werden,
dass also die vielverschlungene Kette der Missionsentwicklung bei allen einzelnen Zickzacks
und Entgleisungen im Gesamteindruck eine stetig und organisch aufsteigende Linie darstellt«.

Heutige Missionshistoriker sind ein wenig niichterner in der Sprache und der Perspektive
eines linearen Fortschritts, stellen aber fest, dass das Christentum zu einer Weltreligion
werden konnte, weil es von Anfang an mit zwei Merkmalen ausgestattet war, die seine
missionarische Ausbreitung und damit die Universalitit des Evangeliums forderten:
der neue Volk-Gottes-Begriff der Einheit in Christo ohne geographische, nationale,
kulturelle und soziale Schranken; und seine Translations- und Inkulturationsfihigkeit
ohne Tabuisierung einer Sprache oder Kultur.? Die Globalisierung des Evangeliums hat
zwar heute eine besondere Dimension erreicht, sie war aber in den Ursprungsmerkmalen
des Christentums tendenziell angelegt.

Fiir Michael Sievernich waren die Weisen der Evangelisierung im Lauf der Geschichte und
der Epochen »vielfaltiger Art«, aber zwei grundlegende Methoden stachen von Anfang an her-
vor: »Einerseits entstand eine gleichsam haarfeine, kapillare Verbreitung des Glaubens durch
das Zeugnis des Lebens, das sich im soziokulturellen Umfeld herumsprach [...]. Andererseits
machten sich professionelle Missionare auf den Weg, die auf Missionsreise gingen und von
ihrem Glauben erzihlten und predigten«* - manchmal leider nicht nur in der gewiinschten
evangelischen Art, sondern auch in der Verquickung mit Zwang und kolonialer Herrschaft.
Sievernich spricht von fiinf Missionsepochen und rechnet die zweite Halfte des 19. und die
erste des 20. Jahrhunderts mit dem Schwerpunkt im subsaharischen Afrika der vierten Epoche
zu, wahrend der entscheidende Schritt zur aktuellen fiinften Epoche in der Mitte des letzten
Jahrhunderts mit der Dekolonisierung und dem 2. Vatikanischen Konzil liege. Neben der
Verlagerung des Schwerpunktes der Kirche auf die siidliche Halbkugel, »deren Folgen noch
nicht abzusehen sind«, gehore zu dieser fiinften Epoche »das Prinzip einer immer mehr
verschriankten Interkulturalitit und eines immer intensiveren interreligiésen Dialogs«.?

Die ersten 50 Jahrgidnge der ZMR zwischen 1911-1966 gehoren demnach zur Phase des
Ubergangs von der vierten zur fiinften Epoche. Nicht zuletzt aus diesem Grund sind sie von
folgenden Themen geprégt, mit denen wir uns nun naher befassen werden: Bewusstsein
fir den Epochentiibergang (1.), der einheimische Klerus (2.), das Akkommodationsprinzip
und die Herausforderung Asiens (3.), das » Erwachen« Afrikas (4.) und das Ringen um eine
katholische Missionswissenschaft (5.)

1 Vgl.Joseph SCHMIDLIN, Die Missions- 3 Vgl. Mariano DELGADO, Das Chris- 4 Michael SIEVERNICH, Epochen

unterschiede der drei kirchlichen Zeit- tentum - die historische Konstruktion der Evangelisierung. Ein kurzer Blick

alter (Altertum, Mittelalter und Neu- seiner Identitat, in: Gregor Maria aufeine lange Geschichte, in: Klaus

zeit), in: ZMR 13 (1923) 12-20, hier 18. HOFF/Hans WALDENFELS (Hg.), Die KRAMER/Klaus VELLGUTH (Hg.),

2 Ebd., 20. ethnologische Konstruktion des Evangelisierung. Die Freude des Evan-
Christentums. Fremdperspektiven auf geliums miteinander teilen (ThEW 9),
eine bekannte Religion, Stuttgart Freiburg 2015, 21-39, hier 21f.

2008, 64-83.




Euphorie - Nachdenklichkeit - Neubeginn 11

1 Bewusstsein fiir den Epocheniibergang

Als Schmidlin 1923 von den erwédhnten drei Zeitaltern der Missionsgeschichte sprach,
mehrten sich im Anschluss an den Ersten Weltkrieg bereits die Anzeichen dafiir, dass wir
»einer ganz neuen Missionsepoche entgegengehen «® nicht zuletzt aufgrund der Freiheits-
sehnsucht der kolonisierten Volker. Diese Sicht bekriftigte der Jesuit Alfons Vith 1932 in
seinem Buch Das Bild der Weltkirche. Akkommodation und Europdismus im Wandel der
Jahrhunderte und in der neuen Zeit.” Im Aufsatz » Das Zeitalter der einheimischen Kirchex,
erschienen im Doppeljahrgang 1947/1948, nimmt der Schmidlin-Schiiler Anton Freitag SVD
(im Anschluss an Vith) Abschied von der neuzeitlichen Mission: »Wir mochten die ganze
neueste Missionsepoche von etwa 1825 bis zum Zweiten Weltkriege 1939 datieren und zur
neuzeitlichen Missionsepoche der kolonialen Missionséra seit den grofien Entdeckungen
rechnen. Die jetzt sichtbar werdende neue Missionséra hiangt aufs engste mit den die Seele
der Volker berithrenden tiefen Umwandlungen der ganzen Menschheit, besonders der
Missionsvolker, zusammen. Die geographischen, politischen und wirtschaftlichen Umwal-
zungen und Neubildungen spielen natiirlich eine grof3e Rolle dabei, aber nicht die Haupt-
rolle.«® Das neue Zeitalter ist das der »gleichwertigen Nationen« und »des unwiderruflichen
Zusammenbruchs der Kolonialira«.” Im Verlust manchen irdischen Vorteils, der mit dem
Kolonialismus einherging, sieht Freitag die Chance fiir ein Verstindnis der Mission »als
geistige Macht in rein religidsem Gewand«,'® aber auch »wichtige Mahnungen und grofle
Probleme«.!! »Weitaus das brennendste Missionsproblem «'2 ist fiir ihn »die Heranbildung
eines einheimischen Klerus«, die sich Rom spatestens seit 1919 (s.u.) mit Nachdruck wiinscht.
An zweiter Stelle nennt er »die Anpassung der Kirche an die Anschauungen, Sitten und
Briuche von Volk und Land«, wobei er als wichtigstes Akkommodationsproblem »die
Formung der einheimischen Sprache« nennt, »so dass sie imstande ist, die erhabenen
christlichen Grundbegriffe und Dogmen, d.h. die ganze christliche Terminologie, zu
fassen und wiederzugeben. Das war schon das altchristliche Problem der lateinischen und
griechischen Kirche«.!® Als drittes Missionsproblem nennt Freitag »die Heranbildung
einer katholischen Elite« von Laien, die imstande ist, bei der katholischen Gestaltung der
Politik, Volkswirtschaft und Kultur mitzuhelfen. Hier habe die Mission der Kolonialzeit
»am meisten versagt und ihre christlichen Gemeinden vorwiegend aus den untersten
Schichten rekrutiert«.'* Als weitere dringende Aufgaben nennt Freitag die soziale Aktion,
fiir ihn »das Antlitz der Mission im neuen Zeitalter«,'> die wirksame Nutzung der Presse
und das Laienapostolat.!® Dass wir damit »wahrscheinlich« am Anfang »einer wirklich
neuen Missionsepoche oder Ara«!” stehen, bekriftigt Freitag 1953 in seinem Buch Die neue
Missionsdra. Das Zeitalter der einheimischen Kirche. Er traf den Nerv der Zeit, und das Buch
erreichte gleich zwei Auflagen.'®

Zeitdiagnostischen Wert besitzt auch der Beitrag »Religionswissenschaftliche Uber-
legungen zur Mission der Gegenwart« von Johann Peter Steffes im selben Doppeljahrgang
1947/1948."° Der Artikel schliefft mit folgenden Forderungen an die Missionare in der
neuen Missionsepoche: »Sie miissen das Christentum in einer Form darbieten, die gerei-

5 Ebd., 38. 10 Ebd. 18 Vgl. Anton FREITAG, Die neue Mis-
6 Anton FREITAG, Das Zeitalter 11 Ebd., 171 sionsara. Das Zeitalter der einheimischen
der einheimischen Kirche, in: ZMR 12 Ebd.,172. Kirche, Kaldenkirchen 1953, 10.
(1947/1948) 169-181, hier 169. 13 Ebd.,173. 19 Johann P. STEFFES, Religionswis-
7 Hannover 1932. 14 Ebd.,174. senschaftliche Uberlegungen zur

8 FREITAG, Zeitalter (Anm.6),169. 15 Ebd.,175. Mission in der Gegenwart, in: ZMR

9 Ebd.,170. 16 Vgl.ebd.,181. (1947/1948) 15-31.

17 Ebd.




12 Mariano Delgado

nigt ist von den Verdachtigungen und Eigenschaften, die ihm die Ablehnung des Ostens
eintrugen und immer wieder eintragen werden, soweit sie sich nicht aus dem Wesen des
Christentums notwendig ergeben. Das Christentum muss erscheinen als eine geistige
Welt, die mit den Machten des Krieges, der Gewalt, der Politik, des Materialismus und
Rationalismus nichts zu tun hat, vielmehr im schroffsten Gegensatz zu ihnen steht. Dieses
Christentum darf auch nicht verkiindet werden als Exponent westlichen Geistes, west-
licher Kultur und westlicher Eroberung und Invasion«. Steffes fordert eine Entlastung
des Christentums »vom historischen Ballast des Westens, von der spezifisch-rationalen
Denkart seiner europdischen Gestalt, von den typisch abendlandischen Wertkategorien,
um sich, natiirlich ohne Substanzverlust, den Volkern zu offenbaren als Antwort von Gott
her auf die Fragen und Note, die sich aus ihrer Natur, aus ihrer Geschichte und aus ihrem
Schicksal ergeben haben, und die noch keine letzte Antwort fanden«?® - wozu auch eine
Neubelebung des Christentums in Europa nétig sei.

Eine dhnliche Stof8richtung hat sein Beitrag » Die Missionskirche in der Zeitenwende«
im Jahrgang 1951. Steffes spricht hier von einer »weltgeschichtlichen Krisis«, die nicht nur
Europa als Abendland betreffe, sondern »die Welt als Ganzes«.*! Dafiir macht er folgende
»Umbriiche innerhalb der Neuzeit, die allesamt eine Umdeutung des Christentums in sich
schlieflen«, verantwortlich: die Bestreitung der Kirche in der Reformation fiihrte zur Ver-
drangung der Kirche aus dem &ffentlichen Leben; der Rationalismus und die Aufklarung
fithrten zur Leugnung und Ausmerzung des Ubernatiirlichen in der Offentlichkeit; und
schliellich haben Rationalismus, Ethizismus und Historismus das Christentum seines
iibernatiirlichen Charakters entkleidet und zu einer weltformigen Religion umgedeutet
bzw. in den Bereich der Mythen verwiesen.?? Demgegeniiber empfiehlt Steffes der Kirche
allgemein »neue Wege und Methoden« angesichts der doppelten missionarischen Haupt-
aufgabe der Zeit: die religiose und moralische Erneuerung der entchristlichten Volker in
Europa und die Bekdimpfung der Einwirkung revolutionérer, materialistischer Bewegungen
und des Nationalismus auf die Missionsvolker.?

Ebenfalls als »Krisis« bezeichnet Thomas Ohm den Epochenwandel in seinem Beitrag
aus dem Jahre 1955 » Die katholische Weltmission gestern und heute«. Darin heift es: » Alles
ist an einem Wendepunkt angelangt oder sogar schon in Fluss gekommen. Ja. Die Mission
ist in eine Krise geraten und mancherorts in Auflgsung begriffen«.** Die Krisen- und
Auflésungserscheinungen betreffen das Missionsfeld, das Missionsobjekt, den Missions-
trager, die Organisation des Missionswerkes, die Missionsmethode, den Missionsgeist,
die Friichte und Erfolge. Ohm belésst es nicht bei der Diagnose, sondern gibt auch einige
Empfehlungen fiir die Mission in der neuen Epoche: Sie sollte »wesentlich theozentrisch
und christozentrisch« und »auf die Agape« ausgerichtet sein,?® die Laien einbeziehen,
das »Welt-Denken« und den Missionsgedanken bei uns férdern, beten und nicht zuletzt
»Geduld haben« mit den Menschen und Vélkern und »sogar gegeniiber dem Kommunis-
mus [...] bis Gott es anders fiigt«.2®

20 Ebd., 3.

21 Johann P. STEFFES, Die Missions-
kirche in der Zeitenwende, in: ZMR
(1951) 83-100, hier 84-8s.

22 Vgl.ebd., 94f.

23 Vgl.ebd., 96-98.

24 Thomas OHM, Die katholische
Weltmission damals und heute, in:
ZMR (1955) 161-176, hier 161.

25 Ebd.,17f.

26 Ebd.,176.

27 Vgl.Max GROSSER, Das Missions-
wesen im Lichte des pépstlichen Send-
schreibens »Maximum illud«, in: ZM 10
(1920) 73-86; Max BIERBAUM, Das
Rundschreiben Pius’ XI. Rerum eccle-
siae gestarum Uber die Forderung

des Missionswesens, in: ZM 16 (1926)
161-166; DERS., Evangelii praecones,

in: ZMR (1951) 215-219; Johannes
THAUREN, Evangelii praecones, in:
ZMR (1952) 59-61.

28 Vgl.dazu Max BIERBAUM, Kon-
troversen Uber den einheimischen
Missionsklerus, in: MR (1939) 224-229.
29 Vgl. Josef SCHMIDLIN, Katholische
Missionslehre im Grundriss, Munster
1923, 291-314.

30 Ebd.,201f.




Euphorie - Nachdenklichkeit - Neubeginn 13

2 Der einheimische Klerus

Wir sahen, dass in der neuen Missionsira die Forderung des einheimischen Klerus fiir das
»brennendste Missionsproblem« gehalten wird. Dementsprechend widmen die ersten 50
Jahrginge der ZMR dem Thema die gebiithrende Aufmerksambkeit, besonders zwischen 1920
und 1952. Die Missionsenzykliken Maximum illud (30.11.1919) von Benedikt XV., Rerum
ecclesiae gestarum (11.12.1925) von Pius XI. und Evangelii praecones (2.6.1951) von Pius XIIL.,
die zur Férderung des einheimischen Klerus einschliefSlich des einheimischen Episkopats
und Ordenswesens mahnen, werden eingehend kommentiert.?” Ebenso aufmerksam werden
die entsprechenden Werke im Rezensionsteil besprochen, bibliographische Berichte zum
Thema erstellt oder Kontroversen in anderen Landern kritisch verfolgt.?® Und historische
Beitrdge machen darauf aufmerksam, dass in anderen Epochen der Missionsgeschichte der
einheimische Klerus selbstverstandlicher und besser gefordert wurde als in der Kolonialara.

Dies tut z.B. Josef Schmidlin selbst in der zweiten Auflage seiner Katholische(n) Missions-
lehre im Grundriss, 1923 erschienen, also nach dem pépstlichen Paukenschlag von Maximum
illud.* Fiir Schmidlin ist die Férderung des einheimischen Klerus von Anfang an »geradezu
eine Lebensfrage fiir die Mission«,*® die aber in der neuzeitlichen Mission vernachlissigt
wurde - trotz der wohlmeinenden Instruktionen der Propaganda seit 1622, die von
Schmidlin kritisch kommentiert werden, weil sie so ausgefithrt wurden, dass »Eingeborene
nie iiber Européer und nur dann an die Spitze von Missionsbezirken« gesetzt werden sollten,
»wenn darin blof3 einheimische Priester wirken«.3! Anstatt die Einheimischen »nur zum
Stand eines Hilfsklerus « herabzusetzen, sollte man sich, so Schmidlin, an der altchristlichen
und mittelalterlichen Mission ein Beispiel nehmen, die in dieser Frage »viel rascher und
unbedenklicher vorangegangen« sei.>> Schmidlin selbst verfolgt in mehreren Beitrigen
mit grofler Aufmerksamkeit die Entwicklung des einheimischen Klerus in Indien, China
und im fernen Osten*® und stellt 1934 den »Sieg« der eingeborenen Missionskirche fest.>*

Schmidlins Schiiler wie Anton Freitag mahnen, dass die Leitung der Missions-
gebiete, »wo und wann es immer moglich ist«, in die Hande der Einheimischen kommen
muss. Dieses Problem, schreibt Freitag 1947 muss jetzt gelost werden, »denn in den
folgenden Jahrzehnten bilden sich die Volker und bildet sich die einheimische Kirche bei
ihnen«.* In seinem bereits zitierten Buch Die neue Missionsira widmet er der Griindung
der einheimischen Kirche ein eingehendes Kapitel, denn das bildet »das eigentliche
Kennzeichen, wodurch sich die neue Missionséra von der letzten grossen Missionsepoche
der Kolonialzeit namentlich seit 1500 abhebt«.3¢

1951 spricht Ohm in der ZMR vom »Ende einer Phase der afrikanischen Missions-
geschichte«, namlich der Phase des europiischen Paternalismus. Ohm ermahnt die
Missionare zum »Verzicht auf jede Spur von Herrentum und jede Haltung von Superioritat
gegeniiber den Schwarzen«* und zu einer Haltung des Dienens: »In den Missions-
enzykliken Benedikts XV. und Pius’ XI. wurde auf die Heranziehung eines zahlreichen

31 Ebd., 31

32 Ebd., 312.

33 Vgl. Josef SCHMIDLIN, Zur Frage
des einheimischen Klerus in China,

in: ZM 13 (1923) 179-182; DERS., Zum
modernen Akkommodationsstreit und
eingeborenen Klerus in Indien, in:

ZM 16 (1926) 241-246; DERS., Zur Kon-
troverse Uber den indischen Klerus und
Episkopat, in: ZMR 17 (1927) 156-167;

DERS., Zur Indianisation der indischen
Kirche, in: ZMR 18 (1928) 61-63; DERS.,
Zur Forderung des einheimischen
Klerus und Episkopats in Fernasien, in:
ZMR 20 (1930) 270-276; DERS., Zum
Durchbruch des einheimischen Episko-
pats im fernen Osten, in: ZMR 23
(1933) 277-279.

34 Vgl. Josef SCHMIDLIN, Der Sieg
der eingeborenen Missionskirche,

in: ZMR 24 (1934) 1-19.

35 FREITAG, Zeitalter (Anm.6),171f.
36 FREITAG, Missionsara

(Anm.18), 68, vgl.darin auch 68-87.
37 Thomas OHM, »Ich bin unter euch
als Diener« (Lk 22,27). Zum Ende einer
Phase der afrikanischen Missions-
geschichte, in: ZMR 38 (1951) 140-146.




14 Mariano Delgado

und guten einheimischen Klerus gedrungen. Aber in »Evangelii praecones« wird noch
mehr verlangt, namlich die Unterordnung unter die einheimischen Bischofe und Hilfs-
dienst fiir den einheimischen Klerus«, was »Selbstlosigkeit, Demut und Opfergesinnung«
fordert: »Aber gerade diese Tugenden verlangt der Heilige Vater von den Missionaren
der Gegenwart«.>®

3 Das Akkommodationsprinzip
und die Herausforderung Asiens

In seiner Missionslehre spricht Schmidlin von der Anpassung der Evangelisierung an die
Adressaten als Strukturprinzip der Missionsgeschichte und setzt sich kritisch mit dem
Scheitern der Akkommodation in der Chinamission als Folge des Ritenstreits auseinander.>
Fiir die katholische Missionswissenschaft der Zeit ist die Akkommodation in der Mensch-
werdung versinnbildlicht, denn Christus ist nicht gekommen, »zu vernichten, sondern zu
vervollkommnen« - gemafs dem scholastischen Axiom, dass die Gnade nicht die Natur
zerstort, sondern zur Vollendung bringt.*® In der neuen Missionsira gewinnt die Akkom-
modation neue Brisanz. Einige Beitrdge der ZMR befassen sich mit Aspekten der liturgischen
Akkommodation,*! andere sind grundsitzlicher Natur.

Im Artikel »Akkommodation und Assimilation in der Heidenmission nach dem
hl. Thomas von Aquin«*? versucht Ohm 1927 zu zeigen, dass die Akkommodation erst
dann gelungen ist, wenn am Ende des Prozesses die »den Heiden eigenen Erkenntnisse
und Werte in den christlichen Wahrheits- und Wertbesitz« aufgenommen werden,*?
also, modern ausgedriickt, wenn eine lokale Akkommodation universalkirchliche Riick-
wirkungen hat.

Johann P. Steffes macht 1933 auf den Synkretismus als Begleitproblem der missionarischen
Akkommodation aufmerksam, »wo die sachlich gebotenen Grenzen einer christlichen
Akkommodationsmaoglichkeit iiberschritten werden«.** W. A. Kaschmitter betont, dass nicht
nur die Anpassung an die Kulturen nétig ist, sondern auch an die einzelnen Menschen.*

In seiner Antwort auf einen polemischen Beitrag von Hermann Koster in der Tiibinger
Theologischen Quartalschrift iber » Akkommodation oder Theologie?«,*¢ der die Missions-
wissenschaft als »farblos und bekenntnisscheu« apostrophierte, zeigt Josef Glazik 1960
modernes Problembewusstsein, wenn er schreibt, dass die Aufgabe der missionarischen
Akkommodation weiter reiche als die padagogische, psychologische, kiinstlerische, sprach-
liche usw. Akkommodation: »Sie muss die Heilswirklichkeit in den fremden Menschen
und Kulturen inkorporieren und dafiir auch einen vollgiiltigen entsprechenden Ausdruck
schaffen, oder - wenn man sozusagen will - die Theologie muss eine dem fremden Denken
entsprechende neue Gestalt gewinnen«.*’

38 Ebd.,145f. 41 Vgl. u.a.Theodor RUHL, Die 44 Johann P STEFFES, Akkommo-
39 Vgl. SCHMIDLIN, Missionslehre missionarische Akkommodation im dation und Synkretismus als Missions-
(Anm. 29), 216-238. Die chinesische gottesdienstlichen Volksgesang, in: problem, in: ZM 23 (1933) 1-11, hierg.
Akkommodation der Gegenwart ZM17 (1927) 113-135; Lukas KUNZ, 45 W.A.KASCHMITTER, Adaption —
verfolgt die ZMR mit groRer Aufmerk- Europaische und einheimische an was?, in: ZMR 41(1957) 15-25.
samkeit, vgl. Alfons BROCKMOLLER, Kirchenmusik in den Missionen?, 46 Vgl.Theologische Quartalschrift
Praktische Akkommodation in China?, in: MR (1940) 233-238; Karl ROHR, 139 (1959) 257-269.

in: ZMR 39 (1955) 228-233. Liturgische Akkommodation in 47 Josef GLAZIK, Ein sonderbarer
40 Vgl. Odulphus VAN DER VAT, Afrika, in: ZMR 40 (1956) 219-222. Beitrag zur Akkommodation, in: ZMR
Zur naheren Begriindung des Akkom- 42 ZM17(1927) 94-113. 44 (1960) 130-133, hier132.
modationsprinzips, in: ZM17 (1927) 43 Ebd., 95.

243-245, hier 244.




Euphorie - Nachdenklichkeit - Neubeginn 15

Im selben Heft spricht Ohm von einer in der Diskussion allzu oft vergessenen Seite des
Akkommodationsprozesses, namlich »von der Anpassung der Nicht- und der Neuchristen
an die Mission und das, was sie bringt und vermittelt, von der Anpassung, die von denen
gefordert ist, die in das Reich Gottes eintreten und Christus eingeleibt oder in die Kirche
eingegliedert werden wollen und sollen oder schon eingetreten bzw. eingegliedert sind«.*®
Von einer solchen Anpassung, schreibt Ohm ein wenig ironisch, »haben unsere asiatischen
und afrikanischen Autoren« geschwiegen, »wahrend sie die Einsichten und Werte ihrer Volker
betonten und sich des Eigenen sogar > rithmten««.** Demgegeniiber hilt Ohm am Ende seines
Beitrags mahnend fest: »Gestattung der Polygamie und alter heidnischer Riten, Ersetzen des
Alten Testamentes durch die Veden oder den Koran ist alles eher als jene Akkommodation,
die von Christen gefordert wird.«*° Wenige Jahre vorher hatte sich Ohm im selben ironischen
Unterton iiber die Akkommodation geduflert: »Bisweilen mochte es einem scheinen, als ob die
Akkommodation der Hauptgegenstand der Missionswissenschaft sei. In dieser Zeitschrift ist
im Laufe von rund 40 Jahren sehr viel iiber Akkommodation gehandelt worden. Aber von der
Bekehrung? [...] Die Botschaft von der Umkehr ist eine Frohbotschaft (Apg 14,15). AufSerdem
wird bei einer Umkehr im Sinne Christi nur der Irrtum, die Stinde und die Schuld abgetan.
Das aber hat zur Folge, daf$ das Wahre und Gute und Schone, das man besitzt, in seiner ganzen
Frische und Schonheit hervortritt und besser erkannt, bewahrt und gepflegt werden kann.
Die Umkehr ist die Voraussetzung einer richtigen Akkommodation und >Inkarnation«.«>!

In diesen letzten Beitragen wird indirekt die tiefe theologische Akkommodations-
frage angeschnitten, mit der sich Ohm in seinem Buch Asiens Nein und Ja zum westlichen
Christentum>? eingehend befasst hatte: »Unsere Theologie entspricht bis jetzt der europaischen
Periode der Kirchengeschichte und der Theologie selbst. Diese Periode ist zu Ende oder geht
zu Ende. Unsere Theologen, vorab die Dogmatiker, haben allen Grund und sogar die Pflicht,
ihren Horizont zu erweitern, nach Asien hiniiberzuschauen, die Asiaten anzuschauen, ihre
Meinungen zu héren und dann in ihren Biichern und Vorlesungen entsprechend zu handeln,
also die Fragen der Asiaten und ihre Anliegen aufzunehmen [...] »Exklusive Selbstgespraches
und auch Gespriche nur mit und fiir Menschen des Westens geniigen nicht mehr.«* In der
Asien-Mission, so Ohm, stehen wir im Grunde immer noch in den » Anfingen«.>*

Die Diskussion um das hier Gemeinte war unmittelbar vor dem Konzil durch Gottlieb
Sohngens Essai Der Weg der abendlindischen Theologie gepragt. Sohngen, von dem der
junge Theologiestudent Joseph Ratzinger »hingerissen« war,”® meinte, dass im Verlauf
des asiatischen Akkommodationsprozesses ein »indischer« oder »chinesischer« Weg des
Christentums neben dem abendlandischen entstehen konne, ja miisse: »Es geht nicht
anders, als dass die Chinesen und andere Ostasiaten sich von ihrem ferndstlichen Denken
her mit dem abendlidndischen Weg christlicher Theologie auseinandersetzen und dariiber
nicht ein Gemisch halb und halb, gleichsam ein Hithnerragout halb, zu Werke bringen,
sondern das Ganze einer neuen Wesensgestalt christlicher Theologie, ndmlich einen fern-

48 Thomas OHM, Von der Akkom- 52 Minchen 1960, neu bearbeitete

modation der Nicht- und Neuchristen, Auflage, zunachst 1948 als Asiens Kri-
in: ZMR 44 (1960) 183-187. tik am abendldndischen Christentum
49 Ebd.,183. erschienen.

50 Ebd.,186. 53 Ebd., 220f.

51 Thomas OHM, Von der Umkehr, 54 Ebd.,223.

der Mission und der Missionswissen- 55 Benedikt XVI., Letzte Gesprache.
schaft, in: ZMR 40 (1956) 257-265, Mit Peter Seewald, Miinchen 2016,

hier 264. 104f.




16 Mariano Delgado

ostlichen Weg einer Theologie, deren Ferndstliches gerade darin fiir uns fithlbar wiirde,
dass uns Abendldndern zunéchst und noch lange Horen und Sehen verginge, eben weil
Auge und Ohr des abendléandischen Geistes sich seit den griechischen Philosophen auf
anderen Wegen gebildet hat«*® - und fiir die »denkerische Zumutung« einer asiatischen
Theologie nicht geschult ist.

An dieses Riesenproblem tastet sich die ZMR 1963 mit Josef Neuners Beitrag » Auf dem
Wege zu einer indischen Theologie« heran, der einen Miinsteraner Vortrag vom 22.6.1962
dokumentiert. In der indischen Priesterausbildung sei eine Theologie nétig, die die Inhalte
der Offenbarung (etwa Gott, Offenbarung, Glaube und Stinde) »der Begriffswelt des
Hinduismus gegeniiber« stellt.>” Auf diesem Weg konnte eine indische Theologie entstehen,
die kein fremdléndisches Gewichs ohne Bezug zur Theologie des Westens wire: »Vielmehr
ist indische Theologie die Ausweitung christlichen Denkens in die dstlichen Raume, in die
religiose Welt des Hinduismus und in die Fragen der modernen Entwicklung hinein.«%8
Eine solche Assimilation oder Aneignung des Christentums in den Denkkategorien der
eigenen Kultur ist aber, so Josef Glazik in einem seiner Beitrdge {iber das Konzil mit den
Worten des Propaganda-Préfekten Kardinal Agagianian, »eine Aufgabe fiir die einhei-
mischen Christen«.>

Eine andere, zum Teil wichtigere Akkommodationsfrage wird in der ZMR jedoch kaum
thematisiert, obwohl Laurenz Kilger schon 1927 auffiel, dass die européische Beherrschung
und Bevormundung nicht nur »Hass und Abneigung gegen den riicksichtslosen WeifSen
entziindet«, sondern auch »die Sucht nach europiischer Technik und européischem
Lebenskomfort« geweckt habe.®® Nicht Missionswissenschaftler, sondern der junge
systematische Theologe Joseph Ratzinger brachte 1960 das hier gemeinte Problem auf den
Punkt: Angesichts der gingigen Argumente in der Missionswissenschaft, das Christentum
komme in der Dritten Welt nicht gut voran, weil es ein westlicher Export sei, verweist
er auf das Phdnomen des Marxismus und der modernen Weltkultur, die auch westliche
Exporte seien und in der ganzen Welt rezipiert wiirden, ja mancherorts, wie in China, mit
mehr Eifer als bei uns. Anschlieflend fragt er sich, ob denn das Christentum bei uns selbst
heute letztlich besser verstanden werde als in der auflereuropaischen Welt, und kommt
zum folgenden Ergebnis: »Wir miissen uns endlich eingestehen, dafy das Christentum in
der seit Jahrhunderten konservierten Form bei uns im Grunde nicht besser verstanden
wird als in Asien und Afrika. Es ist nicht nur dort fremd, sondern auch bei uns, weil ein
Schritt ausgefallen ist: der vom Mittelalter zur Neuzeit. Das Christentum lebt gerade auch
bei uns selber nicht in unserer eigenen, sondern in einer uns weitgehend fremden Gestalt,
der Gestalt des Mittelalters. « Diesen ausgefallenen Schritt nachzuholen sei nun die Aufgabe
der Gegenwart: »So ist die primare Aufgabe, die sich Theologie im Hinblick auf die Mission
stellt, nicht die »Akkommodation« an 6stliche oder afrikanische Kulturen, sondern die
» Akkommodation«an unseren eigenen, gegenwirtigen Geist«.®! Um dieses Aggiornamento
zu leisten, wurde bekanntlich das Zweite Vatikanische Konzil einberufen.

56 Gottlieb SOHNGEN, Der Weg der
abendlandischen Theologie. Grund-
gedanken zu einer Theologie des
»Weges«, Miinchen 1959, 24f.

57 Josef NEUNER, Aufdem Wege zu
einer indischen Theologie, in: ZMR 47
(1963) 1-15, hier 7.

58 Ebd.,15.

59 Josef GLAZIK, Mission der Kirche
im Zeichen des Konzils, in: ZMR 48
(1964) 169-175, hier 175.

60 Laurenz KILGER, Geschichtliches
zur Anpassung und Heranziehung der
Eingeborenen bei der Missionsarbeit,
in: ZM 17 (1927) 14-24, hier 20f.

61 Joseph RATZINGER, Theologia
perennis? Uber ZeitgemaRigkeit und
Zeitlosigkeit in der Theologie, in:
Wort und Weisheit 15 (1960) 179 -188,
hier 187f.

62 José de ACOSTA, De procuranda
indorum salute, 2 Bde. (Corpus
hispanorum de pace 23-24), Madrid
1984-1987, hier Bd.1, Prodmium,
60-71.

63 Vgl. u.a. Ginther SCHULEMANN,
Die duferen Erscheinungsformen
des Buddhismus in der Gegenwart,
in: ZMR 23 (1933) 132-151; Heinrich
DUMOULIN, Mystik im Urbuddhismus
und Hinayana, in: ZMR 39 (1955)




Euphorie - Nachdenklichkeit - Neubeginn 17

4 Das»Erwachen« Afrikas

In der ersten Hilfte des 20.Jahrhunderts galt weitgehend noch die kulturelle Typologie
der neuen Heiden, die der Jesuit José de Acosta Ende des 16.Jahrhunderts vorgenommen
hatte: Chinesen, Inder und Japaner wurden fiir fast genauso zivilisiert wie die Européer
gehalten, denn sie haben »feste Regierungsordnungen, staatliche Gesetze, befestigte Stadte,
hochangesehene Beamte, einen blithenden, wohlorganisierten Handel, und - was noch
wichtiger ist - den anerkannten Gebrauch der Schrift«.> Mit der Zeit nehmen die Missio-
nare die asiatischen Hochreligionen mit ihren Werten und ihrer Mystik ernst - wovon
einige Beitrige in den letzten Jahrgingen der hier behandelten Periode der ZMR zeugen.®
Die Schwarzafrikaner wurden hingegen den Guarani-Indianern der Jesuitenreduktionen,
hochstens den Azteken und Inka gleichgestellt, denen man nicht nur das Christentum,
sondern auch die europiische Zivilisation beibringen miisse. Diese Mentalitdt merkt
man in vielen Jahrgangen der ZMR allein schon an der Sprache, wenn darin etwa immer
wieder von den »Negervolkern«, dem »dunklen Kontinent« oder den »Sohnen Chams«
die Rede ist — auch im Aufsatz »Das Erwachen Afrikas und die Aufgaben der katholischen
Kirche« von Pater Gotthardt OMI im 13. Jahrgang 1923: »Es unterliegt keinem Zweifel, dass
der dunkle Erdteil an der Schwelle einer neuen Zeit steht. Ein Erwachen geht durch die
schwarze Rasse. Die S6hne Chams besinnen sich auf die Aufgabe, die ihnen im Plane der
Vorsehung vorbehalten sein diirfte, sie schicken sich an, den ihnen gebiithrenden Platz im
Reigen der Volker einzunehmen. Wir mochten es das Erwachen der Volker Afrikas nennen.
Die Kolonialméachte werden sich frither oder spater mit der einmal begonnenen Bewegung
auseinander zu setzen haben. Die Kirche, die grofe Erzieherin und Lehrerin der Volker,
darf an ihr nicht achtlos voriibergehen. Ihr erwéchst hier eine Aufgabe dhnlich der nach
der groflen europiischen Volkerwanderung, da sie die daherflutenden wilden Horden in
ihren Schoss aufnahm und zu christlichen Staatengebilden umformte. «%

Gotthardt setzt sich mit der politischen und religiésen »Negeremanzipation, also der
Ideologie des Athiopismus, auseinander, und sieht die kirchliche Losung, ein wenig verein-
fachend, in der Schaffung eines afrikanischen Klerus. Man miisse zwar die von Schmidlin
in seiner Katholischen Missionslehre betonten Hindernisse, namlich die »Rasseninferioritit«
und das Problem des Zélibats bedenken,®® dazu noch »das erschlaffende und lihmende
Tropenklima und auch die Nachwirkungen des Fluches iiber die Kinder Chams«.%¢ Aber
Gotthardt lasst sich davon nicht abschrecken und fragt sich, ob es opportun und notwendig
sei, am Zolibat fest zu halten, wo doch die orientalische Praxis eine andere sei:*” »Wire es
nicht vielleicht zeitgemaf3, wenn von berufener Seite die einzelnen Missionsgesellschaften
aufgefordert wiirden, ihre Ansichten iiber diese Frage und ihre etwaigen bisherigen
Erfahrungen auf diesem Gebiete mitzuteilen, sowie praktische Vorschldge zu machen, wie
die Heranbildung eines einheimischen Klerus systematisch und in grof3ziigiger Weise in
allen afrikanischen Missionen in die Wege geleitet werden kénnte?«%8

115-126; DERS., Buddhistische Mystik
im Mahayana, in: ZMR 40 (1956)
148-162; DERS., Buddhismus und
Christentum. Zu einigen Neuerschei-
nungen in Japan, in: ZMR 42 (1958)
208-217; DERS., Buddhismus in
Asien — Buddha Jayanti in Tokyo,

in: ZMR 43 (1959) 187-197.

64 Jos. GOTTHARDT, Das Erwachen
Afrikas und die Aufgaben der katholi-

schen Kirche, in: ZMR 13 (1923) 210-219.

65 Vgl. GOTTHARDT, Erwachen
(Anm. 63), 218f; vgl. SCHMIDLIN,
Missionslehre (Anm. 29),309-311.
Schmidlin nennt die vorhandenen
Schwierigkeiten, ist aber von der
Notwendigkeit der Férderung des
einheimischen Klerus Uberzeugt:
»Aber all diese Schwierigkeiten, die
sich Gibrigens immer mehr vermindern
und teilweise jetzt schon nicht ernst-
licher Natur sind, diirfen niemals von

der unentwegten Erstrebung des als
notwendig erkannten Zieles zurlick-
schrecken oder die Uberzeugung von
seiner Notwendigkeit erschittern«,
ebd., 311.

66 GOTTHARDT, Erwachen

(Anm. 63), 219.

67 Vgl.ebd.

68 Ebd.




18 Mariano Delgado

Von einer »afrikanischen Theologie« ist in den ersten 50 Jahrgingen der ZMR nicht die
Rede. Aber das Werk Bantu Philosophie Placide Tempels’, den Bénézet Bujo als »Vater der
afrikanischen Theologie « bezeichnet hat,®® wird darin 1957 in der deutschen Ubersetzung
besprochen.”® Und einige wenige Aufsitze konnen als Vorstufe zu einer afrikanischen
Theologie betrachtet werden, so z. B. der Beitrag » Arteigene Autbauwerte der afrikanischen
Kirche« von Berthold Kromer CSSp aus dem Jahre 1951. Der Autor fragt sich, ob die
vielen Taufen in Afrika wirklich »ein ganzer Erfolg« sind: »Ist das, was so zu blithen
scheint, echt und in der Seele des Afrikaners verwurzelt, oder handelt es sich nur um eine
Erscheinungsform des Europiisierungsprozesses?«”! Kromer ist bemiiht, die Prinzipien
einer afrikanischen Weltanschauung oder Philosophie zu skizzieren, die fiir die afrikanische
Akkommodation des Christentums wichtig waren, denn der Missionar sollte bemiiht sein,
»keine afrikanischen Werte zu zerstoren, sondern sie zu sublimieren und zu erhalten«.”?
Dabei stellt Kromer klar, dass er selbst vor Tempels’ Buch schon an dieses Problem dachte:
»Als dann 1945 das wertvolle Buch P. Tempels’ herauskam, war ich angenehm iiberrascht,
wie weit die Grundziige dieser Bantu-Philosophie mit der 1939 von mir versuchten Synthese
iibereinstimmten, die P. Tempels bestimmt nicht gekannt hat«.”® Dann ist von drei Urbild-
kreisen afrikanischer Philosophie die Rede, die bei der theologischen Akkommodation
des Christentums zu beriicksichtigen waren: Zum ersten gehéren der Himmel und Gott,
zum zweiten der Urahne und die Ahnen, die Lebenden und der Konig, zum dritten die
Tier- und Pflanzenwelt sowie die unbelebte Natur.” Kromer zitiert am Ende seines Beitrags
die Worte Arnold Toynbees, wonach die Afrikaner berufen seien, »die kalte, graue Asche
des Christentums im Abendland wieder zur géttlichen Flamme zu entfachen, die Toten
zum Leben zu erwecken«.”®

In einem weiteren Beitrag mit dem Titel » Afrika verliert sein Gesicht. Der Prozess der
AKkkulturation« beklagt der berithmte Pygmaen-Forscher Paul Schebesta, dass die rasche Ver-
westlichung Afrikas infolge von Mission und Kolonialismus zum Verlust afrikanischer Werte
und Brauche fithre, die erhaltenswert wéren, aber auch zur Einfithrung anderer Werte anstelle
»tyrannischer Sitten«. Zu den Ersteren zahlt er das Wegwerfen der Stammesweihen durch die
»Negerjugend«: »Das feierlich mystische Kleid ist der Initiation grausam abgerissen worden;
was geblieben ist, ist der physiologisch medizinische Eingriff der Beschneidung«.”® Zu den
Letzteren wird die erfreuliche »Konstituierung weiblicher religioser Gemeinschaften ehelosen
Standes« gezihlt, die »die alteingesessene tyrannische Sitte der Versklavung der Frau durch-
brochen, ja ihr sogar den Todesstof3 versetzt« habe.”” Aus diesem Beitrag spricht einerseits die
Angst des Ethnologen um den Verlust eines wertvollen Forschungsobjektes, aber andererseits
die Sorge um eine fiir die Afrikaner gute Akkulturation, die keine blofle Verwestlichung durch
Christianisierung bedeutet: »Die Zivilisationsgiiter diirfen den Eingeborenen nicht wie ein
massiger Panzer angelegt werden; das gilt auch vom christlichen Religionsgut [...]. Vielmehr
miisste eine Verméhlung zwischen der Eingeborenen-Psyche und dem Geiste des Abendlandes
angestrebt werden«”® — wozu mehr Geduld statt missionarischer Aktivismus nétig sei. Denn
eine Akkulturation kdnne nur gelingen, »wenn dem Assimilationsprozess Zeit gelassen wird«.”

69 John BAUR, Christus kommt nach 70 Vgl.die Besprechung in: ZMR 41 76 ZMR 37(1950) 267-281, hier 275.
Afrika. 2000 Jahre Christentum auf (1957,) 164. 77 Ebd., 279.
dem Schwarzen Kontinent. Aus dem 71 Berthold KROMER, Arteigene 78 Ebd., 280.

Englischen Ubersetzt, Uberarbeitet und  Aufbauwerte der afrikanischen Kirche, 79 Ebd., 281.
erganzt von Brigitte Muth-Oelschner in: ZMR 38 (1951) 256-279, hier 257.

(Studien zur christlichen Religions- 72 Ebd., 264.
und Kulturgeschichte 6), Fribourg/ 73 Ebd., 265.
Stuttgart 2006, 374. 74 Vgl.ebd.

75 Ebd., 279.




Euphorie - Nachdenklichkeit - Neubeginn 19

5 Das Ringen um eine neue katholische
Missionswissenschaft fiir die neue Missionsdra

Mit Schmidlin entsteht bekanntlich die Miinsteraner Schule der Missionswissenschaft. Als
Pionier hat er sich grofie Verdienste bei der wissenschaftlichen Etablierung des Faches mit
den Gebieten Missionskunde bzw. Missionsgeschichte und Missionslehre bzw. -theorie
erworben. Von Miinster sind Impulse ausgegangen, die anderswo nach eigenen Kriterien
umgesetzt wurden. Nicht ohne Stolz wird 1933 in der ZMR ein Bericht aus der Kélner
Volkszeitung abgedruckt, der vom »Siegeszug der Missionswissenschaft« spricht, weil in
Rom seit 1919 am Propagandakolleg und an der Gregoriana missionswissenschaftliche
Lehrstithle bzw. Institute unter Beratung Schmidlins entstanden waren, auch wenn die
deutsche Missionswissenshaft in Rom »oft als hyperkritisch, als zu theoretisch-abstrakt«
bezeichnet wird.®

Die Miinsteraner Schule wird bekanntlich der »Konversionstheorie« zugeordnet, denn
fiir sie besteht das Hauptziel der Mission darin, »die Lehre Christi und das Heil in Christo
allen Menschen mitzuteilen, speziell jenen, die sie noch nicht kennen und besitzen; tiberall
das Evangelium zu predigen und das Reich Gottes auszubreiten; die Einzelseelen wie die
Volker zu bekehren; sie durch die Taufe an der Welterlosung Anteil nehmen zu lassen und
der Kirche der Welterlosers einzugliedern; daneben aber auch den Mitmenschen irdische
Wobhltaten zu spenden und die Werke der Barmherzigkeit an ihnen auszuiiben«.® Schmidlin
nennt die Ausbreitung des Christentums die »innerlich religiose« Seite der Mission, wahrend
die Ausbreitung der Kirche die »duf3erlich soziale« sei. Auch wenn die Christianisierung
darin besteht, »beide organisch und untrennbar« zu einem Ganzen zu verkniipfen,3? ist
bei Schmidlin und der Miinsteraner Schule ein deutlicher Vorrang der Christozentrik vor
der Ekklesiozentrik zu beobachten. Die von Pierre Charles geprigte Lowener und die von
Edouard Loffeld beeinflusste Pariser Schule dachten eher ekklesiozentrisch und territorial:
Sie vertraten die sogenannte »Plantationstheorie« und verstanden unter Mission priméar
die mit der Verkiindigung einhergehende Einpflanzung der hierarchisch verfassten Kirche
als Heilssakrament und Verwalterin der sakramentalen Gnadenvermittlung unter Beriick-
sichtigung des konkreten kulturellen Kontextes. Diese Schulen, die »rémischer« anmuteten,
hatten mehr Einfluss auf die lehramtlichen Missionsdokumente von Pius XI. und Pius XII
Da das Konzil fiir keine einzige theologische Schule Partei ergreifen wollte, versuchte es,
»eine Synthese der beiden genannten Richtungen zu erreichen«.3® Aus diesem Grund
spricht man in der Forschung auch von den »zwei Missiologien« des Missionsdekretes.3*
In manchen Teilen von Ad gentes ist die Bemithung um die Juxtaposition dieser Missions-
schulen deutlich, so etwa in Nr. 6, wenn die »Missionen« definiert werden: » Gemeinhin
heifen »Missionen« die speziellen Unternehmungen, wodurch die von der Kirche gesandten
Boten des Evangeliums in die ganze Welt ziehen und die Aufgabe wahrnehmen, bei den
Volkern und Gruppen, die noch nicht an Christus glauben, das Evangelium zu predigen
und die Kirche selbst einzupflanzen«.

80 Joseph PETERS, Der Siegeszugder 81 SCHMIDLIN, Missionslehre 83 Martin UFFING, Die pilgernde
Missionswissenschaft, in: ZMR 23 (Anm. 29), 241. Ein eindrucksvolles Kirche ist ihrem Wesen nach »missio-
(1933) 54-56, hier 55. In einem Pladoyer fiir Mission als Aufruf zur narisch« ... Zu Mission und Missions-
anschlieBenden Beitrag wehrt sich Umkehr im Sinne der Konversions- wissenschaft nach » Ad Gentes,
Josef SCHMIDLIN gegen diesen Vor- theorie hdlt Thomas OHM 1956 in sei- in: ZMR 89 (2005) 263-279, hier 267.
waurf: Ist unsere Missionswissen- nem oben bereits zitierten kleinen 84 Vgl. Peter WALTER, Geistes-
schaft zu abstrakt und nebelhaft?, Aufsatz: Von der Umkehr (Anm. 51). Gegenwart und Missio-Ekklesiologie.
in:ebd., 56-58. 82 SCHMIDLIN, Missionslehre Perspektiven des I1. Vaticanums, in:

(Anm. 29), 44. ZMR 96 (2012) 64-74.




20 Mariano Delgado

Josef Glazik war der Vertreter der Munsteraner Schule beim Konzil. In der ZMR hat er
mehrere Beitriige publiziert,®® in denen er u.a. zu verstehen gibt, dass die Christozentrik und
die Pneumatologie nicht stark genug betont wurden. In der Definition der Kirche als »ihrem
Wesen nach »missionarisch« (AG 2) sieht er eine Korrektur jener Auffassung, »die der Mis-
sion lediglich einer Randstellung in der Kirche einraumte und sie als eine organisatorische
Veranstaltung der Hierarchie ansah [...]. Um dieser Korrektur willen ist die theologische
Grundlegung trinitarisch und nicht anders. Wire die Korrektur nicht notwendig gewesen,
hitte man »unvoreingenommenc eine Theologie der Missionstétigkeit entwerfen konnen,
so hatte sie wahrscheinlich anders ausgesehen. Sie wire vielleicht vom Heilsgeheimnis der
Menschwerdung ausgegangen oder vom Wirken des Pfingstgeistes in der Kirche«.8¢ Wenn
die Missio Dei durch die Kirche hindurch auf die Welt zielt, konne und diirfe die Mission
deshalb »nicht ekklesiozentrisch sein, Mission ist zentrifugal «.%”

Glazik bemingelt, dass man im Missionsdekret nicht alle Konsequenzen aus den Grund-
satzerklarungen des Konzils gezogen habe. Bei allem Verweis auf Lumen gentium scheint
es den Konzilsvertretern bei Ad gentes »an dem notwendigen Mut gefehlt zu haben, die
Folgerungen daraus zu ziehen, dass die Kirche >das allumfassende Heilssakramenty, »das
Zeichen und Werkzeug der inneren Verbindung mit Gott und der Einheit des ganzen
Menschengeschlechts«ist, sonst ware die Notwendigkeit der Missionstatigkeit (n. 7) anders
begriindet worden, und hatte man sich nicht so sehr von einer positiven Beurteilung der
nicht-christlichen Religionen distanziert«.®

Ebenso bemingelt Glazik, die fehlende Befruchtung des Missionsdekrets durch Gaudium
et spes: »Vielleicht hétte das missionarische Gegenstiick zu Lumen gentium nicht das Mis-
sionsdekret sein diirfen, sondern eine missionarische Konstitution tiber die Kirche in der
Welt von heute. Sein und universale Sendung der Kirche hatten auf diese Weise tiber-
zeugender zum Ausdruck gebracht werden konnen «.® Glazik wird nicht expliziter. Er ldsst
es bei dem abschlieflenden Urteil bewenden, dass Ad gentes »deshalb nicht ein Schlusspunkt,
sondern ein Anfang« ist.*®

In der Tat hitte das Missionsdekret durch die Rezeption mancher Stellen aus der
Pastoralkonstitution an christologischer und pneumatologischer Tiefe gewinnen konnen. So
vermisst man in Ad gentes jeden Hinweis auf Gaudium et spes 22, obwohl das Konzil darin
die Verschrankung von Theologie und Anthropologie sowie die Beziehung des universalen
Heilswillens Gottes zum Menschwerdungs- und Ostergeheimnis und zum Wirken des
Heiligen Geistes deutlicher als an anderen Stellen ausdriickt. In seinem Kommentar zu GS
22 hat Joseph Ratzinger 1968 aus diesem Grund geschrieben: »Wenn man iiber die Meinung
des Vaticanum II zur Frage nach dem Heil der Vielen handelt, sollte man in Zukunft mehr
von diesem Text aus »Gaudium et spes«< ausgehen als von der Kirchenkonstitution, deren
wenig gliicklicher Anlauf hier um ein gutes Stiick verbessert worden ist«.”!

Schliefllich vermisst man im Missionsdekret eine Rezeption der zentralen Aussage
des Konzils tiber die »Inkulturation«, die sich meines Erachtens in GS 44 befindet:
»Wie es aber im Interesse der Welt liegt, die Kirche als gesellschaftliche Wirklich-

85 Vgl. Josef GLAZIK, Mission der 86 GLAZIK, Konzilsdekret 91 Joseph RATZINGER, Kommentar
Kirche (Anm.59); DERS., Die missiona- ~ (Anm. 85), 69. [zu Gaudium et spes 11-22], in: Lexikon
rische Aussage der Konzilskonstitution ~ 87 Ebd., 70. furTheologie und Kirche, 2. Aufl.:
»Uber die Kirche«, in: ZMR 49 (1965) 88 Ebd., 71 Das Zweite Vatikanische Konzil.
65-84; DERS., Die Mission im I1. Vati- 89 Ebd. Dokumente und Kommentare, Bd. 3,
kanischen Konzil, in: DERS., ZMR 50 90 Ebd. Freiburg 1968, 313-354, hier 353f.

(1966) 3-25; DERS., Das Konzilsdekret
»Ad Gentes, in: ZMR 50 (1966) 66-71.




Euphorie - Nachdenklichkeit - Neubeginn 21

keit der Geschichte und als deren Ferment anzuerkennen, so ist sich die Kirche auch
dartiber im klaren, wie viel sie selbst der Geschichte und Entwicklung der Menschheit
verdankt. [...] Von Beginn ihrer Geschichte an hat sie gelernt, die Botschaft Christi in
der Vorstellungswelt und Sprache der verschiedenen Vélker auszusagen und dariiber
hinaus diese Botschaft mit Hilfe der Weisheit der Philosophen zu verdeutlichen, um so
das Evangelium sowohl dem Verstdndnis aller als auch berechtigten Anspriichen der
Gebildeten angemessen zu verkiinden. Diese in diesem Sinne angepasste Verkiindigung
des geoffenbarten Wortes muss ein Gesetz aller Evangelisation bleiben. Denn so wird
in jedem Volk die Féahigkeit, die Botschaft Christi auf eigene Weise auszusagen, ent-
wickelt und zugleich der lebhafte Austausch zwischen der Kirche und den verschiedenen
nationalen Kulturen gefordert.«

6 Ausblick

Manches muss ich hier leider ausklammern, wie etwa die Beurteilung des Islam und der
asiatischen Religionen.?? Das Gesagte moge aber fiir die Erkenntnis geniigen, dass die ersten
50 Jahrgidnge der ZMR, auch in den darin vorhandenen zeitgemaflen Unzuldnglichkeiten,
ein Spiegelbild der katholischen Missionswissenschaft am Ubergang zur neuen Missionsira
des globalisierten Christentums sind. Dies bedeutet Abschied von der euphorischen, quasi
neokolonialen Betrachtung der Welt und der Religionsgeschichte als einer Einbahnstrafle
zur Okzidentalisierung und christlichen Missionierung hin zu einem Verstédndnis der recht-
lich verankerten Religionsfreiheit als Rahmenbedingung fiir Mission heute; Abschied vom
Denken in den Schablonen der Konfessionskonkurrenz hin zu einer neuen 6kumenischen
Gesinnung; Abschied vom Verstindnis der Mission als Transfer europdischer Theologien
und Kirchen hin zu einem Verstdndnis derselben als » Austausch der Gaben« in der einen
Weltkirche.

Brennpunkt dieses Wandels ist die neue Missionstheologie, die das Zweite Vatikanische
Konzil skizzierte: mit einem klareren Verstdndnis der Mission der Kirche als Missio Dei,
mit einer verstarkten Reflexion iiber die Dialektik zwischen individueller Bekehrung,
Plantatio ecclesiae und Inkulturation. Aber auch mit einer deutlicheren Wahrnehmung
der religions- und missionstheologischen Grundfragen (positive Wertung der anderen
Religionen und ihrer Heilsrelevanz, differenziertere Religionstypologie), die die katho-
lische Missionswissenschaft unter Beriicksichtigung dieser vier Grundpfeiler immer wieder
bedenken und argumentativ plausibel machen sollte: der universale Heilswille Gottes, die
universale Heilsmittlerschaft Jesu Christi, der universale pneumatologische Heilshorizont
vom Anbeginn der Schopfung bis zum Ende der Zeit, und nicht zuletzt die Rolle und
Bedeutung der Kirche, die, wie das Konzil sagte, »in Christus gleichsam das Sakrament«
ist, »das heiflt Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die

Einheit der ganzen Menschheit« (Lumen gentium 1).% .
92 Fir die asiatischen Religionen 125-143; Rudi PARET, Die Gottesvor- geklarten Inklusivismus, in: DERS./
vgl.die in der Anm. 63 zitierten stellung im Islam, in: ZMR 34 (1950) Gregor Maria HOFF/Glinter RISSE
Beitrage. Fur den Islam vgl.u.a. Max 181-92 und 206-218; Erika UNGER- (Hg.), Das Christentum in der Religi-
HORTEN, Die liberale Mystik des Islam, DREILING, Hindernisse der christlichen onsgeschichte. Perspektiven fur das

in: ZMR 23 (1933) 308-316; Albert Islammission, in: ZMR 46 (1962) 21.Jahrhundert. Festschrift fur Hans
PERBAL, Katholiken und Mohamme- 102-109. Waldenfels (Studien zur christlichen
daner, in: MR 3 (1940) 16-24; Franz 93 Vgl.dazu Mariano DELGADO, Religions- und Kulturgeschichte 16),
TAESCHNER, Der Islam in der gegen- Das Christentum in der Religions- Fribourg/Stuttgart 2011, 15-31.

wartigen Weltkrise, in: MR 4 (1941) geschichte. Unterwegs zu einem auf-




Mission im Wandel

nach dem

Zweiten Vatikanischen Konzil

von Hans Waldenfels S}

Zusammenfassung
Ausgehend vom Rat Papst Fran-
ziskus’, auf Unterscheidungen
zu achten, geht es in diesem
Beitrag um die Mission mehr als
ein halbes Jahrhundert nach
Beendigung des I1.Vatikani-
schen Konzils, unter besonderer
Berucksichtigung folgender
Aspekte: Paradigmenwechsel
von »Mission« zu »Evangeli-
sierung« in Evangelii nuntiandi
(1975), weltkirchliche Dialektik
von Offenheit und Dezentrie-
rung, missionarische Akzente in
Deutschland, Weichenstellung
unter Papst Franziskus. Der
Beitrag endet mit der Sorge des
Verfassers um den verpassten
Kairos und der Ermutigung,
den Blick auf die Mitte nicht zu
verlieren.
Schliisselbegriffe
- Mission und II. Vaticanum
- Evangelisierung, Mission
und Weltkirche
- Mission in Deutschland
- Evangelisierung und Papst
Franziskus
- Evangelisierung und Kairos

Abstract
Bearing in mind the advice of
Pope Francis to pay attention to
distinctions, this contribution
considers missionary activity
more than a half century after
the conclusion of the Second
Vatican Council. It takes into
special account the following
aspects: the paradigm shift
from »mission « to »evangeli-
zation« in Evangelii nuntiandi
(1975), the world-church dia-
lectic of openness and decen-
tration, missionary accents in
Germany, and the setting of
the course under Pope Francis.
The article concludes with the
author’s concern about the
missed kairos and with the
encouragement not to lose
sight of the center.
Keywords
- mission and the Second
Vatican Council
- evangelization, mission and
the world church
- mission in Germany
- evangelization and Pope
Francis
- evangelization and Kairos

Sumario
Partiendo del consejo del papa
Francisco de prestar atencion a
las diferencias, el articulo se
ocupa de la mision mas de
medio siglo después del final del
Concilio Vaticano Il y prestando
especial atencion a los siguien-
tes aspectos: el cambio de para-
digma de la »mision« a la
»evangelizacion« en Evangelii
nuntiandi (1975), la dialéctica
entre apertura y decentrali-
zacion en la Iglesia universal,
los acentos misioneros en Ale-
mania, el rumbo marcado bajo
el papa Francisco. Al final, el
texto menciona la preocu-
pacién del autor por no estar
a la altura del kairos y su exhor-
tacion a no perder de vista lo
verdaderamente central.
Conceptos claves
- Mision y Concilio Vaticano Il
- Evangelizacion, Mision e
Iglesia universal
- Mision en Alemania
- Evangelizacién y papa
Francisco
- Evangelizacion y kairos

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 22 - 32



Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 23

1 Zwischen Kontinuitit und Briichen

gepragt von den innerkirchlichen Entwicklungen, die sich zentralkirchlich wie
regionalkirchlich zeigten. Dabei reicht es allerdings nicht aus, den Blick allein auf
ein zentrales Innerkirchliches Ereignis wie das 2. Vatikanische Konzil und seine Rezeption
zu richten. Vielmehr ist zu beachten, dass die Welt als Ganze sich weiterentwickelt und
Ereignisse in Welt, Gesellschaft und Politik, in Wissenschaft und Technik, Okonomie und
Okologie nicht ohne Folgen fiir die Kirche sind. Gerade weil die christliche Botschaft sich
an alle Menschen richtet, reicht daher eine rein binnenkirchliche Betrachtung der
Geschichte nicht aus. Viel zu lange haben sich Theologie und Pastoral vordringlich
apologetisch zu positionieren versucht.

Die Apologetik aber hat in erster Linie mit der Treue zum Ursprung zu tun. Deshalb
ist die Wahrung der Kontinuitit ein Leitgedanke, der dem Eingestandnis von Briichen
bis in die Realitdt der Kirche hinein oft im Wege steht. Zwar ist die Welt in vielfaltiger
Weise dem Wandel unterworfen, doch in Gott und der Botschaft von Gott begegnen wir
dem Unwandelbaren, dem Ewigen, der sich und den Menschen aller Zeiten und aller
Réume treu ist. Was aber fiir den ewigen Gott gilt, ist zu lange auf die Reprisentanz
Gottes in der Welt, auf die Kirche, iibertragen worden, in der Kirche dann auf die Auto-
ritatstrager und die hierarchische Struktur. Die kirchlichen Autorititstrager miissen
sich heute fragen lassen, ob sie nicht am Ende mehr iiber die Wahrheit verfiigen, als
dass sie ihr dienen.

Dabei erweist sich in unseren Tagen in den traditionell vom Christentum geprigten
Teilen der Welt die Kirche als eine menschliche Gesellschaft, die wie vieles andere in der
Welt von Briichen bestimmt ist. Das Wort »Bruch« ist aber in unserer eigenen Sprache
ambivalent. Wir sprechen von Umbriichen, Abbriichen und Aufbriichen und spiiren dabei,
dass die Rede vom Bruch keineswegs furchtsam vermieden werden muss. Wir benétigen
allerdings die Niichternheit der Unterscheidung.

»Unterscheidung, discretio, genauer die discretio spirituum, die »Unterscheidung der
Geister« ist aber keineswegs reduziert auf ein jesuitisches Grundverstandnis. Sie findet
sich schon im 1. Korintherbrief 12,10 unter den Gaben, die die Kirche als den Leib Christi
aufbauen.

»Unterscheidung« ist fiir Papst Franziskus eine der Grundeigenschaften, die er von
einem miindigen Christen fordert. Nur wer zu unterscheiden vermag, ist fahig, in seinem
Leben immer wieder die richtigen Entscheidungen zu treffen. Im Abschlussschreiben zum
Jahr der Barmherzigkeit Misericordia et misera vom 20.11.2016 steht ziemlich am Anfang,
was der Papst vielfach variiert zum Ausdruck bringt:

D as Missionsverstandnis der Zeit nach dem II. Vatikanischen Konzil ist wesentlich

»Im Mittelpunkt stehen nicht das Gesetz und die legale Gerechtigkeit, sondern die Liebe
Gottes. Sie versteht, im Herzen eines jeden Menschen zu lesen, um seine verborgenste
Sehnsucht zu erfassen, und muss vor allem den Vorrang haben.« (Nr.1)

Wenn es im Folgenden um die Mission mehr als ein halbes Jahrhundert nach Beendi-
gung des 2. Vatikanischen Konzils geht, kommen wir nicht umhin, auf den Ruf nach
Unterscheidungen zu achten.




24 Hans Waldenfels S]

2 »Mission« im Vaticanum II

Uber das Missionsverstindnis des Zweiten Vatikanischen Konzils ist inzwischen oft genug
geredet worden. Ich erinnere an einige Grundgedanken, die ich zu anderer Gelegenheit
besprochen habe!.

Richtungweisend war seit dem Konzil der Einleitungssatz des Missionsdekrets Ad gentes 1:

»Die pilgernde Kirche ist ihrer Natur nach missionarisch, da sie selbst aus der Sendung
des Sohnes und der Sendung des Heiligen Geistes ihren Ursprung herleitet gemaf; dem
Ratschluss Gottes, des Vaters. «

Dieses Verstiandnis von Kirche erfordert einen entsprechenden Blick auf die Adressaten
der Botschaft, die Menschen in aller Welt. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes 4 hat
den kirchlichen Auftrag in die Zeit gestellt und kommt dabei zu einem Dreischritt, wie
ihn einpragsam der belgische Griinder der Christlichen Arbeiterjugend Joseph Cardijn
formuliert hat: Sehen - Urteilen — Handeln:

»Zur Erfillung [ihrer] Aufgabe obliegt der Kirche durch alle Zeit die Pflicht, die Zeichen
der Zeit zu erforschen und im Licht des Evangeliums auszulegen, so dass sie in einer der
jeweiligen Generation angemessenen Weise auf die bestandigen Fragen der Menschen
nach dem Sinn des gegenwirtigen und des zukiinftigen Lebens und nach ihrem gegen-
seitigen Verhaltnis antworten kann. «

Die Botschaft der Kirche soll sich also konkret als Antwort auf die Sehnsucht der Menschen
erweisen. Anders gesagt: Die Boten miissen die Situation der Horer ihrer Botschaft in ihren
Fragen und Noéten einbeziehen; dafiir miissen sie sie kennen.

Die Sicht der 2. Vatikanischen Konzils bedeutete so zunéchst Abschied von einem einseitig
europaisch-neuzeitlichen Missionsverstandnis, in dem Européder bzw. Menschen der west-
lichen Welt die iibrige Welt — parallel zu den neuzeitlichen Kolonialunternehmungen - den
europaischen Werten und Vorstellungen zu unterwerfen suchten. Die Mission ist vielmehr
als ein Unternehmen zu sehen, das die Menschen in aller Welt, auch bei uns selbst betrift.
Gesprochen wird heute von einer »Mission in fiinf Kontinenten, in der es zu einem
Austausch mit Menschen unterschiedlicher Pragung kommt, die keineswegs nur Empfanger,
sondern oft auch Geber sind.

Im Selbstverstindnis der Kirche verliert die »Mission« zugleich den Charakter eines
Sonderunternehmens innerhalb der Kirche. Vielmehr sind alle Getauften aufgerufen, dort,
wo sie leben, in der ihnen moglichen Weise, durch Wort und Tat Gottes heilendes Wirken
in Jesus Christus zu bezeugen.

Diese Grundausrichtung verbindet sich mit zwei weiteren Impulsen, die im Konzil
grundgelegt sind. Gefordert ist ein neuer Umgang mit den anderen Religionen. Er wurde
vor allem ausgelést durch die mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs offenkundig gewordene
Schuld an den Juden, in die Christen verwickelt waren. Dieser Impuls fand seinen Nieder-
schlag in der Erklarung iiber den Umgang mit den nichtchristlichen Religionen Nostra
aetate und der damit ausgelosten Aufforderung zu einem friedvollen Dialog. Er findet
neue Aktualitit in der Gegenwart, in der es weltweit zu einem neuen Miteinander von
Nicht-Muslimen und Muslimen kommt.

1 Vgl.Hans WALDENFELS, Mission (Hg.), Einander begegnen. Chancen
im Kontext des heutigen Dialogs, in: und Grenzen im Dialog der Religionen
Chibueze C. UDEANI/Daniel GREB heute, Wiirzburg 2015, 29-46.




Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 25

Der zweite Impuls kam vor allem aus den USA und betraf die Religionsfreiheit. Die
Erklarung Dignitatis humanae verankert sie in der Wiirde eines jeden Menschen. Wie
fremd der Gedanke vielen Christen bis heute ist, zeigt sich darin, dass sich stark konservativ
eingestellte Katholiken wie die Pius-Bruderschaft diesen Ausrichtungen des Konzils immer
noch widersetzen. Dieser Widerstand verstérkte sich, wo sich die hier angesprochene Neu-
einstellung der katholischen Kirche auf die Okumene auswirkt. Sie findet schliefSlich ihre
Fortsetzungsgeschichte im Ringen der Kirche mit der sakularisierten Welt, im Umgang
mit Ungldubigen und bekennenden Atheisten. Es geht innerkirchlich um den Zugang zur
Eucharistie, aber auch um das Verstdndnis von Familie und die Bewertung unterschiedlicher
Lebensformen, um die Rolle der Frauen in Kirche und Gesellschaft u.a.m. Angesichts der
zogerlichen Haltung der Kirche in vielen Detailfragen wichst die Ungeduld vieler Menschen,
aber auch der Zweifel an ihrer Kompetenz und schwindet immer mehr das Interesse an
den Kirchen.

3 »Evangelisierung«

Einen zusitzlichen Schub erhielt der nachkonziliare Missionsgedanke auf der Bischofs-
synode 1974 zur Evangelisierung in der Welt von heute. In Deutschland war es die Zeit
der Wiirzburger Synode (1974-75), die mit ihrem Dokument Unsere Hoffnung wichtige
Impulse gesetzt hat. Da ich selbst sowohl in die Vorbereitung der Synode einbezogen als
auch wihrend der Synode in Rom anwesend war, sind mir einige Dinge in guter Erinnerung.
So erinnere ich mich gut, dass es fir einen bedeutenden Missiologen wie Josef Glazik
selbst in jener Zeit noch selbstverstdndlich war, dass der Begriff »Mission« eigentlich die
christliche Glaubensverkiindigung meinte. Dabei waren ldngst andere Religionen direkt
oder indirekt missionarisch in unserem Land tatig. Dazu gehdrten vor allem verschiedene
Hindugruppen. Es gab aber auch »Buddhist Missions« in den angelsachsischen Lindern.
Nur der Islam spielte noch keine Rolle.

Wichtig war in dieser Synode zunichst eine Anderung der Verfahrensweise. Nicht
wer sich meldete, durfte reden, sondern unabhéngig von der Grofle einer Bischofs-
konferenz hatte nur ein Vertreter das Rederecht. So durfte Kardinal Dopfner, der spater
eintraf, seinen Beitrag nicht mehr in der Aula vortragen, weil Kardinal Hoffner schon
geredet hatte.

Es gab zwei Generalsekretire, den Inder D.S. Amalorparvadass und den Italiener
Domenico Grasso SJ. Trotz intensiver Arbeit in den kleinen Zirkeln kam es zwischen
ihnen am Ende zu keiner Einigung auf einen Text, den man Papst Paul VI. hitte vorlegen
konnen. Auch wenn es dem romischen Sprachgebrauch zuwider war: Die Synodalen
gingen »mit leeren Handen« nach Hause. Doch die Freude bei den Bischofen der Dritten
Welt war nicht zu iibersehen: Sie hatten sprechen diirfen, und der Papst hatte ihnen
zugehort!

Wenige Wochen nach Beendigung der Synode erschien das bis heute wirksame
Apostolische Schreiben Evangelii nuntiandi. Spatestens seither hat die christliche Mission
von ihrem Inhalt her einen neuen Namen: » Evangelisierung«. Es geht um das Evangelium,
die Botschaft, die Jesus in die Welt hinein verkiindet und gelebt hat, und dann die Botschaft
von ihm, wer er fiir uns war und fiir uns ist.

Riickblickend féllt auf, dass es in diesem Dokument, dhnlich wie in der Offenbarungs-
konstitution Dei verbum 2, um Wort und Tat geht; ja, wo vom Zeugnis die Rede ist, spricht
Evangelii nuntiandi zuerst vom Zeugnis der Tat und dann vom Zeugnis des Wortes.




26 Hans Waldenfels S]

4 Offen und dezentriert

Im Folgenden wire zu sprechen
¢ von der Befreiungstheologie als einem nachkonziliaren Impuls,
¢ von den lateinamerikanischen Generalversammlungen in Medellin 1968, in Puebla 1979

bis Aparecida 2007,
¢ von der Option fiir die Armen und von der Entstehung der Basisgemeinschaften,

von der Enzyklika Redemptoris missio Papst Johannes Pauls II. vom 7.12.1990,
¢ vom Aufruf zur »Neuevangelisierung«, die unter Benedikt XVI. zur Griindung eines

eigenen Papstlichen Rates fithrte und auf der Bischofssynode 2012 zum Thema wurde.
Ich iiberschlage diese Ereignisse, weil sie eine eigentiimliche Biindelung in der Gestalt
des lateinamerikanischen Papstes Franziskus mit seinem eigenen Stil und seinen Akzent-
setzungen finden. Doch die Reaktionen auf ihn sind heute ambivalent. Auf der einen Seite
schlagt dem jetzigen Papst in der Weltoftentlichkeit eine starke Sympathie entgegen, und
die Erwartungen an ihn sind grofi. Auf der anderen Seite reiben sich innerhalb der Kirche
Menschen bis in die hochsten Kreise an ihm, und in unseren Breiten werden seine Anstofie
fitr eine missionarische Gestalt der Kirche eher totgeschwiegen und nicht umgesetzt. Im
Gegenteil, es sind deutsche Oberhirten beteiligt, wo Zweifel an seinem Apostolischen
Schreiben Amoris laetitia gesit werden. Das alles beweist hinreichend, dass wir in einer
Zeit des Umbruchs und der Briiche leben.

Papst Franziskus tritt fiir eine offene, dezentrierte Kirche ein. Er betont die Synodalitat
und mochte die Eigenverantwortung der Ortskirchen stirken. Der in den Ruhestand
getretene Mainzer Kardinal Karl Lehmann mahnt in letzter Zeit immer wieder die deutschen
Bischofe, die von Papst Franziskus eroffneten Freiheiten fiir die Kirchen vor Ort zu nutzen.
Wortlich zitiert wird Lehmann: » Franziskus will, dass wir neue Wege erkunden, Manchmal
muss man nicht erst darauf warten, bis sich der ganz grofle Tanker bewegt.«?

Ich selbst habe Karl Lehmann in einem Artikel Hochste Zeit, iiber Tabus in der Kirche
zu sprechen zitiert:

»Diese Riesengemeinden XXL, das ist nicht unser Ding. Leibhaftigkeit, Personalitit und
Prisenz vor Ort gehoren eigentlich gerade zur katholischen Kirche.«

Und dann:

»Die Not ist so bedrangend, dass es mich sehr besorgt macht, dass wir dariiber in den
Bischofskonferenzen zu wenig reden und diskutieren [...] Aus der pastoralen Erfahrung
heraus wiirde ich z. B. in unserem Bistum auf Anhieb eine Reihe der Standigen Diakone
ausfindig machen kénnen, die theologisch ausreichend gebildet, auch in ihrer Ehe und
in ihren Familien gefestigt und in ihren Gemeinden verwurzelt sind. Sie machen fast
alles, aufSer der Eucharistiefeier. Warum sollte man diese Leute nicht im Einzelfall weihen
konnen! Das wire besser, als einfach von einer Ausbildung an der Universitit her, sozu-
sagen im Abstrakten, einen neuen Stand zu kreieren. «>

2 Vgl.Karl LEHMANN, Die vom Papst TabusinderKirchezusprechen, in:Neues 5 Vgl. Die deutschen Bischéfe 68, hg.

gewahrte Freiheit nutzen, in: Neues Ruhr-Wort 3, Nr. 44 (5.11.2016), 28. vom SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN
Ruhr-Wort 3, Nr. 46 (19.11.2016), 4. 4 Vgl.fureinen Gesamtulberblick die BISCHOFSKONFERENZ, Bonn 52002.

3 Vgl.Karl LEHMANN, Mit langem offizielle Gesamtausgabe der 6 Vgl.Die deutschen Bischofe 76, hg.
Atem. Wege, Erfahrungen, Einsichten. BeschlUsse: Ludwig BERTSCH SJ u.a. vom SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN
Der Kardinal im Gesprach mit Markus (Hg.), Gemeinsame Synode der Bis- BISCHOFSKONFERENZ, Bonn 2004.
Schachter, Freiburg 2016,134f; dazu tlimer der Bundesrepublik Deutsch- 7 Vgl.Michael SIEVERNICH, Die

Hans WALDENFELS, Hochste Zeit, tber land. Beschllisse der Vollversammlung christliche Mission. Geschichte und

Freiburg/Basel/Wien #1976. Gegenwart, Darmstadt 2009.




Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 27

5 Mission in Deutschland

Damit kommen wir zur Situation in unserem Land. Bis 2012 waren die missionarischen
Initiativen und Institutionen gebiindelt im Deutschen Katholischen Missionsrat, der 2012
aufgelost wurde. Seine tragenden Sdulen waren die missionierenden Ménner- und Frauen-
orden, die deutschen Bistimer die papstlichen und bischoflichen Hilfswerke sowie die
wissenschaftlichen und andere Institute. Die Blickrichtung der beteiligten Mitglieder war
bis zur Auflésung des Missionsrats vor allem unsere Mitverantwortung an der Glaubensver-
breitung in der weiten Welt, die sich in personeller wie vor allem finanzieller Hinsicht zeigte.
Gerade durch die alljahrlichen Kollekten fiir die Hilfswerke MISEREOR; ADVENIAT und
RENOVABIS sowie den Weltmissionssonntag werden die Gemeinden an die weltweiten missio-
narischen Aufgaben erinnert. Die Situation im eigenen Land stand dabei weniger im Blickfeld.

Die Wiirzburger Synode verabschiedete aufler dem schon genannten Beschluss Unsere
Hoffnung zahlreiche Beschliisse. Ich nenne einige:

Der Religionsunterricht in der Schule

Die Beteiligung der Laien an der Verkiindigung

Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral

Der ausldndische Arbeitnehmer - eine Frage an die Kirche und die Gesellschaft

Die pastoralen Dienste in der Gemeinde

Verantwortung des ganzen Gottesvolkes fiir die Sendung der Kirche

Missionarischer Dienst an der Welt*.

All diese Beschliisse sollten der konkreten Umsetzung der Konzilsanstole dienen. Doch
es ist kein Geheimnis, dass sie heute weithin vergessen sind und bei den aktuellen Uber-
legungen zur Kirchengestaltung der Zukunft kaum eine Rolle spielen. Den nach 1975
geborenen Priestergenerationen sind die Wiirzburger Beschliisse praktisch unbekannt.
Gelegentlich wird hochstens daran erinnert, dass Rom auf damals weitergeleitete Desiderate
bis heute nicht geantwortet hat.

Die deutschen Bischofe haben in der Folgezeit immer wieder in bedeutenden Schreiben
zur weltkirchlichen Aufgabe Stellung bezogen. Am 26.11.2000 erschien mit einem Geleitwort
des damaligen Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz Karl Lehmann der Aufruf
Zeit der Aussaat — Missionarisch Kirche sein®, am 23.9.2004, ebenfalls unterzeichnet von Karl
Lehmann, Allen Vilkern Sein Heil. Die Mission der Weltkirche®. Michael Sievernich, Pastoral-
theologe in Frankfurt und Mainz, verdffentlichte 2009 seine Einfithrung in Geschichte und
Gegenwart der christlichen Mission”. Doch hinter der eindrucksvollen Fassade verlor die
missionarische Ausrichtung der deutschen Kirche deutlich an Gewicht.

Zur Zeit des Konzils gab es — abgesehen von einigen Ordenshochschulen - an deutschen
Universitaten drei missionswissenschaftliche Lehrstithle (»Ordinariate«), in Miinster,
Wiirzburg und Miinchen. Alle drei ordentlichen Lehrstithle wurden in den Jahren nach
dem Konzil aufgehoben. Minster und Wiirzburg haben in der Folgezeit Nachfolge-
einrichtungen erhalten®.

* 6 6 6 6 0 o

8 Um nicht missverstanden zu wer- wissenschaft Uberlebt, daesdortlange  chen am 1.4.2004 die Einrichtung eines
den: Ich spreche hier von den alten einen C4- und C3-Lehrstuhl miteinem  Stiftungslehrstuhls fir Missionswissen-
C4-Lehrstihlen, die es so heute nicht gut ausgestatteten wissenschaftlichen  schaft und Dialog der Religionen

mehr gibt. Die zur Zeit des Konzils vor-  Institut gab; letzteres hat bis heute ermdglicht.

handenen C4-Lehrstuhle fir Missions- Uberlebt. Fiir Wirzburg hat die vom

wissenschaft sind alle aufgehoben Internationalen Institut fr missions-

worden. In MUnster hat die Missions- wissenschaftliche Forschungene.V.

gegriindete Stiftung Promotio
Humana zusammen mit MISSI0 Miin-




28 Hans Waldenfels S]

Die veranderte Weltlage wie auch die Abnahme der Ordensberufe in den letzten Jahr-
zehnten haben dahin gefithrt, dass dhnlich wie in anderen européischen Lindern, zumal in
den Niederlanden, in Belgien und Frankreich, die Aussendung von Missionaren in Lander
der Dritten Welt weithin zu Ende gegangen ist. Dafiir gibt es allerdings eine gute Zahl
junger Menschen, die als Entwicklungshelfer in die Dritte Welt gehen. In gewissem Sinne
hat die Entwicklungshilfe sogar die Stelle der vormals christlichen Mission eingenommen.

Angesichts des Priester- und Schwesternmangels bei uns hat es zugleich eine umge-
kehrte Bewegung von ausldndischen Priestern und Schwestern aus ihren Landern zu uns
gegeben. Zahlreiche Polen, Inder und Afrikaner sind heute in Deutschland priesterlich
tatig; Schwestern aus den Philippinen und Korea, aus Indien und Afrika tun Pflegdienste
in Krankenhédusern und Altersheimen. Sie konnen jedoch die fehlenden Ordensberufe
nicht voll ersetzen, so dass viele Krankenhauser und Schulen, die einmal von Ordensfrauen
geleitet wurden, als Ordenseinrichtungen aufgegeben werden miissen. Die ausldndischen
Priester konnen ihrerseits die vorhandenen Liicken in der Seelsorge aus unterschiedlichen
Griinden nicht fiillen.

Im Ubrigen ist die deutsche Situation heute dadurch gekennzeichnet, dass Jahr fiir Jahr
eine wachsende Zahl von Getauften in der Gréflenordnung mittlerer Grof3stadte die beiden
Grofikirchen verlisst und entsprechend viele Neugeborene nicht mehr getauft werden. Die
Zahl der kirchlich Nichtgebundenen bzw. Konfessionslosen macht in vielen Stadten bereits
mehr als ein Drittel der Bevolkerung aus. In vielen Dorfern ist die spirituelle Verodung und
Repaganisierung nicht mehr zu iibersehen.® Damit entsteht eine Situation, die vor 50 Jahren,
als das Konzil endete, den Leitungsinstanzen unserer Kirchen noch kaum wirklich bewusst
war. Und doch hat es Kirchenménner gegeben, die sehr wohl die herautfkommende Zukunft
hellsichtig beschrieben haben.

So fithrte Joseph Ratzinger in seiner Zeit als Universitatsprofessor in einem Radiovor-
trag des Hessischen Rundfunks vor Weihnachten 1969 zum Thema »Wie wird die Kirche
im Jahre 2000 aussehen?« aus:!°

»Aus der Krise von heute wird auch dieses Mal eine Kirche morgen hervorgehen, die
viel verloren hat. Sie wird klein werden, weithin ganz von vorne anfangen miissen. Sie
wird viele der Bauten nicht mehr fiilllen kdnnen, die in der Hochkonjunktur geschatfen
wurden. Sie wird mit der Zahl der Anhénger viele ihrer Privilegien in der Gesellschaft
verlieren. Sie wird sich sehr viel stirker gegeniiber bisher als Freiwilligkeitsgemeinschaft
darstellen, die nur durch Entscheidung zuginglich wird. Sie wird als kleine Gemeinschaft
sehr viel starker die Initiative ihrer einzelnen Glieder beanspruchen. Sie wird auch gewiss
neue Formen des Amtes kennen und bewéhrte Christen, die im Beruf stehen, zu Priestern
weihen. In vielen kleineren Gemeinden bzw. in zusammengehoérigen sozialen Gruppen
wird die normale Seelsorge auf diese Weise erfiillt werden. Daneben wird der haupt-
amtliche Priester wie bisher unentbehrlich sein. Aber bei allen diesen Veranderungen,
die man vermuten kann, wird die Kirche ihr Wesentliches von neuem und mit aller
Entschiedenheit in dem finden, was immer ihre Mitte war: Im Glauben an den drei-

9 Vgl.dazu die starken Antworten

auf meinen in Anm. 3 genannten Gast-

beitrag in Neues Ruhr-Wort 3 Nr.47
(26.11.2016) 30f.
10 Joseph RATZINGER, Glaube und

Zukunft, Minchen 1970, 122f. Der Text

findet sich unverandert und unkom-

mentiert in: DERS., Gesammelte Schrif-

ten 8/2: Kirche — Zeichen unter den
Volkern, hg. von Gerhard Ludwig
MULLER, Freiburg i.Br.2010,1167.
11 Vgl.Franz KONIG, Offen fir
Gott - offen fur die Welt. Kirche im
Dialog, hg. von Christa PONGRATZ-
LIPPITT, Freiburg/Basel /Wien 2006;
das folgende Zitat: 57. Zu Kénigs

Argumenten vgl. Hans WALDENFELS,
Loscht den Geist nicht aus! VVon der
Geistvergessenheit in Kirche und
Gesellschaft, Paderborn 2008, 31-46.
12 Vgl.dazu meine frihen Beob-
achtungen in: Hans WALDENFELS,
Sein Name ist Franziskus. Der Papst
der Armen, Paderborn 2014.




Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 29

einigen Gott, an Jesus Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, an den Beistand
des Geistes, der bis zum Ende reicht. Sie wird in Glaube und Gebet wieder ihre eigentliche
Mitte erkennen und die Sakramente wieder als Gottesdienst, nicht als Problem
liturgischer Gestaltung erfahren.«

Die Frage muss erlaubt sein: Warum hat Joseph Ratzinger als Bischof und dann als Papst
keine Konsequenzen gezogen und mutig dahin gewirkt, dass das, was ihm vor bald 50
Jahren deutlich vor Augen stand, in die Tat umgesetzt wurde? Und auch die Deutsche
Bischofskonferenz ist zu fragen: Warum hat diese Prognose Ratzingers bis heute nicht auf
ihrer Agenda gestanden?

Kardinal Franz Konig sah im innerkirchlichen Dialog den Glaubwiirdigkeitstest fiir den
ernsthaften Willen der Kirche zum Dialog iiberhaupt. Ein solcher innerkirchlicher Dialog
darf aber nicht nur prinzipiell gefordert werden, sondern muss an konkreten Punkten zum
Ausdruck kommen. Fiir Kardinal Konig waren es vor allem jene Punkte, die wir zuvor
genannt haben und die seit langem in den Medien in und auflerhalb der Kirche diskutiert
werden: der Zolibat, die Frauenfrage und die Frauenordination, die Folgen der Enzyklika
Humanae vitae, der Umgang mit Wiederverheirateten. 2006, zwei Jahre nach seinem Tod,
erschien die deutsche Fassung eines Buches, das zuvor auf Englisch erschienen war: Offen
fiir Gott - offen fiir die Welt.!

Konig war davon iiberzeugt, dass »der nachste Papst« die Weihe von in Ehe und Familie
bewihrten Ménnern erméglichen werde. Hinsichtlich der Frauenordination sah er zwei
Hindernisse: die Tradition und die 6kumenischen Beziehungen. Das war fiir ihn aber kein
Grund, tiber dieses Thema nicht zu sprechen. Die tiefe Kluft, die zwischen Kirchenvolk und
Kirchenleitung besteht, verband er mit der 1968 erschienenen Enzyklika Humanae vitae, die
die Kirche in eine anhaltende Glaubwiirdigkeitskrise stiirzte. SchliefSlich war ihm die Freiheit
der personlichen Gewissensentscheidung wichtig. Kardinal Konig hat dieses Thema mit
Johannes Paul II. besprochen, doch dieser blieb lieber bei den traditionellen Losungswegen.

Kardinal Konig warnte vor zwei Extremen, die fiir unser Verhéltnis zur Mission von
entscheidender Bedeutung sind:

»Wir diirfen uns nicht durch jene verwirren lassen, die versuchen zu laufen, bevor sie
gehen konnen, aber auch nicht durch jene, die, nachdem sie einen zaghaften Schritt
nach vorn gewagt haben, sich sofort wieder zuriickziehen und drei Schritte nach riick-
warts machen.« (57)

6 Inden Tagen von Papst Franziskus

Weltkirchlich leben wir seit 2013 im Pontifikat von Papst Franziskus. Nach jahrhunderte-
langer Herrschaft italienischer Papste ist sein Pontifikat das dritte eines nicht-italienischen
Papstes, und nach zwei europiischen Pépsten, dem Polen Johannes Paul II. und dem
Deutschen Benedikt XVI., ist Papst Franziskus der erste nicht-européische Papst, ein
Argentinier mit italienischen Wurzeln. Obwohl ihm niemand nachsagen kann, dass er die
Lehre der Kirche irgendwo in Frage stellt, wirkt er auf viele Menschen revolutionar. Sein
Lebensstil unterscheidet sich deutlich von dem seiner Vorgénger, und von Anfang an {ibt er
harsche Kritik an einer Kirche, die um sich selbst kreist und die Menschen in ihren N6ten
immer wieder alleinldsst. Wenn es hier eine Schuldzuweisung gibt, trifft diese vor allem
die Leitungsgremien der Kirche. Diese Kritik kommt bei ihm von der ersten Stunde seines
Pontifikats an in immer neuen Varianten zur Sprache.!?




30 Hans Waldenfels S]

Zu den Grundideen seiner Verkiindigung gehoren die Evangelisierung der Welt und
Gottes Barmherzigkeit. Die Evangelisierung leuchtet auf im Titel seiner programmatischen
Schrift Evangelii gaudium. Mit gaudium erinnert er gleichsam an die Pastoralkonstitution
Gaudium et spes, mit Evangelii an Evangelii nuntiandi. Die Kirche hat eine Freudenbotschaft;
sie kiindet von der Begegnung mit dem in Jesus von Nazareth sichtbar gewordenen Gott.
Diese Begegnung mit Jesus impliziert, wenn wir es recht bedenken, eine fundamentale
Korrektur des Gottesbildes. Denn die Theologie muss sich fragen lassen, ob sie nicht viel
zu lange an Jesus vorbei Gott zu entdecken versucht hat'®. War der unsichtbare Gott nicht
zu lange vor allem der Allméchtige und als solcher zugleich der Unberechenbare, der eher
Furcht als Hoffnung einflof3t? Wire das nicht so, wiirde die Rede von seiner Barmherzigkeit
kein so starkes Echo erzeugen, wie wir es augenblicklich wahrnehmen.

In seinem Buch iiber die Barmherzigkeit spricht Walter Kasper deutlich die Schwach-
punkte einer verbreiteten Theologie an'*. Die Neuentdeckung der Barmherzigkeit Gottes
ist aber weniger eine gedanklich-intellektuelle als eine praktische, unser Leben verdndernde
Einsicht und sollte zum »Schliissel christlichen Lebens« (Walter Kasper) werden. Papst
Franziskus geht es nicht um eine Verfeinerung der theologischen Theorien, schon gar
nicht um eine Verscharfung der Gesetze, sondern im Blick auf Jesus von Nazareth um eine
menschenfreundlichere Lebenspraxis. Schon die wenigen Akzente, die er am Ende des
Jahres der Barmherzigkeit hinsichtlich der Beichtpraxis in seinem Apostolischen Schreiben
Misericordia et misera setzt, unterstreichen das. So gibt er allen Beichtvitern die Vollmacht,
von der Stinde der Abtreibung loszusprechen, und erkléart die Beichte bei den Priestern
der Pius-Bruderschaft nicht nur fiir giiltig, sondern fiir erlaubt'. Solche Entscheidungen
fuhren natirlich bei denen, die fundamentalistisch die Tradition verstehen und betonen,
zu Zweifeln und Ruckfragen. Hier ist der Disput unter Theologen und Bischofe gefordert.
Die Weltsituation aber ist nicht in Schwarz und Weif3 zu sehen, sie ist grau und bedarf der
Unterscheidung der Geister®.

In seinem Verstandnis von Kirche tritt Franziskus — wie schon zuvor bemerkt - fiir
eine offene und dezentrierte Kirche ein. In seinem frithen Gespréach mit seinem Ordens-
bruder Antonio Spadaro steht der Satz: »Man muss ganz unten anfangen.«'” Das hat
Konsequenzen bis in die Ausiibung des Papsttums selbst. Die Momente der Synodalitat
und Subsidiaritit erfordern eine verstirkte Profilierung. Interessant ist, wie oft Franziskus
nicht von der papstlichen Unfehlbarkeit, sondern von der Unfehlbarkeit des Gottesvolkes
spricht!®. Tatsichlich ist von hier aus eine Erneuerung und Vertiefung der Diskussion
moglich, die auf dem Ersten Vatikanischen Konzil nicht zu Ende gefithrt werden konnte.
Sie wire dringlich, weil es nach Vaticanum I zu einer starken Uberhohung der papstlichen
Unfehlbarkeit gegkommen ist. In der Folgezeit haben zwar die Bischofe nach ihren Rechten
gefragt, doch die Rechte und Moglichkeiten aller Getauften sind fiir die Praxis vielfach
auf der Strecke geblieben. In einer Zeit, in der in der Formulierung von Peter Neuner der
Abschied von der Stindekirche angesagt ist'®, sollte die klerikale Autoritit ernsthaft iiber-
priift und einem Herrschaftsklerikalismus, der sich seines Dienstauftrags nicht bewusst ist,
Einhalt geboten werden.

13 Konkret lieBe sich hier fragen, was 14 Vgl.Walter KASPER, Barmherzig- 16 Vgl.dazu die Uberlegungen von
sich bei Blaise Pascal hinter seinen keit. Grundbegriff des Evangeli- Joseph ISENSEE, Ethische Konflikt-
beriihmten Worten »Gott Abrahams, ums — Schlissel christlichen Lebens, bereiche der Kooperation heute.

Gott Isaaks, Gott Jakobs, nicht der Freiburg/Basel/Wien 32012, zur kriti- Cooperatio ad malum? Das moralische
Philosophen und Gelehrten« wirklich schen Ruckbesinnung v.a.19-22. Risiko der Zusammenarbeit von Kir-
verbirgt; vgl. Hans WALDENFELS, 15 Vgl.dazu Gregor M. HOFF, Eine che und Staat, in: Michael ROSEN-
Kontextuelle Fundamentaltheologie, papstliche Entscheidung am Limit, BERGER/Walter SCHAUPP (Hg.), Ein

Paderborn 42005, 152f. in: Die Furche 47 (24.11.2016). Pakt mit dem Boésen? Die moraltheo-




Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 31

Papst Franziskus besteht auf der Subjekthaftigkeit aller Getauften. So heifit es in
Evangelii gaudium 111:

»Die Evangelisierung ist Aufgabe der Kirche. Aber dieses Subjekt der Evangelisierung
ist weit mehr als eine organische und hierarchische Institution, da es vor allem ein Volk
auf dem Weg zu Gott ist. Gewiss handelt es sich um ein Geheimnis, das in der Heiligsten
Dreifaltigkeit verwurzelt ist, dessen historisch konkrete Gestalt aber ein pilgerndes und
evangelisierendes Volk ist, das immer jeden, wenn auch notwendigen institutionellen
Ausdruck iibersteigt.«

Die Frage, die wir uns in der deutschen Kirche stellen miissen, lautet: Warum folgen wir
nicht den Anregungen, die uns der jetzige Papst gibt? Warum entfernen wir uns von den
konkreten Orten, an denen Kirche gelebt hat und heute stirbt? Warum blockieren wir den
Sakramenten der Buf3e, der Eucharistie, der Krankensalbung den Weg zu den Menschen,
indem wir die Bevollméchtigung zur Spendung auf eine Gruppe von Menschen beschréanken,
die ausstirbt und in ihren Restbestdnden tiberfordert ist?

Gott gibt sich in die Hande von uns Menschen. Wie konnen wir da versuchen, ihm den
Weg zu versperren? Wir konnen nicht den 1.Timotheusbrief 2,4-7 lesen und verlesen lassen:

»Gott will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen.
Denn es ist ein Gott und ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, Christus Jesus,
der Mensch, der sich selbst zum Losegeld fiir alle dahingegeben hat. Davon sollte das
Zeugnis zur rechten Zeit ergehen«

und dann die Tiiren verschlieflen, die ihn zu den Menschen lassen. Ein Segen ist es nur,
dass nicht wir iiber Gott, sondern Gott iiber uns verfiigt.

7 Verpasster Kairos?

Aus der griechischen Sprache ist uns ein doppeltes Zeitverstindnis bekannt. Chronos
bezeichnet den messbaren Zeitablauf, wie ihn alle Uhren anzeigen. Doch daneben gibt es
kairos, die rechte Zeit, etwas zu tun - eine Zeit, die kommt und vergeht, die uns geschenkt
wird und die wir verpassen konnen.

Als nach dem Abwurf der Atombombe auf Hiroshima und Nagasaki der japanische
Kaiser seine gottliche Stellung aufgab und Japans Ideologie zusammenbrach, sahen Méanner
wie P. Hugo Enomiya-Lassalle und P. Pedro Arrupe den Kairos gekommen, dem Land in
der Verbreitung des Christentums Losungen anzubieten. Damals stromten aus aller Welt
zahlreiche Missionare in das Land der aufgehenden Sonne. Inzwischen ist es still geworden
um diesen Kairos in Japan; er ist vortber.

Die Frage stellt sich auch bei uns: Ist die Zeit, in der bestimmte Lésungen der kirchlichen
Krise eine Hilfe gewesen wiren, abgelaufen? Wolfgang Beinert schreibt in einem im Oktober
2016 erschienenen Artikel der Stimmen der Zeit:

logische Lehre der »cooperatio ad 18 Vgl.die Belege in WALDENFELS, 19 Vgl. Peter NEUNER, Abschied von
malum« und ihre Bedeutung heute, Léscht den Geist nicht aus der Standekirche. Pladoyer fr eine
Mdnster 2015, 125-152. (Anm.11), 75-78; zur Unfehlbarkeit Theologie des Gottesvolkes, Freiburg/
17 Antonio SPADARO SJ, Das auch WALDENFELS, Fundamentalthe- Basel/Wien 2015.

Interview mit Papst Franziskus, hg. von  ologie (Anm.13), 509-526.
Andreas R.BATLOGG SJ, Freiburg
2013, 48




32 Hans Waldenfels S]

»Ich kenne gar nicht so wenige Ménner, die das Zeug zum Gemeindeleiter haben und
intellektuell und spirituell nicht weit von den Standards entfernt sind, die fir die Priester-
amtskandidaten in den Seminaren gelten. Sie lieflen sich fiir diese Aufgabe auch
gewinnen. Manche dieser Méanner haben Sohne. Fiir sie trife das nicht mehr zu. Noch
ist das Zeitfenster offen. Man kann es nicht iibersehen: Es schlieft sich langsam. Welche
Chancen sich dann noch fiir eine zeit- und sachgerechte Pastoral bieten, steht, nach
menschlichem Ermessen, dahin. «2°

Das Zeitfenster schliefit sich, das heifit: der Kairos ist bald dahin. Man kann auch sagen:
Wir sind dabei, den Kairos zu verpassen.

Vielerorts wird heute in Deutschland nach dem Zukunftsbild der Kirche gesucht.
Menschen werden gefragt, was sie von den Kirchen erwarten. Zugleich arrangiert man
sich mit dem Mangel. Offensichtlich merkt man nicht, dass vielfach die falschen Fragen
gestellt werden.

Miisste man nicht fragen: Was bringt die Kirche? Was ist ihr Auftrag? Welche Botschaft
hat sie tiber alle Zeiten hinweg der Welt anzubieten, welche Botschaft fiir die heutige
Menschheit? Wer sind wirklich die Boten des Evangeliums? Wie kommt es, dass Menschen
sich in Lateinamerika und Afrika auferhalb der etablierten Kirchen mehr fiir Christus
begeistern lassen als bei uns? Erleben wir die Kirche noch als Ort der Befreiung und der
Freiheit, als Ort der Freude und der geschwisterlicher Offenheit?

Es wird Zeit, dass die Diener der Kirche wieder als Diener in Erscheinung treten. Dazu
ist erforderlich, dass die Machtspiele, die sich vielfach hinter ihrer Autorititsausiibung
verbergen, zu Ende gehen.

Doch selbst wenn fiir bestimmte Losungen der Kairos verpasst sein sollte, heif3t das nicht,
dass die Sendung der Kirche am Ende ist. Wohl kommt es darauf an, dass wir, wie Papst
Franziskus uns mahnt, den Blick auf die Mitte unseres Glaubens nicht verlieren. Was macht
es fiir einen Sinn, wenn jiingst ein deutscher Generalvikar sich fiir eine Ausweitung des
muslimischen Religionsunterrichts einsetzt, doch nicht merkt, wie es um den christlichen
Religionsunterricht bestellt ist?

Jesus von Nazareth war kein Mann der Biicher. Wir begegnen ihm als einem Mann
auf den Straflen der Welt, unter Menschen, die ihn als heilenden Mann erleben, der den
Menschen zusah, ihnen zuhorte und dann das richtige Wort fand und die richtige Tat voll-
brachte. Jesu Leben wurde zur Wegweisung zum wahren Leben in Fiille, und das tiber seine
Totung am Kreuz hinaus. Seine Gegenwart erkennen Menschen bis in unsern Gegenwart,
und bei allem Streit, der in der Welt herrscht, entdecken sie in ihm immer neu, was Liebe,
Versohnung und Barmbherzigkeit heif3t.

Die Kirche ist nach den Eingangsworten der Kirchenkonstitution Lumen gentium
»in Christus gleichsam das Sakrament, das heifit Zeichen und Werkzeug fiir die innigste
Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit.« Dieses grundlegende
Zeichen entfaltet sich in einer Vielzahl von Zeichen und in den Sakramenten. Dass die
Sakramente auch in Zukunft volksnah angeboten und gespendet werden kénnen, miisste
eine ernste Sorge der Hirten sein. Sie diirfen dem gottlichen Auftrag nicht im Weg stehen.
Vielmehr muss es uns allen ein Anliegen sein, dass die Kirche als ganze Zeichen der Umkehr

und der Erneuerung bleibt.?! .
20 Vgl.Wolfgang BEINERT, 21 Meine Mainzer Rede findet sich in

Priestermangel und Pfarreienstruktur, erweiterter Form in meinem neuen

in: StZ 228 (2016) 695-705. Buch: Hans WALDENFELS, Wann, wenn

nicht jetzt? Papst Franziskus und seine
Weckrufe an die Kirche, Kevelaer 2017.




Mission in Zeiten
der Interkulturalitat

von Franz Gmainer-Pranzl

Zusammenfassung
Nach der »Krise der Missions-
krise« ist christliche Mission
unweigerlich interkulturell ge-
worden. Das Konzept »Inter-
kulturalitat« unterscheidet sich
von rein deskriptiver Multikultu-
ralitat und einer differenzlosen
Transkulturalitat durch seinen
kommunikativen Anspruch, der
Austausch und Anerkennung
zwischen Menschen aus unter-
schiedlichen kulturellen Traditio-
nen voraussetzt. »Interkulturelle
Mission« ist bereits in den
Dokumenten des Zweiten Vati-
kanischen Konzils vorgezeich-
net: durch eine » Dezentrierung «
der Kirche, die Partizi-
pation am Leben der Menschen,
die Haltung der Katholizitat als
»alternative Globalitdt«, eine
Kompetenz der Ubersetzung
und die Pilgerschaft als eine
Lebensform der Atopie. Fir die
Missionstheologie ergibt sich
daraus die Herausforderung,
mit sozialen Bewegungen zu
kooperieren und interdisziplinar
zu arbeiten, Migration als Zei-
chen der Zeit wahrzunehmen,
ein deutlicheres Profil gegen
rechtspopulistische Bewegun-
gen zu entwickeln und (mit
Evangelii gaudium 49) fur eine
»verbeulte«, aber lebendige
Theologie zu pladieren.
Schliisselbegriffe
- Mission
> Interkulturalitat
- Globalitat
- Katholizitat
- Zweites Vatikanisches

Konzil

Abstract

After the »crisis of the mission
crisis, « Christian missionary
work has inevitably become
intercultural. The concept of
»interculturalism« differs from
purely descriptive multicultural-
ism and from an undifferenti-
ated transculturalism as a result
of its communicative claim that
presupposes an exchange and
acceptance among people from
different cultural traditions.
»Intercultural missionary activ-
ity« is already sketched out in
the documents of the Second
Vatican Council through a
»decentralization« of the
Church, participation in the life
of the people, the stance of
catholicity as an »alternative
globality, « translation compe-
tence, and pilgrimage as an
atopian way of life. From these
the following challenges arise
for the theology of mission: to
cooperate with social move-
ments and to work in an inter-
disciplinary way, to perceive
migration as a sign of the times,
to develop a sharper profile
against right-wing populist
movements, and (with Evan-
gelii gaudium 49) to advocate a
»battered«, but vital theology.
Keywords

- mission

- interculturalism

- globality

- catholicity

- Second Vatican Council

Sumario

Después de la »crisis de la crisis
de la mision«, la mision cris-
tiana es hoy inevitablemente
intercultural. El concepto de
»interculturalidad « se diferencia
del concepto meramente des-
criptivo de multiculturalidad y
de una transculturalidad indife-
renciada a través de su ambi-
cién comunicativa, que presu-
pone el intercambio y el
reconocimiento entre personas
de diferentes tradiciones cultu-
rales. »Mision intercultural « es
algo que ya esta pergefiado en
los documentos del Concilio
Vaticano II: a través de la »des-
centralizacién« de la Iglesia, la
participacion en la vida de las
personas, la actitud de la catoli-
cidad como »globalidad alter-
nativa«, una competencia de la
traduccion y el peregrinar como
una forma de vida de la atopia.
Para la teologia de la mision, se
desprenden de ello los desafios
de cooperar con movimientos
sociales y de trabajar de forma
interdisciplinaria, de percibir la
migracién como un signo de los
tiempos, de desarrollar un perfil
mas claro contra movimientos
populistas de derechas y (con
Evangelii gaudium 49) de abo-
gar por una teologia »acciden-
tada, pero viva.

Conceptos claves

> Misidn

> Interculturalidad

- Globalidad

- Catolicidad

- Concilio Vaticano Il

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 33 -45



34 Franz Gmainer-Pranzl

ie christliche Mission war bekanntlich seit Mitte des 20.Jahrhunderts von einer
Krise geprégt, die ihre Ursache vor allem in der Entkolonialisierung in vielen

asiatischen und afrikanischen Landern und in der selbstkritischen Auseinander-
setzung mit der kirchlichen Missionsgeschichte (genauer gesagt: mit der Allianz von
Kolonialisierung und Missionierung') hatte. Die Mission der Kirchen wurde als religiose
Indoktrination, kulturelle Entfremdung und koloniale Strategie empfunden, die Rede von
»Mission« regelrecht als Tabu empfunden. » Damals hatte die Mission Probleme, heute ist
sie selbst zum Problem geworden«?, lautete die bekannte, vielfach zitierte Aussage Walter
Freytags im Kontext der Weltmissionskonferenz in Ghana kurz nach der Unabhéngigkeit
des Landes. Dass Mission »zum Problem geworden« war, bedeutete: sie sei - so die
Kritik — als Teil des kolonialen Projekts entlarvt. Die Schlusserklarung der Griitndungskon-
ferenz der 6kumenischen Vereinigung von Theologinnen und Theologen aus dem globalen
Stiden (EATWOT), die im August 1976 in Daressalam verabschiedet wurde, brachte die
Problemlage auf den Punkt: Auf der einen Seite wurden die Mithen und der personliche
Einsatz vieler Missionarinnen und Missionare gewiirdigt, auf der anderen Seite aber auch
festgehalten, dass »die Missionare den geschichtlichen Zweideutigkeiten ihrer Situation
nicht entgehen« konnten. Zwar strebten sie den Kolonialismus als solchen nicht an, hielten
ihn aber fiir ein Werkzeug im Dienst der Evangelisierung. In Wirklichkeit aber, betont das
Dokument, war es umgekehrt: Die Verkiindigung des Evangeliums wurde zu einem Mittel,
um kulturellen und politischen Widerstand gegen die Kolonialmacht zu brechen.

Aus heutiger Sicht erscheint die Missionskritik, wie sie seit den 1950er/60er Jahren ver-
starkt artikuliert wurde, als wichtige und notwendige Klarungs- und Korrekturphase, aber
nicht als Ende der kirchlichen Mission. Bereits gegen Ende des 20. Jahrhunderts zeichnete
sich die - auf den ersten Blick paradoxe — Entwicklung ab, dass die Missionskrise selbst in
die Krise geriet. Die — durchaus berechtigte und kathartische - Kritik eines eurozentrischen
und kolonialen Missionschristentums erwies sich insofern selbst als »westlich« gepragt,
als zum einen die Ortskirchen im globalen Stiden vermehrt selbst missionarisch agierten,
indem sie ganz konkret Ordensfrauen und Priester fiir die Verkiindigung, Pastoral und
soziale Arbeit in andere Lander aussandten,* und zum anderen in Europa und Nordamerika
nichtchristliche Religionen ihre missionarische Tétigkeit entfalteten, aber auch christliche
Missionarinnen und Missionare auf den Plan traten. Das Schlagwort der »reverse mission «®
markiert einen Umbruch, der die Tabuisierung der Mission durch eine neue Vitalitdt und
interkulturell wirksame Form von Mission abloste, die noch vor wenigen Jahrzehnten fiir
unmoglich gehalten worden wire.

Gegenwirtige Pladoyers fiir »Mission in Zeiten der Interkulturalitit« erfolgen in einer
Zeit »nach der Krise der Missionskrise«, gewissermaflien zwischen fritherem Tabu und

1 Diese »Allianz« war bekanntlich
keine totale; es gab Formen von
Mission, bei denen Hand in Hand mit
den Kolonialbehdrden zusammen-
gearbeitet wurde, aber auch Missio-
nare, die mitden kolonialen Behorden
in schwere Konflikte gerieten. — Zum
Verhaltnis von Mission und Kolonia-
lismus insgesamt vgl. Horst GRUNDER,
Christliche Heilsbotschaft und welt-
liche Macht. Studien zum Verhalt-

nis von Mission und Kolonialismus.
Gesammelte Aufsatze, hg. von

Franz-Joseph POST/Thomas KUSTER/
Clemens SORGENFREY (Europa —
Ubersee. Historische Studien, 14),
Minster 2004.

2 Walter FREYTAG, Strukturwandel
der westlichen Missionen (1958),

in: DERS., Reden und Aufsétze, hg.
von Jan HERMELINK/Hans Jochen
MARGULL (Theologische Blicherei.
Neudrucke und Berichte aus dem
20.Jahrhundert, 13), Teil I, Mlnchen
1961,111-120, hier 111.

3 Schlusserklarung der Konferenz
von Daressalam 1976, in: Von Gott
reden im Kontext der Armut. Doku-
mente der Okumenischen Vereinigung
von Dritte-Welt-Theologinnen

und -Theologen 1976-1996 (TDW 26),
Freiburg i.Br.1999, 33-46, hier 39.

4 Vgl.Eloy BUENO DE LA FUENTE,
Missionaries from East to West and
from South to North. Integration and
Interaction in Europe, in: LazarT.
STANISLAUS SVD/Martin UEFFING SVD
(Hg.), Intercultural Mission, Vol. 11,
Sankt Augustin/New Delhi 2015,
215-227.




Mission in Zeiten der Interkulturalitdt 35

neuer Konjunktur. So richtig die Wiederentdeckung des grundlegend missionarischen
Charakters der (Welt-)Kirche — nicht zuletzt durch das Zweite Vatikanische Konzil — war,
so sehr sind mit Bezug auf den gegenwirtigen missionarischen Enthusiasmus in Theologie
und Kirche die Geister zu unterscheiden - und manche Begriffe und Vorverstdndnisse
zu klaren. »Interkulturelle Mission« soll keine Parole einer Institution sein, die sich
unreflektiert von einer Logik der Expansion leiten ldsst, sondern Ausdruck eines gesell-
schaftlich sensiblen und theologisch anspruchsvollen Verstandnisses von kirchlichem Leben
»in der Welt dieser Zeit« — vor allem aber eine Haltung, in der etwas von der Dynamik des
Evangeliums erfahrbar wird. In diesem Sinn soll (1) das Konzept »Interkulturalitat« einer
kritischen Revision unterzogen werden, (2) »interkulturelle Mission« als ein Geschehen
wahrgenommen werden, das mit kirchlichen Grundvollziigen zusammenhingt, und (3) in
dieser Perspektive »Mission« als Lebensform der Kirche rekonstruiert werden.

1 »Interkulturalitit« - ein Konzept in der Krise?

Wenige Begriffe haben in den vergangenen Jahrzehnten eine derartige Konjunktur
erlebt wie »Interkulturalitit«. Wissenschaftsdisziplinen, Initiativen, Institutionen und
personliche Haltungen werden als »interkulturell« bezeichnet. » Interkulturalitit ist eines
der typischen Charakteristika der Gegenwart«”, heifit es einleitend in einer der vielen
Publikationen zu dieser Thematik. Der Begrift »interkulturell« ist allerdings nicht nur
als Reaktion auf die Erfahrung von gesellschaftlicher Pluralisierung und internationaler
Globalisierung zu verstehen, sondern will auch als Signal fir Weltoffenheit und Lern-
bereitschaft verstanden werden.® Interkulturell denken, lernen und handeln sei demnach
als Fahigkeit aufzufassen, mit Menschen aus anderen kulturellen Traditionen reziproke
Begegnungs-, Kommunikations- und Lernprozesse zu erdffnen. Was »interkulturell« in
einem préziseren Sinn bedeuten konnte, wird deutlicher, wenn dieses Konzept von anderen
Positionen abgegrenzt wird:

* Von Multikulturalitit unterscheidet sich Interkulturalitdt durch ihre explizite Bezug-
nahme auf Menschen aus anderen kulturellen Lebenskontexten. Wahrend Multikulturalitat
rein deskriptiv die Pluralitat kultureller Traditionen konstatiert, strebt Interkulturalitit nach
Austausch und Beziehung iiber kulturelle Differenzen hinweg. Multikulturalitét ist schlicht
ein Faktum und hat nichts mit einer bestimmten gesellschaftspolitischen Option zu tun; von
daher geht die Polemik rechtspopulistischer Bewegungen, die gegen » Multi-Kulti« mobil
machen, véllig ins Leere.” Multikulturalitit kénnte vielmehr sogar als Konsequenz rechter
Politik angesehen werden, insofern Angehorige unterschiedlicher Gruppen gleichsam in

5 Vgl.Interkulturelle Theologie. Zeit-
schrift fir Missionswissenschaft 38
(3/2012) mit dem Themenschwerpunkt
» Challenging Missions«: Religiose
Ausbreitungsstrategien bei Muslimen,
Hindus, Buddhisten und Christen«.

6 Gemeint ist damit die Umkehr
(»reverse«) der traditionellen Ausrich-
tung der Mission vom Norden in den
Suden; gegenwartig kommen Missio-
narinnen und Missionare aus dem
globalen Stden nach Europa und
Nordamerika; vgl. Klaus HOCK, Migra-
tion, Mission und christliche Glaubens-
verbreitung: Ausgewahlte Aspekte,

in: Interkulturelle Theologie. Zeitschrift
flr Missionswissenschaft 37 (2011)
157-172, hier 169. — Vgl.die kritische
Stellungnahme von Andreas HEUSER,
»Umkehrmission« — Vom Abgesang
eines Mythos im Treppenhaus migra-
torischer Okumene, in: Interkulturelle
Theologie. Zeitschrift fur Missions-
wissenschaft 42 (2016) 25-54.

7 Monika KIRLOSKAR-STEINBACH/
Gita DHARAMPAL-FRICK/Minou
FRIELE, Einleitung, in: DIES. (Hg.), Die
Interkulturalitdtsdebatte — Leit- und
Streitbegriffe, Freiburg i. Br.2012,13-23
hier 13.

8 Vgl.etwa die Debatte Uber »inter-
kulturelle Bildung « bei Georg AUERN-
HEIMER, Einfihrung in die Interkultu-
relle Padagogik, Darmstadt 52007,
119-157.

9 Vgl.etwa Stefan LUFT, Abschied
von Multikulti. Wege aus der Inte-
grationskrise, Gréfelfing 22007, der
fur einen » Abschied vom Multikultu-
ralismus« (ebd., 375) pladiert.




36 Franz Gmainer-Pranzl

unterschiedlichen Welten leben, die je eigene kulturelle Identitit gegen andere abgrenzen
und dadurch jene abgeschlossenen Ghettos schaffen, die als »Parallelgesellschaften«
kritisiert werden.'® In dem Moment, in dem solche Grenzen thematisiert werden und eine
Form der Verstindigung zwischen Angehorigen unterschiedlicher Gruppen gesucht wird,
ist »Multikulturalitit« eigentlich schon zu Gunsten von Interkulturalitit tiberwunden.

¢ Von Transkulturalitit unterscheidet sich Interkulturalitat durch ihre bleibende
Interaktion zwischen unterschiedlichen Personen und Gruppen, die sich nicht in eine
gemeinsame »transkulturelle« Position authebt. Das »inter-«, betont der Philosoph Franz
Martin Wimmer, steht fiir eine Kommunikationsweise, die als »echter gegenseitiger Aus-
tausch in gegenseitiger Anerkennung«'! anzusehen ist. Die Betonung eines bleibenden
»Gegeniibers« unterschiedlicher Traditionen meint allerdings nicht, wie dies Vertreter
einer transkulturellen Perspektive kritisch anmerken, dass das Paradigma von »Interkul-
turalitit« mit einem essentialistischen Kulturbegrift verbunden sei, also von feststehenden
kulturellen Identitaten, die inter-agieren, ausgehen wiirde. Auch meint das Einnehmen einer
interkulturellen Haltung nicht eine Bestreitung transkultureller Beziige, gesellschaftlicher
Transformationen und kultureller Hybridisierung und Individualisierung, wie sie kultur-
und politikwissenschaftlich reflektiert werden. Von Interkulturalitit zu sprechen bedeutet
grundsdtzlich nicht, Multi- oder Transkulturalitit abzulehnen, sondern vielmehr, die
Dynamik reziproker Herausforderung zwischen Menschen, die eine unterschiedliche kul-
turelle Prigung aufweisen, wahrzunehmen.'?

¢ In diesem Sinn unterscheidet sich das Konzept von Interkulturalitit auch sehr
deutlich von einem kolonialen Universalismus — also der expansiven Vereinnahmung
des »Fremden« — bzw. der Logik neokolonialer Globalisierung. »Interkulturalitit« besagt
keine Strategie, die einen Dialog »zwischen den Kulturen« nur zur besseren Durch-
setzung der eigenen Interessen fithrt oder die interkulturelle Auseinandersetzung als blof3e
Vorstufe »universaler« Einheit ansieht; ebenso wenig meint interkultureller Dialog ein
»hermeneutisches I’art pour I’art« im Sinn einer belanglosen kommunikativen Spielerei
zwischen verschiedenen Menschen. Es geht vielmehr, wie dies Raual Fornet-Betancourt
hervorhob, um eine »ethische Haltung [...], durch welche die Mitglieder einer Kultur zum
»Néchsten« der Mitglieder anderer Kulturen werden, indem sie Raume 6ftnen, um das
»Fremde« aufzunehmen und zu beherbergen. In einem Wort, Interkulturalitit ist Theorie
und Praxis der >Nihe« als die Art, in Beziehung zueinander zu leben«*>.

Befindet sich also das Konzept » Interkulturalitét«, das schliellich fir den theologischen
Diskurs der Gegenwart ein zentrales Prinzip darstellt, in der Krise? Ja, insofern - im
urspriinglichen Sinn des Wortes »Krise« — die interkulturelle Auseinandersetzung stets
neu zu fithren und von anderen Zugingen zu unterscheiden ist; nein, weil es in einer
globalisierten Gesellschaft letztlich keine Alternative zu einer interkulturellen Haltung und
Kompetenz gibt. Theorie und Praxis von Interkulturalitat beziehen sich auf einen lokal

10 Vgl.die Analyse von Multikultu- 12 Zur Begriffsklarung vgl. Jacques der Philosophie in Lateinamerika
ralitat bei Niels WEIDTMANN, Inter- DEMORGON/Hagen KORDES, Multi- (Denktraditionen im Dialog: Studien
kulturelle Philosophie. Aufgaben — kultur, Transkultur, Leitkultur, Inter- zur Befreiung und Interkulturalitat, 14),
Dimensionen — Wege (UTB 3666), kultur, in: Hans NICKLAS /Burkhard Frankfurt a. M./London 2002, 140.
Tubingen 2016, 24-31. MULLER/Hagen KORDES (Hg.), Inter- 14 Gemeint ist damit eine Reduktion
11 Franz Martin WIMMER, Interkul- kulturell denken und handeln.Theo- der gesellschaftlichen Lebensdimen-
turelle Philosophie. Eine Einflihrung retische Grundlagen und gesellschaft-  sionen auf »Kultur« bzw. »Interkul-
(UTB 2470), Wien 2004, 19. liche Praxis (Europdische Bibliothek turalitat«; vgl.die Analyse von Hakan
interkultureller Studien, 12), Frankfurt GURSES, Kulturalitat in hegemonie-
a.M. 2006, 27-36. und machttheoretischer Perspektive,
13 Raul FORNET-BETANCOURT, in: Polylog. Zeitschrift fur interkulturel-

Zur interkulturellen Transformation les Philosophieren (36/2016) 13-22.




Mission in Zeiten der Interkulturalitdt 37

und global verorteten Austausch-, Lern- und Veranderungsprozess zwischen Menschen
aus unterschiedlich geprigten kulturellen Kontexten; Pluralitit (als irreduzible Vielfalt
von Lebensformen, Weltanschauungen, kulturellen und religiésen Pragungen), Alteritit
(als Begegnung mit anderen, alternativen Entwiirfen des Menschseins) und Exterioritit
(als Wahrnehmung des Fremden, das die eigene Identitit in die »Krise« bringt) sind
unausweichliche Zumutungen fiir eine interkulturell orientierte Lebenshaltung und
Denkform - und damit auch fiir die kirchliche Mission. Auch wenn das Konzept von
»Interkulturalitdt« durchaus berechtigte Kritik erfahrt — vor allem an seiner Tendenz zur
Kulturalisierung,'* an der Ausblendung von Machtverhiltnissen'® sowie an einer gewissen
Inflationierung und Banalisierung »interkultureller Kompetenz«® -, wird es fiir die
sozial-, politik- und kulturwissenschaftliche Auseinandersetzung sowie fiir die theologische
Arbeit auch weiterhin eine Schliisselfunktion haben und - wie dies Franz Wimmer in eine
treffende Formulierung fasste - zu einer » Exotisierung von Normalitit«!” beitragen. Und
eine solche interkulturelle Kritik an hegemonial gewordener »Normalitit« ist nicht zuletzt
aus theologischen Griinden dringend nétig.

2 »Mission interkulturell«: Kennzeichen eines
kirchlichen Grundvollzugs

Wenn »Interkulturalitit« eine Erkenntnishaltung besagt, die kulturelle Pluralitit und
Heterogenitit als Chance fiir einen Lern- und Veranderungsprozess wahrnimmt - ohne
deshalb eine exotistische Romantisierung »fremder Kulturen« zu betreiben -, hat Mission
unweigerlich einen interkulturellen Charakter. Die Verkiindigung des Evangeliums in
all ithren unterschiedlichen Formen kann in der heutigen Welt nicht anders denn als
interkultureller Kommunikationsprozess erfolgen. Diese unausweichlich interkulturelle
Pragung von Mission wird etwa im entsprechenden Beitrag im Handbuch interkulturelle
Kommunikation und Kompetenz klar hervorgehoben, auch wenn diese Form interkul-
turellen Lernens als »asymmetrisch «'® erscheint: » Missionen wollen und sollen die Anderen
bekehren, bessern und vervollkommnen. Sie sind mit der modernen und ganz besonders
in unserer Gegenwart — jedenfalls in den liberalen, pluralistischen, multikulturellen Gesell-
schaften - so geschatzten Vorstellung einer unbedingten Anerkennung anderer, womdglich
fremder Lebensformen nicht (ohne weiteres) vereinbar. Missionarische Ambitionen und
Auftrage vertragen sich demgemaf nicht umstandslos mit den heute gangigen (theoretischen)
Begriffen interkultureller Kompetenz, insofern deren normativer Gehalt durch Begriffe wie
(unbedingte) Achtung, Anerkennung und Toleranz zum Ausdruck gebracht wird.«!® Was
im Zusammenhang von Mission in Spannung zueinander gerate, sei der »Wunsch nach
Anerkennung des Eigenen und der Wille zur Anderung des Anderen, so Jiirgen Straub und

15 Vor allem die postkoloniale Theo- 16 Nichteine (griindlich erworbene) 17 Franz WIMMER, Interkulturelle

rie merkt dies kritisch an; vgl. Nausi-
kaa SCHIRILLA, Dekolonisierung des
Westens? Zu Herausforderungen
interkulturellen Philosophierens durch
postkoloniale Theorien, in: Franz
GMAINER-PRANZL/Anke GRANESS
(Hg.), Perspektiven interkulturellen
Philosophierens. Beitrage zur
Geschichte und Methodik von Poly-
logen. Fur Franz Martin Wimmer,
Wien 2012,159-172.

Kompetenz ist hier das Problem, son-
dern Kursangebote zu »interkultureller
Kompetenz, die sich an rein 6ko-
nomischen oder touristischen Interes-
sen orientieren; vgl. Gundula Gwenn
HILLER, Schllsselqualifikation Inter-
kulturelle Kompetenz - ein Bildungs-
auftrag der deutschen Hochschulen?,
in: Wilfried DREYER /Ulrich HOSSLER
(Hg.), Perspektiven interkultureller
Kompetenz, Géttingen 2011, 238-254.

Philosophie. Geschichte und Theorie,
Band 1, Wien 1990, 97.

18 Jlrgen STRAUB/Maik ARNOLD,
Mission, in: Jurgen STRAUB/Arne
WEIDEMANN/Doris WEIDEMANN
(Hg.), Handbuch interkulturelle
Kommunikation und Kompetenz.
Grundbegriffe —Theorien — Anwen-
dungsfelder, Stuttgart 2007, 646-657,
hier 646.

19 Ebd., 647




38 Franz Gmainer-Pranzl

Maik Arnold, und sie resiimieren: » Missionarisches Handeln weicht diesem Widerspruch
und Widerstreit nicht aus. Es ist mitten in ihm situiert, also genau dort, wo interkulturelles
Handeln vielleicht generell angesiedelt ist.«*°

Diese kritisch-philosophische Auflenperspektive auf die kirchliche Mission spricht genau
jene Problematik an, die fiir die Missionstheologie des 20. Jahrhunderts, vor allem aber auch
fiir das Zweite Vatikanische Konzil, Anlass zu einer selbstkritischen Revision des Missions-
verstindnisses geworden war: das Verhaltnis von religiosen Heilsanspriichen und sékularer
Gesellschaft, von Bekenntnis zur »Wahrheit« und personlicher Freiheit, von Einheit im
Glauben und kultureller Pluralitit sowie von missionarischem Zeugnis und Anerkennung
des Anderen. Das Bemiihen, die christliche Glaubensiiberzeugung in ihrer missionarischen
Dynamik »in der Welt dieser Zeit« (Gaudium et spes) zur Geltung zu bringen, gehort zweifel-
los zu den Grundanliegen des Konzils. Und gegen manche Interpretationen, die im
Zusammenhang des Konzils von einem »Ende der Mission« sprachen, ist klar festzuhalten:
»Die Kirche erfahrt sich - und dies ist einer der entscheidenden Impulse des 2. Vaticanum - als
in ihrem Wesen »>missionarisch«.«?! Die folgenden Uberlegungen, die das Verstindnis von
»Mission interkulturell« anhand von fiinf Stichworten aus Texten des Zweiten Vatikanischen
Konzils weiter entfalten, wollen weder eine vollstandige konziliare Missionstheologie bieten,
noch betrachten sie alle im Kontext der Kolonialgeschichte aufgeworfenen Fragen und Pro-
bleme als gelost. Es soll vielmehr gezeigt werden, dass die Position, die Verkiindigung des
Evangeliums sei als »Dialog mit der Welt« (in ihrer kulturellen, religiosen und politischen
Vielfalt) zu fithren, zu den Grundiiberzeugungen des Zweiten Vaticanums gehort.

¢ Dezentrierung — der Gang an die Peripherie: Dass es Aufgabe, ja eigentlich Wesens-
zug der Kirche sei, »an die Rander« zu gehen und sich selbst — im besten Sinn des
Wortes — zu relativieren, ist ein seit Papst Franziskus prominenter Gedanke.?? Eine
interkulturell orientierte, missionarische Kirche kann nicht anders, als an die Peripherie
zu gehen; sie ist eigentlich, wie dies die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen
Konzils zum Ausdruck bringt, selbst »am Rande«, ex-zentrisch. Die programmatische
Einleitung von Lumen gentium entwirft eine radikale ekklesiologische Dezentrierung:
»Da Christus das Licht der Volker ist, wiinscht diese [...] Synode dringend, alle Menschen
durch Seine Herrlichkeit, die auf dem Antlitz der Kirche widerscheint, zu erleuchten, indem
sie der ganzen Schdpfung das Evangelium verkiindet (vgl. Mk 16,15).«** Hier kommt ein
ekklesiologisches Motiv der Kirchenviter zum Tragen: die Kirche als »Mond, die nicht
aus sich selbst leuchtet, sondern das Licht der Sonne (Christus) reflektiert. Nicht auf den

20 Ebd., 656.

21 Margit ECKHOLT, Poetik der Kul-
tur. Bausteine einer interkulturellen
dogmatischen Methodenlehre, Frei-
burg i. Br.2002,190. — Vgl.ebenso die
Position Giancarlo Collets: »Zu den
bedeutenden Einsichten und Ergebnis-
sen des Zweiten Vatikanischen Konzils
gehor([t] die Erkenntnis, dass Kirche
nicht um ihrer selbst willen besteht,
sondern eine Sendung in die Welt hat
und die Ortskirche Tragerin dieser Sen-
dungist [...]« (Giancarlo COLLET, Das
Missionsverstandnis der Kirche in der
gegenwartigen Diskussion [Tubinger
Theologische Studien, 24], Mainz
1984,138).

22 Einentscheidendes, wenngleich
weniger bekanntes Motiv flr diesen
»Gang an die Peripherie«, den Papst
Franziskus einfordert, besteht im Sen-
dungsgedanken des Ignatius von
Loyola. In den Satzungen der Gesell-
schaft Jesu heifSt es im siebenten Teil:
»Indem man als Regel, um sich aus-
zurichten, den gréBeren géttlichen
Dienst und das allgemeine Wohl

vor Augen hat, scheintes, dass in dem
so weitrdumigen Weinberg Christi
unseres Herrn bei sonst gleichen
Bedingungen [...] derjenige Teil davon
ausgewahlt werden muss, der mehr
Not hat, sowohl wegen des Mangels
an anderen Arbeitern wie wegen

des Elends und der Krankheit der
Nachsten [...]« (Text A der Satzungen

[1547-1550], in: Ignatius von LOYOLA,
Grlindungstexte der Gesellschaft Jesu.
Ubersetzt von Peter Knauer [Ignatius
von Loyola, Deutsche Werkaus-

gabe, 11], Wirzburg 1998, 469-579,
hier 547).

23 LG 1. — Die Konzilsdokumente
werden im Folgenden zitiert nach:
Peter HUNERMANN (Hg.), Die Doku-
mente des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils. Konstitutionen, Dekrete, Erkla-
rungen. Lateinisch-deutsche Stu-
dienausgabe (Herders Theologischer
Kommentar zum Zweiten Vatika-
nischen Konzil, 1), Freiburg i. Br.2004.
24 »Mission, das ist nicht die yBekeh-
rung der anderens, sondern das heif3t,
hinauszugehen, um bei den Menschen
zu sein, auf der StraRe, und hier, in der




Mission in Zeiten der Interkulturalitdt 39

Mond, sondern auf die Sonne kommt es in dieser »heliozentrischen Ekklesiologie« an. Die
Kirche ist » Zeichen und Werkzeug«, wie es im LG 1 weiter heif3t, beschienen vom Licht der
Sonne, aber selbst nicht zentral, sondern peripher. » Am Rand« reflektiert sie das Licht der
Sonne wider, um Licht, Warme und Hoffnung zu schenken. Missionarisch ist die Kirche
nicht dann, wenn sie selbst in gleiflendem Licht erscheint und Strategien der Attraktivitat
entwickelt, um Aufsehen unter den Menschen zu errgen, sondern vielmehr dann, wenn
sie sich »an den Rand« bewegt, um das Leben der Ausgegrenzten, Marginalisierten und
Ohnmaichtigen zu teilen.?* Ohne diese » Dezentrierung«, ja Kenosis der Kirche ist Mission
nicht méglich.?

¢ Post-Development — die Partizipation am Leben der Menschen: Eine Kirche an der
Peripherie partizipiert am Leben der Menschen - aber nicht im Sinn einer institutionellen
Strategie, um (vordergriindiges) Interesse an den Sorgen der Menschen zu signalisieren,
sondern als Ausdruck der Uberzeugung, »Welt-Kirche« zu sein, eine Kirche fiir die
Menschen, in deren Leben der Anspruch dessen erfahrbar wird, der die Kirche letztlich
sendet. Das viel zitierte Anfangskapitel der Pastoralkonstitution Gaudium et spes kann
in diesem Sinn als »Magna Charta« einer missionarischen Theologie der Partizipation
gelesen werden: Die »Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen dieser Zeit«
bewirken eine »Resonanz« (im Text steht das Verb »resonare«) im Herzen derer, die an
Christus glauben. Und deswegen, so heif3t es in GS 1 weiter, erfahrt sich die Gemeinschaft der
Kirche »mit dem Menschengeschlecht und seiner Geschichte wirklich innigst verbunden«.
Diese Verbundenheit wird im Missionsdekret als » Prasenz« beschrieben, womit eine der
wichtigsten, aber weithin unbekannten Bestimmungen von »Mission« gegeben ist: »Die
Sendung der Kirche wird also durch das Wirken erfiillt, durch das sie [...] allen Menschen
oder Vélkern in voller Wirklichkeit gegenwirtig (»praesens«) wird [...]« (AG 5,1).2¢ Mission
als Priasenz und Partizipation bedeutet nicht paternalistische Belehrung und schon gar nicht
Indoktrination oder Beherrschung, sondern die radikale Offenheit, sich als Gesendete/r
der Wirklichkeit der/des Anderen auszusetzen, sich von ihm/ihr/ihnen etwas sagen zu
lassen. Diese Haltung triftt sich mit dem, was in der Entwicklungstheorie, die eine lange
Geschichte des Kolonialismus und Assistenzialismus aufarbeitet, als Paradigma des »Post-
Development« bezeichnet wird. Gemeint ist mit diesem Begriff eine grundlegende Kritik
am Konzept von »Entwicklung«, das Geber und Nehmer, Zentrum und Peripherie, Macht
und Dependenz voraussetzt; Post-Development fordern dem gegeniiber nicht eine »bes-
sere Entwicklung«, sondern eine Alternative zu Theorie und Praxis von » Entwicklung«.?”

Fragilitat und Fluiditat des Lebens, in
aller Not, allem Leid, bei den Migran-
ten in Lampedusa, den Fliichtlingen
aus den vielen Kriegsgebieten, den
wegen ihres Glaubens Verfolgten Gott
anzusagen, weil er genau hier — in
den Notleidenden —entdeckt werden
kann« (Margit ECKHOLT, »Glaube in
einer Welt in Bewegung und Kirche im
Werden «: Pladoyer gegen die
(Selbst-)Marginalisierung der Theo-
logie in Zeiten der Welt-Kirche, in:
DIES., An die Peripherie gehen. Inden
Spuren des armen Jesus. Vom Zweiten
Vatikanum zu Papst Franziskus, Ost-
fildern 2015, 295-316, hier 298f).

25 Vgl.die Uberlegungen zur ekkle-
siologischen Relevanz von »Kenosis«
bei Ansgar KREUTZER, Kenopraxis.
Eine handlungstheoretische Erschlie-
Bung der Kenosis-Christologie, Frei-
burgi.Br.2011, 547-554.

26 Diese »Theologie der Prasenz« ist,
wie Martin Uffing herausarbeitet, ein
entscheidendes Merkmal von Mission
in Europa: »Mission wird bereits Wirk-
lichkeit durch die einfache Prdsenz
und das lebendige Lebenszeugnis der
Christen« (Martin UFFING SVD, Missio-
nar-Sein in Europa. Missionswissen-
schaftliche Uberlegungen, in: DERS.
[Hg.], Mission seit dem Konzil [Studia
Instituti Missiologici SVD, 98], Sankt
Augustin 2013,177-219, hier 186).

27 Vgl. Aram ZiIAl, Entwicklungs-
theorie nach der Post-Development
Kritik. Pladoyer fur eine Wissenssozio-
logie der Entwicklungstheorie und

die Abschaffung des Entwicklungs-
begriffs, in: DERS.(Hg.), Im Westen
nichts Neues? Stand und Perspektiven
der Entwicklungstheorie (Entwick-
lungstheorie und Entwicklungspoli-
tik, 14), Baden-Baden 2014, 97-119. —
Vgl.den aktualisierten Einblick in
Primértexte zum Postdevelopment-
Paradigma bei Lukas SCHMIDT/Sabine
SCHRODER (Hg.), Entwicklungstheo-
rien. Klassiker, Kritik und Alternativen
(Gesellschaft — Entwicklung — Poli-
tik,17), Wien 2016, 337-359.




40 Franz Gmainer-Pranzl

Eine missionstheologische Rezeption des Post-Development-Konzepts steht noch weithin
aus, konnte aber die weltkirchlichen Impulse des Konzils mit Blick auf globale Dynamiken
aktualisieren und kreativ weiterentwickeln.

¢ Katholizitit - die »andere Globalitat«: Der (kenotische) Gang an die Peripherie und
die (préasentische) Partizipation am Leben der Menschen, vor allem der Armen, stellen zwei
ekklesiologische Prinzipien dar, die »Mission interkulturell« in einen — im wahrsten Sinn des
Wortes — katholischen Zusammenhang stellen. Weder die iiberwiltigende Expansion noch
die vereinnahmende »Integration«, sondern die » Verbundenheit, Achtung und Liebe gegen-
tiber der ganzen Menschenfamilie« (GS 3,1) kennzeichnet die interkulturelle Mission der
Kirche. Die Fihigkeit, die Botschaft des Evangeliums im Horizont der Weite und Vielfalt kul-
tureller Lebenskontexte sowie der Tiefe und Radikalitidt menschlicher Lebenserfahrungen zu
verkiinden, wird als »Katholizitit« bezeichnet, als Bezug auf das Ganze (und nicht nur auf
einen Ausschnitt der Wirklichkeit). Der signifikante Begrift des »universalitatis character« in
LG 13,2 - jenem Kapitel der Kirchenkonstitution, in dem das Verstandnis von »Katholizitét«
auf eindriickliche Weise expliziert wird - steht fiir den Anspruch der »Volker der Erde«,
die in der Gemeinschaft der Kirche so vereint sind, »dass das Ganze und die einzelnen
Teile aus allen vermehrt werden, die Gemeinschaft miteinander halten und zur Fiille in
Einheit zusammenwirken« (LG 13,3). Ware »Katholizitdt« ein bloles Konzept »interna-
tionaler Expansion«, das unterschiedliche kulturelle Traditionen in einer Groflorganisation
zusammenschlief3t, wiirde sie sich in nichts von den iiblichen Globalisierungsstrategien
unterscheiden. Katholizitat ist aber als »alternative Globalisierungstheorie «*8 zu verstehen,
so der treffende Ausdruck von Anja Middelbeck-Varwick; sie betreibt keine hegemoniale
»Integration« von Pluralitit, sondern erdffnet einen reziproken und anspruchsvollen
Lern- und Austauschprozess. »Mission« bedeutet demnach nicht — um es drastisch aus-
zudriicken -, ein »neues Stiick Land « fiir das »Imperium katholische Kirche« zu erobern,
sondern die befreiende und heilende Macht des Evangeliums zu bezeugen, das Menschen
»aus allen Volkern« in eine einzigartige Gemeinschaft zusammenruft. Als »Suche nach einer
neuen Universalitit«*®, die eben nicht imperial, sondern »katholisch « ist, konnte » Mission «
zum Zeichen einer Globalitit werden, in der unterschiedliche Menschen, politische Systeme,
soziale Milieus, ethnische Gruppen und kulturelle Traditionen in gegenseitiger Achtung
und Lernbereitschaft miteinander verbunden sind - so wie es die Erklarung Nostra aetate
1 formuliert, die die Mission der Kirche von einer grundlegend globalen Perspektive her
versteht: »Bei ihrer Aufgabe, Einheit und Liebe unter den Menschen, ja sogar unter den
Volkern zu fordern, erwégt sie [die Kirche, F.G.-P] hier vor allem das, was den Menschen
gemeinsam ist und sie zur gegenseitigen Gemeinschaft fithrt.«

o Ubersetzungskompetenz - die Haltung des Polylogs: Als Kirche »aus allen Volkern«
die Botschaft des Evangeliums zu verkiinden, heifit unweigerlich, diese Botschaft zu tiber-
setzen. Dass viele Missionare in vergangenen Zeiten die Sprachen der Volker, in denen sie
lebten und wirkten, erforschten und oft die ersten Grammatiken und Worterbiicher fiir

28 Anja MIDDELBECK-VARWICK,
Mission impossible? Die Sendung der
Kirche im Zeitalter verdichteter Welt-
Réume, in: Christoph BOTTIGHEIMER
(Hg.), Globalitdt und Katholizitat.
Weltkirchlichkeit unter den Bedin-

gungen des 21.Jahrhunderts (QD 276),

Freiburg i. Br.2016,143-168, hier 168.

29 Michael RAMMINGER, Missions-
wissenschaft und Globalisierung.
Einige Anmerkungen aus der Perspek-
tive christlicher Solidaritdtsbewegung,
in: Arnd BUNKER /Ludger WECKEL
(Hg.), »... Ihr werdet meine Zeugen
sein ...« Ruckfragen aus einer storri-
schen theologischen Disziplin, Freiburg
i.Br.2005, 60-71, hier 65.

30 »So gehort zur wissenschafts-
theoretischen Grundlegung der Theo-
logie heute die Fahigkeit der >Uber-
Setzung«in unterschiedlichste Sprach-
formen [...]« (ECKHOLT, Poetik der
Kultur [Anm. 21], 49).

31 Volker KUSTER, Einflhrung in die
Interkulturelle Theologie (UTB 3465),
Gottingen/Oakville 2011, 62.

32 WIMMER, Interkulturelle Philo-
sophie (Anm.11), 70.




Mission in Zeiten der Interkulturalitiit 41

diese fremden Sprachen herausgegeben haben, ist nicht nur Folge einer philologischen
Kompetenz, sondern auch Ausdruck einer interkulturell-katholischen Glaubenshaltung,
die »das Wort« in den vielen Worten der Menschen vernimmt, {ibersetzt und weitersagt.
Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes hat in ihrer Nummer 44, die als hermeneutisches
Propadeutikum kontextueller Theologie gelten konnte, die Vielstimmigkeit der Sprachen
und Denkformen als Chance der kirchlichen Verkiindigung und theologischen Reflexion
hervorgehoben. »Vom Beginn ihrer Geschichte an hat sie [die Kirche, EG.-P.] ndmlich
gelernt, die Botschaft Christi mit Hilfe der Begriffe und Sprachen der verschiedenen
Volker auszudriicken [...].« Durch diese » Akkomodation« (»accomodata praedicatio«), so
die These von GS 44, werde »in jedem Volk die Fahigkeit, die Botschaft Christi auf eigene
Weise auszudriicken, geweckt und zugleich der lebendige Austausch zwischen der Kirche
und den verschiedenen Kulturen der Volker geférdert«. Mission interkulturell wird hier
als hermeneutisches Unternehmen aufgefasst: als Herausforderung, zwischen den Lebens-
und Denkformen unterschiedlicher Traditionen zu dolmetschen. Diese Ubersetzungspraxis
hat Missionarinnen und Missionare immer wieder an die Grenzen ihrer Leistungsfahig-
keit gefithrt und die Bedingtheit und Begrenztheit jeder kulturellen Tradition (auch der
»klassisch« abendldndischen Theologiegeschichte) offenbar gemacht. Von daher wird auch
verstandlich, warum missionarische Kontexte oft zu » Laboratorien« neuer theologischer
Ansdtze wurden; fremde Sprachen, ungewohnte Lebensweisen und manchmal ganzlich
unterschiedliche Denkplausibilititen zwingen regelrecht zur »Neuiibersetzung« vertrauter
theologischer Inhalte.>® Mission interkulturell mutet dem theologischen Denken zu, sich
auf unvertraute Kontexte einzulassen und intellektuelle Transformationsprozesse zu durch-
laufen; keine (kontextuelle) Theologie kann sich ihrer selbst ganz sicher sein und die von
ihr vertretenen Plausibilititen fraglos voraussetzen, sondern »muss sich dem »Streit der
Interpretationen<auf dem 6kumenischen Forum stellen«®!, so Volker Kiister. Mit anderen
Worten: Wer Mission betreibt, muss einen Polylog fithren, also nicht nur einen Dialog aus
der gewohnten Position zweier Gespréachspartner, sondern einen vielseitigen, offenen und
(selbst-)kritischen Kommunikations- und Argumentationsprozess, der von der Uber-
zeugung ausgeht: »Fiir jede Tradition ist jede andere »exotisch«.«*? Missionarisch ist nicht
jene Form von Theologie, die gewohnte Sprach- und Denkmuster mit grofitmoglicher
Nachdriicklichkeit durchsetzt, sondern jene, die die Fahigkeit und den Mut besitzt, die von
ihr verantwortete Uberzeugung in einem interkulturellen Polylog zu bewéhren.?

* Pilgerschaft — Atopie als Lebensform: »Mission (interkulturell) « bedeutet Sendung,
Aufbruch, Bewegung und Veranderung. Sie bewahrt die Kirche davor, um sich selbst
zu kreisen, und sendet sie stets neu »auf die StrafSe«, an die Rénder, in die Fremde. Die
Kirche ist nicht fiir sich selbst da, sondern fiir die Welt; sie ist »Sakrament« des Heils fiir
die Welt, wie es das Zweite Vaticanum betont. In diesem Zusammenhang hat die nach-
konziliare Theologie den Begrift der »Pilgerschaft« als Merkmal der Kirche Jesu Christi
neu entdeckt. »So pilgert die Kirche [...]«, wie es etwa im Okumenismusdekret Unitatis

33 Vondaher ist auch die sogenannte  schen Position auf ihre berechtigte

»Minimalregel interkulturellen Philo- Geltung zu schlieRen, sondern phi-
sophierens« zu verstehen: »Halte losophischen Thesen zuzutrauen, dass
keine philosophische These fir gut sie sich auch interkulturell bewéhren.
begriindet, an deren Zustandekom- Die »Minimalregel interkulturellen
men nur Menschen einer einzigen Philosophierens « versteht sich dem-
kulturellen Tradition beteiligt waren« nach nicht als Dogma, sondern als
(ebd., 67). — Die Pointe dieser Regel Heuristik; sie ist nicht von einer relati-
besteht nicht im Fehlschluss, aus vistischen, sondern von einer skepti-
dem mono- oder interkulturellen Ent- schen Hermeneutik geleitet.

stehungskontext einer philosophi-




42 Franz Gmainer-Pranzl

redintegratio 2,5 heifit, »indem sie dem ganzen Menschengeschlecht den Dienst des
Evangeliums des Friedens leistet, in Hoffnung zum Ziel der himmlischen Heimat.«** Die
Kirche ist Pilgerin bzw. Migrantin, wie dies neuere theologische Ansitze ausdriicken; als
»Volk Gottes unterwegs« wandert sie, wird »orthaft« und bleibt dennoch »ortlos«.>* Eine
missionarische Kirche ist prasent an einem »Ort« und zugleich immer zu einem neuen
Aufbruch bereit; sie weifd traditionelle Pragungen und Bindungen, die der christliche Glaube
in den Jahrhunderten seiner Prasenz in Europa und anderswo bewirkt hat, zu schétzen, ist
aber nicht exklusiv mit einem bestimmten Kontext verbunden. »Der Glaube muss sich so
immer auf > Herbergsuche<machen, er kann je neu »Heimat« finden, wobei diese > Heimat«
nicht »festhilt¢, sondern auf den Weg schickt«®¢, so Margit Eckholt, die damit die fun-
damental atopische Charakteristik christlicher Existenz und Mission verdeutlicht. » Atopie«
meint Prasenz, die zugleich Absenz besagt; orthafte Ortlosigkeit bzw. Kontextualitat, die
immer auch Offenheit und Fremdheit aufweist.’” Genau in diesem Sinn beschreibt das
Missionsdekret Ad gentes in seiner Nummer 21 das Verhaltnis von Neugetauften zu ihrem
(bisherigen) kulturellen Lebenskontext — ein Thema, das in der Missionsgeschichte viele
Fragen aufwarf, weil die Aufnahme in die Kirche vielfach wie ein Kulturbruch und eine
grundlegende Entfremdung vom gewohnten Leben wahrgenommen wurde. AG 21 kennt hier
kein » Entweder/oder«, sondern betont: »Die glaubigen Laien geh6ren namlich voll zugleich
zum Volk Gottes und zur biirgerlichen Gesellschaft« (AG 21,2). Sie gehoren »zu ihrem Volk«
und »zu Christus«. Die Differenz, die die Taufe besagt, besteht nicht in einem Kulturbruch,
sondern in der »Neuheit des Lebens«, die die Neugetauften »im Umfeld der Gesellschaft
und Kultur ihres Heimatlandes gemaf3 den Traditionen ihrer Nation ausdriicken« (AG 21,3).
Christliche Existenz bedeutet demnach, als »Atopos« zu leben, als Migrant, der einem
»Ort« verbunden ist (mit all seiner kulturellen Pragung) — und zugleich »anderswo« lebt
(in der Lebensform der Taufe, die nicht »kulturell anders«, sondern »existentiell neu« ist).
Eine missionarische Kirche weif sich den »Topoi« der kulturellen und gesellschaftlichen
Kontexte verbunden, bleibt aber »auf dem Weg« — aufer sie wird so »sesshaft«, dass der
Anspruchs- und Aufbruchscharakter des Glaubens verloren geht.

3 Mission als Lebensform der Kirche:
Perspektiven fiir die Theologie des 21. Jahrhunderts

Mission in Zeiten der Interkulturalitit bedeutet, sich an die »Rdnder« zu begeben, in der Teil-
nahme am konkreten Leben der Menschen das Evangelium neu kennenzulernen, die Vielfalt
kultureller Lebenswelten und menschlicher Erfahrungen als Anspruch einer »katholischen«
Form der Glaubensvermittlung wahrzunehmen, zwischen unterschiedlichen »Welten«
dolmetschen zu kénnen und als Kirche unterwegs zu bleiben, sich also vom Atopischen

34 Vgl.auch LG 6,5: »Solange aber 35 Das Konzept der »orthaften Ort- 37 Bernhard Waldenfels hat im

die Kirche hier auf Erden in Pilger- losigkeit « stammt aus der interkul- Zusammenhang seiner »Phanome-
schaft fern vom Herrn lebt turellen Philosophie; vgl.Ram Adhar nologie des Fremden « dem Konzept
(vgl.2Kor 5,6), weil sie sich gleich- MALL, Philosophie im Vergleich der der Atopie groRe Bedeutung bei-
sam als fremde, so dass sie nach dem Kulturen. Interkulturelle Philosophie — gemessen. Ein » Atopos« ist jemand,
sucht und sinnt, was oben ist [...].« eine neue Orientierung, Darmstadt »der nicht ganz dahin gehort, wo er
1995, 10. ist, und der nicht ganz zu denen
36 ECKHOLT, Poetik der Kultur gehort, mit denen er zusammenlebt«
(Anm. 21), 457. (Bernhard WALDENFELS, Ortsverschie-

bungen, Zeitverschiebungen. Modi
leibhaftiger Erfahrung [stw1952],
Frankfurt a. M. 2009, 123).




Mission in Zeiten der Interkulturalitdt 43

der eigenen Glaubensexistenz je neu herausfordern zu lassen. Welche Perspektiven ergeben
sich aus diesen Anst6flen sowie aus der Auseinandersetzung mit dem Konzept »Inter-
kulturalitdt« fiir die gegenwirtige Theologie? Fiinf Thesen sollen abschlieflend Anregungen
geben — ausgehend von der Uberzeugung des Zweiten Vaticanums, dass die Kirche nicht
blofl Mission »betreibt«, sondern selbst Mission ist: »Die pilgernde Kirche ist ihrer Natur
nach missionarisch [...]« (AG 2,1).

¢ Mission - als Theorie und Praxis eines dezentrierten, partizipativen, kritisch-uni-
versalen, polylogen und atopischen Zeugnis- und Dialoggeschehens - ist gut beraten, eine
Kooperation mit sozialen Bewegungen einzugehen. Gemeint ist allerdings nicht, dass die
kirchliche Mission dadurch ihr eigenes Profil verliert (im Sinn der fritheren Diskussion,
ob »Mission« und »Entwicklungshilfe« identisch seien); vielmehr soll es zu Allianzen,
Erfahrungsaustausch und auch gemeinsamen Projekten kommen. Schliefilich ist die
kirchliche Mission - soziologisch betrachtet — durchaus als zivilgesellschaftliche Bewegung
anzusehen, die nicht mit staatlicher Autoritidt oder wirtschaftlicher Macht, sondern mit
dem Potential menschlichen Engagements und fachlicher Expertise agiert. In diesem Sinn
konnten die »Nachhaltigen Entwicklungsziele« der UNO (Sustainable Development Goals,
SDG), die im September 2015 beschlossen wurden, als gemeinsames Arbeitsfeld kirchlicher
Mission und sozialer Bewegungen angesehen werden, in dem beide Partner im Dienst der
Menschen kooperieren und ihren je spezifischen Beitrag leisten.*® Nicht zuletzt ist die
Tatsache, dass sich Papst Franziskus bereits mehrmals mit Vertreterinnen und Vertreter
sozialer Bewegungen getroffen hat, ein Signal fiir eine solche Kooperation.

+ Neben dieser sozialen und politischen Zusammenarbeit ist Mission bzw. Missions-
theologie vermehrt zu einer intellektuellen Kooperation aufgefordert, konkret zur
interdisziplindren Arbeit. Die theologische Reflexion einer Missionspraxis, die vom Gang an
die Peripherie, vom Einsatz fiir globale Gerechtigkeit und einer grundlegenden Polylogfihig-
keit gekennzeichnet ist, kann in ihrer wissenschaftlichen Arbeit dieser praktischen Vielseitig-
keit und Offenheit nicht nachstehen; sie kann nicht anders als interdisziplinér sein. Diese
Interdisziplinaritdt der Missionstheologie bezieht sich sowohl auf jene wissenschaftlichen
Disziplinen, die Mission explizit reflektieren (Missionssoziologie, Missionsgeschichte,
Religions- und Kulturwissenschaft), als auch auf prinzipiell alle Diskurse, in denen
interkultureller und interreligiéser Austausch, Nord-Siid- bzw. Siid-Siid-Beziehungen,
Globalisierung, Entwicklung sowie internationale Politik und Wirtschaft verhandelt werden.
Auch hier ist anzumerken, dass spezifisch theologische Expertise und interdisziplindre Kom-
petenz keine Alternativen sind; in einer Missionstheologie, die den Herausforderungen des
21.Jahrhunderts gerecht werden will, sind beide Fihigkeiten vonndten.>

+ Missionstheologie wird sich an der gegenwirtigen Debatte tiber Migration nicht nur in
der Weise beteiligen, dass sie konkrete Problemsituationen benennt und Losungsvorschlige
macht, sondern das Phanomen » Migration« als Thema lokaler und globaler Politik sowie als

38 Vgl. Michael OBROVSKY, Von den 39 Vgl.bereits die Uberlegungen zur

Millennium Entwicklungszielen zu Ausrichtung von Missionswissenschaft
den globalen Nachhaltigkeitszielen. bei Arnd BUNKER, Theologie an den
Zur Neuausrichtung einer globalen, Grenzen: Missionswissenschaft, in:
nachhaltigen Entwicklung, in: Franz Andreas LEINHAUPL-WILKE/Magnus
GMAINER-PRANZL/Anita ROTZER STRIET (Hg.), Katholische Theologie
(Hg.), Zukunft entwickeln. Dokumen- studieren: Themenfelder und Diszipli-
tation der 15. Entwicklungspolitischen nen (Munsteraner Einfihrungen —
Hochschulwochen an der Universitat Theologie, 1), Mlinster 2000, 398-416.

Salzburg 2015 (Salzburger interdis-
ziplindre Diskurse, 8), Frankfurt a. M.
2017,101-114.




44 Franz Gmainer-Pranzl

zentrale Herausforderung interkultureller Kommunikation herausarbeitet. » Migration« in
ihren vielfachen Beziigen ist zu einem zentralen Themenschwerpunkt aktueller (Missions-)
Theologie geworden.® Dabei ist diese Herausforderung fiir die kirchliche Mission nicht
neu, die schon jahrzehntelang an vielen Brennpunkten internationaler Migration - vor
allem im globalen Stiden dieser Welt — présent ist. Die Erfahrungen in der Begegnung mit
Migrantinnen und Migranten aus den unterschiedlichsten kulturellen Raumen haben die
Missionstheologie immer wieder verdndert, und diese bringt ihrerseits ihre Erfahrungen
in die politische und wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Migration ein.

+ Eine zweite Herausforderung, die durchaus globale Dimensionen aufweist, stellen
rechtspopulistische Tendenzen dar, die interkulturelle Beziehungen von vornherein von
einer Hermeneutik des Verdachts her betrachten.*! Zwar ist es nicht Aufgabe kirchlicher
Mission und ihrer Theologie, explizit Politik zu betreiben, aber in ihrer Option fiir die
Randstiandigen und Ausgeschlossenen, in ihrem »katholischen« Bezug auf das Verbindende
zwischen Menschen und Kulturen und in ihrer »atopischen Kritik« an Heimattiimelei und
kulturalistischen Tendenzen wird sie unvermeidlich politisch — und es iiberrascht letztlich
nicht, dass Missionarinnen und Missionare immer wieder mit rechtspopulistischer Politik
in Konflikt geraten, und zwar besonders auch mit Ansatzen von Politik, die das Christentum
und seine Symbole fiir einen ausldnderfeindlichen, islamophoben Diskurs vereinnahmen
wollen. Ohne dies anzustreben, wird die Mission der Kirche zu einem bedeutenden
Kontrapunkt zum Konzept des Rechtspopulismus, und Missionstheologie erweist sich
immer mehr als eine Plattform der kritischen Auseinandersetzung mit Positionen, die sich
gegen Verstindigung, Dialog und Pluralitat in der Gesellschaft wenden.

¢ Schliellich kann Mission als »Lebensform der Kirche« zu einem Schrittmacher fiir
die Theologie insgesamt werden, vor allem fiir jene Formen von Theologie in der ndrdlichen
Hemisphire, die sich selbst als »mafigeblich« fiir den Rest der Welt ansehen. »Mission
interkulturell« ist eine spannende, aber auch fordernde Schule der Theologie; sie notigt
theologisches Denken dazu, die eigene kulturelle, gesellschaftliche und wissenschaftliche
Tradition als einen (wenn auch oft durchaus verdienstvollen) Beitrag von vielen wahr-
zunehmen und stets bereit zu sein, von anderen zu lernen. Eine selbstzufriedene Theo-
logie - egal, ob sie sich als »konservative, »liberal« oder »progressiv« ansieht - ist im
21. Jahrhundert nicht mehr zu gebrauchen; eine Theologie, die der missionarischen Lebens-
form der Kirche gerecht werden will, wird eine horende, zu Veranderungen bereite, eine
vielsprachige und »migrierende« Theologie sein. Der oft zitierte Abschnitt aus Evangelii
gaudium Nr. 49, in dem Papst Franziskus die Kirche »auf die Strafle « hinausschickt, ist auch
auf die Theologie anzuwenden; Evangelii gaudium stellt von daher auch einen kriftigen
Impuls fiir eine missionarisch-interkulturelle Theologie dar. Das folgende Zitat hat den
Begriff »Kirche« bewusst durch »Theologie« ersetzt: »Mir ist eine »verbeulte« Theologie,
die verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die Straflen hinausgegangen ist, lieber, als eine
Theologie, die aufgrund ihrer Verschlossenheit und ihrer Bequemlichkeit, sich an die eigenen
Sicherheiten zu klammern, krank ist. Ich will keine Theologie, die darum besorgt ist, der

40 Vgl.Robert SCHREITER, Katholizi-
tat als Rahmen fir das Nachdenken
Uber Migration, in: Concilium. Interna-
tionale Zeitschrift fiir Theologie 44
(2008) 537-550.

41 Vgl.die Analysen von Ruth
WODAK, Politik mit der Angst. Zur
Wirkung rechtspopulistischer Dis-
kurse, Wien/Hamburg 2016; Jan-Wer-
ner MULLER, Was ist Populismus? Ein

Essay, Berlin 2016; Zygmunt BAUMAN,

Die Angst vor den anderen. Ein Essay
Uber Migration und Panikmache,
Berlin 2016.

42 Zitiert (mit den angegebenen
Anderungen) nach: Papst FRANZIS-
KUs, Apostolisches Schreiben Evan-
gelii gaudium Uber die Verkindigung
des Evangeliums in der Welt von heute
(VApPS 194), Bonn 2013, Nr.49.




Mission in Zeiten der Interkulturalitiit 45

Mittelpunkt zu sein, und schliefllich in einer Anhaufung von fixen Ideen und Streitigkeiten
verstrickt ist. Wenn uns etwas in heilige Sorge versetzen und unser Gewissen beunruhigen
soll, dann ist es die Tatsache, dass so viele unserer Briider und Schwestern ohne die Kraft,
das Licht und den Trost der Freundschaft mit Jesus Christus leben, ohne eine Glaubens-
gemeinschaft, die sie aufnimmt, ohne einen Horizont von Sinn und Leben. Ich hofte,
dass mehr als die Furcht, einen Fehler zu machen, unser Beweggrund die Furcht sei, uns
einzuschlieflen in die Strukturen, die uns einen falschen Schutz geben, in die Normen, die
uns in unnachsichtige Richter verwandeln, in die Gewohnheiten, in denen wir uns ruhig
fithlen, wahrend drauflen eine hungrige Menschenmenge wartet und Jesus uns pausenlos
wiederholt: >Gebt ihr ihnen zu essen!< (Mk 6,37).«** Einmal mehr ist auch hier darauf
hinzuweisen, dass »missionarisches Profil« und wissenschaftliche Qualitat einer Theologie
kein Gegensatz sind; vielmehr vermittelt die interkulturell-missionarische Orientierung
dem theologischen Diskurs erst jenes Profil, das eine (selbst-)kritische Auseinandersetzung
mit den Fragen der Gegenwart, vor allem mit der Herausforderung der Globalisierung und
dem interkulturellen Dialog, erlaubt.

Eine »Mission in Zeiten der Interkulturalitit« zu leben bedeutet, den weltkirchlichen
Charakter des christlichen Glaubens (als »Kirche aus allen Volkern« sowie als »Kirche fiir
die Welt«) und die globale Perspektive theologischen Denkens neu wahrzunehmen; fiir
die Glaubwiirdigkeit der Kirche im 21.Jahrhundert werden diese Fahigkeit und Haltung
zweifellos entscheidend sein. *




ZwischenWeltenLeben -
Missionarinnen als transkulturelle

Akteurinnen

Impulse fiir eine feministische Missionswissenschaft
aus systematisch-theologischer Perspektive

von Margit Eckholt

Zusammenfassung
Die Mehrzahl der missionarisch
tatigen Katholiken sind heute
Frauen: Ordensfrauen und als
Katechetinnen oder auf ande-
ren Feldern — der Caritas, der
Erziehung, der Wissenschaft —
tatige Frauen. Dieser grofsen
Zahl von missionarisch tatigen
Frauen entspricht nur eine
erschreckend geringe Prasenz
in der missionswissenschaft-
lichen Literatur; weder wird die
vielfaltige missionarische Tatig-
keit von Frauen entsprechend
gewdrdigt, noch sind Frauen
selbst in entsprechender Weise
wissenschaftlich und publizis-
tisch tatig. Der Aufsatz legt
Spuren flr eine gendersensible
katholische Missionswissen-
schaft aus, im interdisziplinaren
Gesprach mit Geschichts- und
Kulturwissenschaften und in
Auseinandersetzung mit post-
kolonialer Kritik an den Mission-
spraktiken der Frauengemein-
schaften.
Schliisselbegriffe
- feministische Missions-
wissenschaft
- missionarisch tatige Frauen-
kongregationen
- Kontaktzonen
- Postkolonialismus

Abstract
The majority of Catholics doing
missionary work today are
women: nuns or women work-
ing as catechists or in other
fields like charitable work, edu-
cation or science. Correspond-
ing to this large number of
women doing missionary work,
one finds only an appallingly
meagre presence of women in
the literature of mission studies.
The multifaceted missionary
work of women is neither suita-
bly appreciated nor are women
themselves academically or
journalistically active in an
appropriate manner. This article
elucidates traces for gender-
sensitive Catholic mission stud-
ies in an interdisciplinary dia-
logue with the disciplines of
history and cultural studies and
in an analysis of the postcolo-
nial criticism of the missionary
practices of communities of
women.
Keywords
- feminist mission studies
- congregations of women
doing missionary work
- contact zones
- postcolonialism

Sumario
La mayoria de los catolicos
misioneros son hoy mujeres:
religiosas y seglares que
trabajan en la catequesis o en
otros campos como Caritas,
la ensefanza, la ciencia. Ese
gran numero de mujeres misio-
neras soélo tiene una presencia
minima en la literatura misiol6-
gica; ni se tiene debidamente
en cuenta la diversa actividad
misionera de las mujeres, ni
hay suficientes mujeres activas
en la teologia y las publicacio-
nes cientificas. El texto muestra
algunos caminos para una
misiologia catdlica que sea sen-
sible a las cuestiones de género,
al didlogo interdisciplinario con
las ciencias histdricas y cultura-
les y al debate con la critica
poscolonial a las practicas
misioneras de las religiosas.
Conceptos claves
- Estudios feministas de
misiologia
- Congregaciones misioneras
de mujeres
- Zonas de contacto
- Poscolonialismo

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 46 - 63



ZwischenWeltenLeben - Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 47

1 Das ZwischenWeltenLeben, -Beten, -Arbeiten und -Schreiben von
missionarisch titigen Frauen: methodische Einfiihrung

ie Mehrzahl der missionarisch tatigen Katholiken sind heute Frauen: Ordensfrauen
und als Katechetinnen oder auf anderen Feldern — der Caritas, der Erziehung, der
Wissenschaft - tatige Frauen. Weltweit wurden Ende 2013 knapp 700 ooo Ordens-
frauen gezdhlt (das sind 2/3 aller Ordensleute), ein grofler Teil lebt davon in den Lindern
des Stidens; in Deutschland stammen ca. 60 % der Ordensfrauen unter 65 Jahren aus
anderen Weltkontexten.! Auch wenn die Zahlen missionarisch titiger Frauen nicht einfach
zu erheben sind, so ist das Ergebnis eindeutig: Mission - in aller Vielfalt - liegt in den
Hianden der Frauen. Wenn demgegeniiber ein Blick in Handbiicher und missionstheo-
logische Grundlagenliteratur? — und auch in die verschiedenen Jahrginge der » Zeitschrift
fiur Missions- und Religionswissenschaft« — geworfen wird, so wird deutlich, dass der
groflen Zahl von missionarisch titigen Frauen nur eine erschreckend geringe Préisenz in
der missionswissenschaftlichen Literatur entspricht; weder wurde und wird die vielféltige
missionarische Tatigkeit von Frauen entsprechend gewiirdigt, noch waren Frauen selbst
in entsprechender Weise hier wissenschaftlich und publizistisch tatig. Eine Ausnahme ist
die 1928 in den Missionswissenschaftlichen Abhandlungen und Texten erschienene, vom
Miinsteraner Missionswissenschaftler Joseph Schmidlin betreute Doktorarbeit der Steyler
Missionarin Sixta Kasbauer S.SP.S. » Die Teilnahme der Frauenwelt am Missionswerk«>, ein
grundlegendes Werk, das im deutschsprachigen Kontext bislang die einzige gréfiere Mono-
graphie ist, die die Aufgaben von in der Mission titigen Frauen in den Blick nimmt; auch
wenn es in den vorkonziliaren missionstheoretischen Diskurs eingebettet ist, ist das Werk
von Sixta Kasbauer unter gendertheoretischen Gesichtspunkten auch heute noch lesens-
wert; eine Relektiire und entsprechende » Ubersetzung« in den gegenwirtigen kirchlichen
und missionstheologischen Kontext konnten Impulse fiir eine gendersensible Missions-
wissenschaft geben.

Die fehlende Prasenz von Frauen in der katholischen Missionswissenschaft ist
auch darum erschreckend, weil gerade das Zweite Vatikanische Konzil durch die
Berufung von insgesamt zehn Ordensfrauen aus verschiedenen Weltkontexten und
unterschiedlichen missionarisch titigen Gemeinschaften die Bedeutung der Prasenz
von Frauen in der Mission erkannte und die Auditorinnen in verschiedenen Arbeits-
gruppen und Kommissionen mitdiskutieren konnten.* Fiir die Frauenorden und ihre
missionarischen Tatigkeiten hat das Zweite Vatikanische Konzil eine auflerordentliche
Bedeutung gehabt, zu einer neuen Ausrichtung ihrer Prisenz in der Welt gefiihrt, einer
beeindruckenden und vielfiltigen »insercion« in die Welt der Armen, wie es z. B. von der
Vereinigung der lateinamerikanischen Ordensleute (CLAR) in ihrem dreibandigen Werk
zur Geschichte der Frauengemeinschaften in Lateinamerika in den Jahren 1959-1999

1 Vgl http:/Awvww.kathpedia.de/
index.php?title=Weltkirche (5.4.2017).
2 Das grundlegende Werk von

P. Michael SIEVERNICH SJ, Die christ-
liche Mission. Geschichte und Gegen-
wart, Darmstadt 2009, geht auf
Frauen nur im Unterkapitel zur Mission
»im Spiegel der Klinste« (162-186) ein.
Studien von Missionstheologinnen wie

Susan E. Smith, Mitglied der Kongre-
gation Our Lady of the Mission, sind
noch nicht rezipiert (vgl. Susan E.
SMITH, Women in Mission. From the
New Testament to Today, New York
2007).

3 Sixta KASBAUER S.SP.S., DieTeil-
nahme der Frauenwelt am Missions-
werk. Eine missionstheoretische
Studie, MUnster 1928 (Missionswissen-
schaftliche Abhandlungenund Texte 11,
hg. von Prof. Dr.J. SCHMIDLIN).

4 Vgl.zu den Auditorinnen: Carmel
Elizabeth MCENROY, Guests in their
own house. The women of Vatican 1,
New York 1996; Margit ECKHOLT,
Ohne die Frauen ist keine Kirche zu
machen. Der Aufbruch des Konzils und
die Zeichen der Zeit, Ostfildern 2012.




48 Margit Eckholt

vorgelegt worden ist.”> In der nachkonziliaren Missionswissenschaft hatte diese neue
Sichtbarkeit der missionarisch titigen Frauen wenig Auswirkung. Der Emanzipa-
tionsprozess in den missionarisch tatigen Frauenorden und -kongregationen fiihrte
aber dazu, dass sich in den Landern des Siidens eine neue kontextuelle feministische
Theologie auszubilden begann, zu der gerade missionarisch tatige Frauen einen ent-
scheidenden Beitrag leisteten, so z. B. in Brasilien die Augustinerin Ivone Gebara oder
auf den Philippinen die Benediktinerin Mary John Mananzan.® Diese Gestalt der
Theologie hatte jedoch kein Heimatrecht an den der Priesterausbildung vorbehaltenen
theologischen Fakultiten, sondern wurde an mit den Basisgemeinden und einer
Sozialpastoral verbundenen Instituten gelehrt. Wenn heute z. B. die missionsarztliche
Schwester Birgit Weiler, deren Arbeiten den indigenen Kulturen des Amazonasraums
und den 6kologischen Herausforderungen gewidmet sind’, an der Jesuitenuniversitit
Ruiz de Montoya in Lima in Lehre und Forschung titig ist, so ist das ein Zeichen fiir
den erst in den letzten Jahren weltweit sich vollziehenden »Paradigmenwechsel« in
den Missionswissenschaften und der interkulturellen Theologie, der auch mit der
Anerkennung von Gender-Perspektiven an den (katholischen) Universititen in den
Landern des Siidens iibereingeht.

Die kontextuellen feministisch-theologischen Arbeiten konnen in der katholischen
Missionswissenschaft heute nicht mehr nur »am Rande« wahrgenommen werden, und
es gilt, die wenigen, aber doch hochst qualifizierten missionstheologischen Impulse
aus feministisch-theologischer Perspektive, wie sie z.B. von der beim Internationalen
katholischen Missionswerk Missio in Aachen titigen katholischen Theologin Katja
Heidemanns vorgelegt worden sind®, aufzugreifen und weiterzuentwickeln. Verdienst
der Arbeiten von Katja Heidemanns ist es, in feministisch-6kumenischen Netzwerken
zur Missionswissenschaft eine katholische Stimme eingebracht und hier katholische kon-
textuelle Theologie und Missionswissenschatft sichtbar gemacht zu haben.’

Fiir eine solche Weiterentwicklung einer feministischen Missionswissenschaft wird das
interdisziplinare Gesprach mit Kultur- und Geschichtswissenschaften von Relevanz sein.
Historikerinnen wie Rebekka Habermas oder Judith Becker in Deutschland, Sol Serrano
in Santiago de Chile, Elisabeth Dufourq in Frankreich haben seit den 1990er Jahren
katholische Ordensfrauen, protestantische Missionarsfrauen und andere missionarisch

5 CLAR (CONFEDERACION LATINO-
AMERICANA DE RELIGIOSAS), Vida reli-
giosa femenina en América Latina y el
Caribe. Memoria histérica.1959-1999,
Bde.1-3, Bogota 2003.

6 Vgl.als Beispiele fiir Lateinamerika,
Asien und Afrika: lvone GEBARA, Die
dunkle Seite Gottes. Wie Frauen das
Bose erfahren, Freiburg i. Br.2000;
DIES., Longing for running water: Eco-
feminism and liberation, Minneapolis
1999; Mary John MANANZAN, Theo-
logie aus dem Blickwinkel asiatischer
Frauen. Das Frauen-Projekt der
Okumenischen Vereinigung von
Dritte-Welt-Theologinnen EATWOT
im asiatischen Kontext, in: Christine
SCHAUMBERGER/Monika MASSEN
(Hg.), Handbuch Feministische Theo-
logie, Minster #1988, 51-60; DIES., The
Religious Woman today and Integral
Evangelization, in: DIES. (ed.), Woman
and Religion, Manila 1988, 64-77;

DIES., Redefining Religious Commit-
ment in the Philippine Context, in: Vir-
ginia FABELLA/Sun Ai LEE PARK (Hg.),
We dare to dream. Doing Theology as
Asian Women, New York

1990, 101-114; Anne Béatrice FAYE,
Hoffnung inmitten aller Probleme Afri-
kas, in: Richard BROSSE/

Katja HEIDEMANNS (Hg.), Firein
Leben in Fille. Visionen einer missio-
narischen Kirche, Freiburg/Basel/
Wien 2008, 165-172.

7 Vgl.z.B. Birgit WEILER, Gut

leben —Tajimat Pujut. Prophetische
Kritik aus Amazonien im Zeitalter

der Globalisierung (Theologie inter-
kulturell, Bd.27), Ostfildern 2017.

8 Vgl. z.B. Katja HEIDEMANNS,
Schritte auf dem Weg zu einer femi-
nistischen Missiologie, in: Heike
WALZ/Christine LIENEMANN-
PERRIN/Doris STRAHM (Hg.), Als
hatten sie uns neu erfunden. Beob-

achtungen zu Fremdheit und Ge-
schlecht, Luzern 2003, 81-97.

9 Vgl.zu diesen Netzwerken z.B.:
Christine LIENEMANN-PERRIN/Atola
LONGKUMER/Afrie Songco JOYE
(Hg.), Putting names with faces.
Women's impact in mission history,
Nashville 2012; Aruna GNANADASON,
Women together for a transformed
Mission Agenda, in: Grenzen erkunden
zwischen Kulturen, Kirchen, Religio-
nen. Fs fur Christine Lienemann-Per-
rin, hg. von Katrin JUSMIERZ /Benedict
SCHUBERT/Rudolf VON SINNER/Heike
WALZ und Burkhard WEBER, Frank-
furt a.M. 2007, 219-229, hier 226:
»critical dialogical journey will provide
us the creative space to discover the
liberation potential of all religions
and in the theological reflections of
women from other parts of the

world — we have to, together, release
all religions from colonial bondage«.




ZwischenWeltenLeben — Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 49

tatige Frauen »entdeckt«, die im 18. und 19. Jahrhundert aus vielschichtigen Griinden - sei
es bedingt durch die angesichts des Kulturkampfes in Deutschland erschwerte Tatigkeit
von katholischen Ordensgemeinschaften oder durch die kolonialen Expansionen der
europdischen Méchte - in die Lander des Siidens und Siidostens aufgebrochen sind, und
sie arbeiten deren Titigkeiten als »transnationale Akteurinnen«!® heraus, die in mehr-
fachem Sinn Grenzen iiberschritten haben: Grenzen im Blick auf ihre Rollen als Frauen
in der Gesellschaft (Missionarinnen waren als Lehrerinnen, Erzieherinnen, Sozialarbeite-
rinnen, Krankenschwestern oder Pflegerinnen tatig) und damit verbunden auch Grenzen
im Blick auf ihre Stellung und die ihnen zugeschriebenen Aufgaben in der katholischen
Kirche. Die Missionarinnen haben einen zentralen Beitrag zur Ausbildung von tragfihigen
transnationalen und transkulturellen Netzwerken geleistet.!!

In den vorliegenden Uberlegungen geht es dabei nicht nur darum, das »weibliche Gesicht
der Mission« zu entdecken, sondern um einen Anstof3 fiir eine interdisziplinir arbeitende,
Denkanstofle aus den postcolonial- und gender-studies aufgreifende feministisch-
theologische Missionswissenschaft. Fiir den methodischen Rahmen sind zwei Konzepte
von Bedeutung, die in der »transarealen« und postkolonialen Literaturwissenschaft
entwickelt wurden: Der Potsdamer Literaturwissenschaftler Ottmar Ette spricht von
einem »ZwischenWeltenSchreiben«, das er anhand der Weltliteratur von Migranten
und Migrantinnen unterschiedlicher Kulturrdume herausarbeitet, vor allem im latein-
amerikanischen Kontext, in Mexiko, Peru oder Kuba.!? Die in New York und Standford
tatige US-amerikanische Literaturwissenschaftlerin, Spezialistin fiir lateinamerikanische
Literatur, Mary Louise Pratt, hat in ihrem grundlegenden Werk iiber die Reiseliteratur
»Imperial Eyes. Traveling writing and transculturation«'* das Konzept der »contact zones«
(»Kontaktzonen«) entwickelt, auf das sich auch die Historikerinnen Rebekka Habermas
und Judith Becker beziehen.! In Auseinandersetzung und Weiterfithrung postkolonialer
Ansdtze wie denen des indischen Literaturwissenschaftlers Homi Bhabha, der in der
Begegnung bzw. durch Kolonialismen bedingten Konfrontation der Kulturen von hier
entstehenden »dritten Riumen«'® spricht, die »konstruiert« werden, z. B. durch Mimikry,
die Nachahmung von Praktiken der weiflen Manner und Frauen durch Eingeborene, und
durch hierarchische Abhangigkeit und Unverstindnis die eingeborenen Kulturen entwerten
und unterdriicken, lassen »Kontaktzonen« Begegnung zu, sicher in aller Ambivalenz,
10 Vgl.zu dieser Charakteristik:

aber auch Freikirchen und Metis- 14 Vgl.Judith BECKER (Hg.), Euro-

Gertrud HUWELMEIER, Ordensfrauen
unterwegs. Transnationalismus,
Gender und Religion, in: Historische
Anthropologie 13 (2005) 91-100; DIES.,
Nonnen auf Reisen —Transnationale
Verflechtungen, in: Susann BALLER/
Michael PESEK/Ruth SCHILLING/

Ines STOLPE (Hg.), Die Ankunft des
Anderen, Berlin 2012, 226-233.

11 Fir die Geschichtswissenschaften,
so die Historikerin Rebekka Habermas,
istdies ein wichtiges Moment, bereits
im 19.Jahrhundert Wurzeln der Glo-
balisierung zu entdecken: »Gerade die
Beziehungsnetze der Mission, die in
der jungsten und allerjingsten Ver-
gangenheit gesponnen wurden und
immer noch werden, zeigen vielleicht
am deutlichsten wie wichtig es ist,
Mission als zentralen Akteur im Feld
von Globalisierungsprozessen ernst zu
nehmen. Konfessionell gebundene,

Glaubensgemeinschaften lieferten in
Afrika, Asien und auch anderenTeilen
der Welt die Sprache fir antikoloniale
Protestbewegungen, pragten die Aspi-
rationen der Ausgeschlossenen mit
und halfen, Anspriiche auf Parti-
zipation zu formulieren « (Rebekka
HABERMAS /Richard HOLZL [Hg.],
Mission global. Eine Verflechtungs-
geschichte seit dem 19.Jahrhundert,
KoIn/Weimar/Wien 2014, 27-28).

12 Vgl.Ottmar ETTE, Viellogische Phi-
lologie. Die Literaturen der Welt und
das Beispiel einer transarealen perua-
nischen Literatur, Berlin 2013; DERS.,
Transarea. Eine literarische Globalisie-
rungsgeschichte, Berlin/Boston 2012.
13 Vgl. Mary Louise PRATT, Imperial
Eyes. Travel Writing and Transcultura-
tion, London/New York 1992.

pean Missions in Contact Zones.
Transformation through Interaction

in a (Post-)Colonial World, VIEG
Beiheft 107, Géttingen 2015.

15 Vgl.HomiK.BHABHA, The Loca-
tion of Culture, London/New York
1994; BECKER, European Missions
(Anm.14), 9-10: »it stresses the signifi-
cance of actual cohabitation, of its
terms, place and time, the political
and cultural situation. The contact
does not only or mainly take place in
an au-dela but in real, historical situa-
tions. It is not so much about what
happens when people live between
different cultures and try to integrate
them in their life as what happens
when people of different cultures
meet and begin to interact. «




50 Margit Eckholt

Fragilitat und Verwundbarkeit, ohne aber befreiende Momente apodiktisch auszuschlieflen
wie in vielen postkolonialen Arbeiten. Sie sind, so Mary Louise Pratt, »social spaces, where
culture meet, clash, and grapple with each other, often in contexts of highly asymmetrical
relations of power, such as colonialism, slavery, or their aftermaths as they are lived out in
many parts of the world today«.'® Der Begriff der »Kontaktzonen« wird im Folgenden aus
systematisch-theologischer Perspektive aufgegriffen werden, um Dynamiken des Glaubens
aufzuspiiren, die sich an diesen Zonen ereignen, auf Seiten der Missionarin wie auf Seiten
derer, denen sie hier begegnen, um so die Interkulturalitat bzw. Transkulturalitat christlicher
Glaubenspraktiken bestimmen zu kénnen.

Die Uberlegungen verorten sich auf dem Feld einer systematischen Theologie, die
sich als interkulturelle Theologie vollzieht und die theologische Dimension der Missions-
wissenschaften klaren hilft. Umgekehrt helfen Missions- und Religionswissenschaften der
systematischen Theologie, zu einer kreativen, dem globalen, interkulturellen Weltkontext
entsprechenden sowie durch die Bezugnahme auf spezifische Missionspraktiken »kon-
kretisierten« Glaubensanalyse zu finden. Dabei stehen Frauenkongregationen im Zentrum,
die im 18. und 19.Jahrhundert entstanden sind und missionarisch aktiv waren und es bis
heute sind;'” Referenztexte sind die Tagebiicher zweier franzosischer Frauengemeinschaften,
so der Vinzentinerinnen und Herz-Jesu-Schwestern, die in der Mitte des 19.Jahrhunderts
in Chile ihre »Mission« begonnen haben und die von der chilenischen Historikerin Sol
Serrano ediert worden sind'®, zudem die Chroniken der Don BoscoSchwestern der Mision
Salesiana in Rio Grande auf Feuerland aus den Jahren 1895-1916', ebenso Ergebnisse aus
Forschungsprojekten, die von der deutschen Historikerin Rebekka Habermas geleitet und
publiziert worden sind?’; dieses Quellenmaterial wird aus einer systematisch-theologischen
Perspektive erschlossen. Katholische Missionswissenschaften haben viele reiche und
noch unerschlossene Schitze — Chroniken, Tagebiicher, Briefe etc. vieler »in die Mission«
aufgebrochener Ordensfrauen -, und diese Schitze zu heben und in einer systematisch-
theologischen Perspektive zu lesen, wird helfen konnen, die durch das Zweite Vatikanische
Konzil angestofienen Diskussionen um den Missionsbegriff iiber den Blick auf die Praktiken
des ZwischenWeltenLebens - -Betens, - Arbeitens, -Schreibens — der Missionarinnen weiter-
zufithren. Was hier, in den verschiedenen Kontaktzonen auf Feuerland, in Valparaiso oder
Santiago, im Kongo, Neuguinea usw. gelebt worden ist, auf den Feldern der Diakonie,
Erziehung, Sozialarbeit, Krankenpflege, Katechese usw., ist als »Mission« ein zentraler
Beitrag zur Verkiindigung des Glaubens, Zeugnis vom Gott des Lebens, im Abenteuer des
je neuen Aufbruchs, den zu suchen, ohne den die »Virgenes viajeras« (Sol Serrano) und die
» Abenteurerinnen Gottes« (Elisabeth Dufourcq) nicht sein konnten.?!

16 Stornig zitiert Mary Louise PRATT,
Arts of the Contact Zone, in: Profes-
sion (1991) 33-30, hier 34, in Katharina
STORNIG, Cultural Conceptions of
Purity and Pollution. Childbirth and
Midwifery in a New Guinean Catholic
Mission, 1896~ €.1930, in: BECKER,
European Missions (Anm.14),107-123,
hier 110 Anm. 20; vgl.auch PRATT,
Imperial Eyes (Anm.13), 7: Kontakt-
zonen sind »social spaces where
disparate cultures meet, clash, and
grapple with each other, often in
highly asymmetrical relations of do-
mination and subordination«. Zu den
»Kontaktzonen« vgl. auch: Brian

STANLEY, Afterword. Conversations
with Contact Zones, in: BECKER, Euro-
pean Missions (Anm.14), 287-289,
hier 288: »contact zone as an arena
of contestation, transformation and
paradox. The contestation was no
invariably between >outsider<and
>insider< on a simple binary model. It
could involve those who were halfin-
siders and half-outsiders, caught in
the uncomfortable intermediate space
between the fully indigenous and the
wholly alien. It could equally involve

a clash between those outsiders who
were new arrivals and others for
whom the indigenous context had

long since become >home«.« Mittler-
weile liegt sehr viel an Literatur zum
Begriff des »dritten Raumes« bei Homi
K.Bhabha vor, so dass die von Stanley
geduBerte Kritik sicher zu relativieren
ist. In einem Roundtable-Gesprach
geht Bhabha auf den »dritten Raum«
im Kontext der Mission in Indien ein:
»Was geschah nun in diesem neuen
Raum, in dem Dritten Raum, der sich
irgendwo zwischen dem Raum der
Kleinbauern und dem Raum der Mis-
sionare geodffnet hatte? Es entstand ein
neues semiotisches Feld, auch wenn es
unter Druck aufgebaut worden war,
und es ergab sich dadurch eine Még-




ZwischenWeltenLeben — Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 51

Die Bewegung der Reise und die Dynamik der Kontaktzonen in der Begegnung von
»Eigenem« und »Fremden« strukturieren die systematisch-theologische Lektiire: Es geht
darum, wie sich in diesem transkulturellen Prozess - auf der Reise, in den Kontaktzonen
und der Erfahrung von Fremde, der Verinderung des Eigenen durch das Fremde, dem
Kontakt mit der Heimat - befreiende und neue Praktiken des Glaubens ausbilden, sicher in
aller Fragilitdt, Verwundbarkeit und in keiner Weise als einlinige »Erfolgsgeschichten«. Auf
diesem Weg soll es moglich werden, den Missionsbegriff als » Konvivenz« - ZwischenWel-
tenLeben - neu zu erschlieflen und in feministisch-theologischer Perspektive einen Beitrag
zur Weiterentfaltung der Missionstheologie zu leisten.

2 »Kontaktzonen«: Reisen, Raume 6ffnen, Fremde und Heimat
2.1 Reisen - Raume 6ffnen

Die Auswertung von Briefen oder Reisetagebiichern macht deutlich, dass der Aufbruch »in
die Mission«, in »neue Welten«, ob selbst geplant, ob auf Anforderung und Wunsch der
Gemeinschaft, unterschiedlichste Ziige tragt. Fiir die eine bedeutet die Reise Mobilisierung
neuer Krifte, fiir die andere Schwéchung und Krankheit; fiir die einen werden Erwartungen
und Hoffnungen erfiillt bei der Ankunft, fiir die anderen ist diese mit Enttduschungen
verbunden. Bei aller Vielfalt verbindet aber eines: die Erfahrung des » Aufbrechens«, der
Reise selbst, das Bewegende, Abenteuerliche und mit vielen Grenzerfahrungen Verbundene
der Schifffahrt, die Erfahrung eines Raumes und einer Zeit des »Zwischen«. Die eine wird
sich vielleicht nur ein einziges Mal auf die Reise machen, die andere wird, als General-
oberin oder aufgrund von anderen Verantwortlichkeiten in der Gemeinschaft, mehr-
fach auf dem Weg zwischen den Welten sein. Genau diese Reise, die mit ihr verbundene
Bewegung und das Aufbrechen werden zu einem Pragemal der missionarisch titigen
Kongregationen. Das wird deutlich am Genre der Reisetagebiicher, die die Schwestern der
verschiedenen Gemeinschaften schreiben und die sich in aller Verschiedenheit auch dhneln,
wie die chilenische Historikerin Sol Serrano, tétig an der Pontificia Universidad Catolica in
Santiago de Chile, in ihrer Zusammenstellung von Tagebiichern dreier franzosischer Kon-
gregationen — der Hijas de la Caridad, der Hermanas del Sagrado Corazon und der Hermanas
del Buen Pastor - aufgezeigt hat. Die Tagebiicher - oft in Briefform verfasst — dienen der
Gemeinschaft in der Heimat zur » Auferbauung«; in diesem Sinn »stilisieren« sie Ereignisse
der Reise und interpretieren durchlittene Angste - z. B. angesichts von klimatischen Widrig-
keiten - als ein Von-Gott-auf-die-Probe-Gestelltwerden.?? Die Bedeutung der Erfahrung der

lichkeit, sich mit der Macht auseinan- 18 Sol SERRANO P (Hg.), Virgenes 21 Die Formulierung »nicht ohne«

derzusetzen, auch wenn man selbst
keine oder relativ wenig Macht hatte «
(Homi K. BHABHA, Uber kulturelle
Hybriditat. Tradition und Ubersetzung,
herausgegeben und eingeleitet von
Anna BABKA/Gerald POSSELT, Wien/
Berlin 2016, 64).

17 Die lateinamerikanischen Studien
beziehen sich u.a. aufdas grund-
legende Werk von Elisabeth
DUFOURCQ, Les Aventuriéres de Dieu.
Trois siecles d"histoire missionnaire
francaise, Paris 1993.

Viajeras. Diarios de religiosas francesas
en su ruta a Chile 1837-1874, Santiago
de Chile 2000.

19 Ana Maria FERNANDEZ FMA
(Hg.), Con letra de mujer. La Cronica
de las Hijas de Maria Auxiliadora en la
Mision Nuestra Sefiora de la Cande-
laria (Tierra del Fuego). Periodo de los
origenes 1895-1916, Rosario, Didas-
calia/Edba 2014.

20 HABERMAS/HOLZL, Mission
global (Anm.11).

bezieht sich auf Michel DE CERTEAU,
GlaubensSchwachheit, Stuttgart
2009, z.B.31u.a.; dazu: Margit ECK-
HOLT, Nicht ohne Dich. Der verletzte
Wanderer und der fremde Gott. Eine
Annaherung an Michel de Certeau SJ,
in: Hans-Peter SCHMITT (Hg.), Der
dunkle Gott. Gottes dunkle Seiten,
Stuttgart 2006, 34-62.

22 SERRANO P, Virgenes Viajeras
(Anm.18), 49.




52 Margit Eckholt

»Bewegung« wird im Reisetagebuch einer der nach Valparaiso aufgebrochenen Vinzentine-
rinnen deutlich. Sie notiert am Montag, den 21. November 1853: »Die Bewegung hilt an.
Wie schlecht fithlen wir uns! Wir stiirzen auf das Deck, wir kehren wieder um. Wir wissen
nicht, was wir mit unserer armen Existenz anfangen sollen. Aber Trost ist, dass wir gut
vorangekommen sind und uns bereits auferhalb des Golfs der Gascogne befinden. Das
Leben auf See dhnelt dem geistlichen Leben in dem Sinn, dass einige stiirmische Stunden
uns ermdglichen, weiter voranzukommen als an mehreren ruhigen Tagen.«** Die Reise
wird mit dem geistlichen Leben verglichen; so konnen Momente des Angefragtseins als
Fortschritt im geistlichen Leben interpretiert werden, wenn sie ausgehalten und iiberwunden
werden, tragen doch gerade Stiirme das Schiff weit voran. Wenn eine der Schwestern die
Freude und den Dank ausdriickt, das Fest Maria Empfangnis feiern zu konnen, und dies als
»gutes Vorzeichen« deutet, so sprechen, zwar verborgen hinter dem geistlichen Ausdruck,
aus der Passionsmystik ihrer Worte — Maria wird » Unsere Liebe Frau von den Schmerzen«
genannt — die ausgehaltenen Angste, die verschiedenen Leiden und mit der Reise ver-
bundenen Krankheiten. »Wir zweifeln nicht, dass Unsere Liebe Frau von den Schmerzen uns
bisher beschiitzt hat, aber sie hat sich uns nur von der Hohe des Kalvarienbergs gezeigt und
sie hat mit uns die Bitterkeiten geteilt, die ihr Herz am Fuf3 des Kreuzes erfiillten. Morgen
werden wir den Morgenstern griifien und wir erhoffen uns von ihm ein gnadiges Lacheln,
dass fiir unsere Uberfahrt von diesem Datum an ein angenehmerer Abschnitt beginnen
moge.«** Die Erfahrung der Reise vertieft die eschatologische Tiefenstruktur christlichen
Glaubens. Die Frauen brechen auf im Wissen, dass es wohl keine Heimkehr gibt, gleich-
zeitig wachsen sie in eine Erfahrung des je grofleren, Grenzen tiberschreitenden Gottes und
der Universalitat christlichen Glaubens hinein. Die Herz-Jesu-Schwester Madre Cleonisse
notiert dies im Mai 1839 beim Uberschreiten des Aquators: » Adieu, Europa, wo sich das
Land befindet, das ich so liebe. Adieu, geliebtes Frankreich, wo unsere guten Verwandten
und unsere wahren Freunde leben, Adieu, Euch allen, um Gottes willen! Eine Welt trennt
uns bereits, die Ewigkeit wird uns vereinen. Ich griifle dich, siidliche Hemisphare, wo sehr
wahrscheinlich meine Asche ruhen wird. Wunderschone untergehende Sonne, sag den
Bewohnern der nordlichen Regionen, dass der Gott der ganzen Welt gut ist, dass er es ver-
dient, dass man ihm mit Grof8ziigigkeit und Beharrlichkeit dient.«**

Die Reise und die mit ihr verbundenen Bewegungen brechen Vertrautes auf in verschie-
denster Hinsicht: Es ist ein Aufbruch aus dem »Konvent« mit seinem geregelten Leben, die
Regeln und Riten, die die Gemeinschaft und auch die Einzelne auf der Reise »zusammenhaltenx,
werden neu bestimmt. Die Schwestern tragen nicht mehr den regularen Habit, es gelten nicht
mehr die Regeln der Klausur, die Gemeinschaft wird » durchldssig, sie offnet sich zur Welt: im
Gebet mit Frauen anderer Kongregationen, im Gespréch, Beten und Feiern mit dem Kapitin,
den Matrosen, anderen Schiffsreisenden. Sicher war dies nicht konfliktlos und wurde von den
einzelnen sehr unterschiedlich erlebt; was die Reise fiir alle aber bedeutet, ist genau dieses

faccion de ver un buen nimero de

23 SERRANO P, Virgenes Viajeras
(Anm.18), 237.

24 Ebd., 243.

25 Maria del Carmen PEREZ Ss.cc.,
Semillas y cantares. Historia de las
religiosas de los Ss.CC. en Chile
1838-1998, Santiago de Chile

2005, 42.

26 Ebd., 41. Vgl.in dhnlicher Weise
bei den Vinzentinerinnen in: SERRANO
P, Virgenes Viajeras (Anm.18), 245:
»Lo que nos interesa mas en todo esto
es que hoy dia hemos tenido la satis-

marineros que asistian a la misa y que
escuchaban atentamente la simple
exhortacion y la platica que les dirigia
el Sr.Bénéch.«

27 FERNANDEZ, Con letra de mujer
(Anm.19), 64, Notiz vom 30.6.1896:
»Hicimos el ejercicio de la buena
muerte«.

28 So schildert es auch eine Maurit-
zer Franziskanerin bei ihrer Ankunft in
der »neuen Welt«: vgl. HOWELMEIER,
Nonnen auf Reisen (Anm.10), 237:

»Das einzige, was mich aufrecht hélt,
ist, daf ich im hl. Gehorsam hier bin
und noch nie nach einem Amt verlangt
habe. «

29 Néstor GARCIA CANCLINI,
Diferentes, desiguales, desconecta-
dos. Mapas de la interculturalidad,
Barcelona 2006, 142.

30 Relinde MEIWES, Von Ostpreuf3en
in die Welt. Die Geschichte der ermlén-
dischen Katharinenschwestern
(1772-1914), Paderborn u.a. 2011.




ZwischenWeltenLeben — Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 53

Moment der »Bewegung«, des Bewegtwerdens und Sich-Bewegens, eine Erfahrung, die auch
tiber die Reise hinaus das Ankommen im Neuen begleiten wird. Neue Formen der » Mission«
wachsen bereits auf der Reise: »Es wird keine Gelegenheit ausgelassen, das Evangelium zu
verkiinden, so dass die Schwestern den Matrosen Unterricht im Katechismus geben, so ein
Bericht einer der in Valparaiso angekommenen Herz-Jesu-Schwestern.?

Die Erfahrung der Reise bedeutet ein Ausgesetztsein — den Naturgewalten und
Krankheiten, anderen, nicht wohlwollenden Mitreisenden, vor allem den eigenen
Schwichen - und eine intensive Konfrontation mit der Endlichkeit des Lebens. Die
Don-Bosco-Schwestern im Siiden Argentiniens, in der Mission in Rio Grande auf Feuer-
land, notieren in ihrer Chronik oft den Hinweis auf die »Ubung des guten Todes«?’; das
wird auf dem Schiff nicht anders gewesen sein. Die Bewegung und Erschiitterung der
Reise wird auch den Prozess des Ankommens in den »neuen Welten« pragen und wird
sich auswirken auf das geistliche Leben der Schwestern, auf ihre Glaubenspraktiken, auf
ihre Rolle als Ordensfrauen in der fremden Kultur, auf ihr Verhéltnis zur Fremde und auf
die Bilder, die sie mitnehmen, auf das Verhiltnis zu Mitbriidern oder Weltpriestern, und
so — sicher auch von Gemeinschaft zu Gemeinschaft verschieden - vielfaltige Geschichten
der Emanzipation in Gang setzen. Das sind, auch dafiir stehen die Bewegung der Reise
und das Ankommen in der Fremde, keine Geschichten von »Siegerinnen, was z.B. die
Chroniken aus Feuerland deutlich machen. Angesichts der Widrigkeiten des Ortes und
der Natur, angesichts des schwierigen Sich-Herantastens an die einheimische Bevolkerung,
angesichts der eigenen Schwichen, ist dieser Prozess mit vielfiltigen Enttduschungen
verbunden.?® Was auf der Reise und im Ankommen in der Fremde Halt gibt und was in
dieser Bewegung reift, sind die Riten des alltaglichen und gemeinschaftlichen Miteinanders,
Gebet und Gottesdienst, die Momente intensiver Glaubenserfahrung im personlichen
Gebet und in der eucharistischen Anbetung, die den Glauben auf dieser Reise in den weiten
Reich-Gottes-Horizont hineinwachsen lassen.

Die Notizen der Schwestern, die sich auf alltdglichste Momente beziehen und
diese — gerade wie in den Chroniken aus Feuerland - in hochst niichterner Weise schildern,
konnen Ausgangspunkt fiir eine gendersensible Missionswissenschaft sein — in den Spuren
von Schwester Sixta Kasbauer -, die das, was Mission ist, aus der Dichte, der Fragilitdt und
Verwundbarkeit, auch den Konflikten und Ambivalenzen des alltiglichen Lebens bestimmt,
die darauf verzichtet, »einlinige und monopolisierende Erzihlungen zu gestalten«*’, und
die darin einer fundamentaltheologischen Glaubensanalyse neue Grundlagen gibt.

2.2 Fremdes und Eigenes: bewegte Kontaktzonen
und die Entstehung von neuen Riumen der Konvivenz
2.2.1 Die Fremde - komplexe Prozesse des Ankommens

Die Ankunft in der Fremde ist in den verschiedenen in die Lander des Siidens aufge-
brochenen Frauenkongregationen des 19.Jahrhunderts sehr unterschiedlich ausgepragt:
Einerseits kommen sie in einem - auf den ersten Blick wenigstens — von den européischen
stadtischen Kontexten nicht sehr sich unterscheidendem stiddtischen Umfeld an, so in den
grofleren Stadten Siidamerikas, in Buenos Aires, Valparaiso oder Santiago de Chile; sie
sind in von européischen Auswanderern und von deren kulturellen Einfliissen gepragten
Vierteln tatig, sie setzen erzieherische und soziale Projekte fort, den Aufbau von Schulen
oder Krankenhédusern, die sie - wie im Fall der Katharinenschwestern aus dem Ermland,
die u.a.in Brasilien titig wurden?” - unter den Bedingungen des Kulturkampfes in Deutsch-




54 Margit Eckholt

land nicht fortfithren konnten; sie beteiligen sich in einer jungen Republik wie Chile,
wenige Jahre nach der Unabhingigkeit, am Aufbau des Bildungswesens fiir Madchen und
junge Frauen, so die aus Frankreich nach Chile kommenden Frauenkongregationen der
Hermanas del Sagrado Corazon, der Hermanas de la Caridad oder der Hermanas del Buen
Pastor®!. Andere begleiten »koloniale« oder »zivilisatorische« Projekte, sei es in der Folge
europdischer Kolonialisierung in den Landern Afrikas oder in der Folge der Ausweitung
des argentinischen Staates in den Siiden des Kontinents nach Patagonien und Feuerland,
Regionen, die bis iiber die Unabhingigkeit hinaus Territorien indigener Volker gewesen
waren. Die Ankunft der Don- Bosco-Schwestern in der Mision Salesiana auf Feuerland wird
zum spannenden, konfliktiven und letztlich doch scheiternden Projekt einer »Missio ad
gentes, die die Schwestern die Spannung des Experiments eines Mitlebens mit Indigena-
Frauen und eines »Zivilisationsprojekts« durchleben lielen. Die niichternen Notizen der
Chroniken der Schwestern geben nicht Zeugnis von einer »Erfolgsgeschichte«; an die
Notizen tiber neue Taufen in der Mission reihen sich die Nachrichten iiber den Tod von
Frauen und Kindern, iiber das Kommen und Gehen der Indigenas, tiber den Wunsch, sie
zu begleiten, und die gleichzeitige Erfahrung von Distanz. In einer Notiz im Monat August
1899 heifit es: »In diesem Monat wurden drei indianische Frauen getauft, ein Kind wurde
geboren und es starben ein Junge, der bei den Salesianern lebte, und vier Madchen in
unserem Haus ... Es scheint als ob der Tod keinen anderen Riickzugsort als diese Mission
hat. Er hat viele Opfer in kurzer Zeit genommen und es scheint, dass das Ubel erst im Anfang
begriffen ist. Es stirbt ein Mddchen und darauthin wird ein anderes krank. Wir wissen nicht,
wie wir diese Epidemie bekdmpfen sollen. Sie werden wegen ganz geringfligiger Dinge
krank und es gibt kein Heilmittel mehr fiir sie. Einige erfahren ein wenig Besserung, aber
sie werden riickfillig und stehen dann nicht mehr auf ... «*?

In seltenen Fillen war die Ankunft der Schwestern mit so viel Erwartung und Freude
verbunden, wie es die Vinzentinerinnen in ihrem Tagebuch schreiben, oder wenn die
Mauritzer Franziskanerinnen davon berichten, dass sie mit einem Te Deum in der
Kathedrale begriifit wurden.?® Sicher ist der Text - im Sinne der Auferbauung fiir die in
der »Heimat« gebliebenen Schwestern — eine gewisse »Inszenierungs, aber die Freude wird
deutlich. Oft wurden aber auch Erwartungen enttduscht; eine Mauritzer Franziskanerin
meldet ihren Schmerz, dass die auf dem Schift zusammengeschweifite Gemeinschaft bei
ihrer Ankunft auseinandergerissen wurde und durch den Ortsbischof unterschiedliche
Orte der »Bestimmung« erhielt.** Madre Cleonisse, die Superiorin der Kommunitit der
Herz-Jesu-Schwestern in Valparaiso schreibt in einem Brief vom 14. Oktober 1839 an ihre
Generaloberin von den Anfeindungen und dem Misstrauen vor Ort; nicht in Klausur
lebende und die weibliche Jugend unterrichtende Schwestern wurden misstrauisch »bedugt,
und Journalisten driickten im Blick auf die Gegenwart der franzdsischen Schwestern im
gerade in seine Unabhéngigkeit hineinwachsenden Chile ihre Sorge um eine Fremd-
bestimmung durch die franzosische Regierung aus, eine Sorge, die darin begriindet lag,
dass die Picpus-Patres, die die Schwestern »angefordert« und dies mit der chilenischen

31 PEREZ, Semillas y cantares

(Anm. 25), 32: Padre Coudrin schreibt
an Bischof Rouchouze mit der Bitte um
Sendung der Schwestern: » Aqui las
religiosas harian un gran bien, porque
no hay nadie, absolutamente nadie,
que pueda dar educacion a una sefio-
rita; las nifas pobres estan abando-
nadas y si alguien les ofrece un poco

de instruccion, la pagan muy caro.
Desde que estoy aqui no he visto toda-
via una Iglesia donde se ensefie el cate-
cismo, no digo todo el afio, pero ni
siquiera en Adviento o Cuaresma,

y es mucha suerte aun si se pueden
confesar. Seria una gran ventaja para
el reino y sobre todo para Valparaiso

si se puede establecer una casa. «

32 FERNANDEZ, Con letra de mujer
(Anm.19),99.

33 Vgl. SERRANO P, Virgenes Viajeras
(Anm.18), 279; HUWELMEIER, Nonnen
auf Reisen (Anm.10), 236.

34 HUWELMEIER, Nonnen auf Reisen
(Anm.10), 236-237.

35 PEREZ, Semillas y cantares

(Anm. 25), 53 (Brief vom 14. Oktober




ZwischenWeltenLeben — Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 55

Regierung ausgehandelt hatten, ihre Mission in Valparaiso als Stiitzpunkt auf dem Weg
nach Ozeanien sahen, das Teil des damaligen franzdsischen Kolonialreichs war.>® Gleich-
zeitig driickt Madre Cleonisse in diesem Brief sehr deutlich ihr eigenes Selbstbewusstsein
aus, »Missionarin« zu sein — ein Zeichen fiir die Emanzipation der Schwestern, die gerade
in den Tagebiichern bzw. Briefen der franzoésischen Schwestern deutlich wird. »Niemals hat
man bislang Schwestern gesehen, die die Jugend in Pensionaten unterrichtet hat; niemals
hat man bislang zweifellos sagen gehort, dafy Ordensfrauen die Meere tiberquert hatten,
um wie die Missionare Seelen fiir Gott zu gewinnen. «*¢

Die Analyse der Tagebiicher, Briefe und Chroniken der Schwestern ist ein wichtiger
Fundus, dem nachzugehen, was es fiir die Schwestern selbst heif3t, »Missionarin«
zu sein, und sie ist ein wichtiger Fundus fir die kritische Auseinandersetzung der
Missionswissenschaften mit postkolonialer und feministischer Theoriebildungen, wie sie
in den letzten Jahren von zumeist in den USA lebenden, aus von kolonialen Traditionen
gepragten Lindern stammenden Wissenschaftlern und Wissenschaftlerinnen wie Homi
Bhabha, Gavri Spivak oder Musa Dube vorgelegt worden sind; diese Ansitze versuchen,
denen eine Stimme zu geben, die iiber koloniale Eroberungspraktiken stimmlos gemacht
worden sind.*” »Das Wissen iiber die Anderenc, so greift Katja Heidemanns diese
Theoriebildungen auf, »das die herrschenden wissenschaftlichen Diskurse bestimmt,
wird als ein Herrschaftswissen entlarvt, das auf von Kolonialinteressen geleiteten
ontologischen und epistemologischen Unterscheidungen beruht. Feministische Forsche-
rinnen haben sich dabei vor allem mit Reprisentationen der Geschlechterdifferenz
und Geschlechterbeziehungen in kolonialen sowie >gegen-kolonialen« Diskursen
beschiftigt und die in ihnen ausgeiibte epistemische Gewalt analysiert.«*® Sicher sind
die im Museum der Mision Salesiana in Rio Grande auf Feuerland ausgestellten Fotos
der indigenen Médchen und Jungen - mehr als jeder Text — Zeugnis eines westlichen
zivilisatorischen Projekts; ein postkoloniales feministisches Analyseinstrumentarium
wird den fehlgehenden Zivilisierungsprozess aufdecken; die » Mimikry«, von der Homi
Bhabha als Kennzeichen des »third space« spricht, sticht sofort ins Auge auf einem Foto
des Blasorchesters der indigenen Jungen in européischer Kleidung, oder die Machtver-
hiltnisse zwischen den weiflen und indigenen Frauen auf den Fotos der Ndhen lernenden
Indigenas und der Transfer eines fiir das 19.Jahrhundert typischen »katholischen«
Frauen- und vor allem Mutterbildes, das die »Madre«, die Ordensfrau, reprasentiert
und in ihrer »Mission« vermittelt, ein Bild von Miitterlichkeit, das analog zur Position
des »Padre« ein Machtverhaltnis markiert, Gehorsam einfordert und fiir ein Abhingig-
keitsverhaltnis steht.

Die genaue Interpretation der Chroniken, Tagebiicher oder Briefe in einer theologischen
Perspektive wird hier aber einlinige postkoloniale Analysen aufbrechen kénnen, und eine
katholische Missionswissenschaft, die den Fundus der Schriften der »Nonnen auf Reisen«
(Gertrud Huwelmeier) auswertet, wird in den vielschichtigen, verletzbaren, sicher auch
ambivalenten Kontaktzonen, die sich fiir die Ordensfrauen in der Fremde und die einhei-

1839): »Tenemos amigos, tenemos esperanza entre los brazos de la pro- 38 HEIDEMANNS, Schritte aufdem
enemigos [...] Durante nuestro primer  videncia y ddbamos gracias a Dios. « Weg (Anm. 8), 85: Heidemanns

afo pasado en Chile, fuimos tan 36 PEREZ, Semillas y cantares bezieht sich hier auf Laura Donaldson
calumniadas y perseguidas que, segin ~ (Anm. 25), 53. und ihre Kritik des Kolonialismus: »one
la expresion de un autor moderno, 37 Vgl. z.B. Homi BHABHA, Uber of colonialism’s most insidious yet pre-
puedo decir que hemos sido abofetea-  kulturelle Hybriditat: Tradition und dictable effects: violating the most
das, flageladas, arrastradas por el Ubersetzung, Wien/Berlin 2012. fundamental way that a person or
barro de las calles por los diarios. Sin people know themselves. «

embargo conservamos la pazy la




56 Margit Eckholt

mischen Frauen in der Begegnung mit den Schwestern auftun, befreiende Momente
aufzeigen konnen, die fiir die neuen Rdume stehen, die die Glaubenspraktiken verandern
werden. Sicher nehmen die Ordensfrauen »Bilder« und vor allem Sprachbilder mit auf die
Reise; in den Chroniken ist von den »indios« und den »civilizados«* die Rede; gleich-
zeitig machen die niichternen Notizen der Chronik aber auch deutlich, wie die Bewegung
der Reise und der sich hier weitende Glaubenshorizont Bilder aufbrechen. So skizziert die
Notiz iiber den ersten Kontakt mit den indigenen Frauen, wie die Schwestern sich selbst
mit den Augen der Fremden wahrnehmen; nicht sie pragen den Fremden ihr Bild auf,
sondern sie werden als die »ganz anderen« wahrgenommen und von den eingeborenen
Frauen - angesichts ihrer Ordenstracht - mit den (fiir die Indigenas auf Feuerland ja
vertrauten) Pinguinen verglichen, so die salesianische Historikerin Ana Maria Fernandez
OFM in ihrer Einfithrung in die Chronik.*°

Eine katholische Missionswissenschaft wird im Gespréich mit den postkolonialen Kultur-
wissenschaften einlinige postkoloniale Diskurse aufbrechen kénnen, gleichzeitig aber auch
im Aufgreifen postkolonialer und gendertheoretischer Instrumentarien und iiber den
Blick auf die Praktiken der Missionarinnen Grundlagen fiir eine Relektiire des Missions-
verstandnisses und darin fiir eine Horizonter6ffnung der Missionswissenschaften legen. Die
Zeugnisse der Frauen — Chroniken, Briefe, Tagebiicher usw. — stehen fiir ein spannendes,
komplexes, hochst ambivalentes, verletzbares ZwischenWeltenLeben, -Beten und - Arbeiten,
das sich iiber die eschatologische Perspektive und den Reich-Gottes-Horizont, den die Reise
in die Glaubenspraktiken der Schwestern einschreibt, je neu 6ffnet und auch die Schwestern
ihre »Mission« je neu definieren lasst. Die Chronik der Don-Bosco-Schwestern schildert
niichtern, dass immer wieder Indigena-Frauen die Mission in Rio Grande verlassen: »Heute
ist die Indianerin Juanita von der Mission geflohen, um mit grof3erer Freiheit zu leben. «*!
Aus dieser Notiz vom 23.11.1916 ist im Zugestehen dieser Freiheit auch eine gewisse Selbst-
kritik an der Praxis der Schwestern zu lesen.

Sicher ist es — und darauf machen die postkolonialen Studien aufmerksam*? - nur
begrenzt méglich, iiber die Chroniken oder Tagebiicher die Stimmen der Indigena-Frauen
»wiederzugewinnen«*?, mit denen die Schwestern Kontakt hatten, aber es greift sicher
zu kurz - und das ist der kritische Blick einer Missionstheologie im Gesprich mit den
Kulturwissenschaften -, die missionarische Tatigkeit der Schwestern auf den »Export eines
europdischen Frauenideals«** zu reduzieren und die emanzipatorischen Praktiken - im
Blick auf die eigene Gemeinschaft und das eigene Selbstbild, aber auch die Frauen, mit denen
sie - in vielfaltigster Weise zusammenlebten - zu unterschitzen.*> In den neuen Riumen,
die sich auf den Wegen der Missionarinnen aufgetan haben, konfiguriert sich das, was
»Mission« auf neue Weise ist: in der »Bewegung« des Ankommens in der Fremde und in
der Dichte des Alltags kann dem nachgegangen werden, wie sich fiir die Schwestern Leben
und Glaube neu verbinden, wie sich die Frauen als Missionarinnen verstehen und wie sich
so im Alltag »Bekehrung« — und darin Christusnachfolge - ereignet.

39 Vgl.die Sprachformen in den
Chroniken der Don-Bosco-Schwestern

in der Mission Candelaria in Feuerland:

FERNANDEZ, Con letra de mujer
(Anm.19).

40 Ebd., Estudio preliminar, 7-54,
hier 7.

41 Ebd.,183.

42 Vgl. z.B. Laura E. DONALD-
SON/Pui-lan KwoK (Hg.), Postcolo-
nialism, Feminism and Religious
Discourse, New York 2002; Pui-lan
KwoOK, Post-colonial imagination
and Feminist theology, Louisville,
Kentucky 2005.

43 HEIDEMANNS, Schritte auf dem
Weg (Anm. 8), 87.

44 Christine LIENEMANN-PERRIN,
EinfUhrung, in: WALZ/LIENE-
MANN-PERRIN/STRAHM, Als hatten
sie uns neu erfunden (Anm. 8), 9-23,
hier 20.

45 Das geht auch aus den kurzen
Notizen der Chronik der Don-Bosco-
Schwestern hervor, z.B. FERNANDEZ,
Con letra de mujer (Anm.19),117
(Notiz vom 2. Februar 1906).




ZwischenWeltenLeben — Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 57

2.2.2 Die Verdinderung des Eigenen
durch das Fremde

Fiir die meisten Frauen, die sich im 19. Jahrhundert einer Ordensgemeinschaft angeschlos-
sen haben, bedeutet dies »Emanzipation«: die Méglichkeit von Bildung, beruflicher Tatig-
keit — als Lehrerin, Krankenschwester, Pflegerin, Buchhalterin usw. — und die Ubernahme
von Fithrungspositionen in der Leitung einer Gemeinschaft, Moglichkeiten, die Frauen in
Gesellschaft und Familie in diesen Jahren weitestgehend noch verschlossen waren. Diese
Emanzipationsprozesse vertieften sich fiir die meisten in den verschiedenen missionarischen
Tatigkeiten, die sie nach Ankunft in den »neuen Welten« ausiibten. Relinde Meiwes schildert
in ihrer prézisen und detailreichen Geschichte der ermlandischen Katharinenschwestern,
wie diese sich in Brasilien neben dem Aufbau von Schulen und Krankenhausern fir die
eingewanderte europdische Bevolkerung neue Orte einer »insercion« an der Seite der armen
und schwarzen Bevélkerung »erkampften«.*® Das ist ein Prozess, der in der ordenstheo-
logischen Literatur zumeist mit den durch das Zweite Vatikanische Konzil angestofienen
Autbriichen verbunden wird und die Frauengemeinschaften zu den Vorkampferinnen einer
Kirche an der Seite der Armen werden ldsst, ein Prozess, der aber — und das macht der
Blick in die Zeugnisse der Schwestern aus den Anfangen ihrer Mission deutlich - bereits
viel frither eingesetzt hat und dadurch die Entfaltung einer neuen Gestalt der Mission
in der Folge des Zweiten Vatikanischen Konzils mit freigesetzt hat, die koloniale Muster
aufbricht. Die Ordensfrauen haben lange vor dem Konzil im prophetischen Sinn »Briicken
gespannt« in neue Welten, so ein Bild der argentinischen Missionswissenschaftlerin und
Dominikanerin Gabriela Zengarini*’, und haben z. B. {iber ihre schulischen, diakonischen
und medizinischen Praktiken »in der Mission« zu neuen Formen der »Konvivenz«
gefunden mit einheimischen Kulturen und auch in interreligiésen Kontexten. Nicht um-
sonst hat Paul VI. Ordensfrauen wie Sr. Marie de la Croix Khouzam, Oberin der Schwestern
vom Heiligsten Herzen Jesu aus Agypten, zu Auditorinnen auf dem Konzil ernannt, die
lange vor dem Konzil auch muslimischen Kindern Zugang zur Bildung erméglicht haben
und die neue Theologie der Religionen im Dialog mit dem Islam, fiir die Theologen wie
Georges Anawati stehen, mit ihrer Praxis begleitet haben.*®

An den verschiedenen Kontaktzonen verdndert sich, gerade durch den engen und - ange-
sichts von pflegerischen und heilenden Tatigkeiten — auch intimen Kontakt der Ordens-
frauen mit eingeborenen Frauen nicht nur das mitgebrachte »Bild« der Fremde, sondern
die missionarische Praktik wirkt hinein in den Innenraum des Ordenslebens und stof3t
Verdnderungen der Regeln der Gemeinschaft der Ordensfrauen an. Die Historikerin
Katharina Stornig*® weist dies in ihrer Studie zu den in der Siidsee titigen Steyler Missio-
narinnen auf, der Medizinhistoriker Walter Bruchhausen in seiner Arbeit zu den in
Tansania titigen Missionsbenediktinerinnen aus Tutzing>’. 1930 wenden sich fiinf Steyler
Missionarinnen, die in Alexishafen, im Zentrum der katholischen Mission im Apostolischen

46 MEIWES, Von Ostpreufen in

die Welt (Anm.30),174-198.

47 Gabriela ZENGARINI, Tender
Puentes: Mision desde la Inter-
culturalidad, in: Nuevo Mundo 11
(2009) 43-61.

48 Vgl.Adriana VALERIO, Madri del
Concilio. Ventitré donne al Vaticano 11,
Rom 2012, 69-70.

49 Vgl. STORNIG, Cultural Concep-
tions (Anm.16),107-123. Die Schwes-
tern kamen 1899 in Neuguinea an, drei
Jahre nach Ankunft der Steyler Patres.
Vgl.auch: DIES., Sisters crossing
Boundaries. German Missionary Nuns
in colonial Togo and New Guinea,
1897-1960, Géttingen 2013.

50 Walter BRUCHHAUSEN, Medizin
zwischen den Welten. Geschichte
und Gegenwart des medizinischen
Pluralismus im stidostlichen Tansania,
Géttingen 2006.




58 Margit Eckholt

Vikariat in Ost-Neu Guinea, titig sind, in einer Petition an ihre Kongregation in Steyl mit
der Bitte, »dass in auflergewohnlichen Féllen von Geburten wo ein oder zwei Menschen-
leben in Gefahr sind, eine Schwester da sei, die helfen konnte«®!, die die entsprechenden
Fahigkeiten einer Hebamme mitbringt. Nach damaligem Kirchenrecht war es Ordensfrauen
nicht gestattet, bei der Geburt Hilfe zu leisten; alte Reinheitsbestimmungen wirkten sich
auf den Umgang mit gebarenden Frauen aus, ebenso wie auch das Keuschheitsgeliibde
und eine katholische Morallehre, die alles Kérperliche negativ zeichnete.” Hebammen-
tatigkeiten waren Ordensfrauen nicht gestattet. In ihrer missionarischen Tétigkeit mit
eingeborenen Volkern in Neu-Guinea machten die Steyler Patres und die von ihnen gerade
fir die Begleitung der Frauen »angeforderten« Schwestern die Erfahrung, wie religiose
Tabus die indigenen Frauen im Gebérprozess und nach der Geburt isolierten, auf sich
alleine stellten, was mit der Konsequenz einer hohen Sterblichkeit der Miitter und der
Kinder verbunden war. Angesichts der Not dieser — ausgegrenzten — Frauen setzten sich
die Patres und Schwestern iiber moralische Normen hinweg, Ordensfrauen praktizierten als
Hebammen, bevor - veranlasst durch ihre Eingaben - die kirchenrechtlichen Regelungen
und das Ordensrecht 1936 vom Vatikan gedndert wurden, ein entscheidender Durchbruch,
der dann zur Griindung verschiedener auf den Feldern von Medizin und Pflege tétiger
Ordensgemeinschaften fithrte.* Wie gefahrlich dieses Uberschreiten von Grenzen fiir die
Ordensfrauen jedoch gewesen ist, wird z. B. im Brief von Schwester Didaka Micheel vom
4.August 1901 deutlich, die jhre Oberin aufruft, ausgebildete Hebammen zu senden, aber
gleichzeitig bittet, ihr Gesuch diskret zu behandeln, es solle niemand wissen, dass sie diese
Anfrage stelle.>*

Die Auseinandersetzung mit der Fremde verdndert Eigenes. Die wichtige Kontaktzone
der intimen Begegnungen zwischen Frauen fithrt zu einem Emanzipationsprozess in der
Gemeinschaft; gleichzeitig hat diese »Kontaktzone« befreiende Wirkungen fiir die indigenen
Frauen, ohne dass dabei das die Ethnie prigende Tabu von Fremden oder Einheimischen
durchbrochen worden wire. Das Tabu hatte keine Auswirkung auf die Ordensfrauen als
»Fremdex, sie konnten sich so den isolierten gebdrenden Frauen nahern und ihnen neue
Lebensmoglichkeiten erschlieflen. Die Steyler Missionarinnen konnten »mother homes«
in Neu Guinea aufbauen, Krankenstationen, Schulen, auch fiir die Ausbildung von
einheimischen Kriften in der Pflege. Die intime Kontaktzone an der Seite der gebirenden
Frauen, in einer existenziell tiefgehenden Situation, ist eine entscheidende Gestalt der
Mission, die einer gendersensiblen Missionswissenschaft auch den Raum des Korpers und
die vielféltigen Raume der Begegnung, die sich nicht nur {iber das Wort, sondern gerade
auch die korperliche Berithrung und Nahe ergeben, erschlieflen helfen wird. Dabei macht
Katharina Stornig deutlich, dass es ein Missverstandnis ist, diese Sorge fiir Miitter und
Neugeborene als einen einfachen Transfer westlicher Ideen und Praktiken anzusehen.>

Slidsee-Kolonien des Kaiserreichs. All-
tag und Beziehungen zur indigenen

51 STORNIG, Cultural Conceptions
(Anm.16),107 Anm. 6.

53 Ebd.,114-115. Nicht nur die
Schwestern setzten sich tber die

52 Ebd.,109: »This was due to Catho-
lic sexual mores and gendered politics
of the body and sexuality, which held
that ecclesiastical superiors, priests
and nuns were to consider any con-
frontation with the field of sexuality as
dangerous and harmful to chastity. «

rechtlichen Regelungen hinweg, son-
dern auch die Steyler Patres. In ahn-
licher Weise handelt auch der General-
oberer der Missionsbenediktiner
lldefons Schober im Blick auf die
Arbeit der Missionsbenediktinerinnen
inTansania oder anderen Landern. Auf
der anderen Seite wurde von manchen
Bischofen kritisiert, dass Schwestern
bereits seit 1913 als Hebammen tétig
sind (vgl.ebd., 116 Anm. 49; vgl.auch:
Livia LOOSEN, Deutsche Frauen in den

Bevolkerung 1884-1919, Bielefeld
2014). Zur Geschichte der Steyler Mis-
sion in der Stdsee vgl. Paul B. STEFFEN,
Missionsbeginn in Neuguinea. Die
Anfange der Rheinischen, Neuen-
dettelsauer und Steyler Missionsarbeit
in Neuguinea, Nettetal 1995.

54 Vgl. STORNIG, Cultural Concep-
tions (Anm.16 ), 116.




ZwischenWeltenLeben — Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 59

Ahnliche Prozesse der Verinderung des Eigenen durch Fremdes ereignen sich in
den Tatigkeiten der Missionarinnen als Katechetinnen, in verschiedenen Diensten der
Verkiindigung des Evangeliums, in der Leitung von Gemeinden in den Sierras oder Valles
der Lander des Stidens, wo der Priester nur wenige Male im Jahr Gottesdienst feiern kann.
Was diese Emanzipationsprozesse der Missionarinnen — auf den Feldern der T4tigkeit von
Minnern - fiir die Kirche selbst bedeutet, wird eine Missionswissenschaft aufzuarbeiten
haben, gerade um die ekklesiologischen und amtstheologischen Debatten der Gegenwart auf
ein breites pastorales und missionarisches Fundament zu stellen und Wege in die Zukunft
einer inklusiven und partnerschaftlichen Kirche zu begleiten. Sichtbar werden sollten dabei
auch die gegenseitige Starkung der Schwestern und Briidder und die Emanzipationsprozesse
in den Médnnerorden und -kongregationen; ohne die Offenheit der Steyler Patres wire der
Aufbruch der Schwestern und ihre Tatigkeit als Hebammen nicht moglich gewesen.

2.2.3 Der Kontakt mit der Heimat - interkulturelle Gemeinschaften und
Ordensoberinnen als transkulturelle Akteurinnen

Die Fremde fordert Eigenes nicht nur in der Fremde, sondern auch in der Heimat heraus.
Die Missionarinnen standen und stehen in vielfiltigen Kontakten zur Heimat, zum » Mutter-
haus«. In den ersten Jahren waren die Don-Bosco-Schwestern auf die Schiffe aus der Heimat
angewiesen, die Nahrung, Kleidung und andere lebenswichtige Dinge brachten, iiber die
aber auch weitere Mitschwestern eintrafen und die Oberinnen und Patres ihre Besuche in
der Mission abstatteten.>® Briefe gingen hin und her, in der Heimat war die Fremde prisent,
im Gebet, aber auch ganz praktisch — durch Vorbereitungen einer nichsten Reise in den
Stiden usw. —, durch Berichte der Oberen, die sich - so arbeiten es Rebekka Habermas
und Gertrud Hiiwelmeier heraus — immer mehr zu transkulturellen Akteurinnen und Teil
eines »transnationalen sozialen Feldes«*” entwickeln. Die Oberinnen versuchen, durch
Besuche und ihre Korrespondenz die Gemeinschaft iber die Entfernung hin zusammen-
zuhalten, auch wenn sie selbst nicht reisen konnten. »Sind wir auch personlich voneinander
getrennt, so Katharina Kasper, die Griinderin der Armen Dienstmagde, »so sind wir doch
durch unseren heiligen Beruf und den Geist der armen Dienstmégde Christi ganz enge
miteinander vereinigt, so dafl man nichts weifl von Trennung durch den Ozean.«*® Oft
ist dies zwar mehr Wunsch als Realitit; die Bewegung der Reise, die die Gemeinschaften
in der Fremde aufbrechen lasst, kommt in der einen Gemeinschaft auch in der Heimat an,
in der anderen weniger und fithrt dann zu Spannungen. Neuerungen — wie die Néhe zu
den Einheimischen in Brasilien oder eine bessere Integration einheimischer afrikanischer
Schwestern® — werden nicht immer akzeptiert, Spannungen und Konkurrenzen unter
den Schwestern treten auf, Einforderung von Gehorsam oder dessen Aufkiindigung sind

55 Ebd.,123: »it must therefore be
stated that, contrary to earlier genera-
tions of both nuns and indigenous
women, for whom the prospect of
such a maternal clinic must have pro-
vided quite a threatening image of a
closed site of pollution and a real
threat to sexual purity, later generati-
ons obviously came to value these
institutions for a range of reasons. «
56 Vgl.FERNANDEZ, Con letra de
mujer (Anm.19), z.B.97,157 und an
vielen weiteren Stellen: »Con el barco
Austral llegé nuestra Rda. Madre

Visitadora con Sr. Bruno Bertila; nos
trajeron circulares de nuestros Amadis-
imos Superiores mayores « (Notiz vom
8.Mai1913,157).

57 HUWELMEIER, Nonnen auf Reisen
(Anm.10), 239. Vgl.auch: Gertrud HU-
WELMEIER, »Nach Amerika!« Schwes-
tern ohne Grenzen, in: L'Homme.
Europaische Zeitschrift fir feministi-
sche Geschichtswissenschaft 16
(2/2005) 97-115; Rebekka HABERMAS,
Mission im 19. Jahrhundert — Globale
Netze des Religidsen, in: Historische
Zeitschrift 56 (2008) 629-679.

58 HUWELMEIER, Nonnen auf Reisen
(Anm.10), 239.

59 Vgl. z.B. den Beitrag von Kathrin
LANGEWIESCHE, Aus Tochtern werden
Schwestern. Afrikanische katholische
Ordensfrauen in kolonialen und post-
kolonialen Zeiten, in: HABERMAS /
HOLZL, Mission global (Anm.11),
297-326.




60 Margit Eckholt

Konsequenzen, neue einheimische Gemeinschaften entstehen, die sich vom »Mutter-
haus« 1sen, gleichzeitig aber lernen, »schwesterliche« Verbindungen zu pflegen.®® Die

Bewegungen und Erschiitterungen auf der Reise brechen Frauenrollen und das Verhalten zur

Fremde auf, Kréfte wachsen fiir neue Aufgaben, andere oder weitere berufliche, sprachliche

etc. Kompetenzen sind notwendig, sie fiihren zur Auseinandersetzung mit neuen Praktiken

und zur Bestimmung neuer Orte der Mission. Das Zweite Vatikanische Konzil wird fiir

viele missionarisch tdtige Frauenkongregationen zu einem Impuls, auf neue, interkulturelle

Weise Gemeinschaft zu bilden; heute leben oftmals Schwestern aus mehreren Nationen

in einer Gemeinschaft zusammen. »Die interkulturelle Weisheit«, so Diana de Vallescar
Palanca in ihrer Studie zum » Ordensleben interkulturell«, »treibt immer voran, wenn auch

auf unregelmaflige Weise. Sie setzt voraus, dass die bewegendsten Entdeckungen gerade

»zwischen«den Grenzen und zuweilen unter Anpassungen, Improvisationen, auf Umwegen

oder Riickwegen geschehen ... Dieses Hin- und Hergehen zwischen der Tradition und der
Innovation setzt die Uberschreitung und den Auszug aus der Homogenitit und der Mono-
tonie voraus und verleiht jedem neuen Morgen eine festliche Farbe. «®!

Die Bewegung der Reise fithrt zur Auseinandersetzung mit dem Frauenbild und der
eigenen Rolle als Frau und Ordensfrau, weniger die »madre« (Mutter) als »hermanac
(Schwester) zu sein; das hat in der Nachkonzilszeit - und im Grund bis heute - spannende,
auch schmerzhafte Emanzipationsprozesse in den Gemeinschaften angestoflen. Die Oberin,
die in der Vergangenheit, so Gertrud Hiiwelmeier, »Kontrolle und Macht« ausiibte, wird
nun, im »Rahmen einer rapiden Transnationalisierung ... zu einer Mittlerin zwischen
den Kulturen. Als Reisenden zwischen den Kontinenten kommt der Generaloberin sowie
ihren Assistentinnen in der Gegenwart die Aufgabe zu, die Einheit der Gemeinschaft zu
fordern und gleichzeitig die kulturelle Vielfalt nicht aus dem Blick zu verlieren«®2. Die
Bewegung der Reisen der ersten »aventuriéres de Dieu« im 19. Jahrhundert ist bis heute an
den vielschichtigen interkulturellen Dynamiken in den Gemeinschaften zu spiiren; was
Heimat, was Fremde ist, hat sich verschoben und definiert sich je neu im spannenden und
herausfordernden ZwischenWeltenLeben der Missionarinnen.

3 ZwischenWeltenLeben - Konvivenz und
Gastfreundschaft

Was sich in den missionarisch tédtigen Frauenkongregationen von Beginn ihrer Griin-
dung bis heute - durch alle Spannungen hindurch - an den vielfaltigen »Kontakt-
zonen« ihrer Glaubenspraktiken verwoben hat, sind Gestalten des ZwischenWelten-
Lebens (-Arbeitens, -Betens, -Schreibens), die einen neuen Zugang zu dem darstellen kon-
nen, was » Mission« ist. Der Potsdamer Literaturwissenschaftler Ottmar Ette hat den Begriff
des » ZwischenWeltenSchreibens« und das Konzept der »Konvivenz« fiir eine »transareale«
60 HUWELMEIER, Nonnen auf Reisen

63 Ottmar ETTE, Anton Wilhelm 65 Ebd.,159.

(Anm.10), 240.

61 Diana DE VALLESCAR PALANCA,
Ordensleben interkulturell. Eine neue
Vision. Aus dem Spanischen Ubersetzt
von Helene Biichel, Freiburg/Basel/
Wien 2008, 154.

62 HUWELMEIER, Nonnen auf Reisen
(Anm.10), 243.

Amo. Philosophien ohne festen Wohn-
sitz. Eine Philosophie der Aufklarung
zwischen Europa und Afrika, Berlin
2014,159.

64 Ebd.,157. Ette nennt dies ein
»Philosophieren ohne festen Wohn-
sitz, das sich nicht auf eine einzige
Perspektivik, auf eine einzige Zuge-
horigkeit, auf einen einzigen Stand-
punkt reduzieren lat« (158).

66 Vgl. HOWELMEIER, Nonnen auf
Reisen (Anm.10), 229: »Damit
erschaffen sie hybride Kulturen, in
denen das Lokale keineswegs verloren
geht, sondern in veranderter Weise
fortbesteht und in vielen Fallen sogar
stérker als bisher betont wird. « — Zur
Bedeutung des religiésen Lebens von
Frauen im Kontext des sozialen Katho-
lizismus in Lateinamerika vgl.Ana




ZwischenWeltenLeben — Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 61

Literaturwissenschaft herausgearbeitet; sein Blick auf die Migrantenliteratur, auf einen
bedeutenden - aber vergessenen und verkannten — Migranten des 18.Jahrhunderts, den
afrikanischen Philosophen Anton Wilhelm Amo, macht die »Querung unterschiedlicher
Sprachen, verschiedenartiger Kulturen und oft widerspriichlicher Traditionen«®* in dieser
Literatur bzw. Philosophie deutlich, die »Vieldimensionalitét viellogischer Denk- und Aus-
tauschprozesse«%* und - so gerade im Falle von Amo - die »transareale Vektorisierung eines
Lebenswissens, das sich als Uberlebenswissen gerade auf dem Feld des Denkens erprobte«®.
Das kann, in dhnlicher Weise, an den Zeugnissen der Missionarinnen herausgearbeitet
werden; auch sie stehen fiir eine » Konvivenz«, ein » Uberlebenswissen«, das sich an den
vielfiltigen Kontaktzonen ausbildet und von Grenziiberschreitungen, Grenzziehungen,
Verwundungen, von Aufbriichen, von Durchlissigkeit auf andere Gemeinschaften, auf
andere von Frauen getragene religiése Vereinigungen, auf neue Formen eines sozialen
Katholizismus gepréigt ist und bereits lange vor dem ekklesiologischen Paradigmen-
wechsel des Zweiten Vatikanischen Konzils fiir den Wegcharakter einer interkulturellen
Volk-Gottes-Ekklesiologie steht.%® In diesen Kontaktzonen entstehen neue Glaubens-
praktiken, auch »hybride« und transkulturelle Formen des Glaubens, in denen sich die
volksreligiose Praktik aus dem Piemont z.B. auf neue, inkulturierte Weise ausdriickt,
in denen aber auch Resonanzriume fiir die die jeweilige Kultur prégende Religiositat
ermoglicht werden.

Was dieses ZwischenWeltenLeben zur Mission macht, ist die Riickbindung der ver-
schiedenen Praktiken an den, den die Schwestern als Herrn des Lebens und der Zukunft
glauben, Jesus Christus, was in den Chroniken der Don-Bosco-Schwestern lapidar notiert
ist als Feier der Eucharistie an einem Sonntag oder einem besonderen Fest, als Beginn des
Marienmonats und besonderer Gebetsintentionen.®” Jesus von Nazareth ist der, der sie selbst
»leben« lasst, zwischen den Welten, mit und ohne »Erfolg, er ist der, ohne den sie nicht
sein konnen und der die Tiefe ihrer Sehnsucht ist, die antreibt, je neu aufzubrechen. Das
ist die unsichtbare und sie alle auch verbindende »Folie«, auf der sie ihre unterschiedlichen
Praktiken einschreiben, die je neu Bekehrung, ein Aufbrechen von Bildern und Prozesse der
Emanzipation ermdglicht und die sie - {iber die Grenzen der Gemeinschaften hinaus - ver-
bindet. Gastfreundschaft — die sie selbst erleben und schenken - wird zu einem Schliissel
fiir ihr ZwischenWeltenLeben, ein Begriff, den die protestantische US-amerikanische Theo-
login Letty Russell, eine der wenigen Missionstheologinnen, in ihren Arbeiten aufgegriffen
hat. Das ist, so Russel, die »Church around the table, in der viele Platz haben und fiir die
Fremden immer ein Platz freigehalten wird.®

Wenn die Missionswissenschaften die vielfaltigen Praktiken der Missionarinnen damals
und heute - der missionarisch tatigen Kongregationen des 19. und 20. Jahrhunderts, der
Laiengemeinschaften, der neuen Formen von Mission, die sich auch iiber wissenschaftliche
Netzwerke wie KAAD oder ICALA® ereignen -, ernst nehmen, stehen sie im Dienst einer
interkulturellen Theologie, die lernt, postkoloniale und gendertheoretische Analyse-

Maria BIDEGAIN, Participacion y
protagonismo de las mujeresen la
historia del catolicismo latinoame-
ricano, Buenos Aires 2009.

67 Vgl.FERNANDEZ, Con letra de
mujer (Anm.19), 85, und an vielen
anderen Stellen.

68 Letty M. RUSSELL, Church in the
round. Feminist interpretation of the
church, Westminster 1993.

69 Es handelt sich um zwei Stipen-
dienwerke der katholischen Kirche
in Deutschland: KAAD: Katholischer
Akademischer Auslander-Dienste.V.;
ICALA: Intercambio cultural aleman-
latinoamericano (Stipendienwerk
Lateinamerika-Deutschland e.V.).




62 Margit Eckholt

momente aufzugreifen. Das bedeutet nicht blof3, das »weibliche Gesicht der Mission« zu
erschliefen, sondern eine feministisch-theologische Missionswissenschaft” als Teil der
»Vieldimensionalitat viellogischer Denk- und Austauschprozesse« auch in der Theolo-
gie anzuerkennen und bereit zu sein zur Korrektur und Revision missionstheologischer
Ansitze, die exklusiv und ausgrenzend vorgegangen sind. Die Anerkennung der Prasenz
von Frauen deckt Hierarchisierungen auf, macht deutlich, welche befreienden oder unfrei
machenden Frauenbilder in Gemeinschaften und der Kirche transportiert worden sind.
Das ZwischenWeltenLeben - von Frauen und Ménnern - steht je neu fiir Bewegung, es
ist in diesem Sinn immer destabilisierend fuir Praktiken, die sich festschreiben wollen und
die machtbesetzt sind.

Was die » Abenteurerinnen Gottes« gelebt haben und leben, ist nicht mehr und nicht
weniger als die Grundgestalt christlichen Glaubens, der »Imperativ einer christlichen
Lebensweise schlechthin«”!, den sie in ihrer Lebensform zeugnishaft leben, als Zeichen fiir
die Moglichkeit, sich auf das Abenteuer eines Lebens mit dem Grenzen {iberschreitenden
Gott des Lebens einzulassen. »Es geht«, so hat Letty Russel es formuliert, »um die Freude,
Liebe fiir andere zu teilen, und um die unerwarteten Gaben, die aus den Begegnungen mit
jenen geschenkt werden, die anders sind als wir. Es geht auch um die Gastfreundschaft
eines Gottes, der fortwiahrend in Beziehung lebt, der die Liebe unter den drei Personen
der Trinitét teilt und uns in Liebe sucht, um uns einzuladen, dieses Willkommensein mit
andern zu teilen.«”* Mission in diesem Sinn ist immer die Zukunft der Kirche, weil sie Mut
macht zur Zukunft einer Kirche, die befreiende, heilende und Grenzen tiberschreitende
Gemeinschaft ist. .

70 HEIDEMANNS, Schritte auf dem
Weg (Anm. 8), 86: »Eine feministische
Missiologie setzt nicht nur voraus,
geschichtliche und gegenwartige
Abhangigkeiten jenseits essentialisti-
scher Zuschreibungen zu analysieren,
sondern hat dartiber hinaus metho-
dologisch dem Umstand Rechnung

zu tragen, dass die Offenheit fiir und
das Interesse an der Anderen und
deren Interpretation der christlichen
Botschaft selbst Ausdruck eines
geschlechtsspezifischen, sozio-kultu-
rellen, politischen und wirtschaftlichen
Kontextes ist und damit keinesfalls

als voraussetzungslos oder uneinge-
schrankt offen betrachtet werden
kann.«

71 Ebd., 94.

72 Letty M. RUSSELL, Postkoloniale
Subjekte und eine feministische Her-
meneutik der Gastfreundschaft, in:
WALZ/LIENEMANN-PERRIN/STRAHM,
Als hatten sie uns neu erfunden
(Anm. 8), 99-112, hier 108.




ZwischenWelten Leben — Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen 63

Don Bosco-Schwestern
und einheimische Madchen
und Frauen,

Fotos aus dem Museum der
»Mision salesiana«

in Rio Grande/Feuerland

Fotos:
Margit Eckholt,
7. April 2016




Draufden zuhause?

Konzilstheologische Inspirationen

fiir die Mission der Kirche

von Christian Bauer

Zusammenfassung

Ein im Sinne des Zweiten Vati-
canums explorativ und nicht
kolonial gefasster Missions-
begriff ist eine wertvolle Res-
source fUr den gegenwartigen
Strukturwandel der Pastoral.
Nach dem Vorbild der ersten
franzOsischen Arbeiterpriester
geht es um eine beherzte
Selbstentgrenzung der Kirche
auf ihren je grofReren Gott, der
beharrlich auf fremdes Terrain
lockt. Denn Mission ist nicht
nétig, weil die Anderen
darauf warten, sondern weil
wir sie brauchen: ihre anderen
Geschichten vom Leben und
somit auch ihre anderen Ge-
schichten von Gott.
Schliisselbegriffe

- Arbeiterpriester

- Zweites Vaticanum

- Selbstentgrenzung

- Strukturwandel

- Duale Ekklesiologie

- Papst Franziskus

Abstract

A concept of mission that, in

accordance with the Second

Vatican Council, is understood

in an explorative rather than

a colonial way is a valuable

resource for the current struc-

tural transformation of pastoral

work. Following the example

set by the first French worker-

priests, the contribution deals

with a courageous dissolution

of ecclesial boundaries by the

Church itself toward its ever

greater God who persistently

entices to unknown terrain

since missionary activity is not

necessary because the others

are waiting for it, but because

we need them: their different

stories about life and thus their

different stories about God

as well.

Keywords

- worker-priests

- Second Vatican Council

- dissolution of ecclesial
boundaries by the Church
itself

- structural transformation

- dual ecclesiology

- Pope Francis

Sumario
Un concepto de misién que en
el sentido del Concilio Vati-
canoll sea mas explorativo y no
colonial es una fuente impor-
tante para el cambio estructural
contemporaneo en la pastoral.
Segun el ejemplo de los prime-
ros sacerdotes obreros france-
ses se trata de ir hacia una
valiente auto-apertura de la
Iglesia frente a su Dios siem-
pre mas grande, que de forma
penetrante nos atrae a un
nuevo terreno. Pues la mision
no es necesaria, porque los
otros la estén esperando, sino
porque nosotros la necesita-
mos: necesitamos sus otras
historias de la vida y con ello
sus otras historias de Dios.
Conceptos claves
- Sacerdotes obreros
- Concilio Vaticano Il
- auto-apertura de

la Iglesia
- Cambio estructural
- Eclesiologia dual
- Papa Francisco

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 64 -77



Drauflen zuhause? 65

ch konne gerne tiber alles sprechen, sagte der nette Dekanatsreferent am Telefon - nur

bitte nicht iiber Mission. Bei diesem Thema gingen bei den Leuten sofort die roten

Warnlampen an. Man habe genug davon, dass stindig neue pastorale Leitworte aus-
gegeben werden. Und schliefSlich sei man ja auch nicht bei den Zeugen Jehovas ... Eine
Szene aus dem pastoralen Alltag, die exemplarisch ist fiir die vielen und zum Teil auch
berechtigten Vorbehalte, die dem Missionsbegriff hierzulande immer wieder entgegen-
schlagen. Man hat ihn daher nach dem Zweiten Vaticanum in weiten Teilen unserer Kirche
auch bewusst vermieden. Kénnen wir ihn heute, vielleicht sogar mit Hilfe von Papst
Franziskus, in unseren Breiten wiederentdecken und eigenkontextuell mit einem neuen Sinn
fiilllen? Im sékularen Bereich jedenfalls geht man wesentlich unbefangener damit um. Jedes
Unternehmen, das etwas auf sich halt, hat langst ein eigenes mission statement. Angesichts
dessen stellt sich die Frage: Was ist eigentlich unsere Mission als Kirche in der Welt von
heute? Das Zweite Vatikanische Konzil hat angesichts dieser pastoralen Grundfrage unserer
Gegenwart ein noch immer aktuelles mission statement fiir die Kirche formuliert. Von dorther
mdochte ich Sie im Folgenden, beginnend mit einer missionstheologischen Zeitreise in die
franzosische Vorgeschichte des Zweiten Vaticanums, auf einen pastoraltheologischen
Erkundungsgang in das Land der Zukunft entfithren. Beginnen wir in der Gegenwart.

1 Konzilsrezeption hierzulande

Was hat das Konzil eigentlich gebracht? Fragt man deutschsprachige Zeitzeuginnen und
Zeitzeugen, bekommt man vielfach Dinge zu horen, die auch auf einer Zeichnung in dem
Jugendbuch Kirchengeschichte in Bildern zu sehen sind!, die die Nachkonzilszeit in einer
exemplarischen mitteleuropéischen Pfarrgemeinde zeigt. Ein sogenannter » Volksaltar< und
ein Ambo werden errichtet. Nicht mehr nur der Priester allein tragt nun Verantwortung,
sondern auch einige Laien — genauer gesagt: Ménner, die morteln, bohren und schrauben.
Frauen tauchen auf diesem Bild noch nicht auf. Und die Zeigefinger der beiden tonan-
gebenden Ménner weisen bereits in unterschiedliche Richtungen. Ein sprechendes Bild, was
die bisherige Geschichte der Konzilsrezeption im deutschen Sprachraum? betrifft. Diese
bestand namlich vor allem in einem entsprechenden >Innenumbauc« der Kirche, der sich im
hiesigen Kontext zunichst weitgehend auf eine »Liturgie- und Seelsorgsstrukturreform«*
beschréankte: Die Hl. Messe wurde nun auf Deutsch und mit dem Gesicht >zum Volk¢
gefeiert, Pfarrgemeinderite und andere Gremien der Laienbeteiligung wurden eingerichtet.

In den vier Konstitutionen des Zweiten Vaticanums gesprochen, die so etwas wie den
hermeneutischen Gesamtrahmen des Konzils bilden: Sacrosanctum concilium und Lumen
gentium standen im Zentrum des Interesses* - und somit auch die beiden pastoralen
Grundvollziige von Liturgia und Koinonia. Diese primér >introvertierte« Schwerpunkt-
setzung ist symptomatisch fiir die bisherige hiesige Konzilsrezeption. Der nachkonziliare

1 Juan Maria LABOA, Kirchen- 3 Elmar KLINGER, Das Aggiorna- 4 Auch in Bezug auf diese beiden
geschichte in Bildern. Die Gegenwart mento der Pastoralkonstitution, in: Lehrdokumente ist die Rezeption des
(Bd.10), Dusseldorf 1982, Abschnitt 40  Franz-Xaver KAUFMANN /Arnold Zweiten Vaticanums hierzulande noch
(keine Seitenzahlen). ZINGERLE (Hg.), Vaticanum 1l und lange nicht am Ende. Fiir eine entspre-
2 Vgl.Christian BAUER, Konzilsrezep-  Modernisierung. Historische, theologi-  chende Relektire von Lumen gentium
tion in Deutschland. Anmerkungen sche und soziologische Perspektiven, siehe auch Christian BAUER, Amter
zur Nachgeschichte des Zweiten Vati- Paderborn 1996, 171-187, hier 171. des ganzen Volkes Gottes? Umrisse
canums, in: Anzeiger fur die Seelsorge einer messianischen Ekklesiologie im
121 (10/2012) 32-37. Horizont von Lumen Gentium, in:

Zeitschrift fir Katholische Theologie
(2015) 266-284.




66 Christian Bauer

Kirchenumbau hat sich vor allem auf jene beiden Konstitutionen konzentriert, die sich
deutschsprachigen Autbriichen der Pastoral vor dem Zweiten Vaticanum verdanken: der
Liturgischen Bewegung, der Jugendbewegung, der Bibelbewegung und der Katholischen
Aktion. Weniger stark im Fokus stand bisher ein anderes konziliares Lehrdokument,
das — wie auch das Missionsdekret Ad gentes — vor allem aus der franzdsischen Pastoral-
kultur stammt (Stichworte: Arbeiterpriester, Missionsbewegung, Prasenzspiritualitdt) und
das nach dem Konzil vor allem in den Kirchen des Stidens rezipiert wurde: Gaudium et
spes. Papst Franziskus, der im Gegensatz zum Sacrosanctum-concilium-Papst Benedikt
ein veritabler Gaudium-et-spes-Papst ist, fordert dazu heraus, dieses so zentrale Konzils-
dokument neu zu lesen und in vertiefter Weise zu leben. Und wer weif3, vielleicht verstehen
wir dann auch die Offenbarungskonstitution Dei verbums besser und dariiber dann auch:
Gottes verborgene Prisenz im Geheimnis der Welt. Eine entsprechende Relecture der
Konzilstexte konnte auch unsere Kirche hinauslocken in die Welt. Dort kann sie noch
vieles entdecken. Andere Sozialmilieus und neue Orte der Pastoral, aber auch aufrichtige
Hingabe, interessante Menschen, faszinierende Geschichten — und am allermeisten: ihren
eigenen Gott.

2 Franzoésischer Missionsbegriff

Eine missionarisch »weltoffene« Gaudium-et-spes-Kirche wendet sich ihrem Aufen mit einer
entsprechend lernbereiten Gottesvermutung zu. Auf diese Weise realisiert sie die kiirzeste
und beste mir bekannte Definition des Missionsbegriffs, deren theologiegeschichtliche
Fahrte nach Frankreich bzw. in die Nachkriegszeit fihrt: » Mission heif3t, dass die Kirche aus
sich herausgehen muss.«® - so in genialer Einfachheit M.-Dominique Chenu, der spitere
Konzilstheologe und » Grof3vater«” der lateinamerikanischen Befreiungstheologie. Kirche
darf nicht bei sich selber bleiben, heif3t das, ihre Mission drangt sie hinaus in die Welt. Dort
kann sie Spuren jener zuvorkommenden Gnade entdecken®, mit der Gott ihr immer schon
voraus ist: »Gott kommt frither als der Missionar«®. Dass in Frankreich nach dem Zweiten
Weltkrieg und vor dem Zweiten Vaticanum in dieser Hinsicht etwas wirklich Neues ent-
standen ist, wusste man auch im Vatikan: »In Rom weif$ man, dass Frankreich das Haupt
des Katholizismus ist, zumindest in missionarischer und intellektueller Hinsicht«, so 1950
der damalige Substitut im Pépstlichen Staatssekretariat Giovanni B. Montini, der spatere
Konzilspapst Paul VI. Prototyp einer entsprechenden Pastoral waren die inzwischen auch
hierzulande bekannten » Missionarinnen ohne Schiff«' um Madeleine Delbrél, die bereits
1933 nach Ivry aufgebrochen waren, um unter den dortigen Kommunisten das Evangelium
zu leben. Man begriff sich nun insgesamt als eine »Kirche im Missionszustand«'! (»Eglise
en état de mission«) — ein Begriff, den M.-Dominique Chenu 1947 auf einer General-
versammlung der Mission de France pragte und den inzwischen auch Papst Franziskus in

5 Zum offenbarungstheologischen
Zusammenhang von GS und DV siehe
auch Christian BAUER, Zeichen der
Prasenz Gottes? Gaudium et spes als
zweite Offenbarungskonstitution des
Konzils, in: Zeitschrift fir Katholische
Theologie (2014) 64-79.

6 M.-Dominique CHENU, Un Concile
a ladimension du monde, in: DERS.,
L'évangile dans les temps. La parole de
Dieu Il, Paris 1964, 633-637, hier 636.

7 Vgl.Gustavo GUTIERREZ, Meine
groRte Sorge gilt der Befreiung
meines Volkes. Ein Interview mit
Gustavo Gutiérrez, in: Orientierung
70 (2006) 107.

8 Vgl.Karl RAHNER, Denn Du
kommst unserem Tun mit Deiner
Gnade zuvor. Zur Theologie der Seel-
sorge heute, Disseldorf1986.

9 Leonardo BOFF, Gott kommt friher
als der Missionar. Neuevangelisierung
fur eine Kultur des Lebens und der
Freiheit, Dusseldorf 1991.

10 Madeleine DELBREL, Nous autres,
gens des rues. Textes missionnaires,
Paris 1995, 68.

11 Vgl.M.-Dominique CHENU, >En
état de missiong, in: DERS., L'Evangile
(Anm.6), 237-240.




Drauflen zuhause? 67

Evangelii gaudium verwendet. Institutioneller Ausdruck dieses missionarischen Aufbruchs
der franzosischen Kirche ist die Griindung von zwei der innovativsten Pastoralprojekte
des gesamten 20.Jahrhunderts: des bereits genannten iiberdidzesanen Priesterseminars
der Mission de France (1941) in Lisieux, aus der viele spatere Arbeiterpriester hervorgingen,
und der Mission de Paris (1943), in der kleine Equipes von Priestern und Laien sich im
kirchenfremden Arbeitermilieu der Vorstadte von Paris einwurzelten.

Doch Vorsicht! Bei alldem geht es nicht um pastoraltheologische Kopiervorlagen - es
gilt interkulturelle Differenzen wahrzunehmen und zu respektieren. Denn Mission und
mission sind genauso verschiedene Dinge wie Geist und esprit. Der pastoralsoziologische
Bestseller La France, pays de mission von 1943 war ein entsprechender Augendfiner, so etwas
wie die > Sinus-Milieustudie« der franzésischen Kirche vor dem Konzil - der Ziindfunke
einer missionspastoralen »Supernova« nach dem Krieg. Diese religionssoziologische Studie
tiber das fast vollig entkirchlichte Arbeitermilieu schlug im Bewusstsein der franzosischen
Kirche ein wie eine »Bombe«!?: Frankreich, dessen Kirche mit gallikanischem Stolz den
Ehrentitel der >Altesten Tochter der Kirche« trigt — ein Missionsland? Missionslander
liegen doch irgendwo in Ubersee, wo weifle Missionare den armen Heidenkindern die
Bibel bringen ... Aber Frankreich? Missionsland - das war nun nicht mehr nur ein
geographischer, sondern auch ein soziologischer Begriff. Und Mission hief} schon bald
nicht mehr, andere Menschen wie fremde Kolonisatoren zur Kirche bekehren und deren
Zugrift somit auf neue Territorien auszuweiten, sondern vielmehr auch im nichtkirchlichen
Auf3en nach Spuren der »Prisenz Gottes« (GS 11) zu suchen. Fiir eine zugehorige pastorale
Schliisselerfahrung stehen in exemplarischer Weise die ersten franzosischen Arbeiter-
priester!?, die kurz nach dem Krieg in die Fabriken, Kohleminen und Hafenviertel gingen,
um dort als Arbeiter unter Arbeitern zu leben, und so ihrer Kirche halfen, einen explorativ
aufgefrischten und nicht mehr kolonial enggefiihrten neuen Begriff von ihrer eigenen Mis-
sion in der Welt zu entwickeln. Nach eigener Aussage haben sie das Evangelium, das sie
ihren Kameradinnen und Kameraden hatten bringen wollen, unter diesen tiberhaupt erst
wirklich verstanden. Nicht sie haben die Arbeiterinnen und Arbeiter zur Kirche bekehrt,
sondern diese sie zum Evangelium!

Damit nun aber keine bildungsbiirgerliche Sozialromantik aufkommt, sollte man sich
Fotografien' aus dem damaligen franzdsischen Arbeitermilieu ansehen. Sie wirken wie
Bilder aus dem heutigen Kalkutta, Lagos oder Sao Paulo, stammen aber aus den banlieues,
den bidonvilles von Paris: ungeteerte Straflen, umherstreunende Kinder, windschiefe
Bretterbuden. Auf diese herausfordernde, ihnen zunachst einmal fremde Welt haben sich
die Arbeiterpriester eingelassen — und sie hat ihren Missionsbegriff nachhaltig verandert.
Losgezogen waren sie mit einem sehr klassischen, kolonial gepréagten Missionsbegriff: »Wir
sind die Fallschirmspringer Gottes«'® lautet ein entsprechender Originalton. Wir springen
hinter die feindlichen Linien des Arbeitermilieus, heifdt das, um es von innen heraus zur
Kirche zu bekehren. Im gemeinsamen Einsatz fir die Rechte ihrer Kameradinnen und

12 Pierre PIERRARD, L'Eglise et les
ouvriers en France.1940-1990, Paris
1991,173.

13 Vgl.einfihrend Christian BAUER,
Priester im Blaumann. Impulse aus der
franzdsischen Bewegung der Arbeiter-
priester, in: Rainer BUCHER /Johann
Pock (Hg.), Klerus und Pastoral,
Minster 2010, 115-148.

14 Vgl.Francois LEPRIEUR, Quand
Rome condamne. Dominicains et
prétres-ouvriers, Paris 1989, 448ff.
15 Zit. nach Franz BENZ, Die neuen
franzdsischen Seelsorgsmethoden
und ihre Bedeutung firr Deutschland,
in: Theologische Quartalsschrift
(1951) 208-247, hier 240.




68 Christian Bauer

Kameraden jedoch entwickelten die ersten franzésischen Arbeiterpriester einen neuen, post-
kolonialen und entdeckerischen Missionsbegriff'¢. Das folgende Bild von Albert Bouche'?,
einem der ersten franzosischen Arbeiterpriester, der nach dem Zweiten Weltkrieg in einer
Renault-Fabrik in den Vorstadten von Paris arbeitete, illustriert den Zusammenhang:

Der junge Dominikaner lasst sich von Auflen, von einem Arbeiterkameraden Feuer geben.
Die Fotografie bringt die konzilstheologisch entscheidende Entdeckung der Arbeiterpriester
auf den Punkt!®: Mission ist keine Einbahnstrafie, es geht um eine Entdeckung des >eigenenc«
Evangeliums mit den Anderen und von ihnen her. Dieser neue, postkolonial explorative
Missionsbegriff hatte in der Endphase der > Pianischen Ara«jedoch innerkirchlich zunichst
wenig Chancen. 1954 wurden die franzosischen Arbeiterpriester verboten. Angelo Roncalli,
der damalige, wohl als zu nachgiebig eingeschatzte Nuntius in Paris, wurde nach Venedig
weggelobt, und Giovanni Battista Montini, der zustandige Substitut im Romischen Staats-
sekretariat, ein als notorischer > Frankreichfreund« bekannter papabile, ohne Kardinalshut
nach Mailand geschickt'®. Eine wunderbare Ironie der Papstgeschichte: Als Johannes XXIII.
und Paul VI. sollten sie dann wenig spater fiir ein weltkirchlich-konziliares happy end dieses
missionstheologischen > Kirchenkrimis« sorgen.

16 Vgl. Christian BAUER, Mission 17 Francois LEPRIEUR, Rome 18 Vgl. Christian BAUER, Gott im
impossible? Anmerkungen zur Zu- condamne. Dominicains et prétres- Milieu? Ein zweiter Blick auf die
kunft eines heiklen Begriffs, in: Julia ouvriers, Paris 1989, 160ff. Siehe Sinus-Milieu-Studie, in: Diakonia39
STABENTHEINER (Hg), Der Himmel so auch Albert BOUCHE/Monique (2008) 123-129, bes.124f. Siehe
weit. Tiroler Missionarinnen und das BOUCHE, Albert Bouche (1909-1999). auch Gerhard KRUIP, Frankreich als
Aufbrechen in die Eine Welt, Innsbruck  Un frontalier en liberté. De la Missionsland. Das Evangelisierungs-
2015, 44-45. culture ouvriere aux déceptions du konzept der franzosischen Arbeiter-
progressisme chrétien, Paris 2011. priester, in: Ute FRANKE-HESSE/

Gerhard KRUIP (Hg.), Kirchliches
Leben und Theologie in Frankreich,
Odenthal-Altenberg 1997, 50-66.




DraufSen zuhause? 69

3 Spuren in das Zweite Vaticanum

Auf dem Weg dorthin lassen sich weitere Spuren dieses »franzosischen« Missionsbegriffs ver-
folgen. Wenige Monate vor der Konzilseréfinung sandte der Briisseler Erzbischof Kardinal
Suenens im April 1962 ein Memorandum an Papst Johannes XXIII., in dem er mit Verweis
auf den Missionsauftrag Jesu in Mt 28 notierte:

»Auf dem Konzil muss [...] eine doppelte Serie von Fragen bearbeitet werden. Eine erste,
die sich auf die Kirche ad extra bezieht, das heifdt auf die Kirche im Angesicht der Welt
von heute [Stichwort: Gaudium et spes]. Und eine zweite, die sich auf die Kirche ad intra
bezieht, das heifit auf die Kirche als solche [Stichwort: Lumen gentium] — und zwar mit
Blick auf das, was ihr dabei hilft, ihrer Mission in die Welt besser gerecht zu werden. «*

In der Folgezeit formierte sich eine Koalition fithrender Kopfe des Weltepiskopats, die
neben Suenens auch die Kardinile Frings (Koln), Dopfner (Miinchen), Konig (Wien),
Alfrink (Utrecht) und Liénart (Lille) umfasste und die sich auf Initiative von Kardinal
Léger (Montreal) im August 1962 mit einem weiteren Schreiben direkt an den Papst selbst
wandte. Auch dieser >Brief der Kardinile<*! setzt bei Mt 28 an und entwickelt einen kon-
zilstheologisch weiterfithrenden Missionsbegriff:

»Aus dem Auftrag »Geht hin zu allen Volkern und lehrt sie< erwichst eine tiefgreifende
Dynamik, die eine permanente Erneuerung der Kirche ermdglicht [...]. [...] Die so
offenkundige missionarische Ausrichtung des Konzils ist fiir uns eine Quelle grofier
Freude und lebhafter Hoffnungen. [...] Viele der vorbereiteten Schemata betrachten die
Kirche jedoch zu sehr in der Perspektive einer belagerten Festung, die das Konzil zu
verteidigen habe [...]. Die Kirche wird mehr als eine juridische und weniger als eine
missionarische Institution betrachtet. [...] Moge Eure Heiligkeit [...] noch einmal allen,
die das Konzil vorbereiten [...], die dringende [...] Notwendigkeit ins Gedachtnis rufen,
dass das Konzil sein Werk der Erneuerung [...] mit einem doppelten Mut angehen muss:
in der Treue zu Christus und den bangen Erwartungen der Menschen. «*?

Papst Johannes entsprach dieser Aufforderung und griff in seiner berithmten Radio-
ansprache vom 11. September 1962 nicht nur die von Suenens vorgeschlagene Unterscheidung
von Kirche ad intra und ad extra auf, sondern auch das genannte Schriftzitat. Mit aus-
driicklicher papstlicher Billigung stellte Kardinal Suenens dann am 4. Dezember 1962 in der
Konzilaula einen inhaltlichen Gesamtplan fiir das Konzil vor (»Suenensplan«?3), dessen
Grundziige seinem Memorandum vom April entsprachen:

»Es geht darum [sagte er], [...] die ganze Kirche in einen Zustand der Mission [Ecclesia
in statu missionis bzw. Eglise en état de mission] zu versetzen. Damit befinden wir uns
auf dem Boden einer missionarischen Pastoral. «**

19 Die historischen Hintergriinde 22 Paul-Emile LEGER, Lettre inédite 24 SUENENS, Souvenirs
beider Personalien lassen sich leider du Cardinal Paul-Emile Léger au pape (Anm. 20), 74.

erst nach Offnung der entsprechen- Jean XXIIl en ao(t 1962, in: Brigitte

den romischen Archive erhellen. CAULIER/Gilles ROUTHIER, Memoires

20 Léon-Joseph SUENENS, Souvenirs de Vatican I, Montreal 1997, 93-113,

et Espérances, Paris 1991, 66. hier: 97,101, 106f, 112f.

21 Christian BAUER, Rumoren vor 23 Vgl.EImar KLINGER, Das Zweite

dem Konzil. Briefwechsel im Vor- Vatikanische Konzil als ein Gesamtent-

feld des Zweiten Vaticanums, in: waurf. Der Plan von Kardinal Suenens,

Diakonia 42 (2011) 199-200. in: Alfred HIEROLD (Hg.), Die Kraft der

Hoffnung, Bamberg 1986, 142-150.




70 Christian Bauer

Dieser in franzésischem Kontext entstandene und inzwischen auch in Deutschland ange-
kommene Begriff einer »missionarischen Pastoral«ist eigentlich eine Tautologie. Denn im
Sinne des Zweiten Vaticanums ist die Kirche selbst und damit auch jede kirchliche Pastoral
wesenhaft missionsbewegt. Ad gentes zufolge ist die Kirche als Ganze missionarisch. Thr
»missionarisches Wesen« (AG 2) zeigt sich in einer Gaudium-et-spes-orientierten Pastoral der
Sendung ad extra, aber auch in einer Lumen-gentium-orientierten Pastoral der Sammlung ad
intra. Denn wer im Sinne der einen Gesamtekklesiologie des Zweiten Vaticanums zutreffend
von der Kirche sprechen mochte, muss sich immer an beide Kirchenkonstitutionen halten:
an die eher »introvertierte« Kirchenkonstitution Lumen gentium, in der es vor allem um die
Sammlung der Welt in der Kirche geht (Stichwort: Komm-her-Pastoral) und an die eher
rextrovertierte« Kirchenkonstitution Gaudium et spes, in der es vor allem um die Sendung
der Kirche in die Welt geht (Stichwort: Geh-hin-Pastoral). Selbstverstandlich spricht auch
Lumen gentium von der Welt — nur eben von der Kirche her. Und selbstverstindlich spricht
auch Gaudium et spes von der Kirche — nur eben von der Welt her. Kirche ist im Sinne
des Konzils nur dann ganz, wenn sie im Rhythmus von Sammlung ad intra und Sendung
ad extra auf beiden Lungenfliigeln atmet. In der einen Gesamtpastoral der Kirche ist ein
diesbeziiglicher Weltbezug kein schmiickendes Beiwerk, sondern vielmehr kirchliches
Kerngeschift. Denn die Sendung der Kirche in die Welt ist auch ad intra nichts Zusatzliches,
was nach Mafigabe des Moglichen »irgendwie« auf pastoralem Restenergieniveau geschehen
konnte. Die »franzosische« Einfirbung dieser missionarischen Grundausrichtung der
Pastoral fand ihren wohl deutlichsten Ausdruck in dem Entwurf fiir ein Einleitungskapitel
der Pastoralkonstitution, den M.-Dominique Chenu im September 1965 vorlegte, der auch
mit den franzdsischen Arbeiterpriestern in engem Kontakt stand:

»Es liegt in der Natur der Kirche, dass sie [...] in der Welt prasent ist. [...] Indem sie die
Welt sucht, findet sie sich selbst. [...] Um diese Mission [...] zu verwirklichen [...],
unterscheidet die Kirche mit leidenschaftlicher und warmherziger Zuneigung die
Realitdten der Welt [...]. Sie [...] erkennt darin [...] eine Disponiertheit fiir die Gnade
Christi: Zeichen der Zeit, die sich [...] in den Ereignissen [...] manifestieren. [...] Die
Wandlungen der Welt sind eine gute Gelegenheit, um sich ihrer impliziten Ressourcen
des Evangeliums bewusst zu werden. «**

Gott selbst ist es, der uns hinaus ins Weite lockt und auf fremdes Terrain fihrt. Dort diirfen wir
dem Konzil zufolge Elemente der Heiligkeit auch »auflerhalb des Gefiiges« (LG 8) der Kirche
entdecken, uns von den »Strahlen« (NA 2) der Wahrheit auch in anderen Religionen erleuchten
lassen und sogar mit dem verborgenen Wirken der Gnade in den Herzen aller »Menschen guten
Willens« (GS 22) rechnen: Mission als Selbstentgrenzung der Kirche auf ihnen je groleren Gott.
Mission braucht es daher weniger, weil die anderen Menschen uns so sehr notig hétten, sondern
vielmehr weil uns die anderen fehlen: die anderen Menschen mit ihren anderen Erfahrungen

25 Zit. nach GiovanniTURBANTI, 26 \Vgl.expl. Jean-Pierre JOSSUA, La 27 Vgl.Michael RIEGER, Inkarna-

Il ruolo del P D. Chenu nell’elabora- condition du témoin, Paris 1996. Zur tion. Christliches Heilsverstandnis im

zione della costituzione Gaudium et aktuellen Renaissance des Zeugnis- Kontext franzosischsprachiger

spes, in: INSTITUT CATHOLIQUE DE begriffs im sékularen Diskurs der Kultur-  Theologie der Menschwerdung,

PARIS (Hg), Marie-Dominique Chenu. wissenschaften siehe Sibylle SCHMITT/ Frankfurt a.M.1993.

Moyen»Ageet Modernité, Paris Sybille KRAMER/Ramon VOGES (Hg), 28 Rainer BUCHER, Die Gemeinde

1997,173-212, hier 2009ff. Politik der Zeugenschaft. Zur Kritik nach dem Scheitern der Gemeinde-
einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011. theologie. Perspektiven einer zen-

tralen Sozialform der Kirche, in: Georg
RITZER (Hg), »Miteuch bin ich
Mensch ...«, Innsbruck/Wien 2008,
19-46, hier 24.




DraufSen zuhause? 71

und damit auch mit ihren anderen Geschichten von Gott. Sie sind, anders als es der gingige
Kirchenjargon nahelegt, ja nicht nur > Fragende<und > Suchendes, sondern auch Antwortende
und Findende - nur eben anderswo. Nehmen wir es doch einfach sportlich: Es gibt noch ganz
andere Orte der Pastoral als unser Pfarrmilieu. Und es gibt vielleicht auch noch ganz andere Orte
Gottes als unsere Kirche. Damit wird das Eigene des Christentums ganz und gar nicht unwichtig.
Es verdndert sich aber der Modus seiner pastoralen Selbstanbietung an die Gesellschaft.

4 Christliches Zeugnis nach Ad gentes

Im Kontext dieses weltpastoralen Gesamtansatzes des Konzils spielt ein weiterer zweit-
vatikanischer Lehrtext auch hierzulande eine zunehmend wichtige Rolle, den man nicht
nur als ein » Ausfithrungsdekret« zu Lumen gentium, der ersten Kirchenkonstitution des
Zweiten Vaticanums, sondern auch zu Gaudium et spes, dessen zweiter Kirchenkonstitution,
verstehen kann: Ad gentes, das Missionsdekret des Konzils. Liest man es einmal nicht nur
mit Blick auf ferne »Heidenldnder« irgendwo in Ubersee, sondern vielmehr auch fiir den
eigenen Kontext, dann kann man bei dieser eigenkontextuellen Relecture dort auf ganz
erstaunliche Textpassagen stoflen, die dem skizzierten >franzésischen« Missionsbegrift
nicht nur einen lebensweltlichen Ort, sondern auch ein jesuanisches Profil geben. Mein
personliches Lieblingsbeispiel ist ein Schliisselkapitel von Ad gentes, das die Nummern
11 und 12 umfasst und unter der Uberschrift Das christliche Zeugnis?® steht. Diesem Text,
der sich - nach der Methode des »>Bibelteilens< ausgelegt — als pointierte Kurzfassung des
gesamten Konzils auch hervorragend zur Arbeit mit pastoralen Gruppen eignet, ist eine
differenzierte Wahrnehmung der eigenen Gegenwart vorangestellt:

»Es gibt heute zwei Milliarden Menschen [...], die [...] das Evangelium noch nicht oder
noch kaum vernommen haben. Die einen gehoren einer Weltreligion an, andere bleiben
ohne Kenntnis Gottes, wieder andere leugnen seine Existenz ausdriicklich [...]. Damit
die Kirche allen Menschen das Geheimnis des Heils [...] anbieten kann, muss sie sich
die all diesen Gruppen mit dem gleichen Antrieb einpflanzen, mit dem sich Christus
selbst in der Menschwerdung ganz bestimmten sozialen und kulturellen Verhiltnissen
der Menschen verpflichtete, unter denen er lebte.« (AG 10)

Hier wird eine inkarnatorische - und damit auch in die verschiedensten Kontexte
hinein inkulturierbare - Ekklesiologie gelehrt, die in die Bewegung der Mensch-
werdung Gottes miteinschwingt und sich nicht scheut, dabei auch konkrete pastorale
commitments einzugehen. Dieses inkarnationstheologische Grundmotiv, das auch im
Kontext der Arbeiterpriester immer wieder auftaucht?”, wird hier durch das Bedeutungs-
spektrum von obstringere konkretisiert: sich einschlieflen lassen, sich binden - ja sogar:
sich fesseln — an, sich verstricken in, sich verpflichten zu ... Dieses inkarnatorische commit-
ment Jesu verpflichtet auch seine Kirche. Wesentlich ist dabei die Geste eines zwanglosen
»Anbietens« (und nicht: Aufdrangens), das an die spatere franzdsische Pastoralinitiative
Proposer la foi dans la société actuelle erinnert. In der folgenden Nummer 11 heif3t es von
dieser missionarischen »Selbstanbietung«?® der Kirche an die Welt:

»Die Kirche moge in all diesen menschlichen Gruppen présent sein [...]. Denn alle Christ-
glaubigen [...] sind dazu verpflichtet, durch das Beispiel ihres Lebens und durch das
Zeugnis des Wortes den neuen Menschen [...] so zu offenbaren, dass die anderen [...] an
ihnen den wahren Sinn des menschlichen Lebens [...] wahrnehmen kénnen.« (AG 11).




72 Christian Bauer

Dieses weltprisente?® Lebenszeugnis am Kiichentisch, am Lagerfeuer oder am Tresen einer
Bar trigt ein erkennbar jesuanisches Profil - und die pastorale Relevanz fiir eine »milieu-
verengte«*® Kirche von heute ist offenkundig:

»Wie Christus selbst den Menschen ins Herz geblickt und sie durch ein wahrhaft mensch-
liches Gesprich zum gottlichen Licht gefithrt hat, so sollen auch seine [Jiingerinnen
und] Jiinger [...] die Menschen kennen, unter denen sie leben [...]. In aufrichtigem und
geduldigem Zwiegesprich sollen sie lernen, was fiir Reichtiimer der freigebige Gott unter
den Volkern verteilt hat; zugleich aber sollen sie sich bemiihen, diese Reichtiimer durch
das Licht des Evangeliums zu erhellen [...].«(AG 11).

Dieses evangelisatorische Zeugnis der Prasenz setzt wie Gaudium et spes ressourcenorientiert
bei » Freude und Hoffnung« (GS 1)*! der eigenen Gegenwart an und nicht defizitorientiert
bei deren »Trauer und Angst« (GS 1) - und zwar im Namen eines Gottes, der in diesem
Zusammenhang Deus munificus genannt wird: der freigiebige Gott. Im Zusammenhang
mit diesem konziliaren Gottespradikat wird ein ekklesiologischer Grundbegrift des Kon-
zils eingefiihrt, der sich auch in der Pastoralkonstitution an hochst prominenter Stelle
findet - ndmlich in der gerade zitierten Nummer 1 - und den ich selbst bis zum Pontifikat
von Papst Franziskus zumeist iberlesen habe: die Jiingerschaft. In beiden Texten ist, wenn
es um die Kirche geht, nicht vom Volk Gottes oder dhnlichem die Rede, sondern von den
Jingerinnen und Jiingern Christi. Im Rahmen einer entsprechenden Ekklesiologie der
Nachfolge gehen diese auf andere Menschen mit einer lernbereiten Gottesvermutung zu,
die von einer schier > ibernatiirlichen« Selbstlosigkeit gepragt ist:

»Die christliche Liebe erstreckt sich ohne Unterschied von Rasse, gesellschaftlicher Stufe
oder Religion auf alle Menschen. Sie erwartet weder Gewinn noch Dankbarkeit. Denn
wie Gott sich uns mit ungeschuldeter Liebe zugewandt hat, so sind auch die
Gldubigen [...] auf den Menschen selbst bedacht [...]. [...] Die [Jiingerinnen und] Jiinger
Christi hoffen, durch ihre enge Verbindung mit den Menschen [...] ein wahres Zeugnis
abzulegen und auch da zu deren Heil beizutragen, wo sie Christus nicht ganz verkiinden
konnen.« (AG12).

Die christliche Liebe, heifit es hier, erstreckt sich auf alle Menschen: extenditur, sie streckt
sich nach ihnen aus, sie zerdehnt sich formlich - und zwar nach dem Vorbild Gottes
amore gratuito: ohne die Erwartung einer Gegenleistung. Eine entsprechend selbstlose
»Entzwingung«®? des christlichen Glaubens, die jenseits des kirchlichen Selbsterhalts vor
allem »auf den Menschen selbst«** (AG 12) bedacht ist, fiithrt zuriick zum Ursprung aller
29 Praesentia ist ein inkarnations-

sionarisch weltoffene Kirche des 31 Diese ersten Worte der Pastoral-

theologischer Leitbegriff des Konzils,
der beinahe auch seinen Weg in den
Titel der Pastoralkonstitution Gaudium
et spes gefunden hatte. Diese hatte
urspringlich De praesentia ecclesiae
in mundo heifRen sollen — wenn das
lateinische Wort praesentia denn die
gesamte Bedeutungsdichte des fran-
zosischen Wortes présence erfasst
hatte, der auf spirituelle Leitgestalten
wie Charles de Foucault zuriickgeht.
Fiir die Prasenz dieser Kirche in der
Welt ihrer Zeit gilt genau das, was
der lateinische Beginn des tag-

lichen Gebets der Konzilsvéter war:
Adsumus. Wir sind da, sagt eine mis-

Konzils — prasent in der Welt unserer
Gegenwart. In franzdsischen Schulen
antwortet man auf die Frage nach der
eigenen Anwesenheit nichts Anderes:
présent! Das Zweite Vaticanum war
ein kollektives présent!der damaligen
Kirche in der Welt. Fur eine heutige
Pastoral der Prasenz siehe die diesbe-
ziiglichen, auch fir andere Kontexte
exemplarischen Veréffentlichungen
von Andries Baart/NL.

30 Matthias SELLMANN, Milieuver-
engung als Gottesverengung, in:
Lebendige Seelsorge (2006) 284-289.

konstitution waren in einem friiheren
Textentwurf zunachst tiberkreuz
gestanden: Freude und Trauer, Hoff-
nung und Angst. In einem bewussten
lehrmaRigen Akt entschied man sich,
die beiden positiv besetzten Geflihls-
lagen (»Freude und Hoffnung«) an
den Anfang zu stellen — ohne die bei-
den negativ besetzen (»Trauer und
Angst«) zu verschweigen. Mit diesem
hochstlehramtlichen Verbot des Kul-
turpessimismus verpflichtet das Konzil
aufeinen positiven, gleichwohl nicht
unkritischen Gegenwartsbezug, denn
es setzt >ressourcenorientiert« bei

den Starken der eigenen Zeitgenossen




DraufSen zuhause? 73

christlichen Nachfolge - zu jenem >wandercharismatischen ** Lebensstil Jesu, der in allem
auf das Ereignis der Gottesherrschaft vertraut hat?. Was hier in Ad gentes wie ein Echo der
berithmten Er6ffnungsfanfare von Gaudium et spes (»Freude und Hoftnung, Trauer und
Angst ... «) klingt, stellt eine jesusbewegte »Hingabefreude« vor Augen, deren diakonisch
pointierte Gelassenheit missionarisch ermutigt:

»Wie Christus durch die Stadte und Dorfer umherzog und zum Zeichen der anbrechen-
den Gottesherrschaft jederlei Krankheit und Gebrechen heilte, so ist auch die

Kirche [...] mit Menschen jedweden Standes verbunden, besonders aber mit den Armen

und Leidenden, und sie gibt sich bereitwillig fiir sie hin [...]. Sie nimmt an ihren Freuden

und Schmerzen teil, weifl um die Erwartungen und die Ritsel des Lebens und leidet mit

in den Angsten des Todes [...].« (AG12).

5 Mission im pastoralen Strukturwandel

Von dieser kursorischen » Mikrolektiire« eines Schliisselkapitels von Ad gentes zum pastoralen
Alltag hierzulande. Auch die eingangs im Bild gezeigte nachkonziliare Pfarrgemeinde
diirfte heute mitten in jenem epochalen Strukturwandel der Kirche stecken, der in den
deutschsprachigen Didzesen gerade so viele in Atem halt (und aus der Puste bringt) - und
der im lokalen Kirchengefiihl vor Ort vermutlich mindestens so viel verdndern wird,
wie es das Konzil in den meisten Fillen getan hat. Stichwort: Schaffung immer grofierer
pastoraler Rdume - und im Pfarrhaus gehen vielerorts die Lichter aus. Dieser kirchliche
Strukturwandel ist ein Musterbeispiel dafiir, dass man aus theologisch problematischen
Griinden etwas pastoral durchaus Richtiges tun kann. Theologisch fragwiirdig ist es, wenn
man ein - an sich weiterfithrendes - Denken in gréfleren pastoralen Rdumen vor allem am
gegenwartigen Priestermangel orientiert. Kirche wird dabei primér von zolibatir lebenden
mannlichen Amtstragern, weniger aber vom Evangelium her gedacht. Eine in dessen
Sinne jedoch weiterfithrende Moglichkeit wire es, das tridentinische Territorialprinzip
nicht mehr nur koinonial von Lumen gentium her zu verstehen, sondern auch diakonisch
im Sinne von Gaudium et spes - und zwar als eine »diakonische Selbstanbietung«>¢ der
gesamten Kirche an den sozialen Raum. Das so verstandene Territorialprinzip bedeutet,
dass es keinen Flecken Erde gibt, der die pastorale Welt-Mission von Priestern und Laien
nichts anginge: keine aufgelassene Fabrik, kein nahes Fufiballstadion und keine neu eroff-
nete Flichtlingsunterkunft.

an und nicht »defizitorientiert< bei

deren Schwachen (vgl. Hans-Joachim
SANDER, Die pastorale Grammatik der
Lehre — ein Wille zur Macht von Gottes
Heil im Zeichen der Zeit, in: Gunter
WASSILOWSKY [Hg.], Zweites Vatica-
num — vergessene AnstoRe, gegen-
wartige Fortschreibungen [QD 207],
Freiburg i. Br. 2004, 185-206,
bes.197ff).

32 Ottmar FUCHS, Gewaltanfalligkei-
ten im Gottesglauben. Einige Aspekte
zur Entzwingung des Glaubens, in:
Theologische Quartalschrift 191 (2011)
354-384. Flr den gnadentheologi-
schen Kontext bzw. die sakramenten-
pastoralen Konsequenzen dieser >Ent-

zwingung«siehe auch DERS., Wer's
glaubt, wird selig ... Wer’s nicht
glaubt, kommt auch in den Himmel,
Wiirzburg 2012, sowie: DERS., Sakra-
mente — immer gratis, nie umsonst,
Wiirzburg 2015.

33 Siehe auch das berlihmte geist-
liche Vermachtnis von Papst Johan-
nes XXIII. auf seinem Sterbebett:
»Mehrdenn je [...] sind wir heute
darauf ausgerichtet, dem Menschen
als solchem zu dienen, nicht bloR
den Katholiken « (zit. nach Ludwig
KAUFMANN /Nikolaus KLEIN, Johan-

nes XXI11. Prophetie im Vermachtnis,

Fribourg 1990, 24).

34 Vgl. Christian BAUER, Spuren

in die Nachfolge. Zukunft aus dem
jesuanischen Wandercharisma,

in: Pastoraltheologische Informa-
tionen32 (2012) 13-34.

35 Vgl. Christian BAUER, Weisheit
oder Apokalyptik? Konturen jesua-
nischer Pastoral der Gottesherrschaft,
in: Frei geben, in: http:/frei-geben.de/
weisheit-oder-apokalyptik/.

36 BUCHER, Die Gemeinde nach dem
Scheitern der Gemeindetheologie
(Anm. 28), 24.




74 Christian Bauer

Wir sind gewohnt, die kirchliche Pastoral in unseren Pfarrgemeinden und an anderen
Orten vor allem von Lumen gentium her zu verstehen. Das Konzil hat aber eben nicht nur
eine, sondern zwei Kirchenkonstitutionen beschlossen. Nicht nur in Lumen gentium hat es
dogmatisch relevante Aussagen zum Wesen der Kirche gemacht, sondern auch in Gaudium
et spes. Zweimal »constitutio de Ecclesia« — einmal ohne Zusatz und einmal mit dem Zusatz
»in mundo hodierno«. Eine entsprechend >zweiheitlich« strukturierte Gesamtpastoral
verweist zuriick auf die frithesten Anfinge des Christentums. Kirche hat von Beginn an
ndmlich immer aus beidem bestanden: aus umherziehenden Wanderpredigern und aus sess-
haften Ortsgemeinden. Sie war stets eine Kirche der Griinder von Gemeinden und zugleich
auch eine Kirche der Siedler in Gemeinden. Sie kannte Fremdlinge (griech. nap-oikot), die
zwischen den Hausern wohnen, und Gastwirte (lat. parochi), die ihre Hauser 6ffnen. Beide
christliche Ursprungsgestalten stehen auch im etymologischen Hintergrund der Begrifte
der >Pfarrei< und des » Pfarrers«. Durch sie lodern noch heute viele kleine > Lagerfeuer« des
Evangeliums inmitten der Welt: heifle Kerne mit offenen Rindern und Menschen, die dafiir
sorgen, dass das Feuer nicht ausgeht. Orte der Nahe in einem Raum der Weite.

Beides braucht es ja auch im gegenwirtigen Strukturwandel: kleine Gemeinden als Orte
der Néhe einer attraktiven »Komm-her-Kirche« der Sammlung nach Lumen gentium, die
keine Orte der Enge sein diirfen (Stichwort: Milieuverengung). Und zugleich auch groflere
Einheiten als Riume der Weite einer missionarischen > Geh-hin-Kirche« der Sendung nach
Gaudium et spes, die keine Raume der Ferne sein diirfen (Stichwort: Kirchenverdunstung).
Die Nihe der Orte wehrt der potenziellen Ferne der Rdume, und die Weite der Riume ent-
grenzt die potenzielle Enge der Orte. Dabei diirfen wir die Kirche nicht nur im Dorf lassen,
sondern sie zugleich auch grofler denken als bisher — mindestens jedoch grofier als unser
gewohntes Pfarrmilieu. Gegenwirtig scheint die deutsche Kirche diesbeziiglich in ein neues
Stadium ihrer Konzilsrezeption einzutreten. Spatestens seit dem Bonifatiusjahr 2004 steht der
Missionsbegriff ganz oben auf der kirchenamtlichen Tagesordnung. In ihrem gemeinsamen
Hirtenbrief zum Weltmissionssonntag 2004 greifen die deutschen Bischofe das beriihmte
Wort »Wir sind Missionsland geworden«*” auf, das Alfred Delp bereits 1941 in Fulda gepriigt
hatte und das Ivo Zeiger auf dem Katholikentag 1948 hier in Mainz popularisierte. Und sie
fordern in ihrem meiner Ansicht nach gelungensten Beitrag zur Missionstheologie einen
entsprechenden » Aufbruch im Umbruch «*® des pastoralen Strukturwandels:

»Umbruchszeiten sind Gnadenzeiten. Sie bedeuten Abschied und Aufbruch, Trauerarbeit
und Lust zur Innovation. Gott selbst ist es, der unsere Verhiltnisse griindlich aufmischt,
um uns auf Neuland zu locken [...]. [...] Viele Zeitgenossen [...] fragen heute nach dem
Eingang in den Glauben [...]. Wen treffen sie im Eingangsbereich? Leute, die mit dicken

37 Der missionarische Auftrag der
Kirche, zit. nach http:/Avww.
kamp-erfurt.de/levelg_cms/down-
load_user/Evangelisierung/Grund-
lagentexte/DBK-Gemeinsames_Hirten-
wort_Der_missionarische_Auftrag_
der_Kirche%20(21.9.2004).pdf
(5.4.2017),1.

38 Ebd.

39 Ebd.

40 Ebd.,2f.

41 Vgl. Christian BAUER, Gott aulSer-
halb der Pfarrgemeinde entdecken, in:
Matthias SELLMANN (Hg), Gemeinde
ohne Zukunft? Theologische Debatte
und praktische Modelle, Freiburg
i.Br.2013,349-371, sowie DERS., Lerne
am Herd die Wiirde des Gastes. Fur
den missionarischen Ortswechsel einer
»Geh-hin-Kirches, in: Diakonia 41
(2010) 351-358.

42 Karl RAHNER, Strukturwandel
der Kirche als Aufgabe und Chance,
Freiburg i.Br.31973,37.

43 Vgl.Wolfgang PALAVER, Warum
Solidaritat nicht gleich Solidaritat ist.
Der Umgang der Kirchen mit den
Fremden, in: Severin J. LEDERHILGER
(Hg.), Auch Gott ist ein Fremder:
Fremdsein —Toleranz — Solidaritat,
Frankfurt a. M. 2012, 121-140, hier 123.
Wolfgang Palaver beschreibt diesen
urspriinglich aus der Soziologie stam-
menden Begriff des »parochialen
Altruismus« als eine spezifische
»Kombination von Sippenliebe und
Fremdenfeindlichkeit« (ebd.).




DraufSen zuhause? 75

Akten von Sitzung zu Sitzung hasten, die Termin um Termin wahrnehmen und schlief3-
lich aufler Terminen nichts mehr wahrnehmen, die alles gelernt haben, - nur nicht, wie
man ein geistlicher Mensch wird und wie man es bleibt?! Das aber ist die Voraussetzung
unserer Mission.«*

Und weiter:

»Mission [...] geschieht nicht, indem wir Werbekolonnen anheuern oder Berge von
Papier unters Volk bringen [...]. [...] Das Geheimnis unserer Mission liegt in einem
tiberzeugenden christlichen Leben [...]: Der Religionslehrer, der nicht nur vom Glauben
redet, sondern ihn authentisch lebt; die Caritasmitarbeiterin, die der Liebe Christi ihr
eigenes Gesicht gibt; die Eltern, die mit ihrem Kind abends an der Bettkante beten; [...]
sie alle sind lebendiges Evangelium und strahlen aus [...] - unaufdringlich, aber erkenn-
bar; selbstbewusst, aber demiitig [...].«*°

Innerhalb der dualen Gesamtekklesiologie des Konzils steht in unseren Breiten eine ent-
sprechende Schwerpunktverlagerung®' weg von einer eher >introvertierten< Komm-her-
Pastoral der Sammlung nach Lumen gentium hin zu einer eher »extrovertierten< Geh-hin-
Pastoral der Sendung nach Gaudium et spes an — und zwar am besten im Sinne des
postkolonialen Missionsbegriffs der Arbeiterpriester. Karl Rahner gewinnt von dorther
sogar ein Kriterium fiir die Auswahl von kirchlichem Fithrungspersonal:

»Wenn man in néachster Zeit [...] einen tiichtigen Pfarrer oder Bischof suchen will, miisste
man nicht so sehr fragen, ob der Kandidat sich reibungslos in den herkdmmlichen
Betrieb der Kirche eingefiigt hat [...], man miisste vielmehr fragen, ob es ihm schon
einmal gelungen sei, sich bei »Neuheiden« Gehor zu verschaffen [...]. Der beste Missionar
in einer nichtchristlichen Diasporasituation ware der beste Kandidat fiir ein kirchliches
Amt, auch wenn er bisher vielleicht sehr unkonventionell und fiir manche blof3
traditionelle Christen »ansto8ig« gewirkt hat. «*?

In einer nachchristentiimlichen Zeit wie der unseren lautet die pastorale Gretchenfrage:
Wie héltst du’s mit dem AufSen? Ist die kirchliche Auflengrenze fiir dich eher eine Schmerz-
grenze oder eine Reizschwelle? Jenseits des (um einen sozialwissenschaftlich gebrduchlichen
Begriff zu verwenden) »parochialen Altruismus«*® vieler unserer Pfarrgemeinden kann
es dabei ad extra zu einer »Komplizenschaft geteilter Hoffnungen «** kommen - und so
geraten dann auch ad intra evangeliumsnahe Randsiedler des Christentums ins Blick-
feld, die den passageren Transitbereich zwischen Kirche und Welt bewohnen: potenzielle
Verbiindete fiir das Evangelium. Im Gesprach mit diesen glaubensnahen Kirchenfremden,

44 André DEPIERRE, Les fenétres de
I'espérance, in: Claude GEFFRE (Hg.),
L'hommage différé au Pére Chenu,
Paris 1990, 38-44, hier 43.




76 Christian Bauer

die Tomas Halik respektvoll » Zachaus-Menschen «** nennt, weil sie in interessierter Halb-
distanz zum christlichen Glauben leben, kommt man Gott selbst auf die Spur — und zwar
als jenem anonymen Geheimnis*® einer zwar weithin kirchenfernen, deswegen aber noch
lange nicht gottlosen sikularen Welt. Papst Franziskus lockt auf genau diese Fahrte, wenn
er in Evangelii gaudium schreibt:

»Wir missen die Stadt von einer kontemplativen Sicht her, das heif3t mit einem Blick
des Glaubens erkennen, der jenen Gott entdeckt, der in ihren Hausern, auf ihren StrafSen
und auf ihren Plitzen wohnt. Die Prasenz Gottes begleitet die aufrichtige Suche, die
Einzelne und Gruppen vollziehen, um Halt und Sinn fiir ihr Leben zu finden. Er lebt
unter ihren Biirgern und fordert [...] das Verlangen nach dem Guten, nach Wahrheit
und Gerechtigkeit.« (EG 71).

6 Impulse von Papst Franziskus

Die letzten Worte meines Beitrags gehoren Papst Franziskus, der seine Kirche von den
Réandern her missionspastoral erneuern méchte — und damit jenem frischen Stidwind, der
gegenwartig tiber die Alpen zu uns heraufweht und hierzulande noch einiges aufmischen
und durcheinanderwirbeln diirfte. Im dramatischen Vorkonklave des Jahres 2013, das in der
krisenhaften Zuspitzung der Lage der Kirche eine Art >kleines Konzil« war, sagte Franziskus
unmittelbar vor seiner Papstwahl:

»Evangelisierung braucht [...] die Sehnsucht der Kirche, aus sich selbst herauszugehen.
Die Kirche ist dazu berufen, sich selbst zu tiberschreiten und nicht nur an die geo-
graphischen Peripherien zu gehen, sondern auch an die existenziellen: jene [...] des
Leidens, der Ungerechtigkeit [...] und jeder Art von Misere. Wenn die Kirche nicht aus
sich herausgeht, [...] kreist sie nur noch um sich selbst. [...]. Alle Ubel, die im Laufe der
Zeit in den kirchlichen Institutionen auftreten, haben ihre Wurzeln in dieser Selbst-
beziiglichkeit [...].«*

In seinem ersten grofien Interview als Papst wurde Franziskus dann im Gespréch mit seinem
Mitbruder Antonio Spadaro konkreter:

»Statt nur eine Kirche zu sein, die mit offenen Tiiren aufnimmt und empfangt [Stich-
wort: Komm-her-Pastoral], versuchen wir, eine Kirche zu sein, die neue Wege findet,
die fahig ist, aus sich heraus und zu denen zu gehen, die nicht zu ihr kommen [...]
[Stichwort: Geh-hin-Pastoral]. Die Griinde, die jemanden dazu gebracht haben, von der
Kirche wegzugehen [...] kénnen auch zur Riickkehr fithren. Es braucht Mut und
Kiihnheit. «*8

45 Vgl.Tomas HALIK, Geduld mit
Gott. Die Geschichte von Zachaus
heute, Freiburg i.Br.2010.

46 Vgl.Christian BAUER, Gott und
die Nebelkinder. Theologische Notizen
Uber einen anonymen Berliner, in:
Jahrbuch fur das Erzbistum Berlin
2004, Berlin 2004, 72-78.

47 http://blog.radiovatikan.de/
die-kirche-die-sich-um-sich-sel-
ber-dreht-theologischer-narziss-mus
(20.4.2015).

48 http:/Awww.stimmen-der-zeit.de/
zeitschrift/online_exklusiv/details_
html?k_beitrag=3906433 (5.4.2017).
49 http:/Av2.vatican.va/content/fran
cesco/de/homilies/2015/documents/
papa-francesco_20151208_giubileo-
omelia-apertura.html (5.4.2017).

50 Brief zum hundertjéhrigen
Bestehen der Katholisch-theologi-
schen Fakultat von Buenos Aires
(http://wz2.vatican.va/content/francesc
o/de/letters/2015/documents/
papa-francesco_20150303_lettera-
universita-cattolica-argentina.html;
5.4.2017).




DraufSen zuhause? 77

Zu dieser missionarischen > Kithnheit« fordert Papst Franziskus auch am 8. Dezember 2015,
dem fiinfzigsten Jahrestag des Konzilsabschlusses, in seiner Predigt zur Eréffnung des
HI. Jahres der Barmherzigkeit auf:

»An erster Stelle war das Konzil eine Begegnung. Eine wirkliche Begegnung zwischen
der Kirche und den Menschen unserer Zeit. Eine von der Kraft des Geistes gekenn-
zeichnete Begegnung, der seine Kirche dringte, aus der Diirre, die sie viele Jahre lang
in sich selbst verschlossen gehalten hatte, herauszukommen, um mit Begeisterung den
missionarischen Weg wieder aufzunehmen. Es war ein neuer Aufbruch, um auf jeden
Menschen dort zuzugehen, wo er lebt: in seiner Stadt, in seinem Haus, am Arbeits-
platz ... [...]. Ein missionarischer Impuls, also, den wir nach diesen Jahrzehnten mit
derselben Kraft und derselben Begeisterung wieder aufnehmen. «*

Das Zweite Vaticanum war ein veritables Missionskonzil, das die pastorale Sendung der
Kirche in die Welt neu bestimmte. Thm treu zu sein heifdt — so Papst Franziskus — nun
auch einen Schritt weiter zugehen: »Und jetzt muss man vorangehen.«*® Entsprechende
konzilstheologische Lockerungsiibungen kdnnten dabei so manche innerkirchliche Ver-
krampfung l6sen und einen angstfreien ersten Schritt hinaus auf kirchenfremden Boden
ermoglichen. Ermutigen kann dabei auch die Werbebotschaft eines groflen deutschen
Outdoor-Unternehmens, aber auch das Leitwort eines kleinen 6sterreichischen Sakular-
instituts — beide wollen nicht nur drinnen daheim, sondern auch drauflen zuhause sein.
Die entsprechende » Fremdprophetie« des genannten Outdoor-Unternehmens lautet: »Du
musst nicht viel mitnehmen, aber das Richtige.« Auf der Suche nach diesem »Wenigen,
aber Richtigen«®! kann das Zweite Vaticanum als mission statement einer »zur Welt hin
offenen Kirche«** noch immer eine bleibende Orientierung sein. Und mit jedem Schritt
ins nichtkirchliche Au8en wichst dann vielleicht auch die missionspastorale Gewissheit:

Auch fremder Boden trégt. *
51 Karl RAHNER, Theologische Deu- 52 Ottmar FUCHS, Die zur Welt

tung der Position des Christen in der hin offene Kirche, in: Franz WEBER,

modernen Welt, in: DERS., Sendung Mission — Gegenstand der Praktischen

und Gnade. Beitrdge zur Pastoraltheo-  Theologie? Die Missionstatigkeit der

logie, Innsbruck 1961,13-47, hier 45. Kirche in den pastoraltheologischen

Lehrbiichern von der Aufklarung
bis zum Zweiten Vaticanum, Frankfurt
a.M.1999,13-29.




Das Dialogverstandnis
der katholischen Kirche

Eine theologische Grundlegung

von Felix Korner SJ

Zusammenfassung
Nach dem Ersten Weltkrieg und
wohl aufgrund der Zerstorungs-
erfahrungen findet sich »Dia-
log« als Programmbegriff in der
franzosisch- und deutschspra-
chigen Philosophie: Mounier,
Marcel, Buber, Ebner, Delp. In
romische Dokumente zieht
er wahrend des II. Vaticanum
ein, und zwar als »Haltung«
(Ecclesiam Suam 58): Sein
Klima ist »die Freundschaft, ja
der Dienst« (87). Der Beitrag
begrindet, warum die dialo-
gische Einstellung anschliefSend
in die Krise geriet, warum sie
jedoch theologisch notwendig
ist, warum Dialog nicht nur
personlich, sondern auch
institutionell und 6ffentlich zu
fuhren ist und wie er zum
Missionsbegriff steht. Dialog
und Mission sind keine zwei
verschiedenen Tatigkeiten,
sondern Mission benennt das
Warum, Dialog das Wie des
Eingehens auf andere.
Keywords
> Dialog
- Zeugnis
> Theologie des inter-
religiésen Dialogs
- Theologie der Geschichte
> Theologie der Religionen
- Ecclesiam Suam

Abstract
After the First World War and
no doubt due to the experi-
ences of destruction one finds
»dialogue« as a programmatic
concept in French-language
and German-language philoso-
phy: Mounier, Marcel, Buber,
Ebner, Delp. The concept enters
Roman documents during the
Second Vatican Council, name-
ly as an »attitude « (Ecclesiam
Suam 58): its climate is one of
»friendship, ... most espe-
cially ... service« (87). The con-
tribution explains why the dia-
logical attitude subsequently
plunged into crisis, why it is
nevertheless theologically
necessary, why dialogue is not
only to be conducted on a
personal level, but also on an
institutional and a public level,
and what its relationship to
the concept of mission and mis-
sionary activity is. Dialogue and
mission are not two different
activities; rather, mission desig-
nates the why, dialogue the
how of responding to others.
Keywords
- dialogue
- witness
- theology of interreligious
dialogue
- theology of history
- theology of religions
- Ecclesiam Suam

Sumario
Después de la Primera Guerra
Mundial y sequramente por la
experiencia de destruccion apa-
rece »dialogo« como concepto
programatico en la filosofia
francesa y alemana: Mounier,
Marcel, Buber, Ebner, Delp. En
los documentos romanos se
introduce durante el Concilio
Vaticano Il, primero como
»actitud« (Ecclesiam Suam 58):
su ambiente es »la amistad, es
mas, el servicio« (87). El texto
explica por qué la actitud
dialogal después entro en crisis,
por qué, sinembargo, es teolod-
gicamente necesaria, por qué
el didlogo no solo debe ser
llevado a cabo personalmente,
sino también de forma institu-
cional y publica, y como se
relaciona con el concepto de
mision. Didlogo y mision no son
dos actividades diferentes, sino
que la misién nombra el por
qué, mientras que el didlogo
designa el como del salir al
encuentro del otro.
Conceptos claves
- Didlogo
- Testimonio
- Teologia del dialogo
interreligioso
- Teologia de la historia
- Teologia de las religiones
- Ecclesiam Suam

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 78 - 93



Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche 79

n den 1960-er Jahren beginnt die katholische Kirche ihr Verhiltnis zu anderen - etwa zu
Anhingern anderer Religionen - programmatisch als »Dialog« zu bezeichnen.! Der
Artikel untersucht den Begrift historisch und systematisch und stellt vier Begriindungs-
modelle fiir ein dialogisches Selbstverstindnis der Kirche vor. Denn es steht erneut in Frage,
wieso man sich tiberhaupt - und wenn ja, wie - mit anderen Religionsgemeinschaften aus-
einander- und zusammensetzen sollte, wenn doch in Christus bereits »alle Schétze der
Weisheit und Erkenntnis verborgen sind« (Kolosser 2,3). Die vorgeschlagenen Begriindungs-
muster nutzen erkenntnistheoretische Uberlegungen ebenso wie Ansitze der Religions- und
Geschichtstheologie. Abschlieflend sind Dialog und Mission einander theologisch zuzuordnen.

1 Lehramtliche Formulierung
1.1 Die Magna Charta des Dialogs

Der erste kirchliche Text, der das Dialogthema zu seinem Leitmotiv macht, ist bekanntlich

eine Enzyklika, das Antrittsschreiben Pauls V1. Genre und Autor lassen sowohl programma-
tische als auch reflektierende Erorterung erwarten; und tatsachlich finden wir im Augenblick
der Einfithrung des Dialogbegriffs in das kirchenamtliche Vokabular auch gleich eingehende

Begriindungen und Kontextualisierungen. Ecclesiam suam bestimmt » Dialog«, begriindet
Dialog, beschreibt Dialog; auflierdem benennt die Enzyklika die Gesprichspartner und
weist schliefllich auf das hin, was man » Dialogtugenden« nennen konnte. Ecclesiam suam

ist somit die katholische Magna Charta des Dialogs.>

1.1.1 Bestimmung: Was ist »Dialog«?
Dialog ist menschliche Kontaktnahme (approcher tous les hommes)? in einem besonderen

Klima, sagt Papst Paul, und bestimmt ihre Atmosphére so: »Noch bevor man spricht, muss
man auf die Stimme, ja sogar auf das Herz des Menschen horen; man muss ihn verstehen

1 Grundlegend umgearbeitete und
erweiterte Version des auf http:/welt
kirche.katholisch.de/Uber-uns/Jahres
tagung-Weltkirche-und-Mission/2016
veroffentlichten Referats. Alle im
Folgenden zitierten Artikel des Autors
finden sich auch im Internet, unter
http:/iwww.felixkoerner.de (beide
Seiten: 5.4.2017).

2 SoJohannes Paul I1. in seiner
Address to the Plenary Assembly of
the Secretariat for Non-Christians,
3.Méarz 1984, n°1: »[...] Ecclesiam
Suam, rightly considered to be the
»magna charta<of dialogue in its
various forms. « Speziell auf den inter-
religiésen Dialog bezogen, verwand-
ten sowohl Johannes Paul I1. als auch
Benedikt XVI. die Metapher von der
Magna Charta aber dann fir Nostra
cetate: Die Konzilserklarung ist »the
Magna Carta of interreligious dial-
ogue for our times« (Ecclesia in Asia
[1999] 31). Benedikt nannte den drit-
ten Abschnitt von Nostra cetate die
Magna Charta des katholischen Islam-
dialogs: »Diese Worte des Zweiten

Vatikanischen Konzils bleiben fir uns
die Magna Charta des Dialogs mit
Ihnen, liebe muslimische Freunde, und
ich freue mich, daf3 Sie aus dem glei-
chen Geist heraus zu uns gesprochen
und diese Intentionen bestatigt
haben« (Ansprache an Vertreter musli-
mischer Gemeinden, Kdln, 20. August
2005). Im Folgejahr sagte er, er wolle
»an die Worte des 11. Vatikanischen
Konzils erinnern, die fir die katho-
lische Kirche die »Magna Charta«des
islamisch-christlichen Dialogs darstel-
len: »Mit Hochachtung betrachtet die
Kirche auch die Muslime, die den allei-
nigen Gott anbeten, den lebendigen
und in sich seienden, barmherzigen
und allméchtigen, den Schépfer Him-
mels und der Erde, der zu den Men-
schen gesprochen hat. Sie mihen sich,
auch seinen verborgenen Ratschlissen
sich mit ganzer Seele zu unterwerfen,
so wie Abraham sich Gott unterwor-
fen hat, auf den der islamische Glaube
sich gerne beruft«. Mit Entschiedenheit
dieser Perspektive folgend, hatte ich
von Beginn meines Pontifikats an

Gelegenheit, meinen Wunsch zum
Ausdruck zu bringen, weiterhin Bru-
cken der Freundschaft zu den Angeho-
rigen aller Religionen zu bauen, wobei
ich besonders meine Wertschatzung
fiir die Entfaltung des Dialogs zwi-
schen Muslimen und Christen bekun-
dete. Wie ich im vergangenen Jahr in
KoIn unterstrichen habe, darf >der
interreligiése und interkulturelle Dialog
zwischen Christen und Muslimen nicht
auf eine Saisonentscheidung reduziert
werden. Tatséchlich ist er eine vitale
Notwendigkeit, von der zum grofen
Teil unsere Zukunft abhangt««
(Ansprache an die Botschafter musli-
mischer Lander und Vertreter von
muslimischen Gemeinden in Italien,
Castel Gandolfo, 25. September 2006).
3 Eher als die offiziellen Ubersetzun-
gen oder die sogenannte editio typica
von Ecclesiam suam ist einer Unter-
suchung der franzdsische Text zu-
grunde zu legen. Die Nummerierung
istim Folgenden allerdings die der
deutschen Ausgabe.




8o Felix Korner SJ

und, soweit moglich, achten und, wo es stimmt, ihm auch recht geben [ld ou il le mérite,
aller dans son sens]. Wir miissen Briider der Menschen werden in demselben Augenblick,
wo wir ihre Hirten, Vater und Lehrer sein wollen. Das Klima des Dialogs ist die Freund-
schaft, ja der Dienst.« (Ecclesiam suam 87)

1.1.2 Begriindung: Warum Dialog fithren?

Wieso sollte man sich iiberhaupt in ein solches Klima begeben? Paul V1. begriindet das in
einem vierschrittigen Gedankengang (Ecclesiam suam 64):

1 Wie mit dem Evangelium Jesu Christi umgehen? Der deuteropaulinische Auftrag
lautet zwar, es »bewahren « (puAdooewv), es ist ndmlich Depositum (mapadrikn, 1 Timotheus
6,20); und die spatantike bis neuzeitlich-theologische Tradition will den Schatz »ver-
teidigen«. Beides gentigt aber nicht, wenn der uns anvertraute Schatz wirklich Evangelium
fur alle ist.

2 Der Christusauftrag, alle Volker zu seinen Jiingern zu machen (Matthéus 28,19), ist
proaktiv. Das bedeutet: »Verbreitung, Angebot, Verkiindigung«. Nur dieser Umgang mit
dem Erbe Christi entspricht ihm ganz.

3 Wer diesen Auftrag annimmt, spiirt in sich einen Antrieb des Geistes; es ist eine Liebe,
die sich verschenken will.

4 Diese Liebesbewegung ad extra soll nun » Dialog« heiflen. — Ein Begriff, der iibrigens
auch in sich selbst schon verwirklicht, was er benennt, da die Kirche mit dem Wort eine
philosophische Zeitbewegung und deren Programmwort aufgreift.

1.1.3 Beschreibung: Dialog als Haltung

Anschliefflend beschreibt Paul VI. die » Haltung « (Ecclesiam suam 58) des Dialogs (Ecclesiam
suam 79):

Diese Form der Beziehung zeigt das Bestreben nach Hoflichkeit, Wertschatzung,
Sympathie, Giite auf Seiten dessen, der ihn [sc. den Dialog] aufnimmt [entreprend]; sie
schlielt eine Vorverurteilung, eine beleidigende und fortgesetzte Polemik und eitles,
unniitzes Reden aus. Wenn sie auch gewiss nicht auf eine unmittelbare Bekehrung des
Partners abzielt, da sie seine Wiirde und seine Freiheit achtet — so sucht sie dennoch
dessen Vorteil und méchte ihn zu einer volleren Gemeinschaft der Gesinnung und
Uberzeugung fiihren.

1.1.4 Die Gesprichspartner

Dialog heifit ja Kontaktaufnahme zum » Anderen«. Als »der Andere« sind dem Papst im Blick:
die getrennten Glaubensgeschwister sowie die Andersgldubigen, aber auch die nicht Glaubigen.

1.1.5 Dialogtugenden

Schliefilich (Ecclesiam suam 81) entwirft Paul V1. Dialog als Kunst geistiger Mitteilung (un
art de communication spirituelle) mit vier Tugenden (caracteéres): Es braucht

1 Klarheit — damit meint er aber ausdriicklich nicht jenes Ab- und Ausgrenzen, das
Vorknallen dessen, was ja angeblich schon mal nicht zur Debatte steht, sondern er bittet
um Verstindlichkeit in der Kommunikation.




Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche 81

2 Sanftmut - denn Autoritit hat der Dialog »durch die Wahrheit, die er darlegt, durch
die Liebe, die er ausstrahlt, durch das Beispiel, das er gibt«.

3 Vertrauen - weil diese Art der Mitteilung sich ausrichten muss auf Zuhoren,
Vertrautheit, Freundschaft und so auf das unegoistische Gemeinwohl.

4 Klugheit - hier geht es nicht um cleverness, sondern erneut um Verstehen: sich auf
die besondere Lage des andern einstellen.

2 Begriffsgeschichtliche Verortung

Paul VI. war von franzdsischen Denkern gepragt. Ein entscheidender Gesprichspartner
fur das Dialogische war ihm Emmanuel Mounier. Gabriel Marcel ist ebenfalls ein Vater
des Gedankens. Was sich nach dem Ersten Weltkrieg im deutschsprachigen Raum auf dem
Gebiet der Dialogphilosophie tat, hat zwar wohl weniger beigetragen zur Entstehung von
Ecclesiam suam. Zu ihrer guten Aufnahme bei den Konzilsvétern und -theologen und in den
Ortskirchen des deutschen Sprachraums war diese philosophische Bereitung des Bodens
allerdings sehr wohl hilfreich. Franz Rosenzweig ist hier zu nennen und Martin Buber.
Dieser gesteht, dass der dritte und letzte Teil seines dialogischen Opus Magnum aus dem
Jahre 1923 Ich und Du von Ferdinand Ebner beeinflusst ist. Ebner, osterreichischer Katholik,
ist hier auch unter anderer Riicksicht zu erwdahnen. Mit ihm hat sich namlich Alfred Delp
beschaftigt; und Delp nennt in seinem geschichtsphilosophischen Entwurf von 1941 die
Tatigkeitsart des Menschengeistes » Dialog«. Das hat er belegbar von Ebner,* und er meint
es radikal. Es ist fir Delp beinahe das Ersatzwort fiir die » Dialektik« des Geschichtsverlaufs.
Hier war »Dialog« also schon mehr als ein literarisches Genre. Hier war der Dialogbegrift
als philosophisches Programmwort bereits unterwegs zum katholischen Denken.

3 RoOmische Fortschreibung 1965-2014

Ecclesiam suam findet im Folgejahr mit Lumen gentium, Nostra etate und Gaudium et spes
wertvolle Weiterfithrungen. Auch Johannes Paul II. und Benedikt XVI. haben das Dialogische
aufgegriffen. Will man die péapstlichen Eigenakzente der Dialoggeschichte der letzten 50 Jahre
benennen, so eignet sich nicht etwa Anbruch, Aufbruch und Abbruch; man konnte eher sagen:

+ »Realisation« — Paul VI. sieht, dass das Dialogische auch fiir die Erneuerung der Kirche
in Glauben, Denken und Leben entscheidend ist — und er realisiert das Konzil, bringt es
zu einem guten Abschluss.

+ »Relation« - Johannes Paul II. kniipft Beziehungen, sieht die anderen Religionen
als »positive Herausforderung fiir die Kirche«® und stellt auch begrifflich interessante
Beziehungen her (vgl. unten, 4.1 a).

¢ »Reflexion« - Benedikt XVI. plddierte fiir denkerische Ernsthaftigkeit im Inter-
religiésen und rief einen theologischen Gesprachsprozess (vgl. unten, 4.1 2) ins Leben.

4 Delp zitiert Ebner mit dem Wort: 5 Redemptoris missio 56. Der Text zu entdecken und anzuerkennen,
»Das Ich existiert im Dialog. « Alfred fuhrt sogleich aus: Die anderen als auch dazu, die eigene Identitat zu
DELP, Ferdinand Ebner, ein Denker Religionen regen die Kirche »sowohl vertiefen und die Gesamtheit der
christlichen Lebens?, in: DERS., dazu an, die Zeichen der Gegenwart Offenbarung zu bezeugen, dessen
Gesammelte Schriften, hg. von Roman  Christi und des Wirkens des Geistes Wabhrerin sie zum Wohl aller ist. «

BLEISTEIN, Band 2: Philosophische
Schriften, Frankfurt 1983, 157-181, hier
171 und 173.




82 Felix Korner SJ

Eine schleichende Umakzentuierung ist allerdings in der Reihe der einschldgigen
Dokumente der pipstlichen Dialogbehdrde® auszumachen:

1984, zu ihrem 20-jéhrigen Bestehen, erscheint Dialog und Mission.” Es ist ein einfithl-
samer und zugleich urspriinglich-begeisterter Text.

1991 wird zum silbernen Jubilium Dialog und Verkiindigung veréffentlicht.® Das
Dokument nimmt den dialogischen Geist zwar auf, geht aber bereits davon aus, dass
dogmatische Einwédnde gegen die dialogische Haltung entkréftet werden miissen.

2014 kommt schliellich Dialog in Wahrheit und Liebe heraus;® ein bereits Jahre zuvor
verfasster Text. Er enthdlt subkutane Umakzentuierungen, die bis an Panikmache heran-
reichen.!® Dass er erst 2014 an die Offentlichkeit gelangt, ist doppelt grotesk. Denn auf
Papst Franziskus geht die Schrift gar nicht ein; und sie wird ausgerechnet zum 50-jihrigen
Bestehen des interreligiosen Dikasteriums aufgelegt.

4 Dialog in der Krise
4.1 Rom

Das Pontifikat Johannes Pauls II. brachte in der Theologie der Religionen drei lehramtliche

Offnungen mit sich.

a Missions- und Dialogbegriff werden in eine sinnvolle Beziehung gesetzt, wenn der Papst
lehrt, dass der interreligiose Dialog Teil der Sendung der Kirche zur Evangelisierung
ist."! Denn der Dialog als Versohnungsdienst zwischen den Menschen ist schon deshalb
evangelisierend, weil er das Angesicht der Erde im Sinne des Evangeliums gestaltet, nicht
erst, wenn sich Menschen taufen lassen.

b Auflerdem konnte der Woytita-Papst eine Beziehung zwischen Geistwirken und Menschen-
handeln herstellen: Er konnte alles authentische Beten als geistgewirkt'? anerkennen;

¢ und er konnte feststellen, dass der Geist — universal - in den Kulturen und Religionen
wirkt, als Vorbereitung auf Christus; und - davon unterscheidbar, aber nicht trenn-
bar - »in corpore Christi«, der Kirche.'®

Papst Benedikt hat sich ausdriicklich zum interreligiosen Dialog bekannt und ihn auch so

benannt. Besonders gliicklich waren

a seine Rede vom autre-croyant, dem anderen Glaubigen, der andersglaubig ist (Ecclesia
in Medio Oriente 19);

b die doppelte Dimension des Interreligiosen: face to face und side by side (London,
17. September 2010);'*

¢ die Zielvorgabe, dass im Dialog beide Seiten »Reinigung und Bereicherung« erfahren

(21. Dezember 2012).'°

6 1964-1988: Sekretariat fir die
Nichtchristen; heute: Papstlicher Rat
fur den Interreligiosen Dialog.
http:/Awww.vatican.va/roman_curia/
pontifical_councils/interelg/index_ge.
htm sowie http:/www.pcinterreli
gious.org (beide Seiten: 5.4.2017).

7 http://Awww.cimer.org.au/docu-
ments/DialogueandMission1984.pdf
(5.4.2017).

8 http://www.vatican.va/roman_
curia/pontifical_councils/interelg/doc
uments/rc_pc_interelg_doc_19051991
_dialogue-and-proclamatio_en.html.
(5.4.2017).

9 http://www.pcinterreligious.org/
uploads/pdfs/DIALOGUE_IN_TRUTH_
AND_CHARITY_-_PASTORAL_ORIEN-
TATIONS-English.pdf (5.4.2017).

10 Felix KORNER, Was ist aus Nostra
Atate geworden? Relecture des
romisch-katholischen Islamdialogs,
2005-2015, in: CIBEDO-Beitrage
(3/2015) 101-108.

11 Redemptoris missio 55.

12 Redemptoris missio 29, in Auf-
nahme seiner Weihnachtsansprache

an die romische Kurie vom Jahre 1986.

Und so bereits An die Vilker Asiens
(Manila, 21. Februar 1981), Nr. 4.

13 Redemptoris missio 29: »in
culturis et in religionibus, ad evan-
gelium praeparat« und im folgenden
Absatz »in corpore Christi, quod

est Ecclesia«; deutsch: »in den
Kulturen und Religionen« und »am
Leib Christi, der die Kirche ist«.

14 Die Formulierung geht zurtick
auf Rabbi Jonathan SACKS, The home
we build together. Recreating society,
London/New York 2007, 176. Vgl. zur
Sache auch Felix KORNER, Rucken

an Rucken. Die dritte Dimension inter-
religidsen Miteinanders, in: George
AUGUSTIN/Sonja SAILER-PFISTER/




Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche 83

Drei Schritte in Benedikts Pontifikat zogen jedoch interreligiose Erschiitterungen nach
sich. Wenn sie hier im Zusammenhang dargestellt werden, so nicht, um nachzutreten.
Vielmehr zeigt sich bereits: Auch Fehler haben in der Heilsgeschichte ihre guten Folgen.
Aber genannt werden miissen die Tatsachen, soweit bekannt.

¢ Zum ersten Schiilerkreis-Treffen als Papst lddt Benedikt im Januar 2006 P. Christian
Troll §J ein, den Islamwissenschaftler, der tatsdchlich als Ratzingerschiiler durchgehen
kann, wenn auch nicht als sein Doktorand; und Troll bringt P. Samir Khalil §J mit, einen
fiir seine Kontrastrhetorik bekannten dgytpischen Islamwissenschaftler. Dieser vermittelt
dem Schiilerkreis den Eindruck, das koranische Offenbarungsverstandnis verbiete dem
Islam alles Weiterdenken — und auch Christian Trolls Referat tiber moderne islamische
Denker kann diesen Eindruck nicht mehr richtigstellen.

+ Im September 2006 bringt der deutsche Papst dann in Regensburg das ungliick-
liche Kaiser-Zitat, das wahrscheinlich aus einer von Samir Khalil empfohlenen Lektiire
stammte: »Zeig mir doch, was Mohammed Neues gebracht hat, und da wirst du nur
Schlechtes und Inhumanes finden wie dies, dass er vorgeschrieben hat, den Glauben, den er
predigte, durch das Schwert zu verbreiten. «'® Benedikt stellte das Christentum als rational
dem angeblich irrationaleren Islam entgegen, ohne zu sagen, dass die Besonderheit des
christlichen Ratiobegriffs gerade seine geschichtliche Gebrochenheit ist. Auch der zitierte
Kaiser, Manuel II. Palaiologos, hatte im weiteren Gesprachsverlauf seinem muslimischen
Gastgeber gezeigt, dass dem christlichen Glauben eine andere Verniinftigkeit eignet als
die des Alles-beweisen-Wollens: »Besiegt wird der Drache des Begreifens« (3, XXII.4.2).

¢ Samir Khalils Meinung klingt auch an, wenn Papst Benedikt im Jahr 2008 dem ita-
lienischen Politiker-Philosophen Marcello Pera schreibt: »Sie erklaren sehr deutlich, dass
ein interreligidser Dialog im engeren Sinne des Wortes nicht méglich ist.«!” Ob der Papst
hier den Autor nur referierte oder auch sekundierte, bleibt unklar.

Diese Krisenzeichen hatten allerdings auch zwei erfreuliche Folgen.

1 Kurz nach seiner Regensburger Rede hielt Papst Benedikt XVI. das, was man seine
Ankaraner Ansprache nennen kann. Hier sagte er:

Als Beispiel fiir den briiderlichen Respekt, mit dem Christen und Muslime gemeinsam
wirken konnen, mochte ich einige Worte von Papst Gregor VII. aus dem Jahr 1076
zitieren, die er an einen muslimischen Prinzen aus Nordafrika gerichtet hat, der gegen-
tiber den unter seine Jurisdiktion gestellten Christen mit groflem Wohlwollen gehandelt
hatte. Papst Gregor VII. sprach von der besonderen Liebe, die Christen und Muslime
einander schulden, denn »wir glauben und bekennen den einen Gott, wenn auch auf
verschiedene Weise, jeden Tag loben und verehren wir ihn als Schopfer der Jahrhunderte
und Herrscher dieser Welt« (PL 148,451).'8

Klaus VELLGUTH (Hg.), Christentum
im Dialog. Perspektiven christlicher
Identitat in einer pluralen Gesellschaft,
Festschrift Glnter RiRe, Freiburg
2014, 235-242.

15 Die Formulierung findet sich
bereits 1984 in: Dialog und Mission 21.
16 Karl FORSTEL, Manuel I1. Palaio-
logos, Dialoge mit einem Muslim, 3
Bande, Wiirzburg 1993,1994,1996.
Zur Regensburger Rede vgl. auch
Felix KORNER, La forza di plasmare il
mondo. A dieci anni dal discorso
tenuto da Benedetto XVI a Ratisbona,
unter http:/Avww.cortiledeigentili.

com/la-forza-di-plasmare-il-mondo/
(5.4.2017). Ungekirzte Originalfassung
mit FuBnoten unter
http://www.sankt-georgen.de/sites/
sankt-georgen.de/files/u12/5.42.pdf
(5.4.2017).

17 Abgedruckt als Vorspann zu
Marcello PERA, Perché dobbiamo dirci
cristiani, Mailand 2008.

18 https:/Av2.vatican.va/content/
benedict-xvi/de/speeches/2006/
november/documents/hf_ben-xvi_
spe_20061128_pres-religious-affairs.
html (5.4.2017); im englischsprachigen
Original: » As an illustration of the

fraternal respect with which Christians
and Muslims can work together,

I would like to quote some words
addressed by Pope Gregory VI in 1076
to a Muslim prince in North Africa
who had acted with great benevo-
lence towards the Christians under his
jurisdiction. Pope Gregory spoke of
the particular charity that Christians
and Muslims owe to one another
»because we believe in one God, albeit
in a different manner, and because
we praise him and worship him every
day as the Creator and Ruler of the
world. <«




84 Felix Korner SJ

2 Auflerdem wurde in der Folge der Regensburger Rede das Katholisch-Muslimische
Forum gegriindet; seine Seminare sind zwar zéh. Aber immerhin haben seit 2008 solche
internationalen Treffen von Oberhauptern, Fachleuten und Beobachtern stattgefunden.

Es gibt einige sogenannte katholische Islamkenner, die Dialog fiir Verrat am Evangelium
und gefihrliche Naivitat erklaren. Die eben aufgefithrten papstlichen Unbedarftheiten haben
zur Folge, dass diese Dialogwarner sich nun auf den Theologenpapst Benedikt berufen
konnen. Das hat seine Weiterungen. Es seien zwei Beispiele angefiihrt.

+ Ein franzosischer Jesuit schldgt vor, »Dialog« durch »Begegnung« zu ersetzen. Er
begriindet dies damit, dass »Dialog« zu wortlastig sei.!® Reines Wortgeschehen ist aber
keineswegs der katholische Dialogbegriff; er wurde ja 1964 als die evangeliumsgeméfie
Haltung des Dienens eingefithrt. Wenn im Folgenden semantische Préizisierungen
vorgenommen werden, ist auf den Ausdruck » Begegnung« genauer einzugehen (unten, 5.3).

* Auch der Pdpstliche Rat fiir den interreligiésen Dialog macht seiner Griindungsaufgabe
der Forderung des Gesprichs gelegentlich wenig Ehre. Kardinal Tauran, der Président, ver-
wendet, wenn er sagen will, dass es keine Alternative zur dialogischen Begegnung gibt, die
missverstindliche Formel, wir seien zum Dialog » condamnés«: verdammt.?* Ein Mitarbeiter
schligt 6ffentlich eine neue Formel vor: »konstruktive Konfrontation anstelle von Dialog«.!

4.2 Weltkirche

Bezeichnung und Haltung »Dialog« war 1964 fiir viele Ortskirchen eine fremde und
befremdliche Herausforderung. Papst Paul VI. verkorperte den Geist des II. Vaticanums,
als er gewdhlt wurde und als er seine Antrittsenzyklika schrieb. Dort sagte er zwar aus-
driicklich, ins Konzilsgeschehen wolle er nicht eingreifen (Ecclesiam suam 6). Bisher waren
ja nur die Liturgiekonstitution und das Medien-Dekret erschienen. Jedoch nimmt er die
Grundhaltungen der selbstkritischen Erneuerung und der hérenden Gespréchsbereitschaft
vorweg, die einige Monate spater die wirkméchtigsten Konzilstexte pragen werden. Mit
nordwesteuropaischen Philosophen und Theologen teilte Paul VI. das Anliegen zwar — und
hatte es auch im Gesprach mit ihnen erkundet (vgl. oben, 2). Aber den meisten Ortskirchen
kam diese schlichte Offenheit nun doch wie eine Verunsicherung vor. Ist der Papst sich
seiner Sache nicht mehr gewiss? Verlieren wir unsere Uberzeugtheit und damit unsere
Uberzeugungskraft? Daher gab es in vielen Lindern nach dem Konzil gerade an der Basis
Unverstandnis fiir das Dialogische im Kirchlichen.

Heute dagegen ist es vielen Haupt- und Ehrenamtlichen der Ortskirchen selbst-
verstindlich, ein wertschitzendes, interessiertes, freundschaftliches Verhiltnis zu
Nicht-Katholiken zu suchen und zu pflegen; dagegen scheint die Hierarchie verschlossener.
Wir haben es nicht so sehr mit einer Pendelbewegung zu tun. Hier lassen sich vielmehr
zwei Krifte am Werk erkennen:

+ Bewahrung. Unter Johannes Paul II. und Benedikt XVI. waren die Kriterien zur
Bischofsernennung fixiert auf eine Frage: »Bewahrt er das Depositum ?«

¢ Bedrohung. Kirchenvertreter fithlen sich in Gesellschaften, in denen Katholiken
Minderheit werden oder sind, verstirkt bedroht. Ahnlich nehmen auch viele andere

19 Laurent Basanese in: George 2016-11-08-1200801691 (5.4.2017); die 21 http:/de.radiovaticana.va/storico/
J.MARLIN (Hg.), Christian Persecutions  Formel spielt vermutlich auf Jean-Paul 2013/11/20 vatikan-dialogfachmann_
in the Middle East. A 21t Century Sartres »L'homme est condamné a étre  weninger_Uber_gesprache_mit_den_
Tragedy, South Bend ID 2015, 243. libre« an: der Mensch ist zur Freiheit muslimen/ted-748411 (5.4.2017).

20 http:/Awww.la-croix.com/ verdammt.

Religion/France/Les-eveques-renon
cent-dialogue-verite-avec-lislam-




Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche 85

Gruppen ihre Lage wahr: Man empfindet eine Verunsicherung und formuliert, die eigene
Identitdt sei in Gefahr.

Zu erkldren sind diese Entwicklungen zum Teil im Blick auf den grofieren Zusam-
menhang.

¢ Tribalismus. Weltweit ist eine Mir-san-mir-Mentalitit wahrzunehmen. Sie duflert
sich gegen die Globalisierung als nationalistisch, chauvinistisch, autokratisch oder einfach
egoistisch. Hier fehlt das Vertrauen, sich auf Versohnungsprozesse und andere Dialogfort-
schritte einzulassen. Sie wirken eben nicht so schneidig-heldenhaft wie die konfrontierende
Parole. Man kann an Brexit, Vladimir Putin und Make America Great Again denken, an
Recep Tayyip Erdogan und Narendra Modi. Hier regt sich allerorten ein populistischer
Tribalismus.

* Kriegserinnerung. Das 20.Jahrhundert hatte zwei Weltkriege erleben miissen. Am
Konzilsbeginn liegt deren letzter gerade einmal 17 Jahre zuriick. Eine solche vorher nicht
dagewesene Menschheitskatastrophe will man nicht mehr erleben. Die Eroftnungs-
ansprache Johannes” XXIII. nennt denn auch die Ausrichtung der christlichen Liebe auf
Eintracht, gerechten Frieden und geschwisterliche Einheit aller (Gaudet Mater Ecclesia 7).
Kriegserfahrungen sind den heutigen Dialogbestreitern dagegen entweder zu fern oder zu
unverarbeitet.

Gerade auf Pfarr-, Bildungs- und Verbandsebene weht jedoch heute vielerorts ein Geist
des Dialogs. Wer das katholische Dialogverstdndnis untersucht, muss auch darauf schauen,
was Briickenbauer vor Ort taglich kreativ und demiitig zustande bringen.

5 Aktuelle Weiterfithrung

Unter Papst Franziskus bekommt das katholische Dialogverstindnis augenblicklich
eine Reihe neuer Impulse. Den oben (3) gemachten Vorschlag, die Papste der letzten
50 Jahre in ihrer interreligiosen Dialog-Akzentuierung zu charakterisieren, kann man in
beide Richtungen ausweiten. Man kann die Reihe schon vor Paul VI. beginnen lassen:
mit Johannes XXIII., dem es ja iiberzeugend gelungen war, von Menschen anderer
Religion - gerade von Tiirken - in Hochachtung zu sprechen. So ergibt sich die Reihe:
Respekt (Roncalli), Realisation (Montini), Relation (Woytita) und Reflexion (Ratzinger).
Will man die Liste mit dem derzeitigen Pontifikat fortschreiben, muss man sagen:
Reprisentation (Bergoglio). Denn auch vielen Nichtchristen gilt Franziskus als Inbegriff
des bescheidenen und begeisterten Glaubigen. Hier sechs exemplarische Impulse; exem-
plarisch, d.h. als Beleg und Vorbild - jeweils mit Bezug auf die Dialogthematik:

1 Wir konnen vor anderen selbstkritisch reden: als Dialogproblem benennt er
»Fundamentalismen auf beiden Seiten« (Evangelii gaudium 250). Man muss nicht so tun,
als seien die Muslime grundsitzlich denkfeindlich und alle Katholiken gesprachsbereit.

2 Franziskus dulert Hochachtung auch darin, dass er das Wesen der anderen Religion
wohlwollend darstellt, dass er in der Umwelt-Enzyklika ein schones Sufi-Wort zitiert und
dass er tiberraschend bekennt: »der wahre Islam und eine angemessene Interpretation des
Korans stehen jeder Gewalt entgegen« (Evangelii gaudium 254).

3 Er bittet auch Muslime, fiir ihn zu beten; und er ladt in Sarajevo die anwesenden
Christen, Juden und Muslime ein, zusammen einen von ihm formulierten Gebetstext zu
beten. Franziskus hatte die Worte so gewihlt, dass alle mitsprechen konnten (6.Juni 2015).
An einem Ort, wo Religionen als Hassinstrumente missbraucht wurden, ist die gemeinsame
Hinwendung zu Gott ein trost- und verheifSungsvoller Verséhnungsschritt.




86 Felix Korner SJ

4 Die Enzyklika Laudato si’ liefert fast unbemerkt eine neue Begriindung fiir die Lebens-
form Dialog. Dialog dient nicht nur einem Projekt wie der 6kologischen Bekehrung, bei der
Religionen die Einzelnen und die Entscheidungstridger motivieren miissen, sondern: Wenn
das Universum ein Bezugsgefiige von gegenseitigen Abhangigkeiten ist, dann ist Dialog als
das Achten und Eingehen auf das andere auch etwas Kosmologisches: alles steht im Dialog.

5 Laudato si’ redet nicht nur vom Dialog, sondern iibt ihn. Damit zeigt sich auch,
dass die erste Liste der Gesprachspartner von 1964 - getrennte Christen, Nichtchristen,
Ungldubige - erweiterungsbediirftig war. Eine verstirkte Offenheit kirchlichen Nach-
denkens fiir Soziologie und Politikwissenschaft lief} eine andere Dimension in den Blick
treten: Die Kirche steht immer in einem Dialog mit der Offentlichkeit. Entsprechend begibt
sich Franziskus in Laudato si” ausdriicklich in einen Dialog mit den zivilgesellschaftlichen
Organisationen, den Natur- und Humanwissenschaften, den unterschiedlichen politischen
Strémungen und den Ortskirchen.??

6 Die treffendste Ausrichtung, Begriindung, Vertiefung und Ermutigung des inter-
religiésen und jedes anderen Dialogs aber hat Papst Franziskus wohl geboten, als er in
Jerusalem Israelis, Paldstinenser und alle Menschen aufrief: » Lernen wir, den Schmerz des
anderen zu verstehen. «**

6 Semantische Prizisierung

»Dialog« ist ein gefihrdeter Begriff. Um die gemeinte Sache zu fordern, ist auf sechs
unterschiedlichen Gebieten genauer als bisher tiblich hinzusehen.

6.1 Wann einigen wir uns im Dialog?

Beim Nachdenken tiber den interreligiosen Dialog kann man Gedanken des folgenden
Typs héufig horen: Die koranische Sureneinleitung »Im Namen Gottes, des barmherzigen
Erbarmers« ist gut im Dialog zu verwenden. Oder: Katholiken sind besonders geeig-
nete Dialogpartner fiir Schiiten, weil sie viele Grundintuitionen teilen. Welches Dialog-
verstandnis liegt hier vor? Dialog ist dann gemeint als Einigung in theologischen Grund-
wahrheiten. Das wire aber Okumene! Interreligidser Dialog ist jedoch keine Spielart der
Okumene. Das Ziel ist nicht, mittels der Einigung in Glaubensfragen wieder eine einzige
Religionsgemeinschaft zu werden. Worum geht es dann?

6.2 Was ist unsere Agenda?

Die kirchenamtlichen Texte sagen auffillig wenig dariiber, was man denn nun genau im
Dialog will. Paul VI. hatte zwar immerhin noch den »Wunsch« geduflert, dass der Dialog
dem Frieden dienen moge (Ecclesiam suam 108). Aber haben wir denn nicht mehr als einen
Wunsch? Haben wir denn keine Ziele?

22 Felix KORNER, Dialogo come documents/papa-francesco_20140526  neische Jesus »proposes a solution
collaborazione. Come nella casa _terra-santa-gran-mufti-jerusalem. (4:19-26) that he knows to be correct.
comune tutto € in relazione, in: html (5.4.2017). He does so serenely. This attitude

H. Miguel YANEZ (Hg.), Laudato Si’, 24 Karl ). BECKER/llaria MORALI mit facilitates an exchange of ideas in
Rom 2017,108-130. Gavin D'COSTA/Maurice BORRMANS which the Messiah says what he

23 http:/Aw2.vatican.va/content/ (Hg.), Catholic Engagement with intends to say without any negative
francesco/en/speeches/2014/may/ World Religions. A Comprehensive animus directed to anyone. «

Study, Maryknoll 2010, 510: Der johan-




Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche 87

Mit einer solchen Frage meldet sich moglicherweise technokratisches Denken. Ein Dialog,
der diesen Namen verdient, hat keine Agenda. Denn er ist ein Weg, auf dem sich alle Beteilig-
ten andern konnen. Auch das, was man urspriinglich wollte, kann sich im Laufe des
Gesprichs als Fehlwahrnehmung herausstellen. Eine solche Offenheit fiir Wandlungen
aufgrund neuer Einsicht ist charakteristisch fiir die dialogische Haltung. Denn sie ist
Bescheidenheit gegentiber der Wahrheit, die sich ja nicht besitzen, sondern nur erkennen
ldsst. Daher kann ein Dialog nicht »Ziele« haben, die man unabanderbar kennen kann,
die sich methodisch herbeifithren lassen und an denen sich der Erfolg der Dialog-
unternehmung bemessen ldsst. Aber wenn man sich um Dialog bemiiht, sollte man sehr
wohl ein desiderium haben - sofern man ihm erlaubt, sich unterwegs zu verdndern. Um
dieser Wandelbarkeit Rechnung zu tragen, sei vorgeschlagen, statt von »Zielen« von » Hoff-
nung im Dialog« zu sprechen.

Die Grundhoffnung ist dabei »Verstindigung«. Sie ldsst sich bei Begegnungen mit
Menschen anderer Religionszugehorigkeit fiinffach entfalten. Interreligiésen Dialog fithren
wir mit der Hoftnung:

1 dass wir uns in einer bestimmten Sachfrage des Zusammenlebens einigen kénnen;

2 dass wir zu verstehen beginnen, wie andere sich, die Welt und Gott sehen;

3 dass wir so unseren eigenen Glauben tiefer verstehen.

Es gibt aber auch eine vierte Hoffnung; manche christliche Gesprachspartner horen sie
ungern:

4 dass der andere Christus als den Erloser erkennt.

Ist eine solche Hoffnung nicht das Ende des Dialogs? Sie ist es nur dann, wenn sie zur
versteckten Agenda wird, wenn man den Dialog nur so lange fithrt, wie der andere Tauf-
kandidat ist. Ob ich wirklich im katholischen Sinne Dialog fiihre, zeigt sich gerade, wenn
der Gesprichspartner kein Interesse am Ubertritt hat. Denn damit ist unsere Beziehung
nicht beendet. Deswegen gibt es ja den Ruf Pauls VI. zum Klima der Freundschaft; und
deswegen gibt es die katholische Soziallehre. Will der andere kein Kirchenmitglied werden,
so haben wir eine fiinfte Hoffnung:

5 Dass wir mit den anderen gemeinsam Orientierungsvorstellungen fiir eine gerechte,
liebevolle Weltgestaltung entwickeln und umsetzen.

Es sind nun drei warnende Préazisierungen vorzunehmen. Sie konnen den Dialog vor
geschickt-unterschwelligen Beseitigungsmafinahmen schiitzen.

6.3 Spricht man nicht besser von »Begegnung«?

Die Beschreibung Pauls VI. fortfithrend, dass Dialog eine »Form der Beziehung« ist
(Ecclesiam suam 79), sagt Papst Franziskus nun, Dialog ist eine »Form der Begegnung«
(Evangelii gaudium 239). Fiir die beiden Pépste hat Dialog also etwas Charakteristisches,
das bestimmte Weisen der Beziehung oder Begegnung unter anderen auszeichnet.

Bei dem Vorschlag, statt »Dialog« neuerdings »Begegnung« zu sagen, ist, wie bereits
angedeutet, Vorsicht geboten. Da in vielen Sprachen in der Bezeichnung fiir »Begegnung«
das Wort »gegen« steckt, lasst sich der Begegnungsbegrift auch als getarnte Untergrabung
der konstruktiv demiitigen Dialoghaltung missbrauchen. Man kann als Modellsituation
des Christen im interreligiosen Dialog die Begegnung Jesu mit der Samariterin am Jakobs-
brunnen anfiihren: Er hat alle Wahrheit und sagt sie ihr.2* Das kénnte man Begegnung
nennen. Dialog wire dagegen eher die Situation der Emmausjiinger: Keiner von uns ist
Jesus, keiner von uns hat alle Wahrheit. Wo wir jedoch gemeinsam unterwegs sind und uns
einander auch in unserer Ratlosigkeit mitteilen, kann der Herr sich zeigen.




88 Felix Korner SJ

Aber sind Ursprung und Bedeutung von »Dialog« und »Begegnung« nicht ganz nah
beieinander? Doch. Beide sind Grundvokabular der Ich-Du-Philosophie und sprechen
davon, dass sich jemand auf einen andern offen einldsst. Es lassen sich allerdings auch
Akzentunterschiede ausmachen: Begegnung ist etwas Augenblickliches; Dialog ist ein
Vorgang, ein Weg. Im Ausdruck »Begegnung« schwingt horbar das erlebnishafte Staunen
vor der Andersheit mit; beim Dialog spiirt man dagegen starker, wie sich theoretische und
praktische Vernunft einschalten. Die Begegnung lebt vom je Neuen; der Dialog versucht
auch nach Enttduschungen tiber die Gesprichspartner und den Gesprichsverlauf wei-
terzufiihren und weiterzukommen. Unter einer Begegnung wird man eher etwas Unver-
bindliches verstehen; beim Dialog schwingt die erwdhnte Hoffnung auf Verstindigung mit.
Man kann daher begrifflich ungezwungen die Begegnung als den Anfang eines Dialogs ver-
stehen. Aus der punktuellen Begegnung mit ihrem Uberraschungseffekt sollen vertrauens-
bildende, dann auch auf Vertrauen aufbauende und institutionalisierte Dialoge werden.

6.4 Gibt es nur vier Ebenen?

Seit Dialogue and Mission von 1984 (28-35) werden haufig die vier Formen oder Ebenen des
interreligiosen Dialogs wiederholt: Dialog des Lebens, der Zusammenarbeit, der religiosen
Erfahrung, der theologischen Fachleute. Die Hauptfunktion einer solchen Liste ist sicher,
zu sagen, dass Dialog nicht nur eine Sache der Theoretiker ist. Doch sofern sie Vollstandig-
keit beansprucht, iibersieht oder tibergeht sie eine beispielsweise in der Begegnung mit
Muslimen héufige Dialogform: Spontan wird man von der Frau des Strumpthéndlers an
der Straflenecke gefragt, wieso Christen Gottes letzte Offenbarung nicht annehmen, den
Koran. Diese alltdgliche Dialogebene kann man die » Laiendebatte « nennen. Sie nicht zum
Schlagabtausch werden zu lassen, sondern zur Gelegenheit fiir ein Glaubenszeugnis und
ein vertieftes gegenseitiges Verstehen, das sollte auch hier im Blick bleiben.

In der Viererliste fehlt weiterhin der Dialog der Offentlichkeit: der niemals abge-
schlossene Prozess, in dem Menschen aufgrund ihrer unterschiedlichen Uberzeugungen in
den staatlichen und zivilen Foren um politische Losungen ringen, die ihrem Geschichts- und
Menschenbild entsprechen, die ihren Gerechtigkeits- und Wahrheitsidealen nahekommen.
Muslime und Christen etwa ziehen in den 6ffentlichen Diskursen teils am selben Strang,
teils haben sie jedoch auch widerstreitende Anliegen. Die Theologie ist aufgerufen, diese
Dialogebene genauso wie die anderen zu bedenken, zu begleiten und zu befruchten.

Noch eine weitere Problematik der kirchlichen Dialogverfiigungen ist zu benennen.

6.5 Ist das Entscheidende nicht der »Dialog des Lebens«?

Oft heif3t es, der wichtigste interreligiose Dialog sei der » Dialog des Lebens«. Das ist zwar
eine schone Formel, aber man sollte sich diesbeziiglich iiber zweierlei im Klaren sein. Ein-
mal: Man kann unter » Dialog des Lebens« hochst Verschiedenes verstehen: das Gespriach
tiber die existenziellen Fragen, iiber Tod und Leben — oder: iber Alltagssorgen reden — oder:
das geschwisterliche Zusammenleben selbst ist schon Dialog.>® Wer interreligiosen Dialog
auf eine solche Form des »Dialogs des Lebens« reduziert, sagt moglicherweise: Weiter
kommt man mit den andern sowieso nicht, seien wir halt freundlich miteinander; inhaltlich
ist da nichts zu holen. Damit sind alle fiinf eben benannten Hoffnungen ausgeblendet: Wir
miissen vielmehr auch die Probleme im Zusammenleben benennen und zu 16sen versuchen;
und: der interreligiose Dialog zeigt sich mehr und mehr als Quelle fiir glaubensrelevante
Erkenntnis — mit anderen Worten: als locus theologicus.




Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche 89

6.6 Kann man iiberhaupt »mit einer Religion« Dialog fiithren?

Eine letzte Prazisierungstfrage sei spezifisch im Blick auf den christlich-islamischen Dialog
gestellt: Wer ist denn der Gesprachspartner? » Der jeweilige Muslim«, »die Muslime« oder
»der Islam«? Von »dem Islam« hort man ja regelméfig, dass es ihn nicht gibt. Nostra cetate
sprach allerdings nicht nur von »den Muslimen<, sondern auch von der fides islamica. Das
Wort kann man mit »der Islam« tibersetzen. Man hat fides islamica geschrieben, weil die
Konzilsviter hier von den Glaubensinhalten reden wollten. Die Wortwahl war segensreich.
Sonst hitte man das in den modernen Sprachen ja ganz anders belegte neu-lateinische Wort
Islamismus verwendet. Fiir Nostra eetate gibt es also schon einmal so etwas wie »den Islam«.

Aber kann man mit »dem Islam« einen Dialog fithren? Interessanterweise sagt ein
frithes romisches Dialogdokument, wir fithren Dialog durchaus auch als Religionen, nicht
nur als Individuen.?® Aber geht das iiberhaupt? Schon fiir »das evangelische« oder »das
orthodoxe Christentum« kann ja niemand offiziell-institutionell sprechen; um wieviel
weniger fiir »den Islam«. Es besteht fraglos ein Problem. Dennoch sollte man das Ziel
nicht aus den Augen verlieren, iiber individuelle Gespriche hinauszukommen. Warum
ist dies erstrebenswert?

1 Durch den offiziellen Dialog bildet sich bei den Gespriachspartnern ein Sinn fiir
offizielles, institutionelles, reprasentatives Handeln und die Ernennung und Ausbildung
entsprechender Vertreter. So wird dann etwa eine Vergebungsbitte und deren Annahme
moglich; auflerdem konnen dann

2 iiber den Dialog auch Bildungsinstitutionen erreicht werden.

3 Durch einen Dialog nicht nur von Glaubigen, sondern der Religionen erkennt man
an, dass hinter dem Einzelnen eine Tradition steht, die alles Augenblickliche tibersteigt,
auch deren augenblickliche Schwichen, und dass

4 den Einzelnen nicht nur eine Tradition bewegt, sondern eine Religion, also ein Versuch,
das Gottliche zu realisieren. Das ermoglicht ein hochachtungsvolles Verstindnis seitens
anderer Religionsgemeinschaften, und es ermdglicht

5 theologische Diskussionen als argumentative Auseinandersetzungen nicht nur mit
einer anderen Privatmeinung, sondern mit ganzen Denkschulen und deren Vertretern.

6 Auch eine Religion ohne kirchenférmige Reprasentanz kann - wie sich das
islamischerseits in der Amman Message*” und der Marrakesh Declaration®® zeigte — inhalt-
liche Fortschritte machen; diese Entwicklungen in Lehre und Praxis konnen ganze
Bevolkerungsteile beeinflussen.

25 Sieben Bedeutungen von »Dialog men. Aber was mit dem I1. Vatika-

des Lebens« liste ich hier auf: Felix
KORNER, Offen in Wahrheit und Liebe.
Evangelii Gaudium und der katho-
lisch-muslimische Dialog, in: CIBEDO-
Beitrage (1/2014) 4-13, hier 8-9.

26 SECRETARIATUS PRO NON-CHRIS-
TIANIS, Vers la rencontre des religions:
suggestions pour le dialogue, Rome
1967, in italienischer Ubersetzung:
Guida al dialogo, Brescia 1968, 91: » Der
Dialog zwischen Personen verschie-
dener Religion ist kaum etwas Beson-
deres. Er liegt ja jedem Apostolat
zugrunde und wurde zu allen Zeiten,
in verschiedener Weise und mit recht
unterschiedlichem Erfolg unternom-

nischen Konzil begonnen hat, ist das
Angebot einer Begegnung zwischen
den Religionen selbst und als solche.
Genau um dessen Verwirklichung zu
fordern, hat Paul VvI. das Sekretariat
fur die Nichtchristen gegriindet, eines
von drei Sekretariaten flr den Dialog
mit der ganzen Welt. «

27 http:/ammanmessage.com
(5.4.2017).

28 http:/Awww.marrakeshdeclara
tion.org (5.4.2017).




90 Felix Korner SJ

Wie aber fithrt man mit dem Islam einen Dialog? Wer ist das denn, »der Islam«? Hierauf
lasst sich mit fiinf praxisbezogenen Perspektiven antworten. Wenn man nicht nur »mit
Muslimen«, sondern mit »dem Islam« in einen Dialog eintreten will,

1 wird man sich auf keinen bestimmten Gesprichspartner, keinen bestimmten Stil,
keine bestimmte Sprach- oder Subkultur islamischen Lebens festlegen, sondern immer auch
andere muslimische Verbande und einzelne Muslime im Blick haben und das Gesprich mit
ihnen suchen - statt etwa zu sagen: »Ich kann nur mit Sufis reden« oder: »Wissenschaftlich
kann man nur mit Iranern redenc;

2 wird man entsprechend auch den Anspruch einer einzigen Organisation und
Institution, die Angelegenheiten des Islam oder aller Muslime offiziell regeln zu konnen,
hinterfragen - statt zu akzeptieren, dass etwa DITIB die Reprisentanz des Islam in Deutsch-
land ist;

3 wird man dennoch Gespriche und Vereinbarungen mit Delegationen, die bean-
spruchen, reprisentativ oder offiziell zu sein, suchen und begriifien, da die Wirkung
eines solchen Zusammenkommens auf die Glaubigen ausstrahlt — denn ein Treffen
von Fithrungspersonlichkeiten der Religionen ist auch dann, wenn inhaltlich nicht viel
passiert, eine sicht- und greifbare Absegnung des interreligiésen Miteinanders und
ermutigt daher andere Anhédnger der betreffenden Religion, es im Alltag ihren Vertretern
gleichzutun;

4 wird man die normbildenden Schriften sowie die Geschichte und Auslegungsmethodik
muslimischen Denkens in seiner Vielfiltigkeit auch selbst studieren, statt sich der Selbst-
darstellung eines Gesprachspartners blind zu unterwerfen und etwa zu sagen: »Du als
Muslima wirst uns die koranische Theologie schon richtig wiedergeben«;

5 wird man Institutionen aus dem religiosen Lebensbereich des Dialogpartners in die
Pflicht nehmen, bestimmte Mafinahmen iiberpriifbar zu ergreifen — etwa die Anderung
einer Darstellung von Christen in Schulbiichern.

7 Wissenschaftliche Begriindung

Die beste Begriindung fiir eine Haltung, die wir als spezifisch christlich verstehen, wire,
dass sie die »Gesinnung Christi« ist (vgl. Philipper 2,5). Entspricht die dialogische Haltung
seiner Gesinnung? Ein Charakteristikum des Dialogs ist, wie dargestellt (1.1.5), die Sanftmut;
und von ihr sagt Ecclesiam suam 81, sie sei

jene, die Christus uns vorlegte, damit wir sie von ihm lernen. »Lernt von mir; denn ich
bin sanftmiitig und demiitig von Herzen« (Mt 11, 29). Der Dialog ist nicht hochmiitig,
verletzend oder beleidigend. Seine Autoritit wohnt ihm inne durch die Wahrheit, die er
darlegt, durch die Liebe, die er ausstrahlt, durch das Beispiel, das er gibt. Er ist weder
Befehl noch Notigung. Er ist friedfertig und meidet die heftigen Ausdriicke; er ist geduldig
und grofimiitig.

Jesus hat zwar in vollmachtiger Deutlichkeit sprechen konnen. Mit den Ddmonen hat er
keinen Dialog gefiihrt. Auch als er auf den Vorschlag der unreinen Geister eingeht, sie doch
»in die Schweine hineinfahren« zu lassen (Markus 5,12), hat er die Damonenlegion nur
tiberlistet. Auf seine Mitmenschen konnte er jedoch lernbereit eingehen (Markus 7,24-30),
und angesichts seiner menschlichen Gegner verhielt er sich konsequent gewaltfrei, im
Gehorsam und im Vertrauen auf das Handeln des himmlischen Vaters.




Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche 91

Die erste Begriindung fiir den Dialog, auch fiir den interreligidsen, ist also: Er entspricht
der Gesinnung Christi, wie er sie den Seinen vorgelebt hat und wie er sie ihnen schenkt. Es
lassen sich aber im Nachvollzug auch reflexionsbasierte Begriindungen entwickeln.

7.1 Missionstheologie

Die Kirche versteht sich als zum Dialog gesandt (vgl. Ecclesiam suam 64); sie fithrt ihn also
in Treue zum Verkiindigungsauftrag Christi.

a Ich bin gesandt als Zeuge der Liebe Christi, daher werde ich den andern immer in
seiner Andersheit achten.

b Ich bin gesandt, dem andern zu helfen, daher muss ich erst verstehen, was er jetzt
braucht.

¢ Man kann von jedem nur verlangen, dass er jetzt seinen nachsten moglichen Schritt
auf das Gute hin tut; beim Herausfinden, was das fiir ein Schritt bei ihm jetzt ist, kann ich
dem andern im Gesprich helfen.

d Die Mission der Kirche ist zu »evangelisieren«. Evangelisierung ist Umgestaltung der
Schépfung im Sinne des Evangeliums (vgl. Apostolicam actuositatem 2). Wenn die Mission
der Kirche im Stile des Dialogs geschieht, trigt sie vermutlich auch zur Verbreitung einer
verstandnisvollen, verséhnungsbereiten Atmosphare unter den Menschen - und damit zur
Umgestaltung der Welt im Sinne des Evangeliums - bei.

e Nicht der » Apostel« bewirkt die Bekehrung, sondern der Geist.

Die missionstheologische Begriindung muss aber um drei weitere Gesichtspunkte
erganzt werden.

7.2 Erkenntnistheorie

Wir bekennen, dass das Evangelium die ganze heilsbedeutsame Wahrheit enthélt. Wieso
sollten wir sie dann nicht einfach dem anderen vorsetzen?

a Hier kommt nicht nur das missionswissenschaftliche » Anpassen«, von dem Paul VI.
sprach, zur Geltung. Vielmehr brauchen wir, um das Evangelium wirklich zu verstehen,
immer selbst die Herausforderung des Dialogs, die Auseinandersetzung mit denen, die es
anders sehen. Denn das Evangelium enthélt zwar die heilsbedeutsame Wahrheit vollstindig;
zwar sind in Christus alle Schatze der Weisheit und Erkenntnis, aber sie sind in ihm »ver-
borgen« (Kolosser 2,3). Durch die Fragen, auch die Missverstdndnisse und Bestreitungen
seitens unserer Gesprachspartner wird uns die Wahrheit Christi erst ausdriicklich. Der
Dialog ist damit die Praxis des inventus quaerendus, von dem Augustinus spricht: wer
Gott gefunden hat, will ihn erst recht suchen (Enarratio in Psalmum 104, 3/4: Gott ist »als
Gefundener zu suchen«). Daher kann man auch interreligios sagen: Christus erkennt man
im Angesicht des andern.

b Auflerdem ist die Erkenntnis, die dem Glauben zugrunde liegt, eine liebevolle
Anerkennung Christi. Die Liebe aber geschieht in Freiheit. Und es ist die Atmosphare
des Dialogs, in der Freiheit gedeiht, denn Dialog ist die bescheidene Bereitschaft, eine
menschliche, interessierte Beziehung auch tiber Ansichtsunterschiede hinaus zu leben.
Auch wo Religionsfreiheit noch nicht gewahrt ist, kann man in einen Dialog eintreten. Er
wird dann auch die Fragen der Freiheit zur Sprache bringen. Dazu kann auf Seiten der
Gesprachspartner auch die Befiirchtung gehoren, dass Freiheit einen Bedeutungsverlust
von Religion in Gesellschaft und Staat mit sich bringt. Im Dialog kann man zeigen, dass
weder Freiheit — noch tibrigens der Dialog selbst - religiosem Glauben schadet.




92 Felix Korner SJ

7.3 Theologie der Geschichte

Was der Kirche anvertraut ist, ist das mysterium Christi. Das heif3t nicht nur, dass wir es noch
nicht ganz verstehen, es heifit auch: In Christus ist das mystérion offenbar (vgl. Kolosser 1,26),
der gottliche Heilsplan, der Verlauf der gesamten Geschichte. Das lasst sich dreifach entfalten.

a Gott zeigt sich in den Geschichtsereignissen. Daher wollen wir ihn darin suchen und
uns also nicht nur tolerant, sondern mit tiefem Interesse dem Leben und der Sichtweise
der andern zuwenden.

b Jedes Ereignis, auch das scheinbar dem guten Verlauf der Gottesgeschichte Gegenlau-
fige, wird letztlich der Heilsverwirklichung gedient haben; auch der Unglaube. Das ist ein
weiterer Grund dafiir, warum man sich tiber Nichtchristen nicht drgern sollte, als wéren
sie ein Anzeichen dafiir, dass Gottes Plan nicht aufgeht.

¢ Christus ist die Erfiillung von allem (vgl. Kolosser 1,20). Auf je verschiedene Weise ist
er die Erfiillung der Verheiflungen des Propheten Jesaja, der Hoffnung des Johannes, der
Sehnsucht jedes Menschen. Es ist spannend, unvorhersagbar und lohnend zu beobachten,
wie Christus sich als die Erfiillung eines bestimmten Mitmenschen erweisen wird oder
einer bestimmten Sehnsuchtsform, auch des Islam.

7.4 Theologie der Religionen

Auch die Theologie der Religionen lésst sich am klarsten entwickeln, wenn sie als Theo-
logie der Geschichte gestaltet wird. Man kann dann einen vierschrittigen Gedankengang
vortragen:

a Der gesamte Geschichtsverlauf ist der Prozess, durch den Gott der Schopfung mehr
und mebhr seine eigene Wirklichkeit gibt, bis er am Ende »alles in allem« st (vgl. 1 Korinther
15,28). Insofern kann man sagen, die gesamte Geschichte ist Offenbarungsgeschichte. Die
einzelnen Ereignisse des Verlaufs sind Teil der Offenbarung. Sie sind es, indem sie Faktoren
im Prozess sind. Aber sie konnen auch ausdriicklichen Offenbarungscharakter haben, indem
sie das Geschichtsende vorwegnehmen.

b Hier kann man nun einen Mafistab einziehen. Man muss nicht sagen, alle Gegensténde,
alle Texte und Ereignisse, alle Personen und Religionen sind gleichermaflen offenbarend.
Vielmehr ist etwas desto mehr offenbarend, je mehr es das Geschichtsende vorwegnimmt.
Selbstverstandlich haben verschiedene Religionen verschiedene Ansichten vom Geschichts-
ende. Daher werden sie auch verschiedene Ereignisse, Personen, Schriften unterschiedlich
gewichten. Fiir den christlichen Glauben ist die vollstindigste Vorwegnahme des Geschichts-
endes die Auferstehung Jesu. Sie ist fiir uns von allen Ereignissen »am meisten Offenbarungx«.
Aber andere Geschichtsmomente sind es auf ihre Weise in geringerem Maf3e auch.

¢ Warum aber sollte sich Gott ausgerechnet an ein bestimmtes Ereignis so binden, dass
man es als das Kriterium aller anderen erkennen kann? Warum kann man den Offenbarungs-
charakter nicht allem gleichermafSen zusprechen? Biblisch ist das eindeutig: Gott erwahlt. Er
erwiahlt sich einen Ort, ein Volk, dann Christus und nun die Kirche - und immer ist mit der
Erwiahlung des Einzigen zugleich allen Menschen gesagt: Hier kannst du mir begegnen. Aber
geniigt es denn nicht, zu sagen: Gott kann ich {iberall finden, kann ich in mir selbst finden?
Warum handelt Gott ausgerechnet so, durch Erwdhlung? Im Erwahlungshandeln Gottes
vermittels eines Heils-Ortes liegt die Logik des Aufbruchs. Gott fordert jeden Menschen dazu
heraus aufzubrechen. Wir miissen uns aufmachen, zum »anderen unserer selbst« zu gehen, weil
wir uns sonst in uns selbst verstricken und verschlieflen. Diesen typisch biblischen Gedanken
konnte man »die herausfordernde Lokalitit Gottes« nennen.




Das Dialogverstindnis der katholischen Kirche 93

d Die herausfordernde Lokalitit Gottes hat nun aber eine - ebenfalls biblisch
bezeugte - Gegendynamik. Plotzlich soll nicht jemand aus Israel, sondern der Perser
Kyros Gesalbter des Herrn sein (vgl. Jesaja 45,1). Plotzlich sagt Jesus {iber den heidnischen
Hauptmann: »Einen solchen Glauben habe ich in Israel noch bei niemand gefunden«
(Matthéus 8,10). Ist dann alle Partikularitdt doch wieder in Universalitat aufgehoben?
Oder haben wir hier einfach zwei unversohnt nebeneinanderliegende Prinzipien, die
wir durch ein katholisch-gehorsames Und zusammenhalten miissen? Nein. Diese zweite
Bewegung kénnen wir »Ausbruch des Geistes« nennen. Der Ausbruch des Geistes aus
der Lokalitit Gottes gehort zur selben Dynamik des Deus semper maior, des »unab-
geschlossenen Denkens«, der immer neuen Offnung.?® Denn wer die Lokalitit Gottes
als Besitz nimmt - >Ich habe die Kommunion empfangen, jetzt habe ich die Gnade bei
mir< -, macht aus dem Glauben etwas Magisches und verweigert sich gerade wieder dem
immer notwendigen neuen Aufbruch. Hier begegnet uns also erneut — wie bei der Lokalitat
Gottes - seine Herausforderung. Wer sie nicht annimmt, verfangt sich in sich selbst.

8 Kirche in der Offentlichkeit: Dialog, Mission, Zeugnis

Umgangssprachlich nennt man ein Treffen von Gemeindemitgliedern der Salvatorkirche
und der Fatih-Moschee in Aalen »Dialog«, den Einsatz der Montfortaner in der Dibzese
Daru-Kiunga, Papua-Neuguinea, dagegen » Mission«. Wer sich allerdings den geschichtlichen
und theologischen Hintergrund der Begriffe vor Augen fiihrt sowie Selbstverstindnis und Tun
der Christen vor Ort, sieht: Dialog und Mission sind keine zwei unterschiedlichen Tétigkeiten,
nicht einmal unterschiedliche Akzentuierungen. Beide, Dialog und Mission, sind Begrifte
fir das Verhalten der Christen zu »den anderen«. »Mission« benennt dabei den Grund - wir
sind Gesandte an Christi statt (2 Korinther 5,20), und Dialog benennt den Stil. Dialog ist
demiitiges Eingehen auf die Wirklichkeit, die weder ich noch wir allein bestimmen kénnen.

Wenn Dialog dagegen als Gesprich, als 6ffentliche Debatte, als Suche nach inhaltlicher
Einigung gefasst wird, dann ist das noch nicht das spezifisch katholische Verstandnis. Zur
dialogischen Haltung gehort aber ebenfalls, anzuerkennen, dass andere Menschen andere
Dialogbegriffe haben. » Dialog« wird sich fiir viele auch weiterhin nach Wortgeschehen und
Kompromisse-Suchen anhéren. Der theologische Dialogbegrift des 20.Jahrhunderts hat
nun einmal ein neues Bedeutungsfeld erschlossen, das kaum alle mithoren werden, wenn
im gesellschaftlichen Diskurs von »Dialog« die Rede ist.

Dabher ist es sinnvoll, abschliefend an die Dynamik zu erinnern, die dem theologischen
Dialogverstandnis eng verwandt ist, die kirchliches Handeln von Anfang an charakterisiert
hat, mit der die Kirche ihr Wirken von Anfang an bezeichnet hat und die daher auch das
dialogische Leben jedes Christen prigen soll: Die Kirche lebt in der martyria.>® Sie ist das
mutige Zeugnis, das wir »ablegen«, das die anderen also vielleicht gar nicht aufnehmen - sie
sind frei —, das wir nicht vor allem mit Worten, sondern im schlichten Tun geben; und
dessen Grund nicht ein Gedanke oder eine Meinung ist, sondern die iiberraschende,
freudige Ostererfahrung, ergriffen zu sein vom auferstandenen Christus. *

29 KORNER, Offen in Wahrheit und 30 Vgl.Felix KORNER, Kirche

Liebe (Anm. 25), 7 sowie 10 Anm. 22. im Angesicht des Islam. Theologie
des interreligiésen Zeugnisses,
Stuttgart 2008.




100
Jahrginge
ZMR

1 Festakt

2 Gruflwort
3 Festrede
4 Bericht

Zeitschrift fir
Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft

Teitfthrift fiie
Pironswiffenfat.

In Becinbung it P. n«uulmﬂnwu
Sardenheroeclisaden, Préat Br.

= llrrl-mllfmm -umnn-m-un
.ldmLI . froe 8.

l.luuiumnmmmmlw
muvn.ln oge 8. 0. D, 8itpl, Prof. O, Kifty
feivusg (8603, B. Ao Scet . . 1. i, ol
Dc. $mobodaWicn, 1. Bbt Webee 9. 5. 8..81. Btifen

g von
Prof. Br. ScymidlinsRinfer.
v

Efier Jabrgang. 19)).

@ Zeitschrift fir
Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft

Interkulturalitat

Rigendorfide Beslagsbudipandlung, Minfer L.
sy Mission und Prophetie Transformationen
e in Zeiten der der Missionswissenschaft

Zn An
1911 2015
Zeitschrift fur Zeitschrift fur

Missionswissenschaft
1.Jahrgang -191

2011
Festschrift

zum hundertjahrigen
Bestehen

des IIMF 1911-2011
ZMR Sonderband
95.Jahrgang - 2011

Missionswissenschaft und
Relgionswissenschaft
99.Jahrgang - Heft 3-4 - 2015

2016

Festschrift

zum 100.Jahrgang
der ZMR 2016

ZMR Sonderband
100.Jahrgang -2016

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Es ist mir heute eine grofie Freude, das wissen-
schaftliche Symposion » Mission - Zukunft der Kirche«
zu er6ffnen und alle Teilnehmerinnen und Teil-
nehmer herzlich willkommen zu heiflen. Die lingste
Anreise hatte der iiberraschend anwesende Stephen
Bevans SVD aus den USA, deshalb nenne ich ihn an
erster Stelle, zumal er zu den bedeutenden Missions
theologen der Gegenwart gehort. Des Weiteren
begriifle ich natiirlich alle Referentinnen und
Referenten, die ihre Perspektiven einbringen und
jeweils vor ihren Vortrigen eigens vorgestellt werden.

und Herren, zeigen mit Ihrer Anwesenheit Ihr Interesse

an einem kulturell und kirchlich gleichermafSen
bedeutsamen wie brisanten Thema, dem der christlichen
Mission. In der Mitte des 20. Jahrhunderts geriet es mit der
Dekolonisierungsdebatte bekanntlich in die offentliche
Kritik und wurde theologisch eher randstdndig behandelt.
Das aber hat sich spatestens mit Beginn des 21. Jahrhunderts
gedndert, denn im Zuge der Globalisierung geriet » Mission«
wieder auf die Agenda, wenn man auf das theologisch und
interdisziplindr wachsende Interesse schaut und die
wachsende Bedeutung, die der interreligiése Dialog findet.
Das neue, auch wissenschaftliche Interesse am Phdnomen
der missionarischen Verbreitung des Christentums diirfte nicht
zuletzt damit zusammenhéngen, dass in Zeiten der Ver-
dichtung von Raum und Zeit die Kulturen und Religionen
starker zusammenriicken und in einer globalisierten
Welt zunehmend Orientierung gefragt ist, wie das
Zusammenleben der Vélker, Kulturen und Religionen im
friedlichen Austausch organisiert werden kann. Auch die
Situation der Weltkirche wirft neue Fragen auf, da gleich-
zeitig zwei gegenldufige Bewegungen auftreten: einerseits
die Schrumpfungsprobleme der Kirchen im Westen und
andererseits die Wachstumsprobleme in den Kirchen des
Stidens. All das verlangt gebieterisch nach praktischen und
theologischen Antworten.

S ie alle, liebe Kolleginnen und Kollegen, meine Damen

Auflerer Anlass des Symposions ist ein hundertjihriges
Jubilaum. Zu feiern ist eine alte Dame, die sich aber immer
wieder verjiingt: die Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft. Sie wurde 1911, noch in der Kaiserzeit
gegriindet, im selben Jahr wie das »Internationale Institut
fiir missionswissenschaftliche Forschungen«, das ebenfalls
bis heute besteht und Herausgeber der Zeitschrift ist. Die
Griindung des Instituts haben wir 2011 mit einem Sym-
posion in Miinster/Westfalen gefeiert, weil auf Initiative

Festakt

100 Jahrgiange
Zeitschrift fiir Missions-
wissenschaft und
Religionswissenschaft
(ZMR)

Eroffnung des Symposions
»Mission -
Zukunft der Kirche«

von Michael Sievernich SJ*

IIMF

Internationales
Institut flr missions-
wissenschaftliche
Forschungen

ZImr

Zeitschrift flir Missions-
wissenschaft und
Religionswissenschaft

*

Erster Vorsitzender,
Internationales Institut flr
missionswissenschaftliche
Forschungen.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



96 100 Jahrginge ZMR

Transformationen
der Missionswissenschaft

von Josef Schmidlin an der dortigen Universitit beide
Institutionen gegriindet wurden. Er war der Begriinder der
katholischen Missionswissenschaft in Deutschland.

Doch bei diesem Symposion hier im Erbacher Hof
in Mainz geht es vor allem um die alte Dame der ZMR,
die sich durch ihre jeweiligen Redaktionen Verjiingungs-
kuren unterzieht. Warum wird die Hundertjahrige erst
jetzt gefeiert? Es sind zeitgeschichtliche Griinde, die
Thnen allen bekannt sind: Der Zweite Weltkrieg und die
nationalsozialistische Gewaltherrschaft verhinderten, dass
die ZMR zwischen 1942 und 1946 erscheinen konnte. Durch
diese Unterbrechung also erscheint sie erst in diesem Jahr
2016 im 100. Jahrgang.

Die Zeitschrift erlebte viele Transformationen, weil die
kirchliche und sdkulare Welt sich weiterdrehte und sie
diese Veranderungen wie in einem Brennspiegel einfing.
Man bedenke nur, dass die Zeitschrift in der Epoche
anfing, als das Deutsche Reich noch Kolonien unterhielt
und die Kirche Religionsfreiheit noch keineswegs positiv
bewertete. Erst die politische Dekolonisierung und kirchlich
das Zweite Vatikanische Konzil haben diesen Umschwung
herbeigefithrt. Die Gegenwart verlangt wiederum eine
neue Antwort auf alte Fragen und damit fir die ZMR
eine Verjingungskur, welche die Metamorphosen wider-
spiegelt und reflektiert. Dieser Aufgabe hat sich in jiingster
Zeit seit vielen Jahren der verantwortliche Schriftleiter
Mariano Delgado gewidmet, dem an dieser Stelle Dank
und Anerkennung gebiihrt. Der Jahrgang 2016 der ZMR
erscheint aus Anlass des Jubildums als einbdndige Fest-
schrift und steht unter dem Titel: Transformationen der
Missionswissenschaft.

Die Transformationen in diesen einhundert Jahren
fithren die Frage mit sich, welche Rolle die Mission der
Kirche in sdkularen Zeiten spielt, spielen sollte und nicht
(mehr) spielen darf. Das Missionsverstdndnis hat sich durch
den Aufbruch des Zweiten Vatikanischen Konzils und die
Krise der Dekololonisation hindurch erheblich gewandelt,
konziliar auch neue Terminologien wie » Evangelisierung«
hervorgebracht. Doch bei allen Wandlungen hat die Kirche
nie aufgehort, »ihrem Wesen nach missionarisch (d.h.
als Gesandte unterwegs)« zu sein und damit ihrer Pflicht
nachzukommen, »den Glauben und das Heil Christi aus-
zubreiten« (AG 2 und 4). Eine neue frische Antwort auf die
Missionsfrage in der Gegenwart hat Papst Franziskus in
seinem Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium tiber die
Verkiindigung des Evangeliums in der Welt von heute (2013)
gegeben, die mit einer »missionarischen Umgestaltung

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 97

der Kirche« verbunden ist (EG 19). Damit setzt der Papst
die Reihe bedeutender pipstlicher Missionsschreiben des
20. Jahrhunderts fiir das 21. Jahrhundert fort.

Auch unser Symposion rollt die Frage auf, zuerst im Spiegel
der hundertjahrigen Dame, von der Griindung bis zum Konzil
und vom Konzil bis in die Gegenwart. Den Hauptvortrag zum
Thema »Mission - in den Umbriichen der Zeit« hélt dankens-
werter Reinhard Kardinal Marx, der Miinchener Erzbischof
und Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz. Der heu-
tige erste Tag miindet in ein festliches Mahl aller Teilnehmerin-
nen und Teilnehmer des Symposions. Am zweiten Tag erscheint
das Thema in verschiedenen Brechungen: zunichst aus der
Perspektive der Interkulturalitdt und der Missionarinnen als
kultureller Akteurinnen. Behandelt werden die Fragen, ob die
Globalisierung des Christentums Ende oder Zukunft bedeutet
und Mission in der eigenen Pastoral oder » Draufien « zuhause
ist. Schliefilich steht das Dialogverstdndnis der katholischen
Kirche auf dem Priifstand, und auf dem Schlusspodium soll
die »Zukunft der Mission und die Mission der Zukunft«
gekldart werden. Das Programm ist groff genug, namhafte
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlicher werden sicher
einige Klarheit schaffen konnen, aber gewiss nicht alles
kldren konnen; wir brauchen ja noch Stoff fur kiinftige
Symposien ...

Offen wir also unseren Blick auf die globale Sendung der
Weltkirche im 21. Jahrhundert, deren Verantwortung ja darin
besteht, Antwort auf das ergangene Wort Gottes in dieser Zeit
zu geben. Dieser responsorische Charakter der Mission zeigt
sich im Bemiihen, den Logos und die »Geistesgegenwart« in
den Kulturen und Religionen zu erspiiren und so die Sendung
zu einer Mission werden zu lassen, die im doppelten Sinn »an
der Zeit«ist. Im Zeitalter der Globalisierung steht die bleibende
missionarische Aufgabe einer kulturell vielfaltig verwurzelten
Weltkirche vor neuen Herausforderungen, die spirituell und
intellektuell nach Antworten verlangen, die im Sinn des Kon-
zils der Menschheit gerecht werden, indem sie biblisch »bis
an die Grenzen der Erde« (Apg 1,6) oder papstlich an die
Peripherien gehen. So sind wir alle gespannt auf die Dynamik
und den Ertrag unseres Symposions »Mission — Zukunft der
Kirche«, dem ich einen guten Verlauf wiinsche.

Was die Finanzen angeht, mochte ich nicht versdumen,
an dieser Stelle allen Institutionen zu danken, die dieses
Symposion mit namhaften Zuschiissen gefordert haben,
zuvorderst dem Verband der Diozesen Deutschlands (Bonn)
und dem Internationalen Katholischen Hilfswerk missio
(Aachen) sowie der Jesuitenmission (Niirnberg). .

Zukunft
der Mission

Zeitalter
der Globalsierung

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Grufdwort

anldsslich
des 100. Jahrgangs
der ZMR

von Klaus Kramer*

*
Prasident von missio Aachen

1 Laurenz KILGER, Die Zeit-
schrift fir Missionswissenschaft
im ersten Vierteljahrhundert,

in: ZMR 25 (1935) 201-213, hier 209.

2 Josef SCHMIDLIN,
Die katholische Missionswissen-
schaft, in: ZM (1991) 10-21, hier 11.

Sehr geehrte Damen und Herren,

es ist mir Freude und Ehre zugleich, anlisslich des
100. Jahrgangs der Zeitschrift fiir Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft einige Worte an Sie

richten zu diirfen.

Der Anlass ist in der Tat bedenkenswert, spiegeln
diese Jahrginge der Zeitschrift doch die Hohen und
Tiefen sowohl der Gesellschaft wie auch der Kirche des
20.Jahrhunderts wider.

in Minster der erste Lehrstuhl fiir katholische Missions-

wissenschaft eingerichtet und mit Professor Josef
Schmidlin besetzt. Im gleichen Jahr erschien die erste Aus-
gabe der Zeitschrift fiir Missionswissenschaft unter seiner
Schriftleitung.

Bereits in den ersten Jahren ihres Erscheinens kam die
Zeitschrift auf 1.000 Abonnenten und war, wie es im ersten
Rickblick nach 25 Jahren hiefs, »im Inland wie im Aus-
land, auch bei Nichtkatholiken in ihrem wissenschaftlichen
Wert anerkannt«.! Josef Schmidlin definierte die Missions-
wissenschaft in einem programmatischen Artikel 1911 als
»die zu einem System verbundene, auf Griinden basierte
Kenntnis und Darstellung der christlichen Glaubens-
verbreitung, und zwar sowohl ihres tatsichlichen Verlaufs
in der Gegenwart und Vergangenheit als auch ihrer Grund-
lagen und Gesetze«.>

I m Jahr 1911 wurde an der Friedrich-Wilhelm-Universitat

Die Zeitschrift wechselte mehrfach ihren Namen, wobei
die Religionswissenschaft bald im Titel vorkam und bald
wieder nicht. Seit 1950 jedoch heifdt sie durchgingig Zeit-
schrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft,
herausgegeben vom Internationalen Institut fiir Missions-
wissenschaftliche Forschung IIMF.

Missio-Aachen bzw. der Franziskus-Xaverius-Verein fiir
Glaubensverbreitung, seit 1922 das Pépstliche Missions-
werk in Aachen, ist die Geschichte seit Uiber 100 Jahren
mitgegangen, man konnte sagen: in guten wie in schweren
Tagen.

Zu dieser gemeinsamen Geschichte gehoren die ersten
Unstimmigkeiten Anfang der 1920-er Jahre sowie der
Bruch zwischen Josef Schmidlin und dem IIMF in den
1930-er Jahren, aber auch die gemeinsame Herausgabe
der Zeitschrift durch IIMF und das Aachener Missions-
wissenschaftliche Institut Missio in den Jahren von 1974 bis
1990. Als 1990 der Missionswissenschaftliche Lehrstuhl in
Minster durch Professor Giancarlo Collet nach langer Zeit
wieder besetzt wurde, bestand eine der ersten Amtshand-

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 99

lungen des neuen Lehrstuhlinhabers darin, nach Aachen
zu fahren und die Handbibliothek und die Bestdnde der
ZMR wieder nach Miinster zu bringen — was den guten
Beziehungen keineswegs geschadet hat.

Im Jahr 2001 wurde dann auf Beschluss der Vollversamm-
lung des IIMF die Schriftleitung von Miinster nach Fribourg
in der Schweiz verlegt, wo die Zeitschrift seitdem unter
Schriftleitung von Professor Mariano Delgado heraus-
gegeben wird. Seit einigen Jahren leistet missio einen
finanziellen Zuschuss zum Erscheinen der Zeitschrift. Und
bis zum heutigen Tag bestehen vielfiltige Verbindungen
zwischen dem IIMF, der ZMR und missio-Aachen, woriiber
wir sehr zufrieden und dankbar sind.

Was aber lasst sich zur Entwicklung dessen, was unter
Missionswissenschaft zu verstehen ist, sagen? Im ersten
Heft der nach dem Zweiten Weltkrieg wieder erscheinenden
Zeitschrift schreibt Johann Steffens einen grundlegenden
Artikel mit dem Titel »Religionswissenschaftliche Uber-
legungen zur Mission der Gegenwart« und kommt zu
dem Schluss, dass das Christentum »nicht als Exponent
westlichen Geistes, westlicher Kultur und westlicher
Eroberung« verkiindet werden diirfe, sondern »als eine
geistige Welt, die mit den Méchten des Krieges, der Gewalt,
der Politik, des Materialismus und Rationalismus nichts
zu tun hat, vielmehr im schroffsten Gegensatz zu ihnen
steht«. Das Christentum miisse »vom historischen Ballast
des Westens« entlastet und als eine Religion verkiindet
werden, »die die natiirlichen Gaben und Werte der Volker
anerkennt, hegt, reinigt und heiligt und zu ihnen spricht
in der Denk- und Sehweise der Vélker.«* Dies wurde im
Jahr 1947 geschrieben.

Im Jahr 1961, zum 50-jéhrigen Jubildum des Miinsteraner
Lehrstuhls fiir Missionswissenschaft, bei dem auch die
ersten 50 Jahre der Zeitschrift begangen wurden, defi-
niert der Minsteraner Ordinarius Thomas Ohm die Dis-
ziplin der Missionswissenschaft als »jene theologische
Disziplin, welche die Mission des Logos, der Apostel, der
Missionare und die ihre geméafle T4tigkeit eingehend und
liebend betrachtet, sich in diese versenkt und sie dann wis-
senschaftlich, methodisch und systematisch, erforscht und
darstellt. «*

Im Zweiten Vatikanischen Konzil erfolgte eine grund-
legende Neubesinnung auf die Mission als ein Wesens-
merkmal der Kirche (AG 2). Damit holte das Konzil
»die Missionen in die Mission und die Mission in die
Ekklesiologie«® zuriick. Diese Grundintuition deckt sich

3 Johann Peter STEFFES,
Religionswissenschaftliche Uber-
legungen zur Mission der Gegen-
wart, in: MR (1947) 14-31, hier 31.
Ich verdanke diesen Hinweis so-
wie weitere Details zur Geschichte
der Zeitschrift Mariano Delgado,
siehe: DERS., 100 Jahrgange

der ZMR. Metamorphosen einer
wissenschaftlichen Zeitschrift, in:
Transformationen der Missions-
wissenschaft. Festschrift zum
100.Jahrgang der ZMR. Zeitschrift
fur Missionswissenschaft und
Religionswissenchaft, 1911-2016,
St. Ottilien 2016, 16-37.

4 Thomas OHM, Die Missions-
wissenschaft, in: ZMR 45 (1961)
189-196, hier 192.

5 Ivan Kardinal DIAZ, Einleitung,
in: Flr ein Leben in Fllle. Visionen
einer missionarischen Kirche.

Fir Hermann Schallick, hg. von
Richard BROSSE und Katja
HEIDEMANNS, Freiburg/Basel/
Wien 2008, 9-14, hier 10.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



100 100 Jahrginge ZMR

6 Vgl. DELGADO,

100 Jahrgange (Anm. 3).
7 Hans WALDENFELS,
Zukunftsperspektiven der
Missionswissenschaft,

in: ZMR 60 (1976) 81-90,
hier 89.

zeitlich mit der jungen Unabhéngigkeit vieler ehemaliger
Kolonien in Afrika, mit dem Aufbau einer eigenstdndigen
kirchlichen Hierarchie in den Kirchen des Stidens sowie
mit dem Aufkommen eigenstiandiger Theologien in aufer-
europdischen Kulturkreisen. Wie das Konzilsdekret Ad
gentes formuliert, muss »in jedem sozio-kulturellen Grof3-
raum die theologische Besinnung angespornt werden,
die im Licht der Tradition der Gesamtkirche die von
Gott geoffenbarten Taten und Worte, die in der Heiligen
Schrift aufgezeichnet sind und von Kirchenvitern und
Lehramt erldutert werden, aufs neue durchforscht. So
wird man klarer erfassen, auf welchen Wegen der Glaube,
unter Benutzung der Philosophie und Weisheit der Vélker,
dem Verstehen naherkommen kann und auf welche
Weise die Gepflogenheiten, die Lebensauffassung und
die soziale Ordnung mit dem durch die géttliche Offen-
barung bezeichneten Ethos in Einklang gebracht werden
konnen.« (AG 22).

Hier ist eine Programmatik auch und gerade fiir die
Missionswissenschaft angesprochen, die fiir die Disziplin
der Missionswissenschaft einen tiefgreifenden Wandel
bedeutete und der sich die Zeitschrift fiir Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft in der Zeit der Rezeption des
Konzils verschrieben hat. Diesen Wandel bezeichnen im
Stichwortverzeichnis der ZMR dieser Jahre Begriffe wie
auflereuropaische Theologien, Inkulturation, interreligiser
Dialog, Kontextuelle Theologien, Theologie der Befreiung,
Basisgemeinden, Option fiir die Armen.®

ImJahr 1976 definiert Hans Waldenfels: »Die Missions-
wissenschaft ist jene theologische Disziplin, in der die
Welt als ganze geographisch und ideell in ihrer Pluralitat
von sozio-okonomischen, anthropologisch-kulturellen
und religids-weltanschaulichen Bedingungen ebenso
thematisiert wird wie die in der Weltkirche greifbare Vielfalt
der Verwirklichungsweisen des christlichen Sendungs-
bewusstseins und gerade dadurch die Dialogfihigkeit des
Christentums mit der Welt ebenso wiedergewonnen bzw.
gewonnen wird wie die angemessene Weise immer neuer
Verkiindigung und Gegenwirtigsetzung des Weges Christi
unter denen, die ihn nicht kennen.«”

Diese Dialogfihigkeit des Christentums, um die es
jeder Theologie geht, ist das zentrale Anliegen der immer
schon interkulturell angelegten Missionswissenschaft —
in der Begegnung mit dem Nichtgldubigen oder dem
Andersglaubigen, im interdisziplindren Austausch mit
den anderen theologischen Disziplinen, aber auch in der
Debatte mit anderen Wissenschaften wie etwa der Religions-

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 101

wissenschaft, der Ethnologie und der Geschichtsforschung,
deren Interesse an der Missionswissenschaft in den letzten
Jahren stetig gewachsen ist.

Als interkulturelles, theologisches und interdisziplinires
Gesprich ist Missionswissenschaft in eine relationale Theo-
logie eingebettet, die konstitutiv auf den anderen angewiesen
ist und Pluralitat nicht als hinzunehmende Einschrankung,
sondern als Ort sich geschichtlich ereignender Zuwendung
Gottes versteht.

Vor diesem Hintergrund sind die 105 Jahre und die 100
Jahrginge der Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft auch als das Mitgehen Gottes mit uns
zu verstehen. Wir spiiren der Begegnung Gottes mit der
Welt und allen Menschen nach - in der und durch die Ge-
schichte, die von Gottes Geist durchweht wird, in all den
Hohen und Tiefen, die die Gesellschaft und die Kirche in
diesen Jahren erlebt hat und heute erlebt.

Warum also Missionswissenschaft im dritten Jahrtausend
nach Christus? Lassen Sie mich die Frage als Abschluss
meiner Ausfithrungen mit einem Zitat aus dem Schreiben
der Deutschen Bischofe Allen Volkern sein Heil aus dem
Jahr 2004 beantworten: »Weil sich die Kirche als das wan-
dernde Volk Gottes in der Geschichte reich beschenkt und
zugleich in den Dienst genommen weifi. Sie erkennt ihren
Dienst darin, das > Evangelium vom Reich Gottes« (Lk 4,43),
das in Christus menschliches Gesicht gewonnen hat, in
der Kraft des Geistes zu bezeugen und in alle Sprachen zu
ibersetzen. Mit ihrem Selbstverstdndnis als >Zeichen und
Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die
Einheit der ganzen Menschheit« dringt sie ihre Glaubigen,
sich ihrer universalen Sendung bewusst zu werden.«® &

In diesem Sinne

lautet mein Wunsch

fir die ZMR zum 100. Jahrgang:
Ad multos annos!

Aachen,

den 11. November 2016

8 Allen Volkern sein Heil.
Die Mission der Weltkirche,
23.September 2004, Die
deutschen Bischofe 76,

hg. vom SEKRETARIAT DER
DEUTSCHEN BISCHOFS-
KONFERENZ, Bonn 2004, 20.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Festrede

beim Symposium
»Mission -

Zukunft der Kirche«
anlisslich

des 100. Jahrgangs
der Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft
und Religions-
wissenschaft

Mainz
2.Dezember 2016

Mission —
In den Umbruchen
unserer Zeit'

von Reinhard Kardinal Marx

Sehr geehrter Herr Professor Delgado,

sehr geehrter Herr Professor Sievernich,

sehr geehrte Damen und Herren,

ich freue mich, heute mit Ihnen das Erscheinen des
100. Jahrgangs der Zeitschrift fiir Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft feiern zu konnen.

Wir begehen das Jubilaum einer Fachzeitschrift,

die in den vergangenen Jahrzehnten wie keine

andere den missions- und religionswissenschaftlichen
Diskurs in Deutschland mit geprégt hat.

Wiirdigung der
Zeitschrift fiir Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft

ie Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und
D Religionswissenschaft wurde 1911 als weltweit
erste katholische Fachzeitschrift der neuen gleich-
namigen theologischen Disziplin gegriindet. Als erster
Ordinarius der Missionswissenschaft lehrte seit 1910
Professor Joseph Schmidlin (1876-1944) das noch junge
Fach in Verbindung mit Kirchengeschichte an der
Westfélischen Wilhelms-Universitdt in Miinster. In den
folgenden Jahren iibernahm er die Herausgabe und
Schriftleitung der neuen Zeitschrift. Seit ihrer Griindung,
mit einer Zwangspause wihrend der NS-Zeit, begleitet
die Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religions-
wissenschaft die missionswissenschaftlichen Diskurse
in Deutschland und tragt mit wertvollen Impulsen zur
Weiterentwicklung und Neuaneignung des Begriffs
der Mission bei.

1 Auf Basis dieses

Manuskriptes wurde die
Festrede weitgehend in
freier Rede vorgetragen.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 103

Einfithrung

schrieben. Der Titel passt gut zu den Umbriichen und Abbriichen, den Weitungen

und der letztendlichen Neuentdeckung, die der Missionsbegriff in den letzten
Jahrzehnten erfahren hat. Ein Zeitgenosse des Begriinders der deutschen Missions-
wissenschaft Joseph Schmidlin, der Theologe und Soziologe Ernst Troeltsch, schrieb 1906
skeptisch:

P 1 ission - In den Umbriichen unserer Zeit«, so habe ich meinen Vortrag iiber-

»Von Mission zu sprechen gehort [...] zu den undankbarsten und unpopuldrsten
Aufgaben, wenn man sich an solche Kreise [gebildeten Publikums] wendet. Der Gebildete
im gewohnlichen Sinne des Wortes [...] weif8 nichts von Mission; er will von ihr nichts
wissen. Auch wenn er sich im Allgemeinen fiir die Aufgaben und Fragen des religiosen
Lebens interessiert, so ist ihm doch dabei die Mission das Gleichgiiltigste und
Fraglichste. «2

Trotz der Warnung von Ernst Troeltsch will ich heute versuchen, einige wesentliche Linien
der Entwicklung des Missionsbegriffs zu skizzieren.

In den letzten zweitausend Jahren konnte sich das Christentum zu einer Weltreligion
entwickeln, weil die Heilsbotschaft Jesu Christi allen Menschen gilt. »Bis an die Grenzen
der Erde« (Apg 1,8) werden die Jiinger Zeugen des Auferstandenen sein, so heif3t es schon
in der Apostelgeschichte. Von Anfang an trug das Christentum das Potential in sich, sich
in alle Kulturen einzuwurzeln. Die Botschaft Jesu kann geographische, ethnische, soziale
und kulturelle Grenzen tiberschreiten, weil der gemeinsame Glaube an die Frohe Botschaft
das neue, alle Unterschiede tibergreifende Einheitsprinzip bildet. »Es gibt nicht mehr Juden
und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid »einer«
in Christus Jesus« (Gal 3,28), schreibt der Apostel Paulus in seinem Brief an die Galater.
Diesen »biblischen Heilsuniversalismus « bezeichnen die Deutschen Bischofe 2004 in ihrem
Wort Allen Volkern Sein Heil als bleibendes Geschenk an die Menschheit (vgl. AVSH, S. 28).

Von der Mission der ersten Jiinger, der Rede des Apostels Paulus auf dem Areopag
in Athen, der Mission irischer Wandermonche in Europa, den Kreuzfahrern, die 1099
Jerusalem eroberten, {iber Franz von Assisi, der im Lager von Sultan al-Kamil den Dialog
mit dem Islam suchte, bis hin zur Mission in Amerika und dem missionarischen Aufbruch
des 19. Jahrhunderts: Das Christentum hat seit seiner Entstehung viele unterschiedliche
Missionsepochen durchlaufen. Die Ausbreitung des Christentums und die Glaubens-
weitergabe fanden von Beginn an Bewunderung und Anerkennung, aber auch Kritik und
Widerspruch, der bis zur Verfolgung von Missionaren reichte. Sicherlich hatte die christliche
Mission zuweilen auch ihre Schattenseiten, sie war lingst nicht immer der beste Dienst
an den Menschen (vgl. AVSH, S. 28-32). Die Geschichte der Mission der Kirche ist deshalb
»von einer bedringenden Ambivalenz«,? von der wir uns nicht freimachen kénnen. Und
dennoch ist das Evangelium so bedeutungsvoll, dass seine Weitergabe fiir uns Christen zur
Notwendigkeit wird (vgl.1 Kor 9,16).

Die ambivalente Geschichte der christlichen Mission tragt dazu bei, dass der Begrift
der Mission bei uns bis heute trotz des Wandels im Missionsverstindnis immer noch

2 ErnstTROELTSCH, Gesammelte
Schriften, Bd. 2, Tibingen 1913, 782.

3 Hans-Werner GENSICHEN, Glaube
fur die Welt. Theologische Aspekte
der Mission, Gutersloh 1971, 16.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



104 100 Jahrginge ZMR

nicht vollstandig rehabilitiert ist. Obwohl mittlerweile jede Firma und jeder Konzern eine
»Mission « hat, wird das » Missionieren« besonders im religiosen Bereich von den meisten
Menschen wenig geschatzt. In religiosen Fragen scheint regelmaflig Sprachlosigkeit an
die Stelle missionarischer Auskunftsfahigkeit zu treten. Viele Menschen in Deutschland
mochten in Bezug auf Religion nicht angesprochen, eben nicht »missioniert« werden. Als
neueres Beispiel fiir diese ambivalente Wahrnehmung der Mission kann ein Zitat aus der
Autobiographie von Helmut Schmidt dienen:

»Ich habe die christliche Mission stets als Verstof$ gegen die Menschlichkeit empfunden.
Wenn ein Mensch in seiner Religion Halt und Geborgenheit gefunden hat, dann hat
keiner das Recht, diesen Menschen von seiner Religion abzubringen.«*

Kein Mensch hat das Recht, einen anderen von seiner Religion abzubringen, so unser
Altkanzler. »Jemanden von seiner Religion abbringen«, das ist natiirlich keine treffsichere
und gewiss keine umfassende Beschreibung dessen, was die Kirche unter Mission versteht.
Gleichwohl hilt sich das Vorurteil, dass Mission nicht dem Comment des aufgeklarten
Miteinanders entspricht.

Dies ist jedoch eher ein Vorurteil, das weder der Geschichte der Mission und ihrem
theologischen Grund noch den Aussagen der Menschenrechte gerecht wird. Denn die
Moglichkeit zur Konversion ist dezidierter Ausdruck einer positiven Religionsfreiheit
und fest im Menschenrecht auf Religionsfreiheit verankert, wie es die internationale
Staatengemeinschaft anerkennt. Meiner Meinung nach ist aber das beste Argument
gegen die Aussage des Altkanzlers eines, das er aus seiner politischen Arbeit und den
anschlieflenden Jahren als » Ratgeber der Nation« selber am besten gekannt haben diirfte:
Jede zwischenmenschliche und besonders jede politische Kommunikation ist immer darauf
aus, die Uberzeugung des Anderen, des Gesprichspartners zu verandern.® Jede ernsthafte
Diskussion will, so konnte man sagen, »missionieren«.

Die Ankiindigung des heutigen Symposiums wurde mit einem Zitat aus Evangelii
gaudium von Papst Franziskus tiberschrieben:

»[...] wir alle sind zu diesem neuen missionarischen Aufbruch berufen. Jeder Christ und
jede Gemeinschaft soll unterscheiden, welches der Weg ist, den der Herr verlangt, doch
alle sind wir aufgefordert, diesen Ruf anzunehmen: hinauszugehen aus der eigenen
Bequemlichkeit und den Mut zu haben, alle Randgebiete zu erreichen, die das Licht des
Evangeliums brauchen« (EG 20).

Dieses Zitat verdeutlicht den Wandel des Missionsbegriffs in den letzten Jahrzehnten
und erhellt, wie wir Mission heute verstehen konnen: Mission ist nicht mehr nur eine
»Sendungsveranstaltung« der Kirche in den nichtchristlichen Regionen der Erde, sondern
grundlegende Lebensiuflerung der Kirche iiberall auf der Welt. Wir, alle Christen, egal ob
Laien oder Kleriker, egal ob Frauen oder Manner, sollen »Salz der Erde« und »Licht der
Welt« (Mts,13f.) sein. Papst Franziskus spricht hier von einer »permanenten Mission«
(EG 25) und ladt uns zu einer neuen Etappe der Evangelisierung ein. Und er erinnert daran,
dass alle Menschen das Recht haben, das Evangelium zu empfangen, und wir Christen die
Freude des Evangeliums mit anderen Menschen teilen miissen, so wie man ein »erstrebens-
wertes Festmahl anbietet« (EG 14).

4 Helmut SCHMIDT, AulSer Dienst. 5 Vgl.dazu: Michael SIEVERNICH,
Eine Bilanz, 2008, zitiert nach: Welt-Kirche und Welt-Mission vor den
http://iwww.zeit.de/2008/38/ Zeichen der Zeit, in: ZMR 94 (2010)
Schmidt-Vorabdruck (10.4.2017). 201-212, hier 203.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 105

Der missionarische Aufbruch des 19. Jahrhunderts

Autbruch in der Kirche steht: das 19. und beginnende 20.Jahrhundert. Joseph
Schmidlin formulierte 1913: » Auf den Schwingen der Kolonialbewegung zog neuer
Missionssinn in die Heimat und neuer Missionserfolg in die Kolonien ein.«® Der Schwer-
punkt dieses missionarischen Neuaufbruchs lag in Afrika. Der bis dahin weitgehend unbe-
kannte und in seinem Inneren noch unerforschte Kontinent war Ziel intensiver Missions-
anstrengungen. Wie von Joseph Schmidlin angedeutet, verkniipften sich in vielen Gemeinden
und Pfarreien in Deutschland die Kolonial- und die Missionsbegeisterung miteinander.

Neben »klassischen« Missionsorden, wie beispielsweise den Jesuiten, entstanden
neue Gemeinschaften. Genannt werden miissen hier stellevertretend fiir viele Missions-
orden die Steyler, Pallottiner, Oblaten, Spiritaner und die Weiflen Vater. Erstmals in der
Geschichte der katholischen Mission ging nun auch eine nennenswerte Zahl von Ordens-
schwestern in die Missionsgebiete. Orden und vor allem auch Laien erfasste eine richtige
Missionsbegeisterung. Missionsvereine entstanden, so der Konig-Ludwig-Missionsverein
in Miinchen, den wir heute als Missio Miinchen kennen. 1893 griindete Katharina Schynse
die »Missionsvereinigung katholischer Frauen und Jungfrauen«, die heute im »Pépst-
lichen Missionswerk der Frauen « weiterlebt. Die Missionsvereine verbanden das gemein-
same Gebet mit der materiellen Unterstiitzung »ihrer« Missionare in den verschiedenen
Missionslandern. Sie trugen viel zur missionarischen Bewusstseinsbildung in den katho-
lischen Gemeinden und Pfarreien bei.

Afrika war jedoch nicht nur Missionsgebiet der Orden und Missionsgesellschaften, Afrika
war auch der Sehnsuchtskontinent eines imperialen europiischen Kolonialismus. 1884/85
teilten die Kolonialméchte, allen voran Frankreich und Grofbritannien, den afrikanischen
Kontinent auf der »Berliner Konferenz« fast restlos unter sich auf. In der Folge umfasste die
europaische Kolonialherrschaft Ende des 19. Jahrhunderts nicht weniger als die Halfte der
Erdoberfliche und ein Drittel der damaligen Weltbevolkerung. Teilweise kam es zu einer
unseligen Allianz zwischen der Kolonialisierung des afrikanischen Kontinents und der
Mission. Den verschiedenen missionierenden Orden, Kongregationen und Instituten
wurden Gebiete auf dem afrikanischen Kontinent zugeteilt, in denen sie sozusagen ein
»Missionsmonopol« ausiibten. Missionsbemiithungen, nicht nur der katholischen Kirche,
waren Teil des »Zivilisierungsauftrags«, den die europdischen Kolonialmachte fiir sich
beanspruchten. Dieser »kolonialen Mission« erteilte Benedikt XV. 1919 mit seinem Aposto-
lischen Schreiben Maximum illud eine endgiiltige Absage, indem er eine Kehrtwende in der
Missionierung Afrikas forderte. Der Papst pladierte fiir eine bessere Ausbildung der Missio-
nare, forderte, auf die kulturelle und ethnische Situation in den Missionsgebieten einzugehen,
und trat vehement fiir die Bildung einer einheimischen Kirche mit afrikanischem Klerus ein.

Die Missionsgeschichte dieser Epoche ldsst sich nicht einfach bilanzieren. Sicherlich
liegt auf der Mission der Zeit eine koloniale und imperiale Hypothek. Licht und Schatten
sind eng beieinander. Auf der einen Seite erkennen wir bei den meisten der damaligen
Missionare Ziige eines selbstlosen Einsatzes fiir den Glauben und die Gerechtigkeit. Auf der
anderen Seite sehen wir aber auch schuldhaftes Versagen und den Einsatz von Methoden,
die dem verkiindeten Glauben wohl kaum entsprachen.

W erfen wir einen Blick auf eine Zeit, die wie keine zweite fiir einen missionarischen

6 Josef SCHMIDLIN, Die katho-
lischen Missionen in den deutschen
Schutzgebieten, Minster 1913, 262.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



106 100 Jahrginge ZMR

In der Osterlichen Bufzeit des Jahres 2000 hat Papst Johannes Paul II. die Last der
Geschichte vor Gott getragen. Die damalige siebenfache Bitte um Vergebung schloss auch
die bei Missionsunternehmungen begangenen Stinden ein. In Allen Vélkern Sein Heil haben
die deutschen Bischofe sich dieser Vergebungsbitte angeschlossen, denn

»es gibt keinen iiberzeugenderen Erweis fiir die Kraft der christlichen Verséhnungs-
bereitschaft als die Fahigkeit, im Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit die eigene Schuld
zu bekennen, Reue zum Ausdruck zu bringen und um Vergebung zu bitten - vor Gott
und den Menschen« (AVSH, S.31).

Trotz der Schattenseiten war die Wirkung der christlichen Mission nicht nur in Afrika,
sondern auch in vielen andern Teilen der Welt, auch »humanisierend«. Bildung, Gesundheit,
Daseinsvorsorge und Nothilfe - all das, was nach heutigem Sprachgebrauch zu einer ganz-
heitlichen Entwicklung gehort — waren integrale Bestandteile der Glaubensverkiindigung
der Missionare. Dieses umfassende Heilsverstindnis, das den ganzen Menschen in den
Blick nimmt, entspricht der Sendung Jesu, »das Reich Gottes zu verkiindigen und zu
heilen« (Lk 9,29). Als bleibendes Verdienst des missionarischen Aufbruchs des 19. und
beginnenden 20. Jahrhunderts miissen wir heute dankbar anerkennen, dass die Mission
dieser Jahre den afrikanischen Kontinent fiir den christlichen Glauben gedfinet hat. Trotz
mancher schwieriger Rahmenbedingungen hat sich heute ein junges, lebendiges, selbst-
bewusstes Christentum mit afrikanischem Antlitz etabliert.

Die zunehmende Delegitimation
des Missionsgedankens und der Neuaufbruch
des Zweiten Vatikanischen Konzils

zu Ende. Als erste Lander schiittelten 1947 Indien und 1949 Indonesien die Kolonial-
herrschaft ab. Etwas spater folgte der afrikanische Kontinent. Erinnert sei hier an
das » Afrikanische Jahr« 1960, in dem 18 Kolonien in Afrika ihre Unabhéngigkeit erklarten.
Durch die Dekolonialisierung und eine zunehmende Sékularisierung in der westlichen
Welt geriet der Missionsgedanke in eine tiefe Krise. Zunehmend war man der Auffassung,
die christliche Mission aus moralischen Griinden ablehnen zu miissen, wobei eine sim-
plifizierende In-Eins-Setzung des christlichen Missionsbegriffs mit westlichem
Kolonialismus, Eurozentrismus und Paternalismus vertreten wurde. Nicht wenige
Zeitgenossen pladierten nach der weitgehenden Dekolonialisation Afrikas auch fir eine
»Demissionierung« des Kontinents.

Die Uberwindung dieser Krise des Missionsbegriffs begann auf dem Zweiten Vatikanischen
Konzil. Die Mehrheit der Katholiken verstand bislang unter »Mission« das Handeln der
europdischen und nordamerikanischen Kirchen in Ubersee. »Missionstheologie« wurde in
erster Linie als »Konversionstheologie« betrieben. Erstes Ziel war die Bekehrung der Heiden
und die Evangelisierung von Nicht-Christen. Das Zweite Vatikanische Konzil setzt nun neue
Akzente: Kurz zusammengefasst, kann man sagen, dass das Missionsmotiv der »Seelenrettung«
der Heiden weiterentwickelt wurde zu einer Weitergabe der Liebe Gottes an alle Menschen.

Das Zweite Vatikanische Konzil formuliert in seinen Dokumenten neue Grundlagen
fir die Mission der Kirche. Ein grofler Schritt ist die Anerkennung der Religionsfreiheit
in Dignitatis humanae. In der Erklairung Nostra aetate wird das Verhéltnis zu den nicht-
christlichen Religionen geklart und die Pastoralkonstitution Gaudium et spes erldutert die

D ie Epoche der kolonial gepragten Mission ging Mitte des 20. Jahrhunderts endgiiltig

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 107

Rolle der Kirche in der Welt von heute. Die bedeutendste Neuerung besteht jedoch wohl
darin, dass sich erstmalig in der Geschichte ein eigenes Konzilsdekret mit der Mission der
Kirche beschaftigt. Das Dekret iiber die Missionstétigkeit der Kirche Ad gentes stellt neue
Weichen. Dort heifdt es:

»Die pilgernde Kirche ist ihrem Wesen nach »missionarisch, da sie selbst ihren Ursprung
aus der Sendung des Sohnes und der Sendung des Heiligen Geistes herleitet gemafl dem
Plan Gottes des Vaters« (AG 2).

Mit dieser Aussage wird deutlich, dass »Mission« nicht mehr nur eine Randerscheinung
oder ein Anhéngsel der Kirche ist. Die Mission und damit die Verkiindigung des Reiches
Gottes werden stattdessen ins Zentrum der Kirche geriickt.

Das Konzil, von Karl Rahner als »erste[r] amtliche[r] Selbstvollzug der Kirche als Welt-
kirche«” bezeichnet, anerkennt die kulturelle und religiose Pluralitit der Welt. Eine aus-
schliefSlich negative Bewertung der fremden Andersheit wird iiberwunden und das Wirken
des Heiligen Geistes in anderen Kulturen, Moralvorstellungen und auch Religionen starker
wahrgenommen. Der Ethnozentrismus, der den Missionsbegrift jahrhundertelang gepragt
hatte, bricht endlich auf. Die Ortskirche wird als Subjekt der Mission ernst und in die Pflicht
genommen. Missionarisches Handeln ist nicht mehr ausschlieflich das Werk europaischer
Kirchen in fernen Lindern. In der Folge wandeln sich in den Landern der Siidhalbkugel
»europaische Filialkirchen« zu eigenstdndigen und selbstbewussten Ortskirchen mit dem
Recht auf einen eigenen Ausdruck im Glauben. Der tansanische Theologe Laurenti Magesa
beschreibt, wie wichtig dieser Aufbruch des Zweiten Vatikanischen Konzils gerade fiir die
afrikanische Kirche war. Zur Stimmung unter den afrikanischen Konzilsvitern erldutert er:

»Formlich greifbar war das — wenn auch nicht ausgesprochen starke — Verlangen, man
moge Aspekte ihrer Kulturen als mogliche Tréger des Evangeliums wiirdigen. Sie wiinschten
sich eine Beziehung zwischen den Kirchen des Nordens und des Siidens, die nicht den
Charakter einer Mutter-Tochter-, sondern einer Schwester-Schwester-Beziehung hat.«?

Wiederentdeckung
des Begriffs der Evangelisierung

geht eine weitere Verdnderung einher: Der Begriff der Evangelisierung wird neu

entdeckt. Uber Jahrhunderte war dieser Terminus in den Hintergrund der Theo-
logiegeschichte getreten. Der urspriinglich biblische Begriff edayyehiopau spielt vor allem
in der lukanischen (Apg 5,42) und paulinischen Theologie (1 Kor 1,17) eine Rolle. Das Zweite
Vatikanische Konzil macht ihn nun fiir den katholischen Bereich neu fruchtbar.

Das Dekret Ad gentes definiert die Kirche nicht nur ihrem Wesen nach als missionarisch,
sondern stellt weiter fest, dass »Werke der Evangelisierung« (AG 35) eine Grundpflicht des
Gottesvolkes seien. Der bis dahin ungebriuchliche Begriff » Evangelisierung« oder auch das
Verb »evangelisieren « tauchen in den Konzilsdokumenten insgesamt fast 50 Mal auf. Mit
dem Begrift der »Evangelisierung« macht die Kirche deutlich, dass Mission eine sprach-

P I it der Neubestimmung des Missionsbegriffs im Zweiten Vatikanischen Konzil

7 Karl RAHNER, Theologische Grund- 8 Laurenti MAGESA, Die Mission ad sierung. Die Freude des Evangeliums

interpretation des 11.Vatikanischen gentes in den einzelnen Epochen der miteinander teilen, Freiburg 2015,
Konzils, in: Schriften zur Theologie Evangelisierung, in: Klaus KRAMER/ 66-81, hier 76.
Bd. X1V, Zlrich 1964, 288. Klaus VELLGUTH (Hg.), Evangeli-

zmr | 101.Jahrgang | 2017



108 100 Jahrginge ZMR

liche, existentielle und kulturelle Ubersetzung der Frohen Botschaft in die gegenwirtige
Gesellschaft bedeutet. Zusatzlich gelingt dem wiedergefundenen Begrift eine Weitung:
»Evangelisierung« bezeichnet sowohl die Vorstellung der Mission von Nichtchristen,
einer Erstevangelisierung, als auch eine Neumission, eine Neuevangelisierung von bereits
getauften Christen, zum Beispiel durch Katechese.

Weiterentwicklung in
Evangelii nuntiandi und Redemptoris missio

Verzogerung zu einer weltweiten kirchlichen Rezeption des wiederentdeckten

Begriffs » Evangelisierung«. Den Anfang macht Papst Paul V1., der in seinem Apos-
tolischen Schreiben Evangelii nuntiandi (1975) die »Evangelisierung« als den eigentlichen
Existenzgrund der Kirche bezeichnet:

D ie »Initialziindung« des Zweiten Vatikanischen Konzils fithrt mit einigen Jahren

»Evangelisieren ist [...] die Gnade und eigentliche Berufung der Kirche, ihre tiefste
Identitat. Sie ist da, um zu evangelisieren, das heif$t, um zu predigen und zu unterweisen,
Mittlerin des Geschenkes der Gnade zu sein« (EN 14).

Papst Paul V1. konstatiert einen Bruch zwischen Evangelium und Kultur, den er als das
»Drama unserer Zeitepoche« (EN 20) bezeichnet. Er fordert eine Erneuerung der Kul-
turen durch die Begegnung mit der Frohen Botschaft, sozusagen eine Evangelisierung der
Kultur. Ahnlich wie die Entwicklung der Kultur verkniipft Papst Paul VI. auch mensch-
liche Entfaltung, die er als Entwicklung und Befreiung versteht, mit der Evangelisierung
(vgl.EN 31). Als ersten Verkiindigungsschritt spricht er vom »Zeugnis des Lebens«
(EN 21, 41, 76), mit dem ein mehrstufiger Evangelisierungsprozess beginnt (EN 21-24).

Das Apostolische Schreiben Evangelii nuntiandi verhilft nicht nur einem neuen missions-
theologischen Begriff in lehramtlichen Dokumenten zum Durchbruch, sondern versucht
auch die unterschiedlichen Tatigkeiten der Kirche sprachlich zu systematisieren und den
alten Begriff der Mission zu weiten:

»Fiir die Kirche geht es nicht nur darum, immer weitere Landstriche oder immer grof3ere
Volksgruppen durch die Predigt des Evangeliums zu erfassen, sondern zu erreichen, dass
durch die Kraft des Evangeliums die Urteilskriterien, die bestimmenden Werte, die
Interessenpunkte, die Denkgewohnheiten, die Quellen der Inspiration und die Lebens-
modelle der Menschheit, die zum Wort Gottes und zum Heilsplan im Gegensatz stehen,
umgewandelt werden« (EN 19).

Evangelisierung bedeutet also, die Frohe Botschaft in alle Bereiche des menschlichen
Lebens zu tragen.

Die Idee einer »befreienden Evangelisierung«, wie sie Paul VI. in Evangelii nuntiandi
umreifit, wird kurz darauf im Dokument der lateinamerikanischen Kontinentalsynode
in Puebla (1979) aufgegriffen und in Bezug auf die soziale Thematik weiterentwickelt. Die
»Forderung des Menschen« kommt als neue Dimension zum Evangelisierungsgedanken
hinzu (Puebla 480-490).

Auch Papst Johannes Paul II. entwickelt den Evangelisierungsbegrift weiter. In seiner
Missionsenzyklika Redemptoris missio stellt er 1990 eine dreigliedrige Typologie vor, der
eine inhaltlich deutlichere Fassung des wiederentdeckten Begriffs gelingt (vgl. RM 33). Der
Papst unterscheidet drei unterschiedliche Missionssituationen:

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 109

1 Evangelisierung als Mission »ad gentes«, also an Menschen, denen das Evangelium
bisher noch unbekannt ist. Man konnte hier auch von »Erstevangelisierung« sprechen.

2 Evangelisierung als Seelsorgetitigkeit in bestehenden Gemeinden, die mit ihrem
Zeugnis vom Evangelium in ihre Umgebung ausstrahlen und »Verantwortung fiir die
Weltmission« spiiren.

3 Evangelisierung als Neuevangelisierung in Landern mit alter christlicher Tradition, in
denen viele Getaufte den Glauben und den Kontakt zur Kirche verloren haben (vgl. RM 33).
Papst Johannes Paul II. gelingt damit die Systematisierung der durch Papst Paul VI. in
Evangelii nuntiandi begonnen Weitung des Evangelisierungsbegrifts.

Neue Impulse in den Dokumenten
Zeit zur Aussaat und Allen Volkern Sein Heil

Mission in den Landern der Stidhalbkugel, hin zu einem ganzheitlichen weltweiten

Evangelisierungsansatz — haben sich auch die deutschen Bischéfe intensiv mit dem
Thema beschiftigt und zwei weiterfithrende Dokumente verdffentlicht: im Jahr 2000 das
Wort Zeit zur Aussaat. Missionarisch Kirche sein und im Jahr 2004 Allen Volkern Sein Heil.
Die Mission der Weltkirche.

Im Vorwort von Zeit zur Aussaat schrieb Kardinal Lehmann damals: »Ein Grundwort
kirchlichen Lebens kehrt zuriick: Mission.« Er erkannte, dass sich das gesellschaftliche Klima
zugunsten des alten Begriffs zu wandeln begann. Damit schien die Zeit gekommen, die
neue Akzentuierung des Missionsbegriffs und die Entwicklung hin zu einer ganzheitlichen
Evangelisierung auch fiir die deutsche Kirche fruchtbar zu machen. Zeit zur Aussaat wollte
einen Anstofs fiir eine neue evangelisierende Pastoral in unserem Land geben. Das biblische
Bild vom Sdmann (Mt 13,1-8 // Mk 4,1-9 // Lk 8,4-8) bietet hier einen Ankniipfungspunkt
fiir die Frage, was »Berufung zur Aussaat« fiir uns Christen heute bedeutet. Zeit zur Aussaat
benennt die Evangelisierungselemente in Anlehnung an Evangelii nuntiandi:

I nfolge der Weitung des traditionellen Missionsbegriffs — weg von der ausschliefllichen

»das Zeugnis des Lebens und des Wortes, die Zustimmung des Herzens, der Eintritt in
die Gemeinschaft der Glaubenden und die Feier der Sakramente sowie das Apostolat
des Glaubens« (ZzA, 16).

Heute konnen wir sagen, dass das Dokument gute pastorale Impulse gesetzt hat. Ein
bleibendes Verdienst von Zeit zur Aussaat besteht sicherlich auch darin, dass das Wort
dafiir sensibilisiert hat, auch Deutschland als Missionsland zu begreifen.

Einige Jahre spiter, 2004, weitet das Bischofswort Allen Volkern Sein Heil. Die Mission
der Weltkirche unseren Blick auf die ganze Welt. Der Text nimmt die Globalisierung als vor-
herrschende Dimension menschlichen Zusammenlebens ernst. Dementsprechend wird die
Unterscheidung in eine Mission ad extra und ad intra noch starker in Frage gestellt als zuvor,
also die Unterscheidung in eine Mission in Ubersee und eine Neuevangelisierung hier bei
uns in Deutschland. Wir kénnen nun von einer »entterritorialisierten « Mission sprechen.’

Allen Volkern Sein Heil versteht Mission konsequent als weltweiten Dienst an der Freiheit
und der Wahrheit. In Anlehnung an Evangelii nuntiandi wird eine »befreiende Evan-

9 Vgl.Giancarlo COLLET, Bis an die
Grenzen der Erde. Grundfragen einer
heutigen Missionswissenschaft,
Freiburg 2002, 7.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



110 100 Jahrginge ZMR

gelisierung« (AVSH, S. 37) gefordert. Dazu gehoren der Einsatz fiir die Menschenwiirde, die
humane Entfaltung und ganzheitliche Befreiung des Menschen. Ausdriicklich thematisiert
das Bischofswort die ambivalenten Auswirkungen der Globalisierung. Der Hoffnung auf
globalen Wohlstand auf der einen Seite stehen wirtschaftliche Ungerechtigkeit und soziale
Ausgrenzung auf der anderen gegeniiber. Allen Volkern Sein Heil bezieht hier deutlich
Position: Die Kirche darf sich dem Schrei der Armen nicht verschlieflen und muss daher
»die Globalisierung aus der Perspektive derer [beurteilen], die Not und Mangel leiden«
(AVSH, $.16). Man konnte von einer Option zugunsten einer missionarisch-prophetischen
Auseinandersetzung mit globalen Herrschaftsmechanismen sprechen.

Die Reich Gottes-Botschaft Jesu Christi bildet die Grundlage des Missionsverstandnisses
von Allen Volkern Sein Heil. Im Sinne Karl Rahners wird Mission als Sendung beschrieben,
die »die Gnade Gottes als Wahrheit und Liebe in der Welt geschichtlich priasent macht«.!
Dieses geschichtliche Priasent-Machen ist Aufgabe der Kirche. Allen Volkern Sein Heil ist
geprigt von der Uberzeugung, dass Gott in unserer Zeit ebenso gegenwirtig ist, wie er es in
allen Zeiten der Kirche war (AVSH, S.13). Gott ist nicht nur immer noch prisent, er wird auch
immer noch von den Menschen gesucht. Alle Menschen verbindet {iber die Generationen
hinweg der Wunsch, den »Saum des Gewandes Jesu« (Mt 14,36) zu beriihren.

Neu im bischoflichen Dokument Allen Vilkern Sein Heil ist auch der Blick auf die Kirche
in Deutschland. Deutschland ist mehr als nur »Geberland« der Mission, mehr als Geber
finanzieller und personeller Ressourcen. Deutschland ist auch mehr als nur Empfangerland
von Missionskréften und Priestern aus den Kirchen des Stidens. Die deutschen Ortskirchen
werden vielmehr als Gebende und Empfangende beschrieben. » Niemand ist so reich, dass er
nichts zu empfangen hitte, und niemand ist so arm, dass er nichts zu geben hitte«, zitiert das
Bischofswort ein asiatisches Sprichwort. Die Kirche auf den fiinf Kontinenten steht mit-
einander in einer partizipativen Gemeinschaft. Allen Vilkern Sein Heil stellt in den Vorder-
grund, dass die Kirche eine Lern-, Gebets- und Solidargemeinschaft ist (AVSH, S. 54-60).
Gerade diese Vorstellung wurde in innerkirchlichen Kreisen breit rezipiert. Sie fungierte
oftmals als Folie fiir die Reflexion weltkirchlicher Aktivitaten.

Als Klares Ziel der Mission benennt Allen Vilkern Sein Heil die Bezeugung des Reiches
Gottes. Es geht also bei der Mission um mehr als um die Gewinnung neuer Kirchenmit-
glieder auf der Stidhalbkugel der Erde oder um die Neuevangelisierung Europas. Das Ziel
der Mission besteht darin, die universale Heilszusage, die uns Gott durch seinen Sohn
gegeben hat, kultur- und nationeniibergreifend zu verkiindigen. Und die Welt braucht diese
Heilszusage Gottes — als Alternative zu den vielen nicht tragfahigen Heilsversprechen und
ebenso zu den im Aufschwung begriffenen Fundamentalismen. Kirche ist kein Selbstzweck,
sondern Mittel zum Ziel. Das Zweite Vatikanische Konzil hat in der Konstitution Lumen
gentium dementsprechend von der Kirche als dem »universalen Sakrament des Heils«
(LG 48) gesprochen. Weltmission bedeutet also: die

»Grenzen zu den Anderen hin zu iiberschreiten und ihnen in Respekt vor ihrer Anders-
heit das Evangelium so glaubwiirdig zu bezeugen und zu verkiinden, dass sie sich einge-
laden wissen, Jesus nachzufolgen und sein Evangelium anzunehmen« (AVSH, S. 38).

Zu dieser Aufgabe sind alle Glaubigen, unabhingig von Stand, Geschlecht und Alter
berufen. Auch daran hat uns Allen Vilkern Sein Heil erinnert.

10 Karl RAHNER, Grundprinzipien gische Grundlegung praktischer
zur heutigen Mission der Kirche, in: Theologie (Samtliche Werke, Bd.19),
Selbstvollzug der Kirche. Ekklesiolo- Freiburg 1995, 342-373, hier 346.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 111

Evangelii gaudium
und Evangelisierung bei Papst Franziskus

ei einer Audienz fiir das Generalkapitel der Hiinfelder Oblaten (OMI) erklirte Papst

Franziskus im Oktober dieses Jahres, dass jedes Land ein Missionsland sei. Dieser

Ausspruch ldsst viel vom Missionsverstandnis des Papstes durchscheinen. Der
Gedanke einer »permanenten Mission« ist pragend fiir die Theologie des Papstes, daher
ist er auch als »Missionspapst«!!* bezeichnet worden. Schon in seiner Rede vor dem Kon-
klave 2013 sagte er:

»Wenn die Kirche nicht aus sich selbst herausgeht, um das Evangelium zu verkiinden,
kreist sie um sich selbst. Dann wird sie krank. Die Ubel, die sich im Laufe der Zeit in den
kirchlichen Institutionen entwickeln, haben ihre Wurzel in dieser Selbstbezogenheit. « 12

»Die Kirche soll an die Rinder gehen«, diese Aulerung des Papstes haben wir alle noch in
Erinnerung. Aus dem Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium erfahren wir viel tiber
die Bedeutung der Mission in der Theologie des Papstes. Die bereits erwdhnte Vorstellung
einer »standigen Mission« (mision permanente) (EG 25), die der Papst aus dem Schluss-
dokument der 5. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik
(Aparecida) 2007 iibernimmt, durchzieht das Dokument wie ein Cantus firmus.

Der Papst beschreibt die Mission also als permanente Aufgabe aller Christen. Schon im
ersten Absatz seines Apostolischen Schreibens Evangelii gaudium ladt er alle Christglaubigen
zu einer neuen Etappe der Evangelisierung ein (EG 1):

»Alle haben das Recht, das Evangelium zu empfangen. Die Christen haben die Pflicht,
es ausnahmslos allen zu verkiinden, nicht wie jemand, der eine neue Verpflichtung auf-
erlegt, sondern wie jemand, der eine Freude teilt, einen schonen Horizont aufzeigt, ein
erstrebenswertes Festmahl anbietet« (EG 14).

Ziel der Evangelisierung ist es, das Reich Gottes in der Welt gegenwértig zu machen
(vgl.EG 176).

Grundsitzlich kniipft die Evangelisierungstypologie von Papst Franziskus an das bereits
erwahnte Schema an, das Papst Johannes Paul II. in seiner Missionsenzyklika Redemptoris
missio entwickelt hatte. Diese Trias ordnet er jedoch neu. Die geographische Gliederung
ersetzt er durch eine personale, indem er einen Fokus auf die Adressaten setzt. Die Neu-
evangelisierung spielt sich geographisch nicht mehr nur in den traditionell christlich
gepragten, aber zunehmend sikularisierten Lindern ab, sondern bei allen Menschen, die
ihrer bediirfen. Es spielt keine Rolle, ob sie in einer der jungen Kirchen auf der Siidhalb-
kugel der Erde oder in den alten Kirchen Europas oder Nordamerikas leben. Der Papst
unterscheidet drei unterschiedliche Formen von Mission:

1 die Mission im Bereich der gewdhnlichen Seelsorge und in der Vertiefung des
Glaubenslebens,

2 die Mission im Bereich der Getauften, die nicht mehr im Glauben leben und keine
innere Beziehung mehr zur Kirche haben,

3 die Mission im Bereich derer, die Christus nicht kennen oder ihn ablehnen
(vgl.EG 14).

11 Gregor FREIHERR VON 12 PAPST FRANZISKUS, Die Kirche dem Konklave, in: PAPST FRANZISKUS,
FURSTENBERG, Zustand permanenter ist aufgerufen, aus sich selbst heraus- Und jetzt beginnen wir den
Missionierung, in: Herder Korrespon- zugehen. Rede von Jorge Mario Weg, Freiburg 22013, 122-124, hier 123.
denz (11/2015) 30-33. Kardinal Bergoglio an die Kardinale vor

zmr | 101.Jahrgang | 2017



112 100 Jahrginge ZMR

Das Neue ist also, dass an die Stelle einer geographischen Dreiteilung ein personales Prinzip
tritt, das die religiose Situation des einzelnen Menschen in den Blick nimmt. Ein Bild dafiir
konnte das eines konzentrischen Kreises sein. Dem innersten Kreis der intakten Gemeinde
schlief3t sich ein groflerer Kreis von Abstandigen und schliefilich ein noch groflerer Kreis
von Nichtchristen an.

Wie herausfordernd das Missionsverstandnis von Evangelii gaudium ist, wird deutlich,
wenn der Papst schreibt, dass »jeder Christ [...] in dem Mafl Missionar [ist], in dem er
der Liebe Gottes in Jesus Christus begegnet ist« (EG 120). Unser aller Mission auf der Erde
ist es, die Freude des Evangeliums weiterzugeben: »zu erleuchten, zu segnen, zu beleben,
aufzurichten, zu heilen, zu befreien« (EG 273).

Ausblick

it diesem kurzen, die Vereinfachung nicht scheuenden Uberblick habe ich ver-

sucht, deutlich zu machen, wie sich die »Mission in den Umbriichen unserer

Zeit« entwickelt und gewandelt hat. Die Mission des 19.Jahrhunderts, die die
Erlosungsbotschaft zu den Heiden bringen wollte, ist heute unter dem Begrift der Evan-
gelisierung zu einer weltweiten, die Kirche in ihrem Wesen betreffenden Grundaufgabe
geworden. Mission nur bei den Anderen: Das gehort der Vergangenheit an. Mit den Worten
von Professor Sievernich kénnen wir sagen:

»Die missionarische Einbahnstrafle von Europa wurde lingst abgelost von wechselseitigen
Bewegungen der Evangelisierung, welche die spirituellen Reichtiimer auf neue Weise
untereinander teilen und so zur Transformation beitragen. «*3

Die Wiederentdeckung des biblischen Begriffs der Evangelisierung hat der Theologie einen
neuen Horizont er6ftnet. Wir alle sind aufgefordert, unser Leben immer wieder neu nach
dem Evangelium auszurichten, uns selber evangelisieren zu lassen und mit dem Zeugnis
unseres Lebens zu evangelisieren.

Mit einem Zitat des ehemaligen Erzbischofs von Paris, Jean-Marie Kardinal Lustiger,
mochte ich meinen Vortrag optimistisch abschlielen:

»Das Christentum in Europa steckt noch in den Kinderschuhen, seine grofie Zeit liegt
noch vor uns! Eine Kirche, die der Uberzeugung wire, ihre grofle Zeit liege hinter ihr
und sie habe jetzt nur noch das Schlimmste zu verhiiten und Restbestdnde der grofSen
Vergangenheit zu bewahren, hatte geistig kapituliert und ware damit auch als Kultur
pragende Kraft am Ende. Im Gegenteil, die Kraft muss neu entwickelt werden, auch die
gegenwartige Kultur, das Denken, die politische Wirklichkeit, die Wirtschaft, die Kunst
aus dem Geist des Evangeliums neu priigen zu konnen. «'*

Die Welt aus dem Geiste des Evangeliums heraus zu pragen, wie Kardinal Lustiger gesagt

hat: Das ist heute die missionarische Aufgabe der Christen. L
13 Michael SIEVERNICH, Epochen ums miteinander teilen (Theologie der 14 Zit. nach: Reinhard MARX, Krise
der Evangelisierung. Ein kurzer Blick Einen Welt, 9), hg. von Klaus KRAMER/  und Wende, in: Herder Korrespondenz
auf eine lange Geschichte, in: Evan- Klaus VELLGUTH, Freiburg 2015, 21-39, (7/2011) 335-339, hier 338.

gelisierung. Die Freude des Evangeli- hier 38.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Vom 2. bis 3. Dezember 2016 veranstaltete das Inter-
nationale Institut fiir missionswissenschaftliche
Forschungen e.V. (IIMF) in Kooperation mit dem
Erbacher Hof in Mainz ein Symposion zum Thema
» Mission — Zukunft der Kirche«. Dieses Symposion
bildete die Jahresversammlung des IIMF, die offen war
fiir alle am Thema Interessierten. Insgesamt nahmen
etwa 50 Teilnehmerinnen und Teilnehmer teil.

er duflere Anlass fiir dieses Symposion war vor allem
D das Erscheinen des 100. Jahrgangs der Zeitschrift fiir

Missionswissenschaft und Religionswissenschaft. Sie
ist derzeit das einzige wissenschaftliche katholisch-theo-
logische Fachorgan fiir Missionswissenschaft und wird vom
IIMFe.V. herausgegeben. Sie erscheint im EOS-Verlag der
Erzabtei St. Ottilien. Der innere Anlass war das Thema der
Mission in sakularen Zeiten, in denen die Kirche nicht
demissionieren kann, weil sie »ihrem Wesen nach >missio-
narisch« (d.h. als Gesandte unterwegs)« ist (Ad gentes 2).

Zum Symposion waren zahlreiche Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftler zusammengekommen, die aus ihren
jeweiligen Fachgebieten das Thema bearbeiteten. Nach
der Erofinung des Symposions durch den Verfasser dieses
Berichtes als Erster Vorsitzender des IIMF e.V.! wurden
folgende Vortrige gehalten und diskutiert: Den Auftakt am
ersten Tag bildeten zwei einander zugeordnete Vortrige,
die im Spiegel der 100 Jahrgange der ZMR die Mission im
Wandel herausarbeiteten. Prof. DDr. Mariano Delgado
(Universitit Freiburg Schweiz) behandelte die erste Halfte
bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Prof. DDr. Hans
Waldenfels S] die nachkonziliaren Jahrzehnte bis zur
Gegenwart.

Daran schloss sich der Festakt an, bei dem der Miinchener
Erzbischof Reinhard Kardinal Marx, der auch Vorsitzender
der Deutschen Bischofskonferenz ist, den Festvortrag hielt.
Er fand an einem besonderen Ort statt, der Memorie des
Hohen Doms zu Mainz. Nach der Begriiffung und einem
Gruflwort von Prilat Dr.Klaus Kramer (missio Aachen)
sprach Kardinal Marx zum Thema »Mission - In den
Umbriichen unserer Zeit«, das auf grofie Resonanz stief3. Da
zu diesem Vortrag offentlich eingeladen war, erschien ein
zahlreiches Auditorium von etwa 150 Personen. Den musika-
lischen Rahmen gestaltete Elizaveta Fedyukova mit Stiicken
von Ysaye (Sonate Nr. 3) und Paganini (Caprice Nr.1). Nach
dem Vortrag iiberreichte der Schriftleiter der ZMR, Mariano
Delgado, Kardinal Marx ein Exemplar der Festschrift Trans-
formationen der Missionswissenschaft. Der Abend endete mit
einem Festessen im Haus am Dom, zu dem alle Teilnehme-

Bericht

vom Symposion

»Mission

Zukunft der Kirche«

von Michael Sievernich SJ

IIMF

Internationales
Institut fir missions-
wissenschaftliche
Forschungen

Z1mr

Zeitschrift fur
Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft

1 Vgl.die Eréffnungs-
ansprache in diesem Heft,

Seite 95-97.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



114 100 Jahrginge ZMR

Vortrige und
Plenumsgesprich

rinnen und Teilnehmer des Symposions sowie einige Géste
wie Bistumsadministrator Dietmar Giebelmann, Domdekan
Heinz Heckwolf und der Limburger Generalvikar Wolfgang
Rosch eingeladen waren.

Der zweite Arbeitstag begann mit einer Eucharistiefeier
zum passenden Tagesfest des hl. Franz Xaver, die als
Hauptzelebrant von dem Ehrenvorsitzenden des IIMF,
Hans Waldenfels gefeiert wurde. Die weiteren Vortrage
behandelten die Zukunftsperspektiven. Der Systematiker
Prof. Dr. Gmainer-Pranzl (Universitit Salzburg) reflektierte
das Verhiltnis von Mission und Interkulturalitit, die
Systematikerin Prof. Dr. Margit Eckholt (Universitat
Osnabriick) befasste sich mit den Missionarinnen als »trans-
kulturellen Akteurinnen«, wihrend der Missionstheologe
Prof. Dr. Norbert Hintersteiner (Universitat Miinster) zur
Globalisierung des Christentums sprach. Der vorgesehene
Vortrag des Pastoraltheologen Prof. Dr. Christian Bauer
(Universitat Innsbruck) tiber »Mission in der Pastoral«
musste wegen Erkrankung leider ausfallen; er findet sich
aber in diesem Themenheft der ZMR, das das Symposion
dokumentiert.

Das Nachmittagsprogramm begann mit einem Vortrag
zur theologischen Grundlegung des Dialogverstandnisses
in der katholischen Kirche, den als Fachmann fiir den
interreligiosen Dialog der Dogmatiker Prof.DDr. Felix
Ko6rner SJ (Universita Gregoriana, Rom) hielt. Den
Abschluss des Symposions bildete ein Podiumsgesprich,
an dem die Professorin Margit Eckholt und die Professoren
Stephan Bevans, Norbert Hintersteiner, Felix Kérner und
Klaus Vellguth teilnahmen. Damit endete das Symposion,
das allen auch die Gelegenheit zum Kennenlernen, zum
Wiedersehen, zum kollegialen Austausch, zur Information
und zum Pldneschmieden gegeben hatte. An der Moderation
der Vortrage und des Panels waren als Vorstandsmitglieder
die Professoren Delgado, Sievernich und Vellguth beteiligt.

Nach dem Ende des Symposions hielt der IIMF e.V.
turnusgemifd seine nicht-6ffentliche Mitgliederversamm-
lung ab, an der zahlreiche Mitglieder teilnahmen. Des
Weiteren fand anschlielend eine Sitzung der Arbeits-
gemeinschaft der Missions- und Religionswissenschaftler
und -wissenschaftlerinnen statt, um deren Aktivititen zu
fordern.

Zu danken ist dem Erbacher Hof, der Akademie der
Diozese Mainz unter ihrem Direktor, Prof. Dr. Peter
Reifenberg, fiir die Kooperation und insbesondere der
Studienleiterin Silke Lechtenbohmer fiir ihre umsichtige
Mitplanung und Organisation an den verschiedenen Ver-

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR

115

anstaltungsorten. Fiir grofiztigige finanzielle Unterstiitzung
des Symposions und der Erstellung der Festschrift gilt ein
besonderer Dank den Sponsoren, namentlich der Deutschen
Bischofskonferenz (Bonn), dem Hilfswerk missio (Aachen),
der Jesuitenmission (Niirnberg) und der Missionsprokur
der Erzabtei St. Ottilien.

Die Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religions-
wissenschaft ist zum 100.Jahrgang 2016 als Sonderband
und zugleich Festschrift erschienen. Sie wurde heraus-
gegeben unter Federfithrung des derzeitigen Schriftleiters
Prof. DDr. Mariano Delgado und von den Mitheraus-
gebern Prof. Dr. Michael Sievernich §J (Frankfurt) und
Prof. Dr. mult. Klaus Vellguth (Aachen). Diese Festschrift
spiegelt im Titel Transformationen der Missionswissenschaft
jene Metamorphosen wider, denen die Missionswissenschaft
in ihrer einhundertjahrigen Geschichte unterworfen war und
deren Kontinuitdt der Wandel ist. Er bezieht sich nicht nur
auf den Wandel dieser hundertjahrigen Geschichte, die 1911
begann, zwei Weltkriege kannte, technologischen Wandel
sondergleichen wie Computer erlebte, aber auch neue Aus-
briiche von Gewalt und Terror, welche die Welt in Schrecken
versetzen. Die Globalisierung des 21. Jahrhunderts lasst
Volker und Religionen enger zusammenriicken, lost aber
auch Migrationsbewegungen unbekannten Ausmafles aus.
Europa erkennt sich auf einmal nach einer langen Epoche
des Friedens und wachsender Einheit nicht mehr wieder,
weil es mehr und mehr Teil einer konfliktiven Welt wird, in
der es verstarkt politisch agieren muss. Der Wandel bezieht
sich auch auf die kirchlichen Entwicklungen dieses Jahr-
hunderts, das mit einem starken Antimodernismus begann,
aber in der Missionsfrage auch eine deutliche Abkehr vom
Kolonialismus und damit eine Entpolitisierung der Mission
vollzog. Die entscheidende Zdsur im kirchlichen Leben
dieses Jahrhunderts war das Zweite Vatikanische Konzil,
das die Kirche auf neue Weise in der »Welt von heute«
positionierte, das Verhiltnis zu den anderen Religionen
neu ordnete, die lange beargwohnte Religionsfreiheit positiv
aufgriff und damit der Mission ein neues Fundament gab.
Die Festschrift hebt an mit einem magistralen Uberblick
tiber die Metamorphosen im Spiegel einer wissenschaftlichen
Zeitschrift, der auch die Titelblattgestaltung vom ersten
bis zum hundertsten Jahrgang beriicksichtigt (Mariano
Delgado). Insgesamt enthalt die Festschrift 37 Beitrage,
die auf finf Sektionen aufgeteilt sind und damit die zen-
tralen Thematiken hervorheben. Die erste Sektion umfasst
vier Beitrage, die sich exemplarisch mit der »Neuen
Evangelisierung« befassen; hier sind auch zwei bischofliche

Uber die Festschrift
Transformationen der
Missionwissenschaft

Transformationen
der Missionswissenschaft

2016

Festschrift

zum 100.Jahrgang
der ZMR
Transformationen der
Missionswissenschaft
ZMR Sonderband
100.Jahrgang

zmr | 101.Jahrgang | 2017



116 100 Jahrginge ZMR

Missionsgeschichte

Berufung
des hl. Matthius

Aufsitze angesiedelt: von Kurt Kardinal Koch, dem
Prisidenten des Péapstlichen Rates zur Férderung der Einheit
der Christen; von dem Bamberger Erzbischof Ludwig Schick.
In der zweiten Sektion finden sich sechs Beitrége, die sich
um »Missionswissenschaft und Interkulturelle Theologie«
sowie um beider Verhéltnis zueinander drehen und dabei
katholische wie evangelische Perspektiven ins Spiel bringen.
Die dritte Sektion enthalt funf Aufsitze, die sich mehr
wissenschaftstheoretisch mit dem Verhéltnis von » Missions-
wissenschaft und Praktischer Theologie « befassen und damit
die Anniherungen von Mission und Pastoral erschlielen.

Die vierte Sektion ist mit zwolf Beitrdgen die umfangreichste,
in der es um die »Missionsgeschichte« geht. Ordnet man
die Aufsatze den Epochen zu, dann verbleibt das Spektrum
der Themen in der Neuzeit; es reicht vom 17.Jahrhundert
(Leibniz und die Chinamission) bis zu den postkolonialen
Diskursen im 21.Jahrhundert. Die Mehrzahl der Beitrage
jedoch bezieht sich auf das 19. und 20.Jahrhundert, wobei
sowohl tibergreifende Perspektiven (Missionspolitik der
Papste) als auch Einzelbeispiele katholischer und pro-
testantischer Art zur Sprache kommen.

Die fiinfte Sektion schliefllich befasst sich in neun
Beitragen mit dem »interreligiosen Dialog, der Theologie
der Religionen und der Religionswissenschaft«. Hier
werden sowohl Grundsatzfragen angesprochen, die Mis-
sion, Religion und die Wissenschaft zusammensehen, als
auch Einzelfragen zu Asien und Afrika oder zu Sachthemen
besprechen.

Insgesamt haben nicht weniger als 40 Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftler beigetragen und aus ihren
Fachgebieten beigesteuert. Sie zeigen die Breite der Fragestel-
lungen, die theologischen und religionswissenschaftlichen
sowie interdisziplindren Perspektiven und die dkume-
nischen Blickwinkel. Zugleich geben die Beitrage einen
guten Einblick in den derzeitigen Stand der Missions-
wissenschaft, vor allem im deutschsprachigen Raum. Sie
geben freilich auch zu erkennen, dass eine stirkere Interna-
tionalisierung und ein starkerer Beitrag von Wissenschaft-
lerinnen wiinschenswert bleiben.

Die Festschrift zeigt auf dem Umschlag ein bekanntes Bild
von Michelangelo Merisi da Caravaggio, die »Berufung des
hl. Matthdus«, gemalt um 1600 fiir die romische Kirche San
Luigi dei Francesi. Das Bild erzéhlt von der Berufung des
Z6llners Matthdus und dem Mahl mit den Zéllnern in den
synoptischen Evangelien (Mt 9,9-13). Es handelt sich um
eine aus der biblischen Zeit in die Neuzeit transponierte

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahrginge ZMR 117

Michelangelo

Merisi da Caravaggio
»Berufung

des hl. Matthdus «
um 1600

San Luigi dei Francesi
Rom

Szene, in der der zeitgendssisch gekleidete Matthaus mit
veristisch aufgeputzten Kumpanen in einer Tischgesellschaft
sitzt, in der zwei mit Geldgeschiften befasst sind und den
Eintretenden keine Aufmerksamkeit schenken, wihrend
zwei andere sich diesen zuwenden. Das scharf konturierte
Licht fillt von rechts oben nach links unten auf die Gesell-
schaft. Von rechts, aus der Richtung der Lichtquelle, tritt
der antik gewandete Jesus mit angedeutetem Heiligenschein
aus dem Halbdunkel in die Szene ein und zeigt mit seinem
rechten Finger auf den bértigen Matthéus, der den Gestus
erstaunt aufgreift und fragend auf sich bezieht.

Der Fingergestus erinnert an Adams Fingergestus in der Berufung
Sixtina, den Caravaggio auf den neuen Adam Christus hin und Sendung
deutet. Zwischen Jesus und den Betrachter schiebt sich die

massige Gestalt eines Jiingers, wohl des Petrus, die Kirche
verkorpernd, so dass von der Gestalt Jesu nur Kopf und
ausgestreckte Hand zu sehen sind. Diese Petrusfigur wieder-

holt den Fingergestus Jesu. Der doppelte Berufungsgestus,

der Lichtstrahl aus der Richtung Christi und Petri sowie das
Fensterkreuz verweisen als starke Bilder auf die Berufung

auch der Stinder wie des Zollners Matthdus und auf die

Sendung durch Christus und die Kirche. Dass Berufung

und Sendung sich jederzeit und in jeder Epoche ereignen

konnen, zeigt der realistische Schauplatz, in dem Christus

die Berufung und Sendung aus dem géttlichen Licht an die
Zeitgenossen, auch die im Dunkeln, vermittelt. .

zmr | 101.Jahrgang | 2017



118 100 Jahre ZMR

Prof. Michael Sievernich
Prof. Mariano Delgado

Prof. Hans Waldenfels
Prof.Klaus Vellguth

Prof. Margit Eckholt
Prof. Felix Kbrner

Prof. Norbert Hintersteiner
Pralat Dr. Klaus Kramer

DreiTeilnehmerinnen

Prof.Klaus Vellguth
Prof. Michael Sievernich
Prof. Mariano Delgado

zmr | 101. Jahrgang | 2017



100 Jahre ZMR 119

lben.leben.geben.

Podium
Teilnehmende

Reinhard Kardinal Marx
und Prof. Mariano Delgado

Festredner
Reinhard Kardinal Marx

Reinhard Kardinal Marx
Andreas Miiller

Prof.Klaus Vellguth
Prof. Paul B. Steffen

Prof. Margit Eckholt
Prof. Michael Sievernich
Dr.Michael Meyer

Beim Festessen

Prof. Franz Gmainer-Pranz|
Prof. Margit Eckholt

Prof. Stephan Bevans
Prof. Klaus Vellguth
Prof. Felix Kérner

zmr | 101.Jahrgang | 2017



KLEINE
BEITRAGE

Relationale
Missions-
wissenschaft

Wenn Mission dazwischen kommt

von Klaus Vellguth

ielstimmig erklingt der Chor, wenn
Theologinnen und Theologen sich
zum Thema »Mission - Zukunft der
Kirche« duflern. Konsens - dies soll gerade
auch im Reformationsjahr betont wer-
den - besteht weit iiber die Grenzen der
katholischen Kirche hinaus, dass die Mis-
sion der Kirche heute nicht primér
territorial gedacht werden kann. Einmiitig-
keit herrscht ebenfalls dariiber, dass
christliche Mission im einundzwanzigsten
Jahrhundert lingst nicht mehr als ein
kirchliches oder ideologisches Expansions-
geschehen verstanden werden kann. Doch
wihrend die Abgrenzung von einem iber-
holten Missionsverstdndnis schnell formu-
liert ist, fallt es umso schwerer, Perspektiven
aufzuzeigen, was einem zukunftsfahigen
Missionsverstiandnis im dritten Jahrtausend
entsprechen diirfte.

Interessante Wortkombinationen wer-
den kreiert. Sie reichen von der »missio
ad gentes« iiber die »missio ad extra,
die »missio ad intra«, die »missio ad
altera«, die »missio ad vulnera« bis hin
zur »missio ad mulieres«. Die Begriffs-
kombinationen, die hier kreiert werden,
suggerieren Klarheit mit Blick auf das
eigene Missionsverstindnis, verbunden
entweder mit einer intellektuellen Offenheit
oder mit einer gedanklichen Unklarheit
dariiber, welche Option sich im eigenen
missionarischen Handeln tatsichlich rea-
lisiert. Im besten Sinne wiirde man von
einer Offenheit sprechen, in welche

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Kleine Beitrige 121

Richtung eine missionarische Dynamik
auszurichten ist. Man konnte aber auch
von einer Orientierungslosigkeit sprechen
oder von einem Missionsverstandnis, das
tastend die Subjekte (oder gar Objekte?)
sucht, denen die kirchliche Mission sich
verpflichtet weif3 oder denen die Mission
uiberhaupt » gﬂt«.

Auffallig ist bei all den Begriffskombi-
nationen, die oben genannt wurden, dass
die Préposition »ad« stets — vermutlich
ausgehend von der unbewusst als normativ
stets mitschwingenden Terminologie des
Missionsdekrets Ad gentes — wie selbstver-
standlich beibehalten wurde. Umso interes-
santer ist das Auftauchen der Begrifflichkeit
einer »missio inter gentes«, die sich bewusst
von der Praposition »ad« getrennt hat und
zuletzt auch im europédischen missions-
wissenschaftlichen Diskurs rezipiert, zuvor
aber bereits insbesondere auch in Asien
in den letzten Jahren verstarkt diskutiert
worden ist.! Wesentlich erscheint mir dabei
nicht der Begriff der »missio« und auch
nicht der Begriff der »gentes«, sondern
dass das Verhiltnis der beiden Begriffe mit
der Préposition »inter« beschrieben wird.
Denn tatsachlich diirfte das Wesen der
Mission kiinftig stirker als das relationale
Geschehen in den Zwischenrdumen eines
»Ich« und eines »Du« bzw. - beispielsweise
in der Ekklesiologie — eines »Wir« ver-
standen werden.

1 Missionswissenschaft
als Anwiltin einer relationalen
Theologie

Ein solches relationales Missionsverstand-
nis kniipft an ein relationales Theologie-
verstandnis an, das sich von einem re-
duzierenden Betonen von Kognitionen,
Glaubenssatzen oder gar Ideologien da-
durch abgrenzt, dass es den Beziehungs-
charakter des Christentums betont. So
schreibt Benedikt XVI., nachdem gerade er
doch viele Jahre oberster »Glaubenshiiter«
der katholischen Kirche war, in seiner als

programmatisch zu interpretierenden En-
zyklika Deus Caritas est: »Am Anfang des
Christseins steht nicht ein ethischer Ent-
schluss oder eine grofle Idee, sondern die
Begegnung mit einem Ereignis, mit einer
Person, die unserem Leben einen neuen
Horizont und damit seine entscheidende
Richtung gibt.«? Diesen zentralen Satz aus
der Enzyklika seines Vorgingers zitiert nun
auch Papst Franziskus unter anderem in
Evangelii gaudium?®, nachdem er zuvor in
seiner programmatischen Exhortatio die
Pflege der Beziehung zu Christus als die
wesentliche Herausforderung aller Christen
bezeichnet hat und jeden Christen dazu
aufrief »[...] gleich an welchem Ort und in
welcher Lage er sich befindet noch heute
seine personliche Begegnung mit Jesus
Christus zu erneuern oder zumindest den
Entschluss zu fassen, sich von ihm finden
zu lassen, ihn jeden Tag ohne Unterlass zu
suchen.«*

Sowohl Benedikt XVI. als auch Papst
Franziskus ermutigen also dazu, die Be-
ziehung zu Christus zu pflegen und die

1 Jonathan Y.TAN, Missio inter gentes: Towards
a new paradigm in the mission theology of the
Federation of Asian Bishop's Conferences
(FABC), in: Mission Studies 21 (1/2004) 65-95;
DERS., From »Missio ad gentes« to »Missio inter
Gentes«. Shaping a new paradigm for doing
Christian mission in Asia, in: Vidyajyoti Journal of
Theological Reflection 68 (9/2004) 670-686;
Bernard KERADEC, Les Asiatiques parmi nous:
Défis et opportunités pour la mission inter gen-
tes. Séminaire résidentiel du Sedos. Ariccia, 17-21
mai 2011, in: Spiritus (204/2011) 364-269; John
Mansford PRIOR, New daybreak in mission:
From Ad Gentes to Inter Gentes, in: Shaji George
KOCHUTHARA (Hg.), Keynote and plenary ses-
sion papers of the DVK International Conference
on Vatican I1, Bangalore 2014, 393-405.

2 BENEDIKT XVI., Enzyklika »Deus Caritas est«
an die Bischofe, an die Priester und Diakone, an
die Gott geweihten Personen und alle Christ-
glaubige Uber die christliche Liebe, Verlaut-
barung des Apostolischen Stuhls Nummer 171,
Bonn 2005, Nr.1.

3 FRANZISKUS, Apostolisches Schreiben
»Evangelii gaudium«des Heiligen Vaters Papst
Franziskus an die Bischofe, an die Priester und
Diakone, an die Personen geweihten Lebens
und an die christgldubigen Laien Uber die
Verkiindigung des Evangeliums in der Welt von
heute, 24. November 2013, Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls, Nr.194, Bonn 2013, Nr.7.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



122 Kleine Beitrige

Beziehung zu Christus als das Wesentliche
des Christentums anzuerkennen. Dem ent-
spricht, wenn theologisch eine relationale
Christologie entwickelt wird, die fiir ein rela-
tionales Gottesverstandnis anschlussfihig
ist. Das Handeln Gottes kann dabei als ein
relationales Handeln reflektiert werden, das
ebenso wenig statisch ist wie Gott selbst und
das sich nicht primar als ontologische Litho-
graphie manifestiert, sondern sich vielmehr
(auch) in biographischen Prozessen immer
wieder neu realisiert.

2 Missionswissenschaft
als Anwiltin eines relationalen
Glaubensverstandnisses

Solch ein relationales Gottesverstiandnis
kann die Missionswissenschaft nicht nur
in der Begegnung mit indigenen Kulturen
gewinnen und in den theologischen Diskurs
einspielen, sondern auch in der eigenen
Praxis des Theologisierens neu erfahren.
Beispielhaft scheint mir dies in der Kom-
munikativen Theologie gelungen, von der
Bernd Jochen Hilberath schreibt: »Nach den
biblischen Zeugnissen hat sich Gott vielfach
als ein beziehungsfihiger und beziehungs-
williger Gott vorgestellt. Zugleich wird
offenbart, dass Gott den Menschen nicht
braucht, um Gott zu sein, um Beziehung
zu haben. Er ist in sich selbst beziehungs-
reich: Im Ursprung ist Beziehung. Offen-
barung Gottes geschieht in Wort und Tat.
Christinnen und Christen glauben, dass
Gott in sich ewig nicht nur ein Wort hat,
sondern (auch) Wort ist und dieses Wort
(der >logos« des »theos<) Mensch geworden
ist nicht nur »>als ob¢, sondern im Fleisch.
Gottes Beziehung zu den Menschen ist als
urspriinglich logoshaft, worthaft, kom-
munikativ.«> Dabei zeigt sich, dass Inhalt
und Weg, materiale und formale Dimension
im theologischen Diskurs nicht voneinander
getrennt werden konnen. Auch fixierte
Inhalte sind stets nur die Momentauf-
nahmen des eigenen, stets kontextuellen
Glaubensweges.

3 Missionswissenschaft
als Anwiltin eines relationalen
Religionsverstandnisses

Eine relationale Missionswissenschaft darf
auch Anwalt eines relationalen Religions-
verstindnisses® sein, indem sie Fragen
eines exklusivistischen, inklusivistischen
beziehungsweise pluralistischen Religions-
verstindnisses diskutiert und nach Wegen
des interreligiosen Dialogs sucht bzw. da-
zu ermutigt, interreligidose Relation neu
zu gestalten. Dieser interreligiose Dialog
ist fir das Christentum im Zeitalter der
Globalisierung eine zentrale Aufgabe. Karl
Lehmann hat Kriterien fiir einen relationalen
interreligiosen Dialog benannt, die iiber
intellektuelle Beurteilungsmafistabe hinaus-
reichen. Er verweist darauf, dass der Dialog
in Riicksicht auf die Eigenart religiéser Uber-
zeugungen zundchst einmal authentisch sein
und auf Einseitigkeiten und Machtpositionen
verzichten miisse, wahrend die Dialogpartner
sich ebenbiirtig begegnen. Der Dialog diirfe
nicht danach streben, den anderen zu
widerlegen, und sollte zugleich den Mut
haben, zu eigenen »Schwichen« zu stehen.
Dariiber hinaus miisse der Dialog von der
Bereitschaft geprégt sein, auch im eigenen
Denken und Tun Fehler zu identifizieren
und freimiitig zu diesen zu stehen. Daran
miisse sich jede Religion, die in den Dia-
log eintritt, selbst messen und sich fragen
lassen, ob sie grundlegenden Anforderungen
beziehungsweise »Mindeststandards« einer
interreligidsen Relation entspricht.”

4 Evangelii gaudium (Anm.3), Nr.3.

5 Bernd Jochen HILBERATH, Was ist kommuni-
kative Theologie, in: Bernd Jochen HILBERATH/
Johannes KOHL/Jirgen NIKOLAY (Hg.), Grenzgénge
sind Entdeckungsreisen. Lebensraum orientierte
Seelsorge und kommunikative Theologie im Dialog:
Projekte und Reflexionen (Kommunikative Theo-
logie Band 14), Ostfildern 2011, 9-18, hier 13.

6 Da Religion und Kultur letztlich — worauf der
Begriff der Interkulturalitat zu Recht hinweist — nicht
zu trennen sind, kann die Missionswissenschaft
auch als Anwaltin eines relationalen Kulturverstand-
nisses betrachtet werden.

7 Karl Lehmann sieht als eine Anforderung an eine
Religion, dass sie die Wrde aller Menschen achtet,
dass sie die Freiheit der Menschen fordert, dass sie

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Kleine Beitrige 123

4 Missionswissenschaft
als Anwiltin einer relationalen
Ekklesiologie

Solch ein relationales Theologieverstandnis
fithrt dazu, eine relationale Ekklesiologie
zu entwickeln. Solch einer relationalen
Ekklesiologie, die im Zeitalter der Interkul-
turalitdt beziehungsweise Globalisierung
eine wesentliche Herausforderung dar-
stellt, um Kirche zukunftsfihig zu leben,
redet Papst Franziskus das Wort, wenn er
in Amoris laetitia darauf verweist, dass in
der Kirche zwar eine Einheit notwendig sei,
dass diese Einheit aber nicht als Uniformitit
missverstanden werden und kein Hindernis
dafiir sein diirfe »dass verschiedene Inter-
pretationen einige Aspekte der Lehre oder
einiger Schlussfolgerungen, die aus ihr
gezogen werden, weiter bestehen. Dies wird
so lange geschehen, bis der Geist uns in
die ganze Wahrheit fiihrt (vgl.Joh 16,13),
das heifit bis er uns vollkommen in das
Geheimnis Christi einfithrt und wir alles mit
seinem Blick sehen konnen. «®

Papst Franziskus ermutigt in diesem Kon-
text dazu, regional angepasste Vorgehens-
weisen zu entwickeln, wenn er schreibt:
»Auflerdem konnen in jedem Land oder
jeder Region besser inkulturierte Lésungen
gesucht werden, welche die ortlichen
Traditionen und Herausforderungen be-
riicksichtigen. Denn die Kulturen [sind]
untereinander sehr verschieden und jeder
allgemeine Grundsatz [...] muss inkulturiert
werden, wenn er beachtet und angewendet
werden soll.«® Mit Blick auf die Betonung
der eigenen Dignitat des Kontextes und der
sich in ithnen realisierenden Ortskirchen ist
es hilfreich, dass Papst Franziskus auch zur
Entwicklung eines relationalen Wahrheits-
begrifts ermutigt und dabei zu einer Dezen-
tralisierung der Kirche aufruft. So schreibt
er in Evangelii gaudium: »Ich glaube auch
nicht, dass man vom papstlichen Lehramt
eine endgiiltige oder vollstindige Aussage
zu allen Fragen erwarten muss, welche die
Kirche und die Welt betreffen. Es ist nicht

angebracht, dass der Papst die ortlichen
Bischofe in der Bewertung aller Pro-
blemkreise ersetzt, die in ihren Gebieten
auftauchen. In diesem Sinn spiire ich die
Notwendigkeit, in einer heilsamen >Dezen-
tralisierung« voranzuschreiten. «'

Als Anwiltin einer relationalen Ekkle-
siologie betont eine relationale Missions-
wissenschaft, dass ein neuer Dialog zwischen
den Ortskirchen kultiviert werden muss.
Langst ist die Zeit zu Ende, in der Vertreter
der europiischen Ortskirche ihre eigenen
theologischen Aussagen als universal giiltig
proklamieren kénnen, ohne zu merken, dass
sie mit einem Eurozentrismus, den kiinftige
Generationen vermutlich als einen Provin-
zialismus einordnen werden, ihre Theologie
formulieren. Es war niemand geringerer als
Joseph Ratzinger, der diesbeziiglich bereits
vor einem halben Jahrhundert schrieb: »Wir
miissen uns endlich eingestehen, dass das
Christentum in der seit Jahrhunderten konser-
vierten Form bei uns im Grunde nicht besser
verstanden wird als in Asien und Afrika.«!!

5 Relationale Ekklesiologie
und Dialog

Die Herausforderung einer relationalen
EkKlesiologie ist es, neben dem Dialog mit
der gesamten Welt, dem Dialog mit den
Angehorigen anderer Glaubensrichtung und
dem Dialog mit anderen Christen - Papst

den Menschen in seiner Sinnsuche und seiner
Suche nach Geborgenheit unterstltzt, dass sie in
ihrem Sendungsbewusstsein keine Gewalt an-
wendet und dass sie flr eine negative und positive
Religionsfreiheit (gerade auch fiir Andersglau-
bende) eintritt. Vgl.Karl LEHMANN, Kriterien des
interreligiosen Dialogs, in: StdZ 141 (9/2009)
579-595, hier 590.

8 FRANZISKUS, Nachsynodales Schreiben » Amoris
laetitia « des Heiligen Vaters Papst Franziskus an die
Bischofe, an die Priester und Diakone, an die Per-
sonen geweihten Lebens, andie christlichen Ehe-
leute und an alle christgldubigen Laien Uber die
Liebe in der Familie, 19. Marz 2016, Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls, Nr.204, Bonn 2016, Nr.3.
9 Ebd.

10 Evangelii Gaudium (Anm.3), Nr.16.

11 Joseph RATZINGER, Theologia perennis? Uber
ZeitgemaRigkeit und Zeitlosigkeit in der Theologie,
in: Wort und Weisheit 15 (1960) 179-188, hier 187f.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



124 Kleine Beitrige

Paul VI. hat dieses Dialogverstindnis in
seiner Antrittsenzyklika Ecclesiam suam
als einen Dialog in vier konzentrischen
Kreisen beschrieben - den Dialog gerade
auch innerhalb der Kirche neu zu kulti-
vieren. Dabei geht es zundchst einmal darum,
zuzuhoren und sich in der Begegnung mit
dem Anderem neu zu entdecken. Letztlich
geht es dabei darum, dass Christen lernen,
sich neu in ihrer Relationalitdt zu erleben.
»Ein Mensch kann nur dann Selbststand,
Artikulationsfahigkeit, Wiirde, Urteilsfahig-
keit und Kreativitit entfalten, wenn er sich
als Teil eines Netzes von Beziehungen erfihrt.
Er kann nur dann im Vollsinn Mensch sein,
wenn er lieben, horen, antworten, beten
kann. Mit anderen Worten: Wenn er gelernt
hat, »in Relation« zu leben, zum Du, zum
Anderen, zur Umwelt, zu Gott, in allem
in einer >dialogischen Existenz« (Martin
Buber).«12

Eine relationale Ekklesiologie basiert
darauf, dass niemand sich gezwungen fiihlt,
sich an (ideologischen) Glaubenssitzen
intrasubjektiv festzuhalten und diese inter-
subjektiv als verbindlich zu kommunizieren.
Stattdessen impliziert eine relationale Ek-
klesiologie religios sensible Identitaten, wo-
bei die eigene Identitit nicht als ein starres
Konstrukt, sondern als ein lebendiges
Flieflen beziehungsweise Wachstum erlebt
werden darf und religiose Identitdt sich
gerade in der Relation zu den Dialogpart-
nern neu kreiert.!3

Eine Missionswissenschaft, die Anwalt
eines relationalen Gottesbegriffs, Anwalt
einer relationalen Christologie, Anwalt eines
relationalen Glaubensverstindnisses und
Anwalt einer relationalen Ekklesiologie ist,
weif} sich zundchst einmal dem Dialog ver-
pflichtet und lebt in besonderer Weise aus
dem »Dazwischen«. Dabei wird gerade das
Dazwischen zu einem locus theologicus: Bei
der Beobachtung eines Vogelschwarms stellt
sich die Frage, wie es dem Schwarm gelingt,
seine Formation zu bilden und diese von
einem Moment auf den anderen wie in einer
lange eingeiibten Choreographie zu ver-

dndern. Ornithologen gehen davon aus, dass
nicht ein einziger Vogel das Kommando fiir
dieses himmlische Spektakel gibt, sondern
dass hier ein Phanomen vorliegt, das von
einigen Naturwissenschaftlern als »mor-
phische Resonanz« beschrieben wird."* Es
kommt in diesem Kontext nicht darauf an,
ob diese These einer morphischen Resonanz
empirisch zu belegen ist. Die Fahigkeit
des Vogelschwarms, ohne eine von einem
Subjekt formulierte Vorgabe immer neue
Harmonien und Formationen zu kreieren,
ist zumindest ein Bild dafiir, dass sich in
der Interaktion Prozesse realisieren, die
tiber das hinausgehen, was ein einzelnes
Individuum zu veranlassen vermag. Hier
zeigt sich, was auch in einer relationalen
Missionswissenschaft erfahrbar wird: Erst
in der Relation entsteht iiberhaupt das, was
betrachtet werden kann.

6 Weil Gott dazwischen kommt

Ein relationales Missionsverstandnis kann
als »missio inter gentes« ebenso gedacht
werden wie als »missio inter altera«, »missio
ad vulnera«, »missio inter mulieres«, etc.
Die relationale Missionswissenschaft ver-
dndert die Perspektive und ermutigt dazu,
sich die Zwischenrdaume anzugucken, in
denen Gott sich realisiert. Und dabei »die
Begegnung mit einem Ereignis, mit einer
Person, die unserem Leben einen neuen
Horizont und damit seine entscheidende
Richtung gibt«,'> neu zu entdecken. .

12 Hermann SCHALUCK, Schweigen als spiritueller
und kommunikativer Akt, in: Michael BIEHL/Klaus
VELLGUTH (Hg.), MissionRespekt. Christliches Zeug-
nis in 6kumenischer Weite. Konvergenzen und
Divergenzen als Bereicherung des Missionsverstand-
nisses, Aachen/Hamburg 2016, 158-165, hier 157.

13 Vgl. Martin BUBER, Das dialogische Prinzip:

Ich und Du. Zwiesprache. Die Frage an den
Einzelnen. Elemente des Zwischenmenschlichen.
Zur Geschichte des dialogischen Prinzips,

Gutersloh °2006.

14 Vgl.Leonardo BOFF/Mark HATHAWAY, Befreite
Schépfung. Kosmologie — Okologie — Spiritualitat.
Ein zukunftsweisendes Weltbild, Kevelaer 2016,137.
15 Deus caritas est (Anm.2), Nr.1.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Kleine Beitrige 125

Die Religion
der Utopier -
und einige
Fragen dazu

von Mariano Delgado

Thomas Morus’ Werk mit dem vollen Titel
Ein wahrhaft goldenes Biichlein von der
besten Staatsverfassung und von der neuen
Insel Utopia, nicht minder heilsam als kurz-
weilig zu lesen, 1516 erschienen,! prigte die
spatere Tradition der teils theoretisch, teils
literarisch motivierten Ausarbeitung fiktiver
Staatsmodelle - und der von Morus kreierte
Eigenname jener Insel wurde zur Gattungs-
bezeichnung fir politische Fiktionen.

Die Entdeckung der Neuen Welt ging
einher mit einem Missionsfieber. Nicht nur
nach Gold trachtete man, sondern auch
nach der Gewinnung frommer Seelen fiir
die Kirche. Darauf spielt Morus in der Vor-
rede an seinen Freund Petrus Aegidius an,
wenn er von einem frommen Berufstheo-
logen spricht, »der in heiflem Verlangen
darauf brennt, Utopien zu besuchen, nicht
aus platter, sensationsliisterner Neugier,
sondern um die gliicklichen Anfinge
unserer Religion dort zu pflegen und
auszubreiten. Um dabei ganz ordnungs-
maflig vorzugehen, hat er beschlossen, sich
vorher einen pépstlichen Missionsauftrag
zu besorgen, ja sogar, sich zum Bischof
der Utopier erwihlen zu lassen, wobei ihn
der Einwand durchaus nicht stort, dass
er ja dieses Vorsteheramt sich erst durch
Bewerbung verschaffen misste. Freilich
halt er diesen Ehrgeiz deshalb fiir geheiligt,
weil er nicht Riicksichten auf Ehre oder
Geld, sondern religiosen Motiven ent-

springe« (11f.). Der ironische, ja satirische
Unterton — oder sagen wir: der englische
Humor - ist darin unverkennbar — und das
wird fiir das ganze Werk prigend sein.

Im ersten Buch, das eine Rahmenhand-
lung zur eigentlichen Erzéhlung von Utopia
darstellt, wird ausfithrlich und unmittel-
bar Kritik an den damaligen politischen
und gesellschaftlichen Verhéltnissen Eng-
lands und Europas geiibt. In Form einer
scharfsichtigen Analyse der sozialen, gesell-
schaftlichen und politischen Zustinde wird
darin den Zeitgenossen der Spiegel vor-
gehalten. In einer Art Melange aus phi-
losophisch-politischem Traktat, Gesprich
unter Gelehrten und zugleich Erzdhlung
eines Weitgereisten werden die sozialen
Verhiltnisse des damaligen England
angeklagt — aber auch die Expansionsgeliiste
der Gallier. In diesem ersten Buch fehlt
auch nicht eine erasmianisch klingende
Kritik am Klosterleben. So schligt ein
Gesprichsteilnehmer fiir die Losung von
Bettelei und Armut vor, es solle ein Gesetz
erlassen werden, »alle diese Bettler auf die
Benediktinerkloster ganzlich zu verteilen
und sie zu sogenannten Laienbriidern zu
machen; die Weiber, gebiete ich, sollen
Nonnen werden.« Die Klosterbriider nennt
er dabei »die grofiten Tagediebe« (39).

An einer anderen Stelle weist Morus auf
den Widerspruch zwischen den Sitten der
Christen und der Lehre Christi hin und
macht den Predigern den Vorwurf, seine
Lehre an die einmal vorhandenen Sitten
anzupassen, »als wire sie en biegsames
Richtmaf aus Blei, damit Lehre und Leben
nur einigermaflen zusammenstimmen
sollen« (51).

1 Hier zitiert nach: Thomas MORUS, Utopia.
Ubersetzt von Gerhard Ritter. Nachwort von
Eberhard Jackel, Stuttgart 2014. Vgl.dazu u.a.
Ulrich ARNSWALD/Hans-Peter SCHUTT (Hg.),
Thomas Morus’ Utopia und das Genre der
Utopie in der Politischen Philosophie (EUKLID:
Europaische Kultur und Ideengeschichte.
Studien Band 4), Karlsruhe 2010; Thomas
SCHOLDERLE, Utopia und Utopie. Thomas
Morus, die Geschichte der Utopie und die Kon-
troverse um ihren Begriff, Baden-Baden 2011.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



126 Kleine Beitrige

Das zweite Buch berichtet hingegen
von der fiktiven Insel Utopia. Dieser Teil
schildert insbesondere die Organisation des
Staates und beschreibt die Lebensverhalt-
nisse seiner Bewohner - einschlief3lich der
Religion. Er suggeriert zudem, ein Entwurf
einer angeblich idealen Lebensordnung
zu sein, die Frieden und Gluck fir alle
sichert. Die Verfassung dieses von vielen
in der Renaissance und heute sehnlichst
erwiinschten idealen Staates ist dabei formal
streng rational konzipiert.

Fur viele ist Utopia eher ein »expe-
rimentum rationis«,? also ein ironisch
gemeintes Gedankenexperiment. Die Insel
Utopia bringt keine endgiiltige Losung,
geschweige denn eine ernstzunehmende fiir
die im ersten Buch benannten Missstinde in
England und Europa der Renaissance - aber
Morus’ Beschreibung der »Religion der
Utopier« enthalt zwischen den Zeilen nicht
nur Kritik an der damaligen Kirche, sondern
auch einige zukunftweisende, »verniinftig«
klingende Anregungen gleichsam im Sinne
einer »Religion in den Grenzen der reinen
Vernunft«.

Die Utopier haben nicht nur eine, son-
dern viele Religionen, auch wenn die
meisten zu einem quasi-christlichen
»Monotheismus« neigen, d.h. zu der An-
erkennung eines gottlichen, unbekannten,
ewigen, unendlichen und unbegreiflichen
Wesens, das sie »Vater« (127) nennen. Wie
die meisten Menschen der Renaissance
sieht Morus die religiose Frage durch die
Brille Ciceros. Dieser hatte in seinem Werk
uber die Natur der Gotter geschrieben, dass
kein Stamm so wild oder zahm unter den
Menschen sei, »der nicht wusste, dass man
einen Gott haben miisse, selbst wenn er
in Unkenntnis lebt, was fiir einen Gott zu
haben sich ziemt.«* Und unter Religion ver-
stand er eine offentliche Gottesverehrung
mit deutlich identifizierbaren Kultdienern
und Kultstatten oder Tempeln. So sind
die Utopier selbstverstiandlich religios und
haben Tempel und Priester. Der Einfluss
Ciceros ist z.B. an dieser Stelle unver-

kennbar: »Freilich darin kommen auch alle
anderen mit diesen Gottesverehrern iiber-
ein trotz aller Glaubensunterschiede, dass
sie namlich ein hochstes Wesen annehmen,
dem wir die Schopfung des Weltalls und
die Vorsehung zuschreiben miissen, und
diese Gottheit nennen sie alle iiberein-
stimmend in der Landessprache Mythras«
(127). Ich mochte nun stichwortartig die
Merkmale der Religion der Utopier fest-
halten:

¢ Tendenzieller Monotheismus mit
einer grossen Willigkeit zur Annahme des
Christentums (»praeparatio evangelica«),
»weil ihnen das Christentum derjenigen
heidnischen Lehre sehr nahe zu stehen
schien« (128). Daher traten bereits nicht
wenige zu unserer Religion iiber »und
wurden mit dem geweihten Wasser ge-
tauft« (128).

¢ Toleranz, Kult- und Religionsfreiheit,
Kritik des Proselytismus und des iiber-
triecbenen Glaubenseifers (keine Gewalt-
mittel oder Schmihungen in religiosen
Angelegenheiten): »Nur einer aus unserer
christlicher Gemeinschaft wurde wihrend
meiner Anwesenheit verhaftet. Es war ein
frisch Getaufter, der gegen unseren Rat
offentlich Giber die Verehrung Christi
mit mehr Eifer als Klugheit predigte; er
geriet dabei so ins Feuer, dass er bald unser
Glaubensbekenntnis iiber alle anderen
erhob, ja diese obendrein alle zusammen in
Grund und Boden verdammte, sie unheilig
nannte und ihre Bekenner als ruchlose
Gotteslasterer, wiirdig des hollischen Feuers,

2 Vgl.dazu Ulrich ARNSWALD, Einfiihrung:
Zum Utopie-Begriff und seiner Bedeutung
in der Politischen Philosophie, in: ARNS-
WALD/SCHUTT, Thomas Morus
(Anm.1),1-36.

3 Marcus Tullius CICERO, Uber die Recht-
lichkeit (De legibus). Ubers. von Karl Blich-
ner, Stuttgart 1989,16 (1,24). Vgl.auch DERS.,
Vom Wesen der Gotter (De natura deorum).
Lat.-dt. hg., Ubers. und erldutert von Wolf-
gang GERLACH/Karl BAYER, Mlinchen
1978,159 (I1,12f); DERS., Gesprache in Tuscu-
lum (Tusculanae disputationes). Lat.-dt.

mit ausfihrlichen Anmerkungen neu

hg. von Olof GIGON, Minchen/Ziirich

1992, 35(1,30).

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Kleine Beitrige 127

begeiferte« (129). Er wurde dann verhaftet
und »nicht wegen Religionsverletzung, son-
dern wegen Erregung von Aufruhr im
Volke« mit der Verbannung bestraft.

¢ Religionsverschiedenheit vielleicht
gottgewollt (Anklang an Nikolaus von
Kues)?: Die Toleranz ist nicht zuletzt ge-
boten, weil Utopus nicht wusste, »ob Gott
vielleicht selber eine mannigfache und
vielfiltige Art der Verehrung wiinsche und
daher dem einen diese, dem anderen jene
Eingebung schenkte« (130).

¢ Die Grenzen der Toleranz sind durch
den damaligen Konsens gegeben, dass die
Unsterblichkeit der Seele oder das Wirken
der gottlichen Vorsehung in der Welt nicht
geleugnet werden diirfen (vgl.130).

¢ Keine Todesfurcht, aber ein quasi-
epikureisches Mitleid mit denjenigen, die
sich »angstvoll und widerwillig« vom Leben
losgerissen sehen (132).

¢ Ahnenverehrung im Sinne dessen,
»dass die Toten unter den Lebenden um-
herwandeln als Zuschauer und Zuhorer
ihrer Worte und Taten« (133).

¢ Kritische Distanz zur Wahrsagerei und
allen Formen des Aberglaubens (vgl.133) -
was in der Renaissance sonst weit verbreitet
war.

¢ Kritik des religiés begriindeten
Miifliggangs und der Wissenschaftsverach-
tung bei Forderung des sozialen Nutzens
der Religion (Krankenpflege, Arbeit am
Gemeinwohl, etc., vgl. 133f.).

¢ Zolibatdrer und verheirateter Klerus
(oder zwei Formen oder Sekten von
religiésen Virtuosen): »Die eine ist die Sekte
der Unverheirateten, die vollig auf fleisch-
liche Liebe verzichten, aber auch auf jeden
Fleischgenuss, einige sogar auf Nahrung,
die von Tieren stammt« (134). Die andere
Richtung zieht es aber vor, »zu heiraten, da
ihnen die Ehe unverachtlich erscheint und
weil sie glauben, der Natur ihren Zoll und
dem Vaterlande Kinder zu schulden ... Die
Anhinger dieser Richtung halten die Utopier
fur die Kliigeren, die anderen jedoch fiir die
Frommeren« (134). Aber fiir das Vorziehen

der Ehelosigkeit lassen sich keine »Vernunft-
griinde« angeben, ohne die Utopier zum
Lachen zu bringen: »da sie religiose Motive
angeben, begegnet man ihnen mit Hoch-
achtung und Verehrung« (134).

¢ Wenige Priester (nicht mehr als
dreizehn), aber von ausserordentlicher
Frommigkeit und vom Volk gewiéhlt: »Sie
werden vom Volke gewihlt, und zwar nach
demselben Verfahren wie die anderen Obrig-
keiten, in geheimer Abstimmung, um pri-
vate Einfliisse auszuschalten. Die Gewihlten
werden vom Priesterkollegium geweiht.
Diese leiten den Gottesdient, sorgen fiir die
Pflege des religiosen Lebens und sind eine
Art Sittenrichter« (135).

¢ Und zum Priesterstand konnen auch
Frauen gehoren, »denn auch das weibliche
Geschleht ist von diesem Stande nicht aus-
geschlossen, freilich wird ziemlich selten
eine Frau gewihlt, und dann nur eine ver-
witwete, und zwar eine betagte« (136).

¢ Priester erfreuen sich der hochsten
Ehrerbietung und unterstehen »keinem
offentlichen Gericht«, nur Gott und sich
selber (136).

¢ Die offentlichen Kulte aller Religionen
finden im selben Tempel statt, wihrend die
besonderen Gottesdienste der einzelnen
Kultusgemeinschaft jeder Einzelne »inner-
halb der vier Wande seines Hauses«
besorgt (138).

¢ Die Beichte findet zuhause statt, in-
dem die Mitglieder eines Hauses einander
(die Ehefrauen ihren Miannern, die Kinder
ihren Eltern) zu Fuflen beichten, »was sie
gestindigt haben« (139).

¢ Der o6ffentliche Gottesdienst am Sonn-
tag ist wiirdig und ehrfurchtsvoll, und darin
dankt jeder Utopier vor allem dafiir, »dass
er durch Gottes Giite im gliicklichsten aller
Staaten zur Welt gekommen ist und Anteil
an der Religion haben darf, die, wie er hoffen
darf, die meiste Wahrheit besitzt« (141).

In den letzten Seiten bezeichnet Morus
Utopia als den einzigen Staat, »der mit
Recht den Namen eines staatlichen >Ge-
meinwesensc« fiir sich beanspruchen kann«

zmr | 101.Jahrgang | 2017



128 Kleine Beitrige

(142). Denn darin gibt es »kein Privat-
eigentum ..., keine ungerechte Giiterver-
teilung, keine Armen und keine Bettler, und
obschon keiner etwas besitzt, sind doch alle
reich« (142). Dazu noch hat es eine gute
Gerechtigkeitspflege, es gibt keinen Geld-
verkehr und mangels Habgier eine »gemein-
same Lebensweise« in nicht zu zerstdrender
»innerer Eintracht« (147), »das gliicklichste
Fundament« Utopias (146). Es gibt also in
der Verfassung der Utopier fiir Morus sehr
vieles, »was ich in unseren Staaten einge-
fithrt sehen mochte. Freilich ist das mehr
Waunsch als Hoffnung« (148).

Die Beschreibung Utopias als Staat ohne
Armen, ohne Habgier und mit immer-
wiahrender Eintracht zeigt, dass Morus
sein Werk vor allem unter dem Eindruck
der ersten Berichte von Entdeckern und
Missionaren iiber die Neue Welt geschrieben
hat (er spricht eingangs ausdriicklich von
Amerigo Vespucci). Bei den neuentdeckten
Volkerschaften fanden sie viel »Torichtes,
aber auch nicht Weniges, »das unseren
Stadten, Nationen, Volkern und Herr-
schaften als Beispiel dienen konnte, unsere
eigenen Fehler zu verbessern« (20).

In Utopia gibt Morus zu verstehen, dass
auch wir so weit wie die Utopier wiren, wenn
bei uns nicht eine »hollische Schlange«, »das
Haupt und der Ursprung allen Unbheils,
namlich »die Hoffart«, unaufhorlich kroche
und withlte, die »ihr Gliick nicht am eigenen
Vorteil, sondern am fremden Ungliick«
misst (146): »Und deshalb freue ich mich
umso mehr, dass wenigstens den Utopiern
diese Staatsform auszubilden gelungen ist,
die ich am liebsten allen Volkern wiinschen
wiirde« (146).

Nun, um die Eingangsfrage wieder auf-
zunehmen: Meint es Morus ernst, oder ist
sein Werk tiber die nachahmenswerten Uto-
pier auf der neuentdeckten Insel eher eine
heiter-ironische Satire der Begeisterung
seiner Zeit fiir die »Neue Welt«? Ich neige
eher zum Letzteren. Dass Morus ein fiir die
anderen Humanisten seiner Zeit unver-
kennbar ironisches und heiteres Werk ge-

schrieben hat, geht nicht zuletzt aus dem
Urteil des mit Morus befreundeten spa-
nischen Humanisten Juan Luis Vives in
seinem Werk De concordia et discordia in
humano genere (1529) tiber die Entdeckungs-
berichte von Seefahrern wie Vespucci her-
vor: »Unsere Seefahrer erzdhlen, dass in
Westindien manche Volker existieren, die
unter den Giitern dieses Lebens die Ein-
tracht exklusiv hervorheben, und dass, wenn
zwischen zweien die Zwietracht ausbricht,
derjenige, der zuerst zum Frieden bereit ist,
fiir so ehrenhaft gehalten wird, wie wir ihn
fir unehrenhaft und wenig mannhaft halten.
Umso weiser sind sie, die lediglich durch
das Lehramt der Natur belehrt wurden, als
wir, tbersittigt, Buchstaben und Biicher
riilpsend und im Ubermafl und Sakrileg
das Ubel der vom Himmel gekommenen
Philosophie genieflend! Wird es vielleicht
so sein, dass die Natur jene Indios Gott
ahnlicher machte als uns die christliche
Erziehung?«*

Mit anderen Worten: Wenn die Macht
des Bosen auf der vom Christentum bisher
kaum beriihrten Insel Utopia depotenzierter
zu sein scheint als im alten christlich
gesittigten Europa — wozu dann noch die
christliche Mission? *

4 Juan Luis VIVES, Obras
completas, ed. Lorenzo RIBER,
Bd. 2, Madrid 1948,167.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Theologische
Abschlussarbeiten
2014 | 2015

Zur Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft
Im akademischen Jahr 2014|2015

Die ZMR veroffentlicht unter diesem Titel
einen jahrlichen Informationsdienst,

der Abschlussarbeiten im genannten Themen-
bereich registriert und auf in Arbeit
befindliche Dissertationen hinweist. Andere
Graduierungen werden insoweit bertick-
sichtigt, als die entsprechenden wissenschaft-
lichen Arbeiten mindestens das Pradikat
»gut«erreicht haben.

Die Themenbereiche sind wie folgt definiert:

Missionswissenschaft
einschlielich der Missionsgeschichte

Religionswissenschaft
einschlieflich der Religionsgeschichte

Interreligioser und interkultureller Dialog

Theologische Inkulturation
und ortskirchliche Entwicklungen

Theologie der Religionen
Christliche Soziallehre, Kirchen und
Theologiegeschichte im Kontext
der genannten Themenbereiche

Die Umfrage erfolgte bei allen katholisch-
theologischen Lehrstihlen der Bundesrepublik
Deutschland, Osterreichs und der Schweiz.

Bonn

Katholisch-Theologische Fakultat
der Universitat Bonn

Madubuko, John Chijioke

»... to the Principalities and Authorities in the
heavenly places ...«

Towards a psycho-hermeneutical appraisal of the
»Pauline « spirit world in Eph 3:10 in the context
of Igbo world view

Prof. Dr.H.-J. Findeis

Prof.Dr.M.Ebner

Promotion/Oktober 2014

Frankfurt am Main

Fachbereich Katholische Theologie
der Universitat Frankfurt am Main

Kessler, Beate

»Das europaische Christentum in der Begegnung
mit dem Neo-Hinduismus «.

Grenzgange in religionswissenschaftlicher
Perspektive unter besonderer Berticksichtigung
des Lebens und Wirkens Mahatma Gandhis
Prof. Dr. W.Gantke

Prof. Dr.B.Trocholepczy

Promotion/Februar 2015

Nawrot, Monika

Das Phanomen der Sehnsucht nach dem
»Heiligen« in japanischen Religionen am Beispiel
des Zen-Buddhismus und ausgewahlten, in
Deutschland ansassigen, modernen religiosen
Organisationen

Prof. Dr. W.Gantke

Prof.Dr.em. K.Otte

Promotion/Februar 2015

Pitschmann, Annette

»Religiositat als Qualitat des Sakularen«.
Die Religionstheorie John Deweys

Prof. Dr.Th. M.Schmidt/ Prof. Dr. H.Schulz
Promotion /Oktober 2014

Reck, Jirgen

Kirche als Helferin in der Not.

Theologische Grundlagen, Praxis und Rolle von
Notfallseelsorge in der zivilen Luftfahrt am
Beispiel Flughafen Frankfurt

Prof. Dr.Th. Schreijcick/

Prof. DDr. K.KiefSling (Sankt Georgen)
Promotion /November 2014

zmr | 101.Jahrgang | 2017



130 Theologische Abschlussarbeiten 2014-2015

Freiburg/Schweiz

Theologische Fakultdt der Universitat
Freiburg /Schweiz

Kock, Alexandra

Le Nouvel-Age: un appel a I'Eglise

Prof. Dr.F-X. Amherdt

Bachelor of Arts en Etudes théologiques/
Akad. Jahr 2014-2015

Maouad, Imad

La pastorale des migrants

Prof.Dr.F-X. Amherdt

Bachelor of Theology/Akad. Jahr 2014-2015

Ernst, Laurent

La nouvelle évangélisation. Un nouveau souffle
pour I'Evangile aujourd’hui

Prof. Dr.F-X. Amherdt

Master of Theology avec spécialisation/
Akad. Jahr 2014-2015

Reber, Christian

Situierung des Offenbarungsverhaltnisses

von Mouhanad Khorchide zwischen Dei Verbum
und zeitgendssischen islamischen Debatten —
Offenbarung in Islam und Christentum
Prof.DDr.H.Zander

Master of Arts in Religionsstudien/

Akad. Jahr 2014-2015

Ross, Erik

Models of essence and existence in Maimonides,
Avicenna, and Thomas Aquinas and their
consequences for one’s ability to know and
speak of God

Prof. Dr. F-X.Putallaz

Master of Theology/Akad. Jahr 2014-2015

Schweizer, Beat

Die Katholische Kontroverse um die Lateiname-
rikanische Befreiungstheologie

Prof. DDr. M. Delgado

Master of Arts in Theologischen Studien

mit Spezialisierung: Interreligiéser Dialog/
Akad. Jahr 2014-2015

Ross, Erik

Proofs of the existence of God in Maimonides
and Thomas Aquinas

Prof. Dr. B.Hallensleben

Kanon. Lizentiat/ Akad. Jahr 2014-2015

Billy, Améyo Didjoumdiriba Léocadie-Aurélie
La maternité adolescente au Togo.

Une interpellation pour I'Eglise et la société

Prof. Dr. B.Bujo

Prof.Dr.R.Heyer/Strasbourg ( Co-tutelle)
Promotion/Herbstsemester 2014

Rakotomalala, Francois

Eglise catholique a Madagascar et bien commun
a la lumiére du Compendium de la doctrine
sociale (de la 2éme a la 3éme Républiques, 1975 a
2009)

Prof. Dr.F-X. Amherdt /Prof. Dr. A. Holderegger
Promotion/Friihjahrsemester 2015

Graz

Katholisch-Theologische Fakultat
der Karl-Franzens-Universitat

Jung Hoon, Kim

SaYoung Hwangs >seidener Brief<im Kontext
der Christenverfolgungen in Korea zu Beginn des
X1X. Jahrhunderts. Eine Interpretation unter
Berucksichtigung der allgemeinen Beziehung von
Kirche und Staat

Ao.Univ.-Prof. Dr.R. Hofer

Mag. theol./Juni 2015

Lienhart, Lukas

Die Bedeutung der Theologie des Leibes fir die
Neuevangelisierung. Darstellung, Analyse und
Evaluation grundlegender Begriffe, Dokumente
und theologischer Meinungen

Univ.-Prof. Dr.B. Kérner

Mag. phil./Mdrz 2015

Heiligenkreuz im Wienerwald

Philosophisch-Theologische Hochschule
Benedikt XVI. Heiligenkreuz

Fahrecker, Anna-Lena

Wesen und Bestimmung der Frau.

Die erganzungsbedirftige Verschiedenheit

von Mann und Frau als Schllssel einer Wesens-
bestimmung durch eine interdisziplinare
Untersuchung des genuin Weiblichen und der
theologischen Rezeption auf Gen 2,18-24
Univ.-Prof. Dr.M.Ernst

Mag. theol./ November 2014

Harwardt, Sebastian

Die Repressalien des Ministeriums
fur Staatssicherheit gegentiber dem
Jesuitenorden in der DDR

Prof.DDr. A.Schachenmayr OCist
Mag. theol./Oktober 2014

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Theologische Abschlussarbeiten 2014-2015 131

Isenegger, Philipp

Methoden der Neuevangelisation am Beispiel
von International Christian Fellowship (ICF)
und der katholischen Kirche

Doz.DDDr. Peter Egger

Mag. theol./Mai 2015

Kolodziejak 0SB, Rafaela Izabela-Anna
Mystik auf der Schwelle der Kirche.

Ein Versuch zu Simone Weils »Prolog«
Univ.-Prof. DDr. H.-B.Gerl-Falkovitz

Mag. theol./Oktober 2014

Rager Sam.FLUHM,

Dr.med. Andreas Vincenz

Die Unterscheidung der Geister im Leben
und Schrifttum der HI. Teresa von Avila als
Grundlage der geistlichen Begleitung
Prof. Dr.W.Buchmidiller oCist

Mag. theol./ August 2015

Sponar, Erich Michael

SLOW DOWN.

Zur Gabe der Discretio in Bezug auf
Beschleunigung und Entschleunigung der
Lebensbereiche im christlichen und
nicht-christlichen Kontext

Prof. Dr.W.Buchmdiller oCist

Mag. theol./Juli 2015

Stigler, Martin

Die spirituelle und rituelle Kompetenz in
der niederosterreichischen Notfallseelsorge
Prof. Dr. B.VoSicky OCist

Mag. theol./September 2015

Vukits OMV, Stefan

Mariam cogita — Mariam invoca.

Die Grundung der Kongregation der
Oblaten der Jungfrau Maria (OMV) und
ihre Ausbreitung in Osterreich
Univ.-Prof. Dr. M.Sohn-Kronthaler

Mag. theol./Oktober 2014

Innsbruck

Katholisch-Theologische Fakultat
der Leopold-Franzens-Universitat

Danzl, Clemens

Die Grammatik religiéser Uberzeugungen
bei Klaus von Stosch

Prof.Dr.R. A.Siebenrock

Diplom /2015

Gamsiz, Durmus

Der Qur'anische Din-Begriff und der Westliche
Religionsbegriff.

Eine hermeneutisch erarbeitete Grundlagenarbeit
Prof.Dr.R. A.Siebenrock

Diplom /2015

Jorstad-Perger, Maria

Das verheifsene Land und der moderne
Staat Israel im christlich-judischen Dialog
Prof.Dr. A.Vonach

Diplom /2015

Odeny, Timon Ochieng

The Doctrine of Eschatology:

A comparison and Contrast of »Life after Death«
in the teaching of the Catholic Church as
presented by Joseph Ratzinger, and the Luo
Traditional Religion

Prof. Dr. N.Wandinger

Diplom /2015

Veider, Hildegard

Entstehung der Auferstehungshoffnung im
hellenistischen Judentum

Prof.Dr. A.Vonach

Diplom /2014

Weber, Markus

Judische Lebens- und Glaubenspraxis im
Spannungsfeld von Bedrohung und Bewahrung.
Das 1. Makkabaerbuch als Grundbuch

der Bewahrung judischer Identitat in einer
globalisierten Umwelt

Prof.Dr. A.Vonach

Diplom/ 2014

Foppa, Stefanie

Hermeneutische Voraussetzungen und
christologische Grundentscheidungen
der Religionstheologie Kiings in einer
christlich religionstheologischen Lehre
Prof.Dr.R. A.Siebenrock

Master/ 2014

zmr | 101.Jahrgang | 2017



132 Theologische Abschlussarbeiten 2014-2015

Hofer, Elisabeth

Die Ehe im interreligiosen Vergleich.

Die christliche Kirche im Vergleich zu der
islamischen und judischen Kirche

Prof. Dr.P.Renner

Master/ 2014

Lobunda, Selemani Michel

Théologie de la non-violence de Simon
Kimbangu pour une paix durable en RD Congo
Prof. Dr.Ch. Bauer/Prof.Dr.S.Leher
Promotion/Februar 2015

Mahamboro, Dionius Bismoko

Kirche in der Ubergangsphase der indone-
sischen Gesellschaft. Neuer Habitus als Beitrag
der Christinnen und Christen zum Gemeinwohl
der indonesischen Gesellschaft

Prof. Dr.W.Guggenberger/Prof.Dr.S.Leher
Promotion/Oktober 2014

Muijuni, Joseph

HIV /AIDS: AThreat to Families in Uganda.
A Study in Fort Portal Diocese
Prof.Dr.S.Leher/Prof. Dr.W.Rees
Promotion/Oktober 2014

Nitunga, Sylvester

Temporal Goods of the Church.

Decline of Foreign Aid and its Effects on the
Church’s Mission in Tanzania in the Light

of c.1254 of 1983 Codex luris Canonici with
Reference to the Catholic Diocese of Tanga
Prof.Dr.S.Leher/ Prof. Dr. W.Rees
Promotion/Juli 2015

Obodo, Ernest

The challenges to the Church in Enugu Diocese,
Nigeria in regard to Christian Education, with
special reference to the Decree Gravissimum
Educationis of the Second Vatican Council and
€.795 CIC /1983

Prof. Dr.S.Leher/ Prof. Dr. W.Rees
Promotion/Juli 2015

Saudek, Daniel

Relativity Theory and the Passage of Time
Prof. Dr.W. L6ffler/ Prof. Dr. Alberto Strumia
Promotion/Juli 2015

Tan, Atta Kobenan Nestor
L'Eglise-famille de Dieu au défi des identités.
Esquisse dune pastorale de l'interculturalité
en Cote d’lvoire

Prof. Dr.Ch. Bauer/ Prof. Dr. M. Eckholt
Promotion/Februar 2015

Tshombokongo Otshumbe, Pascal

L'art musical chrétien en contexte africain
de I'inculturation de la liturgie.

Chemin parcouru par le Diocese de Tshumbe
en République Démocratique du Congo
Prof. Dr.M.Kléckener/ Prof. Dr.R. MefSner
Promotion/Februar 2015

Wang, Zhanbo

»Christus in Beijing? «

Auf dem Wege zu einem inkarnierten Christus
in China

Prof. Dr.J. Niewiadomski/ Prof. Dr. F. Weber
Promotion/Juli 2015

Mainz

Katholisch-Theologische Fakultat
der Johannes Gutenberg-Universitat Mainz

Christ, Sarah

Haben Kinder ein Recht auf Arbeit?

Eine sozialethische Auseinandersetzung mit
den arbeitsrechtlichen Bestimmungen des
bolivianischen Cédigo, Nifa, Nifio y Adolecente
Univ.-Prof. Dr. G.Kruip

Diplom/Februar 2015

Laufer, David

Venezuelas »Sozialismus des 21. Jahrhunderts«
aus sozialethischer Perspektive

Univ.-Prof. Dr.G.Kruip

Master/November 2014

Castillo Morga, Alejandro

Indigene Weisheit und christliche Sozialethik.
Das Abkommen von San Andrés (Mexiko)

als Fallbeispiel fur den ethischen Beitrag der
indigenen Volker zu Frieden und Gerechtigkeit
Univ.-Prof. Dr.G.Kruip

Dissertation/Juni 2015

Miinchen

Katholisch-Theologische Fakultat
der Universitat Miinchen

Medenilla, Benedict

Beitrag der katholischen Kirche zur Aufnahme
und Integration von Migranten und Fliichtlingen
in Deutschland

Prof. Dr. A.Wollbold

Diplom/ 2014

Weinacht, David

Edith Stein — Evangelisierende Seelsorge,
Wissenschaft der gekreuzigten Liebe
Prof. Dr. A.Wollbold

Magister/ 2015

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Theologische Abschlussarbeiten 2014-2015 133

Sankt Georgen

St. Augustin

Philosophisch-Theologische Hochschule
in Frankfurt am Main

Boruch, Marek

Die Lebenssituation von Geduldeten in
Deutschland aus der Perspektive einer
christlichen Ethik

Prof. Dr.B.Emunds

Diplom/ April 2015

Grunwaldt, Peter

Wohlstand ohne Wachstum.

Tim Jacksons Wohlstandskonzept im Kontext
umweltokonomischer Debatten

Prof. Dr.B.Emunds

Diplom/Oktober 2014

Krallmann, Alexander
Geschlechterdifferenz in der Bibel und im
Koran - ein Vergleich anhand ausgewahlter
Schriftstellen

Prof.Dr.J.Schuster SJ

Diplom/April 2015

Amowe, Peter Temitope

Simultaneity of Universal and Particular:
Walter Kasper and the Theology of the
Local Church

Prof. Dr.K.Vechtel sJ/Prof.Dr.D. Ansorge
Lizentiat/Februar 2015

Cheravallil John, Titus

Moving towards a Common Understanding

in Christology between the West Syrian Oriental
Orthodox Churches and the Catholic Church.

A Study based on the Ecumenical Dialogues
between the Oriental Orthodox Churches in India
and the Catholic Church

Prof. Dr.Th. Hainthaler/Prof.Dr.J. Arnold
Lizentiat/Juli 2015

Okeke, Jude

The Social Dimension of the Eucharist and its
Implications in the Present Day Nigeria

Prof. Dr.K.Vechtel si/Prof. Dr.M.Schneider SJ
Lizentiat/Februar 2015

Theologische Fakultat der Philosophisch-
Theologischen Hochschule svD

Bednarz, Andrzej

Mission heute? Uber den bleibenden Wert
der christlichen Verkiindigung

Prof. Dr.M. Uffing SvD
Diplom/Magister/Mai 2015

HO, Anh Tuan

Mission und Missionare in Deutschland
seit der Deutschen Einheit

Prof. Dr.M. Uffing SVD
Diplom/Magister/Mcdrz 2015

Jebada, Serafianus Liberatus

Christus allein? Der religionstheologische
Interiorismus.

Neuer Ansatz von Peter Knauer und Gerhard
Gade fur die religionstheologische Debatte
Prof. Dr.M. Uffing SVD
Diplom/Magister/Februar 2015

Krall, Kathrin

Gottes Stimme horen in der Schrift, im Nachsten

und in Gemeinschaft. Papst Franziskus’ Einladung
zu einer Kirche im Aufbruch und einer Schule des

Horens

Dr. C.Hoffmann 0sB

Diplom/Magister/Mai 2015

Soda Lein, Yohanes Vianey

Blutige Opferriten in der Lamaholot-Kultur
von Flores, Indonesien und ihre Bedeutung
fur den christlichen Glauben

Prof. Dr.J. Piepke SVD
Diplom/Magister/Februar 2015

Teders, Robin

Olfaktorische Wahrnehmung in religionsasthe-
tischer und anthropologischer Perspektive unter
besonderer Berlcksichtigung des Weihrauchs
Prof. Dr.P.Ramers

Diplom/Magister/April 2015

Han, Chengbo

Die Missionsarbeit der Franziskaner in
Shandong (1650-1949) als ein wichtiger
Beitrag zur Christianisierung Chinas
Prof. Dr.M. Uffing SvD
Lizentiat/Oktober 2014

Lishko, Andrei

Perspektiven der Katechese im Bistum
Grodna (Belarus)

Prof.Dr.P.C.Hé6ring

Lizentiat/in Bearbeitung

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Theologische
Abschlussarbeiten
2015|2016

Zur Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft
Im akademischen Jahr 2015|2016

Die ZMR veroffentlicht unter diesem Titel
einen jahrlichen Informationsdienst,

der Abschlussarbeiten im genannten Themen-
bereich registriert und auf in Arbeit
befindliche Dissertationen hinweist. Andere
Graduierungen werden insoweit bertick-
sichtigt, als die entsprechenden wissenschaft-
lichen Arbeiten mindestens das Pradikat
»gut«erreicht haben.

Die Themenbereiche sind wie folgt definiert:

Missionswissenschaft
einschlielich der Missionsgeschichte

Religionswissenschaft
einschlieflich der Religionsgeschichte

Interreligioser und interkultureller Dialog

Theologische Inkulturation
und ortskirchliche Entwicklungen

Theologie der Religionen
Christliche Soziallehre, Kirchen und
Theologiegeschichte im Kontext
der genannten Themenbereiche

Die Umfrage erfolgte bei allen katholisch-
theologischen Lehrstuhlen der Bundesrepublik
Deutschland, Osterreichs und der Schweiz.

Augsburg

Katholisch-Theologische Fakultat
der Universitdt Augsburg

Schmélz, Claudia

Die »Kirche der Armen<und das »gekreuzigte
Volk«nach Ignacio Ellacuria — Modell der
Vergangenheit oder Inspiration fir die Kirche
der Zukunft?

Prof. Dr. A. Laumer

Lizentiat /August 2015

Bochum

Katholisch-Theologische Fakultat
der Ruhr-Universitat Bochum

Stock, Nina

Konfessioneller Unterricht auch fur Muslime?
Kritische Uberlegungen zu einer didaktischen
Neuauslegung

Prof. Dr.B. Griimme

Master of Education/Oktober 2015

Ayebome, Oyarekwa Emmanuel

The Humanitarian Engagement of the Church
in Nigeria, the Example of the Catholic Diocese
of Idah

Prof. Dr.J. Wiemeyer

Promotion /Dezember 2016

Bonn

Katholisch-Theologische Fakultat
der Universitat Bonn

Frenzel, Nina

Die Bedeutung der Liturgie am Morgen fur
die christliche Identitat.

Eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung
im Gesprach mit dem Judentum

Prof. Dr. A. Gerhards /Prof. Dr. R. Boschki
Promotion /Oktober 2015

Weisser, Daniel

Quis maritus salvetur? Jungfraulichkeit als
exclusiv-christliche Lebensform im 4.Jh.
Prof. Dr.G. Schéllgen / Prof. Dr. G. Muschiol
Promotion /Oktober 2015

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016 135

Frankfurt am Main

Fachbereich Katholische Theologie
der Universitat Frankfurt am Main

Egielewa, Peter Eshioke

The Print Media as a Tool for Evangelisation

in Auchi Diocese, Nigeria:

Contextualisation and Challenges

Prof. Dr.Th. Schreijcick / Prof. Dr. B. Trocholepczy
Promotion /Juli 2015

Divjanovic, Kristin

Paulus als Philosoph. Das Ethos des Apostels vor
dem Hintergrund antiker Popularphilosophie
Prof. Dr.Th. Schmeller

Prof. Dr. A. Wucherpfennig (Sankt Georgen)
Promotion /Juli 2015

Freiburg /Schweiz

Theologische Fakultat der Universitat
Freiburg /Schweiz

Eng, Pascal

Ein Exerzitienweg fir die Kirche - Die ignatia-
nische Grunddynamik in der Exhortation »Evan-
gelii gaudium« von Papst Franziskus

Prof. Dr.B. Hallensleben

Bachelor of Theology / Akad. Jahr 2015-2016

Gotz, Pascal

Ethische Problemfelder in der freien Marktwirt-
schaft. Aufgezeigt am Beispiel der Kupferfor-
derung in Sambia

Prof. Dr.D. Bogner

Bachelor of Theology / Akad. Jahr 2015-2016

Ortelli, Pascal

La place de I'enseignement social de

I'Eglise dans I'exhortation apostolique Evangelii
Gaudium

Prof. Dr.Th. Collaud

Bachelor of Arts en Etudes théologiques
Akad. Jahr 2015-2016

Dumont, Emmanuel

Que dire pour le salut des autres?

Eléments sur la théologie de la prédication de
Jean Chrysostome et Ambroise de Milan

Prof. Dr. M. Sherwin

Master of Theology / Akad. Jahr 2015-2016

Eustache, Florence

A la lecture du cas guadeloupéen:

comment passer du »logement a |'habitat« a
une discussion sur le lien théologico-politique?
Prof. Dr.Th. Collaud

Master of Theology / Akad. Jahr 2015

Kyprianides, Christos

La Religion et les Droits de I'Homme
Prof. Dr.V. Phidas (Chambésy)

Master of Arts en études théologiques
Akad. Jahr 2015-2016

Qanzooa, Mariana

Le dialogue interreligieux entre chrétiens
et musulmans en Palestine

Prof. Dr.F-X. Amherdt

Master of Theology /Akad. Jahr 2015-2016

Rauscher, Jacques-Benoit

La Doctrine sociale de I'Eglise et |'esprit

du capitalisme — Critiques et intégration
des fondements anthropologiques

d’un systéme économique dominant

Prof. Dr.Th. Collaud

Master of Theology / Akad. Jahr 2015-2016

Rey (Meier), Doris

La relation de IEglise universelle et des
Eglises particulieres

Prof. Dr.B.-D. de La Soujeole

Master of Arts en Etudes théologiques
Akad. Jahr 2015-2016

Vogiatzi, Polyxenie

La réception de I'lslam par les théologiens
byzantins Saint Jean Damascene et Saint Grégoire
Palamas

Prof. Dr. F-X. Amherdt

Master of Theology / Akad. Jahr 2015-2016

Foé, Léon Magloire

De la culture a l'inculturation.

Pour une méthodologie efficace de
I"évangélisation en Afrique, chez les

Beti au Cameroun

Prof. Dr.F-X. Amherdt / Prof. DDr. M. Delgado
Promotion /Herbstsemester 2015

Meyer, Michael

»Leidenschaftlich dazu gesandt, anderen
Leben zu gebenc.

Missionarische Spiritualitat in Geschichte
und Gegenwart

Prof. DDr. M. Delgado

Prof. Dr.M. Sievernich sJ (Mainz)
Promotion /Frihjahrsemester 2016

zmr | 101.Jahrgang | 2017



136 Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

Graz

Innsbruck

Katholisch-Theologische Fakultat
der Karl-Franzens-Universitat

Astner, Eva

Entwicklung des Missionsklosters Wernberg
von seiner Griindung 1935 bis zum Zweiten
Vatikanischen Konzil (1962-1965)

Ao. Univ--Prof. Dr. M. Sohn-Kronthaler

Mag. theol./Juni 2016

Nguyen, Quoc Tung

Franz Xaver Nguyen Van Thuan.

Das »Menu der Hoffnung « eines damaligen
Gefangenen

Univ.-Prof. DDr.W. Schaupp

Mag. theol./Juni 2016

Heiligenkreuz im Wienerwald

Philosophisch-Theologische Hochschule
Benedikt XVI. Heiligenkreuz

Graf, Herbert

Die »New Age «-Bewegung — Wurzeln,
Grundzuge, Praktiken

Doz.DDDr.P. Egger

Mag. theol./Februar 2016

Greiner, Johannes Maria
Neuevangelisierung 2.7 — Gottes Werk
oder Menschenwerk?

Mit Innerlichkeit und der Kraft des
Heiligen Geistes zu einem fruchtbaren
Apostolat

Prof. Dr.W. Buchmdiller oCist

Mag. theol./Juni 2016

Sarapak, Simon Michael

Die drei Bekehrungen - Die Lehre von den
drei Bekehrungen in der Systematik, im Leben
und in der Lehre der hl. Teresa von Avila

Prof. Dr. W. Buchmdiller OCist

Mag. theol. / Oktober 2015

Uchman co, Lazarus Maria Mikolaj

»Ohne dass Blut vergossen wird, gibt es keine
Versohnung« (Vgl.Hebr 9,22b).

Zum religionsgeschichtlichen Verstandnishorizont
der neutestamentlichen Suhnetheologie

Prof. Dr. KWallner OCist

Mag. theol./Januar 2016

Katholisch-Theologische Fakultat
der Leopold-Franzens-Universitat

Erlacher, Vera Maria
Schwangerschaftsabbruch zwischen
Religionen und Gesellschaft
Prof.Dr.S. Leher

Master /2016

Fleischmann, Paul

Atheismus und Religion.

Eine Beleuchtung kontrastierter Ansatze
Prof. Dr.W. Guggenberger

Master /2016

Peintner, Martina

Die Heiligen der Dunkelheit — Mutter Teresas
und Therese von Lisienxs innerer Kampf gegen
die Gottesfinsternis

Prof. Dr.W. Sandler

Master /2016

Pletz, Eva Maria

Die Rolle der Engel in den Religionen, im
Christentum, im Islam und in der Esoterik.
Boten Gottes oder Gehilfen des Menschen
Prof. Dr.R. A. Siebenrock

Master /2016

Schmid, Nikola Marielle

Ein Leben in testimonium caritatis —
Gertrud Luckner und der Freiburger Rund-
brief zur Férderung des judisch-christlichen
Dialogs nach 1945 in Deutschland

Prof. Dr.R. A. Siebenrock

Diplom /2016

Mboya, Thomas Joseph Benard
Church as Gift: Towards a new Model

of Ecclesiology in Africa in the Light of the
two African Synods

Prof. Dr.W. Sandler / Prof. Dr.N. Wandinger
Promotion / April 2016

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016 137

Luzern

Katholisch-Theologische Fakultat
der Universitat Luzern

das Neves, Cindy

Le Hijab en Suisse.

La place que tient le design textile dans la
confection des voiles et des foulards destinés
aux femmes musulmanes vivant en Suisse
Prof. Dr. N. Spalinger ( HSLU)

Prof. Dr. A. Tunger-Zanetti

Bachelor / Frithjahrsemester 2016

Eyer, Melanie

Die Bestatter im Oberwallis.

Funktionen und Rollen der bestatterischen
Tatigkeit

Prof. Dr. A-K. Hopflinger / Prof. Dr. M. Baumann
Master / Friihjahrsemester 2016

Schéfli, Lea

Aufdem Weg zum Heil. Die vegane Lebens-
weise als sinnstiftende Praxis und Ausdruck einer
Transformation der Religion in modernen
Gesellschaften

Prof. Dr. A-K. Hopflinger / Prof. Dr. M. Baumann
Master / Friihjahrsemester 2016

Beck, Valentin

Von Klischees, Spiegelungen und Lern-
prozessen — Die Schweizerische katholische
Mission der ersten Halfte des 20.Jahrhunderts
als Vorboten und Transmissionsriemen des
sich intensivierenden kulturellen Austausches
Prof. Dr. M. Ries

Promotion /in Bearbeitung

Beutter, Anne

Wechselwirkungen zwischen >Religion<und
»Recht« anhand missionskirchlicher Rechts-
strukturen und deren Interaktion mit
afrikanischen und kolonialen Rechtsstrukturen
Prof. Dr. M. Baumann

Promotion /in Bearbeitung

Eulberg, Rafaela

Die Diaspora hinduistischer Tamilen aus
Sri Lanka in der Schweiz:

Religidses Identitatsmanagement unter
genderrelevanten Gesichtspunkten
Prof. Dr. M. Baumann

Prof. Dr.E. Franke (Marburg)
Promotion /in Bearbeitung

Foppa, Simon

Religion als soziale Kraft in biographischen
Orientierungsprozessen unter den Bedingungen
der Migration

Prof. Dr.M. Baumann

Promotion /in Bearbeitung

Gasser, Nathalie
Bildungsentscheidungen adoleszenter
Musliminnen der zweiten Generation in der
Schweiz

Prof. Dr.M. Baumann

Prof. Dr. A. Steinen ( PH Bern)

Promotion /in Bearbeitung

Khaliefi, Rebekka

Diaspora-Religiositat und Jugendkultur von
buddhistischen Vietnamesen der zweiten
Generation in der Schweiz und Deutschland
Prof. Dr.M. Baumann / Prof. Dr. M. Hutter (Bonn)
Promotion /in Bearbeitung

Limacher, Katharina

Burgerschaftliches Engagement in religiosen
Immigrantenvereinen:

Buddhistische und hinduistische Vereine in
der Schweiz und in Osterreich am Beispiel
Zurichs und Wiens

Prof. Dr.M. Baumann

Prof. Dr.R. Walthert (Zirich)

Promotion /in Bearbeitung

Zimmermann, Andrea
Thailandisch-schweizerische Ehen: Beitrag
und Bedeutung von buddhistischer Religiositat
zur Bewaltigung der Lebenssituation von thai-
landischen Heiratsmigrantinnen in der Schweiz
Prof. Dr. M. Baumann

Promotion /in Bearbeitung

zmr | 101.Jahrgang | 2017



138 Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

Miinchen

Osnabriick

Katholisch-Theologische Fakultat
der Universitat Miinchen

Stark, Florian

Strategische Personalentwicklung in der
katholischen Kirche.

Zwischen Kompetenz, Potenzial und Charisma
Prof. Dr. A. Wollbold

Magister / 2016

Igbokwe, Anthony

Unity of Mission amidst diversified ministries
of the Priests and Laity in Evangelization in the
Light of the new Teachings of the Popes:
Towards a more effective evangelization of
mankind in the modern world

Prof. Dr. A.Wollbold

Lizentiat /in Bearbeitung

Frey, Regina

Profil und Identitat des Journalismus zwischen
Glaube und Professionalitat

Prof. Dr. A.Wollbold

Promotion /in Bearbeitung

Kistler, Sebastian

Wie viel Gleichheit ist gerecht?
Sozialethische Untersuchungen zu einem
gerechten und nachhaltigen Klimaschutz
Prof. Dr.M. Vogt

Promotion /Juni 2016

Kizhakaekalayil Mani, Pauls

Indische Priester in Deutschland.
Selbstverstandnis Wahrnehmung pastoraler
Ansatz

Prof. Dr. A. Wollbold

Promotion /in Bearbeitung

Miinster

Philosophisch-Theologische Hochschule
Miinster (Hochschule der Kapuziner)

Labusch, Korbinian

Via Integralis — christliches Zen?
Erfahrungswissenschaftliche Zugange
(Oral History) zu einer Gebetspraxis
Prof. Dr. M. Plattig O.Carm

Diplom /Februar 2016

Institut fiir Katholische Theologie
der Universitat Osnabriick

Elschen, Anna-Maria

»Projekt Weltethos « im Kontext Schule - Eine
theologisch-ethische Auseinandersetzung
Prof. Dr. A. Lienkamp

Bachelor / Februar 2016

Engling, Svenja

Nachhaltigkeit - eine theologische Idee?
Eine historisch-systematische Untersuchung
zu einem umweltethischen Leitbegriff

Prof. Dr. A. Lienkamp

Bachelor / August 2016

Keller, Britta

Das Bischofliche Hilfswerk Misereor vor der
Herausforderung des Klimawandels —
Theologisch-ethische Uberlegungen zu einem
aktuellen Aspekt kirchlicher Entwicklungs-
zusammenarbeit

Prof. Dr. A. Lienkamp

Bachelor / August 2016

Westphal, Katharina

Der Schépfungsauftrag als Herausforderung
fur Landwirtschaft, Kirche und Theologie -
Eine christlich-umweltethische Untersuchung
im Anschluss an Laudato si’

Prof. Dr. A. Lienkamp

Bachelor / August 2016

Karikkoottathil, Jiji Philip

The Human Rights Discourse between Liberty
and Welfare — A Dialogue with Jacques Maritain
and Amartya Sen

Prof. Dr.M. Heimbach-Steins (Mtnster)

Prof. Dr. A. Lienkamp

Promotion /September 2016

Sandkiihler, Fabian

Das Motivationsproblem angesichts des
Klimawandels — Losungsmoglichkeiten auf der
Grundlage des klassischen Tugendbegriffs
Prof. Dr. E. Kos / Prof. Dr. A. Lienkamp
Promotion /in Bearbeitung

Silber, Stefan

Pluralitat, Fragmente, Zeichen der Zeit -
Aktuelle fundamentaltheologische Heraus-
forderungen aus der Perspektive der latein-
amerikanischen Theologie der Befreiung
Prof. Dr. M. Eckholt / Prof. Dr. A. Lienkamp
Habilitation / Dezember 2015

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016 139

Paderborn

Sankt Georgen

Institut fiir Katholische Theologie
der Universitat Paderborn

Konsek, Lukas

Komparative Theologie als Grundlage eines
konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts?
Prof. Dr.K. von Stosch

Examen /2016

Linswilken, Julia

Offenbarung als Selbstmitteilung?
Reflexionen zur freiheitstheoretischen
Offenbarungstheologie im Hinblick auf
ihre interreligiose Dialogfahigkeit

Prof. Dr.K. von Stosch

Examen /2016

Steindl, Lena/Strass, Sabrina

Politische Theologie in Islam und Christentum
Prof. Dr.K. von Stosch

Examen /2016

Strotmann, Anne

Offenbarung in der deutschsprachigen
Gegenwartsliteratur.

Eine systematisch-theologische Sprach-
schule im Gesprach mit Patrick Roth und
Navid Kermani

Prof. Dr.K. von Stosch

Examen /2015

Langenfeld, Aaron

Das Schweigen brechen.
Christliche Soteriologie im Kontext
islamischer Theologie

Prof. Dr.K. von Stosch

Prof. Dr.J. Meyer zu Schlochtern
Promotion /2015

Asghar-Zadeh, Darius

Christentum und Islam in theologisch-anthro-
pologischer Interreligiositat.

Eine ideenhistorisch und zeitdiskursiv konzipierte
Komparative Theologie der Gott-Mensch-Relation
Prof. Dr.K. von Stosch / Prof. Dr.J. Rahner

Prof. Dr.R. Hajatpur

Promotion /2016

Philosophisch-Theologische Hochschule
in Frankfurt am Main

Helbig-Londo, Madeleine Karen

... und raus bist du? Theologische Erérterung
bezlglich des Einbezuges von Menschen mit
Behinderung in die kirchliche Entwicklungsarbeit
Jun.-Prof. Dr. W. Beck

Magister / Juli 2016

Schafer, Hanna

»Selig die Armen im Geist - ihnen gehoért das
Himmelreich.« (Mt 5,3)

Eine Untersuchung der christologischen und
ekklesiologischen Dimensionen einer » Armut
im Geiste« und eine Erdrterung ihrer gegen-
wartigen Bedeutung hinsichtlich des Anliegens
von Papst Franziskus fur eine »arme Kirche
fur die Armen«

Prof. Dr.D. Ansorge

Magister /Juli 2016

Amandu, Robert

The Role of Catechists in First Communion
Catechesis in Arua Diocese in Uganda:
Challenges and Responses

Prof. DDDr. h.c. K. Kiefsling / PD Dr. B. Hoyer
Lizentiat /Juli 2016

Heimann, Benedikt

Anbetung, Mission und caritatives Engagement
im Horizont der pastlichen Lehrverkindigung
am Beispiel der Gemeinschaft Emmanuel, der
Initiative » Nightfever« und der Gemeinschaften
von Jerusalem.

Eine Analyse aus ekklesiologischer Sicht

Prof. Dr.D. Ansorge / Prof. Dr.K.Vechtel SJ
Lizentiat / Oktober 2015

Mianro Naortangar SJ, Rodrigue
Offenbarung interkulturell.

Die Dogmatische Konstitution »Dei Verbum«
im Dialog mit dem »Christus Modell« von
Fabien Eboussi Boulaga

Prof. Dr. M. Schneider SJ

Prof. Dr.F. Gmainer-Pranzl (Salzburg)
Promotion /Juni 2016

zmr | 101.Jahrgang | 2017



140 Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

St. Augustin

Theologische Fakultat der Philosophisch-
Theologische Hochschule svD

Wiesmann, Annette

Eine arme Kirche der Armen.

Armut als Ideal und als Ubel. Fundamental-
theologische Perspektiven auf ein zentrales
ekklesiologisches Problem

Dr.C. Hoffmann 0sB

Diplom /Magister / Mai 2016

Anagolu, Kingsley

Critique of the Osu Caste System in Igbo

Culture and Christianity.

A Pastoral Approach towards its Management
and Resolution in the Light of Evangelii Nuntiandi
Prof. Dr.B. Lutz

Lizentiat /Mdirz 2016

Gao, Jianjun

Der Einfluss des chinesischen Kontextes
auf die Christologie der Jesuitenmission im
16./17. Jahrhundert

Prof. Dr.J. Piepke SVD

Lizentiat /in Bearbeitung

Jjumba, John Paul

Ecumenism in Uganda.

» A Possibility to work together as Brothers
and Sisters in Christ« — With a Special Study
Reference to the Catholic and Protestant
Churches in Kasambya Sub-County in Kiyinda
Mityana and Mityana Dioceses

Prof. Dr.M. Uffing SvD

Lizentiat /in Bearbeitung

Perumannikala, Alexander

Der Einfluss des Hinduismus und Buddhismus
auf die Thomaschristen in Indien

Prof. Dr.P.Ramers

Lizentiat /in Bearbeitung

Anuka, Adolphus Chikezie

»Mmanwu« — Concretization of the Religious
Culture of the 1980 People of

Nigeria — Missiological and Inculturational
Considerations.

Prof. Dr. M. Uffing SvD

Promotion /in Bearbeitung

Aretz, Bernd

Die Kenosis im Verstandnis von Klaus Hemmerle
im Blick auf den Dialog mit dem Judentum

Prof. Dr. P.Ramers

Promotion /in Bearbeitung

Grauer, Harald

Georg Holtker, Ethnologe und Missions-
theologe (1895-1976)

Prof. Dr.J. Piepke SvVD

Promotion /in Bearbeitung

Keller, Alexander

Kirche und Staat im Konflikt:

Die katholische Kirche der Philippinen im
Ringen mit dem Marcos-Regime um
Menschenrechte, soziale Gerechtigkeit
und Demokratie

Prof. Dr. M. Uffing SVD

Promotion /in Bearbeitung

Ndayambaje, Emmanuel

Wirde der Armen. Gerechtigkeits- und
solidaritatstheoretische Uberlegungen Gber
Armutsbekampfung am Beispiel Ruandas
Prof. Dr.B. Werle svD

Promotion /in Bearbeitung

Tang, Yaoguang

Theologisches Denken von Xu Zongze
(1886-1947):

Ein Fallbeispiel der Kontextualisierung der
Katholischen Theologie innerhalb der
chinesischen Gesellschaft in der ersten Halfte
des 20.Jahrhunderts

Prof. Dr.Z. Wesotowski SVD

Promotion /in Bearbeitung

Zhao, Genshen

Katholische Missiologie im Kontext Chinas.
Ansatze flr eine Missiologie nach der
Kulturrevolution

Prof. Dr.M. Uffing svD

Promotion /in Bearbeitung

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Anschriften

der Mitarbeiter
und Mitarbeiterinnen
dieses Heftes

Prof. Dr. Christian Bauer
Karl-Rahner-Platz 1
A-6020 Innsbruck

Prof. DDr. Mariano Delgado
Universitat Freiburg

Av. de |'Europe 20

CH-1700 Fribourg

Prof. Dr. Margit Eckholt
Professur fur Dogmatik

mit Fundamentaltheologie
Institut fir Katholische Theologie
Universitat Osnabriick
Schlossstrasse 4

D-49074 Osnabriick

Prof. DDr. Franz Gmainer-Pranz|
Zentrum Theologie Interkulturell
und Studium der Religionen
Universitatsplatz 1

A-5020 Salzburg

Prof. Dr. Felix Kérner SJ
Pontificia Universita Gregoriana
Piazza della Pilotta, 4

|-00187 Roma

Pralat Dr. Klaus Kramer
MISSIO

GoethestralSe 43

D-52064 Aachen

Reinhard Kardinal Marx
Erzbischofliches Ordinariat Minchen
Postfach 33 03 60

D-80063 Miinchen

Prof. Dr. Michael Sievernich sJ
Offenbacher LandstralRe 224
D-60599 Frankfurt am Main

Prof. DDDr. Klaus Vellguth
MISSIO

Goethestralie 43

D-52064 Aachen

Prof. DDr. Dr. h.c. Hans Waldenfels sJ
FischerstralSe 8
D-45128 Essen

Vorschau

auf das nachste Heft
Heft 3-4 | 101.Jahrgang 2017
Variaheft | Register

Norbert Hintersteiner
Richard Kimball
L’hospitalité divine:
Towards a Responsive
Christian-Muslim Theology

Jose Kalapura, SJ

Heroic Church Leadership in India:
Capuchin Bishop Anastasius Hartmann
(1803-1866)

Christoph W. Stenschke
Migration und Mission
nach der Apostelgeschichte

Eva-M. Gerigk
Die Rolle des Menschen in der Schépfung
Zum Menschenbild in Bibel und Koran

Register der Jahrgange
76-100 (1992-2017)

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Klaus Kramer | Klaus Vellguth | Hg
Schopfung
Miteinander leben
im gemeinsamen
Haus

Klaus Krémer/
Klaus Vellguth (Hg.)

Mfteinander leben
M gemeinsamen Haus

ThEW 11

THEOLOGIE DER'EINEN WELT

In der Enzyklika »Laudato si « forderte
Papst Franziskus einen neuen Dialog Uber die
Zukunft unseres Planeten. Die Autorinnen
und Autoren aus verschiedenen Kontinenten
entwerfen in diesem Band Perspektiven fir
eine Schopfungstheologie und fokussieren ein
Thema, das wie kein anderes eine globale
Relevanz besitzt.

In flinf Kapiteln betrachten

sie dieThemen:

¢ Schopfung in der Krise

¢ Biblische Reflexionen

¢ Schépfungskonzeptionen

+ Antworten der Kirche in Afrika,
Asien, Lateinamerika und Europa

+ Schopfung und Verantwortung

Verlag Herder
2017 /368 Seiten
ISBN 978-3-451-37837-9

Mariano Dell'Omo

Geschichte des
abendlandischen
Monchtums

vom Mittelalter
bis zur Gegenwart

Das Charisma des hl. Benedikt
zwischen dem 6. und 20.Jahrhundert

Matiang DellOmo

GESCHICHTE DES
AB'.ENDLA'NDISCHEN
MONCHTUMS

VoM MITTELALTER
BIS ZUur GEGENWART

Das Charisma deg
Zwischen dem 6,

hi. Beneditr
nd 20, Jahrhundert

Das benediktinische Ménchtum

war fir die Entwicklung der mittelalterlichen
Zivilisation ein malgeblicher Faktor. Seit
Beginn des Mittelalters wurde es im Laufe der
Jahrhunderte integraler Bestandteil der
gemeinsamen Erfahrung der Volker auf dem
europaischen Kontinent. Das vorliegende
Werk bietet einen Uberblick iiber die lange
und ungewodhnliche Geschichte des benedik-
tinischen Ménchtums in Europa und auf

den anderen Kontinenten von den Anfangen
bis heute.

eos
2017 /744 Seiten
978-3-8306-7833-5




Do 5.-Sa 7- Oktober 2017

Jahrestagung

Deutsche Gesellschaft fiir Missionswissenschaft und
Internationales Institut fiir Missionswissenschaftliche Forschung

DGMW | IIMF

R

Transnationale

missionarische Bewegungen

Narrative und Akteure,
Medien und Offentlichkeiten

Das Programm

In einer globalisierten Welt
spielen neben anderen Faktoren
auch transnationale missionarische
Bewegungen eine Rolle in gesell-
schaftlichen Offentlichkeiten.
Die Beitrdge der Tagung zielen
darauf ab, solche Bewegungen
innerhalb unterschiedlicher
Religionstraditionen zu beschrei-
ben, und zwar im Blick sowohl
auf die Attraktivitat als auch

auf die AnstoRigkeit, die sie flr
Menschen bedeuten, und die
Transformationen, denen sie
unterliegen oder auf die sie ab-
zielen.

Dabei wird den durch diese
Bewegungen verbreiteten
Narrativen ebenso wie den
Akteuren Beachtung geschenkt,
den Medien und Offentlichkeiten.
Die Vortrage beziehen sich

auf christliche, islamische,
buddhistische, neohinduistische
und sakulare Bewegungen

und verwenden die Bandbreite
kultur- und religionswissen-
schaftlicher Ansatze, aber auch
medien- und politikwissen-
schaftlicher und nicht zuletzt
missionswissenschaftlich und
theologischer Ansatze.

Do 5.10.2017

Prof. Dr. Annette Wilke

Munster

Die Chinmaya Mission als
transnationale missionarische
Bewegung.

Vision, Missionsverstandnis
und Outreach einer indischen
Reformbewegung.

Prof. Dr. Pim Valkenberg
Washington DC

Mission By Service: the Example
of the Hizmet Movement

Fr 6.10.2017

Dr. Dimitrios Keramidas
Gregoriana /Rom
Orthodox Missions

Prof. Dr. Michael Sievernich sJ
RAmisch-katholische
Kirche /Orden

Prof. Dr. Dana L.Robert

Boston

The Other Sheep: A Post-
colonial Reading of Missionary
Friendship and Edinburgh 1910

Dr.Thomas Gugler

Mdnster

Prediger Pakistans — die
islamische Missionsbewegung
Dawat-e Islami

Mitgliederversammlungen
DGMW /1IFM

Sa 7.10.2017

Prof. Dr. Miranda Klaver
Amsterdam

Pentecostal Churches

as Transnational Missionary
Movements - the example
of the Hillsong Church
Network

Podiumsdiskussion

Tagungsort

Akademie Franz Hitze Haus
Kardinal-von-Galen-Ring 50
48149 Munster

Fon 0251-9818 -0

Fax 0251-9818 -480

eMail info@franz-hitze-haus.de

Veranstalter

Deutsche Gesellschaft fur
Missionswissenschaft (DGMW)
und Internationales Institut
flr Missionswissenschaftliche
Forschung (1IMF)

Tagungskosten

Die Tagungskosten einschlielich
Unterkunft und Vollverpflegung
betragen:

EZ 150,- € pro Pers.

DZ130,- € pro Pers.

Nicht in Anspruch genommene
Leistungen konnen nicht erstattet
werden.

Anmeldung

Anmeldungen bitte bis zum
15. August 2017

per Anmeldebogen

(dort auch Angabe

der Konto -Verbindung) an:
Dr. Johannes Triebel
Schatzmeister

SchillerstraRBe 34

91054 Erlangen

eMail johannes.triebel@gmx.de
Der Betrag ist vor der Tagung
auf das Konto der DGMW

zu Uberweisen

(Stichwort »Tagung 2017«).







Heft 3-4
101. Jahrgang
2017

163

166

180

202

218

242

262

279

Inhalt

Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft

Mariano Delgado
Protestantische Weltmission im Zeitalter der
Konfessionalisierung

Norbert Hintersteiner | Richard Kimball
L hospitalité divine: Towards a Responsive
Christian-Muslim Theology

Eva-M. Gerigk
Die Rolle des Menschen in der Schopfung.
Zum Menschenbild in Bibel und Koran

Christoph W. Stenschke
Migration und Mission nach der Apostelgeschichte

Jose Kalapura SJ
Heroic Church Leadership in India:
Capuchin Bishop Anastasius Hartmann (1803-1866)

Claudia Hoffmann
Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission

Uta Karrer | Harald Grauer

Der Missionstourismus des Schweizerischen
Katholischen Volksvereins.

Ein Beispiel fiir demokratisierten Wissenstransfer
in der Nachkonzilszeit?

Kleiner Beitrag

Klaus Vellguth

Wo das Wasser hinabstiirzt und aus Sand
Kristalle wachsen.

Das KuNgoni Center of Culture and Art
(Mua/Malawi)




289

292

295

298

300

302

304
316

317

Berichte

Michael Meyer

400-Jahrfeier der Propaganda Fide.
Internationales Symposium an der Urbaniana -
Tagungsbericht

Esther Schmid Heer

250 Jahre nach Aufhebung der Jesuitenmissionen
in Spanisch-Amerika (1767): Hintergriinde —
Forschungsdebatten — neue Perspektiven
Universitdt Freiburg/Schweiz, 19./20. Mai 2017

Margit Eckholt | Johannes Meier

Bericht iiber die Tagung »Die Zeit der Reformation
aus anderem Blickwinkel.

Eine lateinamerikanisch-6kumenische Perspektive«,
Magdeburg, 28. Juni bis 2. Juli 2017

Mariano Delgado

Konvergenzen, Differenzen und Perspektiven im
christlich-islamischen Dialog

Christian Tauchner SVD

Transnationale missionarische Bewegungen.
Jahrestagung von DGMW und IIMF

Mariano Delgado

Mission und Okumene - Von der Konkurrenz
zur Zusammenarbeit

Buchbesprechungen

Anschriften | Vorschau

Jahresinhaltsverzeichnis




Protestantische Weltmission
im Zeitalter der
Konfessionalisierung

von Mariano Delgado

mit dem Lehrstuhl von Gustav Warneck 1896 in Halle begann, war die globale
Ausbreitung des Christentums in den »drei Jahrhunderten des Fortschritts«
(Kenneth Scott Latourette) zwischen 1500 und 1800, also im Zeitalter der Konfes-
sionalisierung, weitgehend ein romisch-katholisches Phanomen. Denn die russische
Orthodoxie war weniger aktivistisch und der Protestantismus war in den Anfangsstadien
seiner Entwicklung mit der Festigung seiner theologischen Position vollauf beschaftigt. Bis
ca.1706 (Beginn der Danisch-Halleschen Mission in Tranquebar an der Siidostkiiste Indiens)
werden die aus der Reformation hervorgegangenen Konfessionen kaum eine nennenswerte
Missionsdynamik entwickeln. Verschiedene Griinde konnen als Erkldrung dienen:
(1) Institutionelle und politische Griinde, da die ersten Kolonialméchte der Frithen Neuzeit
ausnahmslos und entschieden katholisch waren; und die spater auftretenden niederlan-
dischen und englischen Handels- und Kolonialgesellschaften waren eher 6konomisch
ausgerichtet und kaum an Mission interessiert; dazu kommt das Fehlen von vergleichbaren
Einrichtungen zu den katholischen Orden, die das notige geschulte und eifrige Personal
wie die professionelle Missionsarbeit zur Verfigung stellen konnten. (2) Theologische
Griinde, denn die Protestanten, besonders die Calvinisten, neigten stirker als die Katholiken
zu einer Betonung des Pridestinationsgedankens und einer Betrachtung der Heiden als
»verdammte Masse«; dazu kommt das Fehlen eines » Missionsgedankens« iiberhaupt im
frithen Protestantismus.

Eine nachhaltige Missionsdynamik entstand im Protestantismus erst nach Verdnderung
der institutionell-politischen Griinde und nach Entwicklung der nétigen Missionstheologie.
Dabei zeigt sich, dass die Protestanten damals auf die Erfolge der Katholiken schauten und
in einem nicht-6kumenischen Zeitalter von der Konkurrenz zu lernen versuchten. Frithe
protestantische Befiirworter der Mission bewunderten z. B. die Jesuiten und postulierten
die Griindung eines Instituts, das wie die katholischen Missionsorden junge Ménner fiir
die Missionsarbeit rekrutieren und in besonderen Theologenkonvikten auf diese Arbeit
gewissenhaft vorbereiten sollte. So wurde 1622 in Leiden das Seminarium Indicum gegriindet.
Justinian von Welz entwarf 1663 Pliane zur Griindung einer »Jesus-liebenden-Gesellschaft«
fiir die duflere und die innere Mission. Philipp Jakob Spener sagte 1677, dass auch den
Protestanten gelingen miisste, »was den Papisten moglich ist«, und hatte dhnliche Plane.
Einem Missionsorden gleicht ebenfalls das 1714 gegriindete Koniglich-Dénische Missions-
kollegium (Collegium de cursu Evangelii promovendo). Die modernen protestantischen
Missionsgesellschaften, die ab Ende des 18.Jahrhunderts (1780 wurde die Christentums-
gesellschaft in Basel gegriindet, 1792 folgte die Baptistische Missionsgesellschaft in London;
schon 1698 bzw. 1701 entstanden unter Einfluss von John Eliot zwei freie Assoziationen zur
Forderung der Mission: die Society for Promoting Christian Knowledge und die Society

W dhrend die Protestanten gerne betonen, dass die moderne Missionswissenschaft




164 Mariano Delgado

for the Propagation of the Gospel in foreign parts) gegriitndet wurden, sind nicht zuletzt
als Nachahmung der katholischen Missionsorden sowie der 1622 entstandenen romischen
Propaganda-Kongregation zu sehen.

Die Beachtung der theologischen Griinde ist wichtig, weil die institutionell-politischen
Schwierigkeiten des Anfangs zwar das Fehlen einer Missionspraxis erklaren konnen, aber
nicht das Fehlen des Bewusstseins der fortdauernden Pflicht der Kirche zur Mission. In der
Kontroverstheologie begegnet uns bei den Katholiken (z. B. bei R. Bellarmin) immer wieder
das Argument, im Protestantismus konne nicht die wahre Kirche Christi verwirklicht sein,
da Missionspraxis und -gedanke darin fehlten. Die protestantische Seite konterte, eine Welt-
mission sei weder notig noch moglich und die Missionspraxis der Papisten sei verdorben,
denn sie gleiche jenem pharisiischen Proselytismus, den der Herr scharf anprangerte.

Auch wenn es wichtige Nuancen zwischen der schroffen Missionsablehnung Luthers und
der Haltung Bucers, Zwinglis und Calvins gibt, die der Obrigkeit die Pflicht zur Mission
zusprechen, so kann das Gutachten der Wittenberger Theologischen Fakultit von 1652 als
durchaus représentativ fiir die Einstellung zur Mission im Hauptstrom des frithneuzeit-
lichen Luthertums gelten. Darin werden die bereits bei Luther vorkommenden Grund-
elemente betont: (1) Der Sendungsbefehl (Mt 28,19; Mk 16,15) triftt allein auf die Apostel
zu; die Verkiindigung ist bereits vollzogen und bis an die Enden der Erde gelaufen,
weswegen weder die Papisten noch die Lutheraner einen besonderen gottlichen Befehl
aufzuweisen haben, in aller Welt zu predigen (apostolisches Argument). (2) Die Bischdfe
und Prediger sollen bei ihren Gemeinden bleiben, fiir die sie ordentlicherweise berufen
wurden (parochiales Argument). (3) Das Reich Christi ist, wenn auch empirisch nicht
feststellbar, in aller Welt tatig und das Ende der Welt (nach Mt 24,14) steht unmittelbar
bevor (eschatologisches Argument). (4) Die (menschlich nicht manipulierbare) Ablehnung
des Evangeliums durch Juden, Muslime und Heiden erfolgt aus drei Ursachen: aus Selbst-
verschuldung, aus teuflischer Verstockung und geheimnisvollem Vorbehalt Gottes, der
allein seine Erwahlten unter der ganzen Menschheit kennt (pradestinationstheologisches
Argument, verbunden mit dem Gedanken, dass die Heiden so oder so nach Rém 1,19ff.
»unentschuldbar« sind: anapologetos/inexcusabilis).

Nach dem Wittenberger Gutachten versuchten Einzelgdnger wie Justinian von Welz
fiir Missionspraxis und —gedanken im Protestantismus weiter zu werben. Welz entkriftet
die Argumente der lutherischen Orthodoxie und nennt folgende theologische Motive fiir
den Missionsauftrag: (1) den universalen Heilswillen Gottes nach 1 Tim 2,4 (missionstheo-
logisches Argument); (2) das Vorbild der Apostel und fritheren Missionare (Traditions-
argument); (3) die im Fiirbittengebet der Kirche enthaltene Bitte um die Ausbreitung des
Reiches Gottes (ekklesiologisches Argument); (4) schlieSlich das Beispiel der »Papistenx,
insbesondere die Griindung einer zentralen Leitungsinstanz wie der Kongregation De
Propaganda Fide (Argument der Konfessionskonkurrenz).

Aber erst dem Pietismus und der Herrnhuter Briidergemeine gelang es, den Missions-
gedanken im Protestantismus nachhaltig zu verankern. Sie haben das evangelische
Versaumnis in Sachen Weltmission eingesehen, den allgemeinen Heilswillen Gottes mit
dem Pridestinationsgedanken zusammen gedacht und den Missionsbefehl ernst genommen,
um die »Prédisponierten« aus den neu entdeckten Heidenvolkern fiir die sichtbare Kirche
zu gewinnen. Nach und nach werden nun in der protestantischen Missionstheologie die
anderen defitistischen Argumente der lutherischen Orthodoxie entkréftet, u.a. auch das
Argument, dass die Heiden der Neuen Welt nach Rom 1,19ff. »unentschuldbar« seien.
Johann Balthasar Liiderwald (+1796) findet dariiber klare Worte: »wie hat ein Heyde in
America, der seine natiirliche Erkenntnis wol gebraucht hat, darauf kommen sollen, dass




Protestantische Weltmission im Zeitalter der Konfessionalisierung 165

in einem andern Theil der Welt, davon er nie gehdret hat, die wahre Offenbarung sey? wie
viel Theile der Welt, und in welchem von demselben hat er die Offenbahrung vermuhten
sollen? Hat er aber auch Gelegenheit gehabt, tiber das fiirchterliche Meer zu schiffen [...]? So
folgt, dass sie zu entschuldigen sind, denen das Wort nicht ist nahegewesen in ihrem Munde
und in ihrem Herzen.«

Die protestantische Missionsarbeit im professionellen Sinne begann, wie gesagt, 1706
mit der Danisch-Halleschen Mission der Deutschen Bartholoméus Ziegenbalg (1682-1719)
und Heinrich Pliitschau (1677-1746) in der danischen Mietkolonie Tranquebar an der
Stidostkiiste Indiens. Diese Mission ist gekennzeichnet durch das Zusammenwirken
unterschiedlicher Faktoren wie der Initiative des ddnischen Konigs Frederik IV. (1671-1730),
der Bereitstellung geeigneten Personals durch den Halleschen Pietismus, einer am Seelenheil
des Einzelnen orientierten Missionstheologie sowie - als Konsequenz daraus - einer im
protestantischen Bereich bislang singuldren Beschiftigung mit der regionalen Kultur,
die auf die Entstehung einer einheimischen Kirche abzielte. Intensives Sprachstudium,
Religionsgespriche, eine darauf bezogene - und von der Halleschen Zentrale wiederholt
behinderte — Publizistik sowie die bis zur zeitweiligen Verhaftung Ziegenbalgs fithrenden
Konflikte mit der lokalen Kolonialobrigkeit etwa in der Frage der Behandlung getaufter
Sklaven sind Merkmale dieses Programms, das mit der Ordination des ersten indischen
protestantischen Pfarrers 1733 ein wichtiges Etappenziel erreichte und nicht nur in Europa,
sondern auch in den entstehenden Uberseekirchen Afrikas Beachtung fand.

Besonders nennenswert ist auch die Arbeit der Herrnhuter in der Karibik (ab 1732) sowie
in West- und Stidafrika (ab 1737). Aber die grofle Stunde der protestantischen Mission
wird erst im 19. Jahrhundert kommen - nach der Griindung von Missionsgesellschaften
und der imperialistischen Expansion protestantischer Machte. Und so entwickelt der
Protestantismus des 19. Jahrhunderts, der sich als Hohepunkt der Christentums- und Welt-
geschichte versteht, eine Interpretation der Frithen Neuzeit, die diese auf agierende, leuch-
tende Reformation und reagierende, finstere Gegenreformation reduziert. Fiir Hegel war die
Reformation bekanntlich »die alles verklarende Sonne [...] nach der langen folgenreichen
und furchtbaren Nacht des Mittelalters«. Und so kommt es mit Warneck zur Entstehung
einer protestantischen Missionswissenschaft, die allen Ernstes meint, alles beginne in Halle,
und die die katholischen Missionstraktate der Frithen Neuzeit oder die herausragenden
ethnographischen und linguistischen Leistungen katholischer Missionare ignoriert — was
natiirlich Josef Schmidlin und seinen Schiilerkreis herausforderte, wie die ersten Jahrgange
der ZMR zeigen. Andererseits fithrte dieses Selbstbewusstsein im Protestantismus zur Ent-
stehung einer nachhaltigen Missionsdynamik und zur Griindung vieler noch bestehender
missionswissenschaftlicher Lehrstiihle an Theologischen Fakultiten, wihrend der Mis-
sionswissenschaft in der katholischen Theologie nach dem Konzil paradoxerweise nicht
mehr die gebithrende Beachtung geschenkt wird - weder in den Lehrplanen noch in der
Stellenstruktur. Das wére nicht so schlimm, wenn die Vertreter der anderen theologischen
Disziplinen stirker vom Geist Karl Rahners gepragt wéren, der Theologie immer »um der
Verkiindigung, um der Predigt, um der Seelsorge willen« getrieben hat. .




L'hospitalité divine:
Towards a Responsive
Christian-Muslim

Theology

Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

Zusammenfassung
Gastfreundschaft ist ein promi-
nentes Thema in der Grundle-
gung interkultureller Theologie
und interreligioser Studien.
Dieser Beitrag prasentiert Fadi
Daou und Nayla Tabbaras Gott-
liche Gastfreundschaft. Der
Andere — Christliche und mus-
limische Theologien im Dialog
(2017; franzosisch 2013). Er
beginnt mit der Verortung des
Textes in der Theologie der Reli-
gionen des Mittleren Ostens,
gefolgt von einer Skizze der
theologischen Grundlagen
christlich-muslimischer interreli-
gidser Gastfreundschaft, wel-
che die Kapitel des gemeinsam
geschriebenen Bandes kenn-
zeichnen. Schlief8lich wird vor-
geschlagen, das Buch einerseits
innerhalb der bis ins 9.Jahrhun-
dert reichenden geschichtlichen
Tradition interreligioser Gast-
freundschaft von muslimischen
und christlichen Theologen und
andererseits in den gegenwarti-
gen mehr theoretischen Debat-
ten um die (Un)Ubersetzbar-
keit der Religionen zu verorten.
Schliisselbegriffe
- Gastfreundschaft
- Offenbarung
- Islamische Theologie
> Interreligiose Studien
- Interkulturelle Theologie
- Muslimisch-Christliche
Beziehungen
- Theologie der Religionen

Abstract

The theme of hospitality is pro-
minent in the foundations of
intercultural theology and inter-
religious studies. This essay pre-
sents Fadi Daou and Nayla Tab-
bara’s book, L’hospitalité
divine: L'autre dans le dialogue
des théologies chrétienne et
musulmane (2013; German
2017). It starts by situating the
text in the theology of religions
of the Middle East. Following
this there is an outline of the
theological foundations of
Christian-Muslim interreligious
hospitality which inform the
chapters of the jointly written
volume. Finally, the suggestion
is made to place the book, on
the one hand, within the histo-
rical legacy of interreligious
hospitality between Muslim
and Christian theologians
which dates back to the gth
century, and, on the other
hand, in the current more theo-
retical debates around the (un)
translatability of religions.
Keywords

- Hospitality

- Revelation

> Islamic theology

- Interreligious studies

- Intercultural theology

- Muslim-Christian relations

- Theology of religions

Sumario

La hospitalidad es un tema pro-
minente en la fundamentacion
de la teologia intercultural y los
estudios interreligiosos. El arti-
culo presenta el libro de Fadi
Daou y Nayla Tabbara Gott-
liche Gastfreundschaft. Der
Andere - Christliche und musli-
mische Theologien im Dialog
(2017; en francés 2013).
Comienza con la contextualiza-
cion del texto en la teologia de
las religiones del Medio Oriente,
y continta con un esbozo de los
fundamentos teolodgicos de la
hospitalidad interreligiosa
islamo-cristiana, que caracteri-
zan los capitulos del libro aqui
presentado. Finalmente, se pro-
pone contextualizar el libro por
una parte dentro de la tradicion
historica de hospitalidad inte-
rreligiosa entre tedlogos musul-
manes y cristianos que llega
hasta el siglo I1X, y por otra
parte en los debates contempo-
raneos, mas bien teoréticos,
sobre la posibilidad de traduc-
cién y de no-traduccion de las
religiones.

Palabras clave

- Hospitalidad

- Revelacion

- Teologia islamica

- Estudios interreligiosos

- Teologia intercultural

> Relaciones islamo-cristianas
- Teologia de las religiones

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 166 - 179



L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology 167

he theme of hospitality has been prominent for a number of years now, in the pur-

suits of figuring foundations in intercultural theology and interreligious studies.!

Fadi Daou and Nayla Tabbara’s L’hospitalité divine: L’autre dans le dialogue des
théologies chrétienne et musulmane?® is another distinct example of this, arising from a
Middle Eastern context of Muslim-Christian engagement and coexistence. It is the fruit of
their long interreligious friendship and professional collaboration at the University of
St.Joseph in Beirut and later at the joint Christian-Muslim initiative of the Adyan Founda-
tion,? seeking to be hospitable and responsive to both, the other’s religious and theological
stances and life concerns as relevant to Muslim and Christian communities in Lebanon
and beyond. According to Jean-Marc Aveline’s preface to the book, L’hospitalité Divine
offers a new approach to interfaith dialogue, giving way to the undertaking of »théologies
en dialogue« in response to the ever growing challenges of religious and cultural plurality.
With théologies en dialogue, Daou and Tabbara, a Maronite priest and a Sunni Islamic
scholar promote »la communion spirituelle« between believers of different religions and
faithfully translate theological questions into terms of everyday interreligious coexistence.*
The strength of this approach is that it does not rely on apologetic or polemic confrontation.
Rather théologies en dialogue encourages a growing understanding and appreciation of the
religious other through self-examination, as on a long shared journey. This approach
promotes the idea that the religious other, without reduction or syncretism of beliefs, is
genuinely part of God’s plan and that »la foi est plus un cheminement qu’une identité. <’
L’hospitalite divine offers a welcome spiritual reflection on the encounter between two
believers and theologians of different religious traditions who respect and care for each
other in a responsive way.®

1 Locating L’hospitalité divine in Middle Eastern
Theology of Religions

To clarify upfront the co-authored book’s place in context of Christian theologies of religions
discussions, in their attempt to find common theological grounds between Christianity
and Islam, it has been common for Christian theologians in the Middle East to set Islam

1 See forexample: Claudio MONGE,
Dieu hote: recherche historique

et théologique sur les rituels de
I'hospitalité, Bucharest 2008; Mari-
anne MOYAERT, Fragile Identities:
Towards aTheology of Interreligous
Hospitality, Amsterdam/New York
2011; Hospitality — a Paradigm of Inter-
religious and Intercultural Encounter,
ed. by Friedrich REITERER/Chibueze
C.UDEANI/Klaus ZAPOTOCZKY,
Amsterdam/New York 2012.

2 Fadi DAOU/NaylaTABBARA,
L'hospitalité divine: L'autre dans le
dialogue des théologies chrétienne
et musulmane, Zirich/Munster

2013. Originally composed in French
and then translated to Arabic (by
Adel Theodor Khoury): Al-rahabah
al-ilahiyah: 1ahat al-akhar fil masihiyah
wal-islam, Janiyah, Lebanon: Al-
maktabah al-bulusiyah 2011. German

translation: Goéttliche Gastfreund-
schaft. Der Andere — Christliche und
muslimische Theologien im Dialog.
Ubersetzt aus dem Franzésischen und
mit einer Einfihrung von Uta Andrée,
Werner Kahl und Harald Suermann,
Munster 2017. English translation:
Divine Hospitality: A Christian-Muslim
Conversation. Translated by Alan J.
Amos, Geneva 2017.

3 For more information on Adyan,
see: www.adyanvillage.net.

4 DAOU/TABBARA, L'hospitalité
Divine (Anm. 2),13-14.

5 Ibid.14.19.

6 This essay goes back to a collo-
quium, titled »Gottliche Gastfreund-
schaft: Der Andere im Dialog von
christlichen und islamischen Theolo-
gien«, with Fadi Daou at the University
of Minster around his book on 29-30
May 2015. A joint doctoral students’
event of theological units of mission
studies and ecumenics at the uni-
versities of Munster, Hamburg and
Rostock, together with the doctoral
students scholarship programme of
the Missionwissenschaftliche Institut
Aachen. For a good German summary
on Daou/Tabbara’s L'hospitalité
divine, the colloquium benefited from
Harald SUERMANN's review at
http://christian-orient.eu/2013/02/19/
(6.4.2017).




168 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

somewhere within the general prospect of the Christian heritage, more precisely within
the Abrahamic spectrum, emphasizing in different ways the shared features between the
two religions. This has been the approach of most theological attempts for dialogue in the
Middle East, especially in the past few decades. Daou places L’hospitalité divine within that
context and inmidst of the representative proposals of two renowned Lebanese Maronite
scholars in this regard, Michel Hayek (d. 2005) and Youakim Moubarac (d.1995).” Indeed,
the theological positions of these two authors are exemplary attempts, which through
appreciating the religion of the Other - that is Islam - and even perceiving some revelatory
elements with deep affinity with their own tradition, nevertheless conclude the necessity
of the final salvific role of Jesus Christ, discerning the tradition of the Other as within the
scope of Christianity and Christ as present in the religion of the Other.?

In a nutshell it is possible to say that Michel Hayek, in his attempt to make a place for
Islam within Christianity, has perceived Ismail as the father of Islam and viewed Islam as
a religion which has not entered the biblical history associated with Abraham, rather it is
viewed as a universal religion, or a primitive religion, associated mainly with the universal
covenants with Adam and Noah, but not within the promise of Isaac. However, he acknowl-
edges Islamic criticisms of Christianity as valid, and remaining valid until Christianity
becomes what it is intended to become, the Church of the Beatitudes.” Youakim Moubarac,
a student of Louis Massignon, on the other hand, has viewed Islam as part of the Abrahamic
covenant, and consequently has considered Muslims, the umma of Ishmael, through the
Qur’an as among the people of God, who believe in the God of Abraham, and even who are
associated with the people of the Bible. Hence, Islam is conceived as belonging to the same
Abrahamic family, employing the image of a tree of salvation of which Islam is a branch.
Yet like Hayek, Moubarac considers Islam not lacking the promise of Isaac overall, but an
essential component of God’s promise to Isaac, »... pour ne pas laisser celle-ci dévaloriser
en particulisme racial. «'°

Fadi Daou, himself also a Lebanese Maronite priest, in L’hospitalité divine follows a
similar path. He maintains that there is an inner relationship that binds every human
being to God, since God dwells in the heart of the human subject. Christians interpret this
divine-human relation in Christian terms; yet, they cannot deny the reality of other ways
of expressing this unity. The spiritual experience is universal, it belongs to all, whether
Christians or non-Christians. Thus, according to Daou, salvation is not restricted to a par-
ticular group; rather it is possible for all. Daou refers to the claims of Hayek and Moubarac,
concerning Christian-Muslim dialogue, and to some extent he adopts their positions being
more in favor of Moubarac’s argument, maintaining the revelatory nature of the Qur’an and
the prophetic mission of Muhammad.!! Daou actually seems to offer a compromise where
Islam is not »son« of the promise like Judaism and Christianity, but is »son« of an alliance
as described in Genesis 17:18-20. Islam affirms and revitalises the religion of Abraham as

7 Sylvie AVAKIAN, The turn to the 8 Cf.Youakim MOUBARAC, L'lslam, 10 1Ibid. 80-81.
Other: Reflections on contemporary Paris 1962; IDEM, La Pensée Chrétienne 11  |bid.99.
Middle Eastern theological contribu- et L'lslam, des origines jusqu’a la prise 12 Ibid. 81-82.
tions to Christian-Muslim dialogue, de Constantinople, Paris 1969; IDEM, 13 Ibid.65-121.
in: Theology Today 72 (1/2015) 77-83. Les Musulmans: consultation 14 Ibid.104.
islamo-chrétienne, Paris 1971; IDEM, 15 Ibid. 83-8s.
La Pensée Chrétienne et I'lslam, Beirut 16 Ibid. 24-29.
1986; Michel HAYEK, Le mystére 17 Ibid. 3.

d’Ismaél, Paris 1964; IDEM; Al-masih 18 Ibid.34.

fil al-islam [Christ in Islam], Beirut1961. 19 |bid.37-42.
9 DAOU/TABBARA, L'hospitalité

Divine (Anm. 2), 77-79.




L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology 169

well as brings its own revelation with the Sunnah of Muhammad, »... n’est pas non plus un
pur reflet de I’alliance Abrahamique. «'* Further, in most of these Middle Eastern attempts,
including Daou’s, the biblical notion of covenant is employed to support the argument
concerning the common ground between Christianity and Islam."* God’s covenant is
maintained to be universal, bringing about the notion of one holy history, which unfolds
itself through the different covenants with Adam, Noah, and Abraham. Daou is aware that
this brings with it challenges as to how it views the status and message of Jesus Christ as
well as the fullness of his revelation, suggesting the covenant through Christ is viewed as
the archetype which is to replace all other types of covenants of the Old Testament. Daou
attests that the Christian cannot justify the place of Islam within the history of salvation
unless in the light of the mystery of Jesus Christ, the universal Savior and the fulfillment of
divine revelation to humanity.* Fortunately these burning theological issues do not need to
divide Muslims and Christians. Daou refers to sirat al-ma’idah (5):48 as an example of how
Muslims and Christians can live together in spite of differences. In a spirit of Abrahamic
fraternity Muslims and Christians should learn to appreciate the differences between the
two faiths and carry out their »théologies en dialogue«.'®

While the adequacy of these contemporary Middle Eastern theological positions in their
attempts for dialogue with Islam deserves more attention, here we only walk through the
book and narrate the major topics of its various chapters. In that way we see how the authors’
attempt of »théologies en dialogue« turns out concretely, offering a mutually responsive
Christian-Muslim theology. Daou and Tabbara, together, they explore the teachings of
their own religions on the nature of God’s relationship to human beings and the manner
in which God calls each person to respond to others. The authors are not naive and do not
cover over profound theological differences between the two religions.

2 Figuring theological foundations
of Christian-Muslim interreligious hospitality

In his opening chapter, Le Christ et les autres: I'union dans la difference, Daou sets the
foundation for viewing the faith of others, meaning non-Jews, as something that Christ
acknowledged through the interactions with people of other faiths that he came into
contact with, in spite of traditional Jewish misgivings. This is clearly demonstrated
through contact with the Canaanite and Samaritan women and the Centurion.'® This
is possible, Daou explains, because Christ places a greater value on spiritual experience
than exterior practice. This aspect of faith became part of the early Church exemplified
by the Apostle Peter in Acts 10:34-35. Yet Daou also recognizes that the Roman Catholic
Church has not always been as inclusive to other religions, but rather insisted, »outside
the Church, no salvation.«'” Thus for some Christians seeing faith as a journey to share
with the religious other, may require a reappraisal of values. The challenge is to realize the
inherent value of the other, in spite of religious differences. Daou makes the point, that
the basis of dialogue with people of other faiths is the realization that we are all children
of God."® However, it is through Christ’s sacrifice and the work of the Holy Spirit that
all humanity benefits."

In chapter two, L’économie du Rappel, Muslima theologian and co-author, Nayla Tabbara,
introduces a discussion of the religious >other« found in the Qur’an. Here she notes that
there are verses that encourage a spirit of tolerance and fraternity as well as verses that
foster the need to keep separate and to subjugate the religious other. In order to avoid the




170 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

charge of contradiction, knowing the context of the verses, Tabbara reminds the reader, is
of utmost importance.?’ Here she first expounds the Qur’anic and Islamic understanding
of the concept of the People of the Book in order to provide the theological foundation for
embracing religious plurality. The use of the concept begins with her discussion of sirat
al-baqarah (2):135. Here there are Jews and Christians who implore people to join their
religions in order to secure salvation. This comes in wake of the discussion of the pure
religion fitra, the natural condition of monotheistic belief.?! Through the discussion of fitra,
Tabbara points out differences between Islam and Christianity in relation to understanding
human nature and salvation.?

Another theme that is shared with Christianity regards God sending or guiding all
people. Within the teachings of Islam this refers to messengers or those that warn society.
This idea is emphasized with the concept of dhikr, that all communities have received God’s
message, as noted in several verses including siirat fatir (35):24. Most importantly Tabbara
comments that some of the messengers are more easily recognized than others. Thus the
way is open for Muslims to keep an open mind as to who is sent to call people to believe in
God and act justly, since the call to believe in God and act justly is for all people regardless
of religion.?® Tabbara defends this argument through examination of verses including sirat
ar-rahman 55:7-9; stirat al-maidah (5):48; sitrat lugman 31:28 and siirat al-mutaffifin (83):1-3.
Here the onus is with humanity to strive in faith and good works through a response to
God’s natural calling. This calling is between man and God, in relation to other men, relation
to oneself, the world, as well as the Day of Judgment.?*

Tabbara examines two ways in which Abraham responds to God. These are through
fitra, and through revelation. In pre-Islamic times and throughout the Qur’an the faith
of Abraham is regarded as an example for mankind. In pre-Islamic times there were
those who followed the pure faith of Abraham, they were the hunafa. Tabbara notes that
in the Qur’an both of the terms islam and muslim can be used as adjectives to refer to
those who follow God in the broader sense.?” This logic is then applied to sirat al-imran
(3):19, which states that the religion before God is islam. Tabbara challenges the medieval
interpretation of the verse that refers to a reified islam rather than the state of faith of
a believer. For Tabbara the sense large, of islam represents the way of all spiritual and
religious experience, both for individuals and collectively, the way followed by all the
prophets. They were all called Muslims since they placed their trust in God and submitted
to Him.?®

In chapter three, Alliances et révélations, Daou discusses different types of alliances
between God and man. To begin there is the alliance with Adam. Here God is like a
parent. Man, on the other hand, refuses to take responsibility and brings disorder into the
world. This alliance is followed with a renewed alliance with Noah, where even though man
continues to disobey God, s/he still hopes for a new life for man.?” With Hosea 2:20, Daou
says that God’s relationship with humanity is like a fiancée. The results of God’s love for
humanity are peace and reward in heaven for those who are faithful. Yet, the revelation of

20 Ibid. 43.

21 1Ibid. 45-49.
22 |bid. 48.

23 Ibid.48-50.52.
24 |bid.52-53.
25 |bid.56.

26 Ibid.56-58.
27 |bid.63-64.




L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology 171

God is love for all humanity and knowledge of God. Through the alliance with Abraham
the universal invitation to a relationship with God is expanded.In Genesis 12:2-3 God
promises to bless all people on earth. Through the example of the faith of Abraham and his
relationship with the religious other, for instance with Melchizedek, Daou demonstrates
that God’s grace is universal. God’s alliance with Abraham is not therefore exclusive to
other forms of grace in the world. God’s love is for all people, that all people are »people
of God.«?® This love for others is exemplified by God’s promise and relationship with
Hagar and Ishmael. Here even though Hagar is cast away from Abraham’s household, the
Angel of God comforts her and announces God’s plans for Ishmael.?® Daou notes that
God’s love is not a code for an exam. The purpose of God’s love is to bring believers and
all humanity, closer to Him.3°

The common feature of these prophetic alliances is that they are external as well as
internal with the emphasis on a personal relationship with God.* Through Moses and the
revelation of the Ten Commandments the People of God are required to uphold a moral
standard as their part of the alliance. Daou notes that God’s alliances are permanent.*? In
addition Daou seeks to state through the example of Judaism that salvation in history is not
linear. Salvation does not pass through one revelation to the next replacing the former.>?
This point is crucial to Daou’s defence of the universality of the mission of Jesus as God’s
eternal word in contrast to the Islamic concept of abrogation.

In addition to recognizing that both Judaism and Christianity share a common herit-
age with the faith of Abraham, Daou acknowledges that Islam also follows the faith of
Abraham and believes in the same God. This pronouncement is clear in Catholic teachings
like Lumen Gentium 16.>* For Daou Islam is the closest to the faith of Abraham, even closer
than Judaism and Christianity. He believes that both Judaism and Christianity contain new
revelations; they develop the faith of Abraham, whereas Islam heralds a return to the faith
of Abraham. This return Daou sees in Hanafism. This is why in Islam Abraham represents
the model of faith, while in Judaism and Christianity Abraham is the Father of Faith.>®
Daou asks what are the implications of Christians accepting Islam as the new branch on
the Abrahamic tree of salvation? He recalls that the joy is accepting Muslims as fellow
believers and finding God in their religion and life, with all the questions and perhaps not
too many definitive answers.?® Most importantly he states that the experience of solidarity
accompanied with dialogue produces the best environment for interreligious dialogue as
well as for reassessing our Christian faith.*” However, as we have seen above regarding
Middle Eastern theologies of religions, there are quite varying ideas of just how Islam fits
into the Abrahamic spectrum.

In fact Daou posits that it is possible for Christians without complaisance or com-
promise of fundamental values to afford the Qur’an as well as Muhammad a degree of
recognition as divinely inspired. This follows from the Christian concept of Salvation
History, where Islam is seen in the mystery of the light of Jesus as the universal saviour
and in the fullness of the revelation of God for humanity. An important detail that Daou

28 Ibid.67-68.
29 |bid.68.
30 Ibid.59-62.
31 lbid.69.
32 lbid.69-72.
33 lbid.74.
34 lbid.

35 Ibid.7s.
36 Ibid. 76.
37 Ibid.76-77.




172 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

wishes to assert is that this recognition challenges the Islamic idea that the Qur’an in
some way takes on a greater importance than Jesus due to chronology, or abrogation,
since Daou argues the importance of Jesus is eschatological. In this view Muhammad’s
prophethood is within the alliance of Abraham. The status of the Qur’an for Daou is lim-
ited. Daou does not regard the Qur’an as the uncreated word of God, but the Qur’an can
function as a revelation, as dhikr, a reminder for Christians when it is consistent with the
teachings of Abraham. By accepting even in a limited way the authenticity of Islam, Daou
hopes Muslims will be encouraged to reciprocate by considering the Torah and Gospel as
a sort of ancient Testament to the Qur’an.3® He hopes these gestures of goodwill inspire
théologies en dialogue and move away from the theology of apologetics. Through théologies
en dialogue Christians can accept the Qur’an as a product of history, formed by its social
and cultural context.*

In this vein, in a later chapter, Tabbara indeed ventures that Muslims should consider
the scriptures of the People of the Book as a form of dhikr. In support Tabbara cites a
number of verses including siirat al-anbiya’ (21):7, sirat yunis (10):94 and sirat al-maidah
(5):44-47*° Where there are differences between the Qur’an and the respective texts she
hopes that these differences are considered matters of interpretation and not, al-tahrif, the
alteration of scripture. Since, the Qur’an sees itself as confirming the scriptures that came
before it. Muslims should therefore study the scriptures of the People of the Book so that
they can understand the Qur’an better.*! Further Tabbara mentions that the Qur’an notes
that there are People of the Book who accept the revelation given to Muslims as well as
their own revelation, siirat al-imran (3):1199.4% Ultimately the Qur’an does not differentiate
between mu’mintin; they are Muslim whether they are followers of Muhammad or People
of the Book.*?

Back to the point of view of Christians, Daou maintains, through Jesus the fullness of God
is known.** This is qualitative. Jesus is not the founder of a new religion, but the founder
of the new alliance with all creation as described in 1 Corinthians 15:28 and Colossians 2:9.
He is the Messiah, the new Adam. Through Jesus God speaks, not as a prophet but as the
»son« who is heir to all things. For these reasons Christians do not accept that there is a new
revelation that is greater. Christ is the Alpha and the Omega of history.*> However, citing the
work of Jacques Dupuis, Daou makes the point that this does not prevent the self-revelation
through other prophets and other religions. Without attempting to unravel the theological
challenges presented by the seeming contradictory beliefs held by Islam and Christianity
regarding the role of Jesus, Daou presents the prophethood of Muhammad in line with
the universal gift of prophesy following Pentecost found in Acts 2:17.%¢ Instead Daou shifts
the focus to recognising the accomplishments of the prophets and the one through whom
the prophets are fulfilled. Ultimately, in light of the universal mission of Christ, the role of
the church is to help bridge the gap between other faiths.*’

In the fourth chapter, L’islam et les autres religions, Tabbara discusses the Christian
religious other through the study of a number of Qur’anic verses. Citing Aziz Esmalil,

38 Ibid. 85-88.
39 Ibid.88-89.
40 Ibid.167-168.
41 1bid.168-170.
42 Ibid.170.
43 Ibid.171-172.
44 |bid.o.

45 |bid.89-90.
46 |bid.90-91.
47 Ibid.91-97.




L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology 173

Tabbara examines the different phases of revelation as well as the context that contributes
to the emerging Qur’anic position regarding not only the People of the Book, but also
polytheists.*® Unlike most Qur’anic scholars, Tabbara divides the phases of revelation into
three, not two phases. These are the first Meccan phase, beginning with the first revelation;
the Medinan phase following the migration of Muhammad and a third phase beginning
with the triumphant return to Mecca, approximately three years before Muhammad’s
death in 632 C. E. Viewed in a thematic and chronological order, Tabbara presents an
evolution of theological understanding of the religious other generally overlooked in
Qur’anic studies.*’

In the first Meccan phase, approximately 609-622 C.E., Islam faces persecution.
Discussions concerning the People of the Book are characterised predominantly by Biblical
narrative and reference to previous patriarchs and prophets. In Mecca religious diversity
is initially frowned upon, as exemplified by sirat al-mu’minun (23): 52-53. Towards the
end of the period there is direct contact with religious others. This contact is characterised
by a growing attitude of tolerance expressed in sirat al-ankabut (29):46. In the second
phase, the Medinan phase, there is growing security for the nascent Muslim community
and the beginning of direct dialogue with living individuals and communities from among
religious others. Throughout the ongoing development of the Muslim community there
is a trajectory of acceptance of the merits of other faiths, especially those of the People of
the Book. Tabbara notes in siirat al-baqarah (2):62, faith and good works are upheld as
meriting salvation.’® An important feature of the period is the call to the People of the Book
to join with Muhammad and his followers to form a single faith community. In this wider
community Muslims and the People of the Book are required to believe in all the prophets
and patriarchs, Jews must accept Jesus as the Messiah, and Christians must relinquish belief
in Jesus as God’s incarnation and son.>!

Here Tabbara addresses the charge that some of the People of the Book have altered
divine revelation as in sirat al-bagarah (2):75. She notes different interpretations of
the verse championed by two highly respected scholars, Muhammad ibn Jarir Tabari
(d.circa 922 C.E.) and ’Ali b. Sahl Rabban al-Tabari (d. circa 855 C.E.). Both scholars accept
multiple understandings of the text and context. Yet Rabban al-Tabari makes the point
that just as Christians discovered new meanings of ancient Jewish texts after experiencing
Jesus, so too Muslims discovered new meanings in the Gospel in light of the prophethood
of Muhammad. An important distinction is that Christians adopted the Jewish texts as
their own while Muslims have thus far refrained from embracing the Torah and Gospel
as theirs.”? Just as Daou noted above, the reason for this omission lies in part with the
importance Muslims place on the chronology of the Qur’an. However, in spite of the greater
importance Muslims place on the Qur’an and in spite of the failure of the historical Jews
and Christians of the time from accepting Muhammad as a prophet, the Qur’an continues
to define the measure of faith in terms of belief in one God, belief in the Last Day and the
importance of performing good works, not membership of a religious community per se.>®

48 Ibid.102.

49 lbid.123.

50 Ibid.104-106.
51 Ibid.104.

52 Ibid.107-108,161.
53 Ibid.109,113,123.




174 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

In fact following the meeting with the delegation of Christians from Najran, Muhammad,
through the revelation of siirat al-imran (3):64 invites People of the Book to compromise,
and to a common word.>*

Tabbara notes that criticism of the People of the Book is constrained to personalities and
never to the collective. In fact the Qur’an never forgets that there are believers amongst the
People of the Book and most importantly as collective they are never called kufr. Disagree-
ments with the People of the Book generally can be divided into three categories concern-
ing dogma, ethics and political contexts. Tabbara asserts that those who apply the term
kufr to the People of the Book are tampering with the meaning of the Qur’an.>® Conversely,
however, Tabbara laments that the failure of the historical People of the Book to join with
the community of Muslims has largely contributed to the development of Islam as an
autonomous religious community. Tabbara explains that even in sirat at-taubah (9):29,
that heralds the great cry of jihad against the People of the Book, the status of dhimmi and
payment of the jizya tax, is historically questioned.>®

During the latter period of the Medinan phase, strong theological differences emerge
between the People of the Book and Islam. Sirat an-nisa (4):171 refutes the incarnation
of Christ and the concept of the Trinity. Sirat al-Maidah (5):116 refutes that Jesus ever
demanded that people should pray to him or his mother. Sirat at-taubah (9):30 accuses
Christians of declaring Jesus the Son of God and the Jews of declaring that Uzayr is the
Son of God. Two very interesting verses that Tabbara identifies from this period are siirat
an-nisa (4):156-159 and stirat al-imran (3):55. Both these verses concern the crucifixion of
Jesus. In siirat an-nisa (4):156-159 the Jews are said to sully the reputation of Mary and boast
that they killed Jesus. Tabbara focuses on verse 159 that says, »And there is none of the
People of the Book but must believe in him before his death; And on the Day of Judgment
he will be a witness against them.«%” This verse she says is certainly one that could use
greater interreligious exploration. Siirat al-imran (3):55 concerns the crucifixion of Jesus
and the issue of whether he died on the cross. The traditional debate centres around the
meaning of mutawaffika, and whether or not the word in this context implies the death
of Jesus. Tabbara seems to accept that Jesus may have died on the cross briefly. She states
that the earliest exegetes allowed for this possibility. Further to the point she notes that the
theory that Jesus was somehow switched or saved from death is not in the Qur’an, but is
a later exegetical concept.®®

Finally, the third phase of revelation concerns the return of the prophet to Mecca.
Here during the last three years of the life of Muhammad Tabbara notes a distinctive
change in the relationship with the People of the Book and other communities. Here
there is even accommodation for polytheists, as in the time of Abraham, so long as there
is mutual respect.’® At this time the inclusive nature of Islam based on fitra once again
comes to the fore. Tabbara makes the point that this nuanced change in the relation-
ship with the religious other, following the return to Mecca, is a neglected area in most
Islamic studies.5°

54 lbid.111.
55 lbid.113-115.
56 Ibid.118-119.
57 lbid.122.
58 Ibid.121-122.
59 Ibid.124.
60 Ibid.123.




L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology 175

For People of the Book interested in interfaith relations or religious diversity the
third phase of revelation provides the context of some of the most heartening verses in
the Qur’an. Tabbara discusses several verses from surat al-maidah, as well as from sirat
al-hujrat, stirat al-hajj, stirat al-imran and siirat al-lugman. These verses promote the idea
that God calls all humanity to return to Him and to the way of submission, no one that
devotes their life to God and performs good works need fear.®* Most importantly, religious
diversity is portrayed as part of God’s plan.®? This theme is expressed in many verses,
including siirat al-hujrat (49):13, where the Qur’an employs the phrase, O mankind! And
reminds all humanity of their common heritage through Adam and Eve. In addition sirat
al-maidah (5):64 refutes Jewish claims that God’s hands are tied, that salvation blessings
are reserved for them while stating that God’s hands are open and He bestows blessings
where He wills.*?

Two critical verses Tabbara cites are sirat al-maidah (5):68-9. She states that Mahmoud
Ayoub considers these verses the most important in the Qur’an concerning other religions.**
These verses challenge the People of the Book to follow the revelation given to them by
their Lord. Here the Qur’an clearly acknowledges the merit of the Torah, Gospel and other
revelations as well as the necessity to put faith to practice. Of course there are differences
between the faiths, these are noted and yet as with siirat al-maidah (5):48, the differences
should do no more than challenge people to strive to better serve God.® In the process of
placing the finishing touches on their arguments for accepting the religious other as part of
God’s plan, Tabbara and Daou expand divine hospitality to include all people of conscience.

The fifth chapter titles L’Eglise et les autres religions: vers la solidarité spirituelle. Here,
Daou outlines the teachings of the Catholic Church regarding other faiths and their potential
for salvation. To begin his argument Daou cites one of the most inclusive, if not ethereal
elements of Nostra Aetate. This is that the Catholic Church does not reject what is true and
good in other religions. This statement is supported by two verses from the New Testa-
ment Mark 10:17-18 and John 14:6. The first simply states that Jesus challenged a person
who called him good, saying that only the Father is good. Therefore all that is human is in
need of God’s guidance. In the second verse Jesus proclaims, »I am the way and the truth
and the life. No one comes to the Father except through me.«5¢ This verse is often used to
express the exclusivist expression of Christian faith. However, Daou uses the verse in an
inclusivist manner to assert that the eternal word of God is not absent from other religions
even if there are gaps and errors in their understanding of God.®” Daou recognises that
there is a difference between religion and faith. Religions may contain flaws, but a person’s
faith in God is separate. The fact that God accepts other religions is evidenced examples of
the Centurion, the Canaanite and the Samaritan women, referred to above. It seems that
the criteria for salvation is simple: other religions must be consistent with God’s design
for love and salvation.®®

Daou notes that other religions are a positive challenge for the church. It is necessary
to recognise the spiritual experiences of others as religious virtues and that the Spirit of

61 Ibid.124-133.
62 lbid.137.
63 Ibid.126-127.
64 Ibid.129.
65 Ibid.131.
66 Ibid.139.
67 Ibid.139-140.
68 Ibid.143.




176 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

God blows where it wills. John Paul II’s Redemptoris Missio 56 states that other religions
contain signs of the presence of Christ and the actions of the Spirit. The Qur’an also contains
examples of Christian devotion. In fact, if we keep open minds, Daou posits, it is possible
to see that »the presence of the other is the voice of God in our life.«*® Ultimately the ques-
tion is, what is the purpose of the differences? Daou maintains that we need to allow other
religions a role in our theology. This avoids two pitfalls. The first is that by learning of their
spiritual experience we avoid locking the other religion into a question of whether or not the
other has divine status i.e., does the other have a role in God’s plan of salvation. The second
reflects the need to appreciate the gifts that God bestows on other faiths. Understanding
other faiths helps avoid naive stereotypes. What is required is a theology that chooses to
accompany the other through life.” It is interesting to consider, Daou reflects, that neither
Jesus nor the Gospel ever called for people to ever change their religion. Rather the call is
personally to follow God’s way.”!

For Daou one of the mysteries of salvation is when Christians can recognise the work
of God in the religion of others without loosing faith in their own religion and its role
in God’s universal design.”> He stresses that Christians today need to learn how to live
with respect for religious diversity, that has its foundation with the love of God for man-
kind and respect for human freedom. The dialogue, Daou adds, is not just between the
interlocutors but also with God present.” By engaging or living in solidarity with Muslims,
Christians will find a spiritual solidarity that is based on witness. It is necessary for Muslims
and Christians to take a step of faith beyond, perhaps a purely academic interest, to
appreciate the religious other in communion, with all our differences, as on the day when
we all stand before God.™

In the sixth and final chapter, titled Reconnaissance et Communion, Tabbara advocates
accepting the authenticity of the beliefs of the religious other, especially Christians and
the People of the Book. However, as reflected in the words of Mahmoud Ayoub, history
demonstrates that the lessons of the Gospel and the Qur’an, that promote the universal-
ity of love and mercy, are too often transformed into narrow dogma to exclude others.”
Interestingly, Tabbara makes the point that the idea that Islamic law abrogates the laws of
the People of the Book has never received universal acceptance. Tabbara confirms that the
promises made to the People of the Book, stand alongside the revelation of the Qur’an.”®

Therefore if religious diversity and cultural pluralism are part of God’s plan for salvation,
what role is left for Islamic Mission, da’wah? Tabbara sees the role of Islam to call people to
God in a similar manner as Daou. For support, Tabbara calls upon sirat fussilat (41):33 that
states, »Who is better in speech than one who calls (men) to Allah, works righteousness, and
says, »] am of those who bow in Islam.««”” Most importantly, from the perspective of plurality,
Tabbara asserts Muslims are not required to call people to convert to Islam per se, but to call
people to God. A prime example for mankind is found in the life of Abraham explained in
sirat al-mumtahinah 60:4. Abraham faithfully follows God and separates from his father’s
community, but rather than live in enmity, says to his father that he will pray for him that he

69 Ibid.143-144.
70 Ibid.143-146.
71 1Ibid.154.
72 Ibid.155-156.
73 Ibid.156.
74 bid.158-1509.
75 lbid.161.
76 Ibid.161-162.
77 Ibid.161-165.




L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology 177

will be forgiven for his transgresses.”® In addition there is the example of Muhammad and his
community as expressed in siirat al-bagarah (2):143 to be a witness before all mankind. The
Qur’an teaches Muslims through other verses like siirat al-maidah (5):48 to accept religious
diversity as God’s will and to allow God to be the final arbitrator concerning the issues that
divide believers of different religions.” This point is made quite clear by the famous mystique
Hallaj, who sees each religion as necessarily contributing to the whole of God’s revelation.®

For Daou and Tabbara la communion spirituelle is not just a dream. It is a way forward
and away from the narrow vision of the religious other as a distant nonentity. In our increas-
ingly intertwined world we need to reappraise how we view the religious other, how our
worldview makes space for all peoples. Daou in his conclusions boldly declares that God is
greater than the mission of Christ and his disciples. He says, quoting John 14:2 that in my
Father’s house there are many rooms. Perhaps there is a temptation to create a worldview
that allows us to reduce God to what we can understand, who we perceive to be good and
who is worthy of salvation. However, Divine Hospitality envisions a world where not only
are there many rooms, but all are made to feel welcome. For Daou, where the believers are
made mutually welcome, there is God.®!

Similarly, Tabbara reminds the reader that one of the divine attributes of God is, al-wasi,
the Vast. God is beyond limits in mercy and knowledge. Al Ghazali, on the subject of divine
attributes, says that through faith believing Muslims can cultivate space internally for God and
His attributes.®* Tabbara notes that this is not unrelated to Divine Hospitality. In this way the
believing Muslim cultivates hospitality in his heart, a place for God where the vastness of God
enlarges our capacity to know and love God. Tabbara cites a beautiful Hadith on this subject
preserved by al-Qudsi that says, »Not my earth, nor my sky can contain me, only the heart of
my adoring believer can contain me.«?®* Through this hospitality a space is made for love and
knowledge of others. Tabbara ends by recalling the theme of A Common Word: love of God and
love of neighbour. Through the Hospitality Divine, the other’s fears, thoughts and comprehen-
sion of their relationship with the world and with the Divine becomes part of our spiritual
being, in spite of and in respect of our differences. This Hospitality Divine within necessitates
changes in our perspective, enlarges our compassion and comprehension, leaving behind the
comforts of our own community to move towards and with the other, like Abraham.®*

3 Thelegacy of interreligious hospitality
and (un)translatilibity

While our brief walking through the chapters of the L’hospitalité divine, it has not been our
intention to offer critical engagements on the various theological topoi and discussions
touched by Daou and Tabbara. Such will happen as this book gets read more widely, critically
by peers and by students in classrooms. By way of closing, however, two themes for further
reflection shall be brought up.

78 Ibid.165.
79 Ibid.168.
80 Ibid.163.
81 Ibid.179-180.
82 Ibid.181.
83 Ibid.181-182.
84 |bid.182-183.




178 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

First, doing theology interreligiously, as advocated and exercised in L’hospitalité divine,
has probably many forerunners in the Islamicate world and elsewhere. One may actually
discover a whole tradition leading us all the way back to the times of the Christians
from the 8th and 9th century onwards in the Middle East, who at home in the world
of Islam, came to express their very denominational identities in the idiom of Islamic
religious culture and in encounter with the evolving patterns of Islamic religious thought:
As those Christians of the now called Oriental Churches found themselves as having to
live more permanently as Church in the Shadow of the Mosque, as Sidney Griffith in his
pioneering research on this unique history so aptly puts it,%° those Oriental Christians then
adopted the Arabic language. Already here we can picture two Arabic-speaking, religious
communities (Christians and Muslims) influencing one another through language and
practice in daily social, economic and intellectual intercourse. We can certainly imagine
the opportunities provided to them already then for what Daou and Tabbara now call a
»théologies en dialogue«, trying to give way to the development of Christian and Muslim
theologies in a new register.

As Grifhith has elaborated for us, the kind of interreligious theological hospitality is visible
already there, in the ways these early Christian theological writers in Arabic articulated
their Christian doctrines in parallel to, and almost in tandem with, the evolving patterns
of Islamic religious thought during the same historical period: Christians sought to defend
the reasonableness of their distinctive doctrines in terms of religious idiom they shared
with their Muslim interlocutors and counterparts, who, in accord with the teachings of
the Qur’an, often rejected the central Christian doctrines. In contrast with the previously
standard modes of Christian discourse in Greek or Syriac, the Arabic-speaking Christian
writers often constructed their arguments on ways of thinking which the Muslims had
initially elaborated in view of commending their own faith in the Qur’an and in the
traditions of the prophet Muhammad. More often than not, these Christian texts appear to
be exercises in a Christian version of kaldm, the characteristically Islamic style of religious
discourse in Arabic. The apologetic agenda for the Christian mutakallimiin (theological
controversialists, systematic theologians) in the Islamic world was largely set then via in
some form hospitable act in response to the challenges to Christian faith voiced by Muslims
in the early Islamic period. Griffith illuminates that the outcome of such interreligious
encounter is that the discourse of the Christian kaldm acquires a unique conceptual profile.
For example, the approach there to the doctrines of the Trinity and the Incarnation reveal
an effort to express the former in terms of the contemporary Islamic discussion of the
ontological status of the divine attributes, the Qur’an’s »beautiful names of God,« and the
latter in terms of the Islamic discussion of the signs of authentic prophecy and true religion.
The intention of the Christian discourse composed in the Arabic language was certainly

85 Cf.Sidney GRIFFITH, The
Church in the Shadow of the
Mosque, Princeton 2007.




L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology 179

both to sustain the faith of Christians living in that world and to commend the reasonable-
ness and credibility of Christianity to their Muslim neighbors in their own religious idiom.
Griffith tells us, however, that most of the Arabic Christian writers strove to translate and

to clarify the doctrines and distinctive confessional formulae of their several denominations

in their Arabic treatises and tracts, rather than to rethink in the Islamic milieu how best to

articulate the Christian message anew.

Going back to these early and later Christian-Muslim engagements and sites of inter-
religious theological hospitality, may offer the critical reader of Daou and Tabbara’s
L’hospitalité divine more insights for judging and qualifying their current theological
formula as well as meet many more complementary accounts of that tradition of inter-
religious hospitality (and one may add, also hostility) in the Middle East.

Second, literature on cultural and interreligious hospitality in philosophy, theology,
and cultural studies has brought to the fore also distinct aspects of the hermeneutical or
constructive acts involved with cultural and religious hospitality, one prominent being
translation. Regarding connecting hospitality and translation, one of the prominent think-
ers has been the late Paul Ricoeur. In his little study Sur la traduction (2004),% Ricoeur is
dedicated to the enigma of linguistic diversity and the question of the (un-)translatability
of languages. Beyond the mesmerizing discussion concerning the theoretical possibility
or impossibility of translation, Ricoeur states that the appropriate attitude of a translator
is one of linguistic hospitality.®” His reflections on translation not only apply to natural
languages, but are also relevant for inter-religious dialogue.88 The translation of religious
languages is a metaphor for the hermeneutical undertaking in which religious meanings
are explained to >outsiders«. Ricoeur does not elaborate on this thought and challenges
others to think through his conceptual suggestion.3? An alternative philosophical account
on the topic would be, for example, that of Alasdair McIntyre and his strong account of
incommensurable traditions, paired with untranslatability and a need of conceptual and
doctrinal bilingualism to achieve a kind of interreligious hospitality on matters of truth.*
Suggesting that translation as a linguistic form resists semantic closure. Its hiatal nature
urges continually towards the breakthrough, straining to the limits of meaning, encouraging
the stretching and play of words. Curiously, or perhaps not, it is in the attempt to translate
certain forms of scripture, especially religions’ scripture and doctrines, that one encounters
a recognition of translations’s ontic resistance to closure.

On this end, one would indeed need to start all over again in reading L’hospitalité divine
and unpack in each chapter, how incommensurabilities between Islam and Christianity
have been recognized and addressed, (un)accommodated in their careful and mutually
responsive Christian-Muslim theology — and where the interreligious translational effort

resisted closure. .
86 Paul RICOEUR, Sur la traduction, 89 Cf.Marianne MOYAERT, Ricoeurs 90 For adetailed analysis of Mac-
Paris 2004; in English: On Translation, talige gastvrijheid: Een model voor de Intyre’s model and of the related
London/New York 2006, translated interreligieuze dialoog, in: Tijdschrift questions of tradition, translation

by Eileen Brennan; with an introduc- voor Theologie 48 (2008) 42-65; and incommensurability see Norbert
tion by Richard Kearney. IDEM, In Response to the Religious HINTERSTEINER, Traditionen Uber-

87 RICOEUR, OnTranslation Other: Ricoeur and the Fragility of schreiten: angloamerikanische

(Anm. 86), 10. Interreligious Encounters, Lexington Beitrage zur interkulturellen Traditions-

88 Ibid. 25. 2014. hermeneutik, Vienna 2001.




Die Rolle des Menschen
in der Schopfung

Zum Menschenbild in Bibel und Koran

von Eva-M. Gerigk

Zusammenfassung

Der vorliegende Text geht von
den Grundlinien islamischer
Schopfungstheologie aus. Er
weist durch den Vergleich zen-
traler Textbeispiele aus Koran
und Bibel nach, dass das Kon-
zept der Gottebenbildlichkeit
des Menschen, das flr christ-
liche Schépfungstheologie und
ein christliches Verstandnis der
Menschenrechte konstitutiv
ist, im Koran nicht vorkommt.
Schliisselbegriffe

- Bibel

- Koran

- Schopfung

- Gottebenbildlichkeit

- Menschenbild

- Menschenrechte

Abstract

The essay begins with the basics

of the Islamic theology of crea-

tion. By comparing examples of

central texts from the Koran

and the Bible, it demonstrates

that the concept of humans

being created in the image of

God, which is essential for the

Christian theology of creation

and the Christian understand-

ing of human rights, is not to

be found in the Koran.

Keywords

- Bible

- Koran

- Creation

- Image and likeness of God

- Conception of the human
being

- Human rights

Sumario
El texto parte de las lineas
generales de la teologia isla-
mica de la creacion. A través
de la comparacion de textos
centrales del Coran y de la Biblia
muestra que el concepto del
hombre como imagen de Dios,
de central importancia para la
teologia cristiana de la creacion
y una comprension cristiana de
los derechos del hombre, no
aparece en el Coran.
Palabras clave
> Biblia
- Coran
- Creacion
- El hombre como imagen

de Dios
- Imagen humana
- Derechos humanos

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 180 - 201



Die Rolle des Menschen in der Schopfung 181

1 Fragestellung

as Verstdndnis der Welt als Schopfung Gottes ist Bibel und Koran gemeinsam. Als
Schopfung Gottes ist sie gut (vgl. Gen 1,31), mithin der Ort, an dem der Schopfer
erfahrbar wird (vgl. Sure 10,5.6; 25,45ff; 31,10.11; 32,7f; 41,12; 67,3; Rom 1,19ff). Die

Welt ist nicht im Sinne pantheistischer Systeme von einer unpersonlichen Weltseele durch-
waltet.! Sie ist auch nicht das Ergebnis eines kosmischen Kampfes, der vom Chaos zum
Kosmos gefiihrt hat, wie dies orientalische Schopfungsmythen schildern.? Die Welt ist auch
nicht im Sinne weltfeindlicher Gnosis das Produkt eines kosmischen Unfalls oder das Werk
eines bosen Demiurgen. In den offensichtlich vergleichbaren Schopfungsvorstellungen von
Bibel und Koran liegt also ein Ankniipfungspunkt zur Verstindigung von Christentum
und Islam hinsichtlich einer gemeinsamen Sorge des Menschen fiir die Schépfung®. Es
erhebt sich in erster Anndherung die Frage: Welche Stellung und welche Aufgabe weisen
Bibel und Koran dem Menschen in der Schépfung zu?* Die vorliegende Abhandlung betei-
ligt sich dabei nicht an einer in den letzten Jahren verstarkt zu beobachtenden Diskussion
iiber die Frage nach dem Verhiltnis von Wissenschaft und Schépfungsglaube und ihren
weiterfithrenden Aspekten.® Vielmehr geht es um einen grundlegenden exegetischen

Vergleich bestimmter Begriffe in Bibel und Koran.

1 Vgl.dagegen Ursula KOWANDA-
YASSIN, Mensch und Naturverstand-
nis im sunnitischen Islam (Bibliotheca
Academica, Reihe Orientalistik 17),
Wiirzburg 2011, 114. Die Verfasserin
ordnet auch den Pantheismus unter
der Uberschrift » Christliche Umwelt-
ethik«ein (ebd., 112), Gbersieht dabei
aber, dass der Pantheismus wesent-
lich einen personalen Gottesbegriff
ablehnt und daher nicht nur das christ-
liche, sondern auch das islamische
Gottesbild leugnet. Der Pantheismus
ist mit biblischen Schépfungs- und
Gottesvorstellungen nicht vereinbar
(vgl.Eberhard TIEFENSEE, Art. Pan-
theismus, in: Michael BUCHBERGER
[Begr.]/Walter KASPER u.a. [Hg.],
Lexikon fur Theologie und Kirche,
Bd. 7, Freiburg, Sonderausgabe 2009,
Sp.1318-1319) und daher sicherlich
nicht in Gen 1,2 (»Der Geist Gottes
bewegte sich Uber das Gesicht des
Wasser [sic]«) abzurufen (zitiert nach
KOWANDA-YASSIN, Mensch, 114),
wobei die Autorin in der von ihr
zurecht bestrittenen » Mannlichkeit «
des Begriffs »Geist « eine gute Gele-
genheit fur einen versteckten Seiten-
hieb auf christliche Vorstellungen
sieht, die ein trinitarisches Gottesbild
vertreten, also von Vater, Sohn und
Geist sprechen (vgl.ebd., 114). Dahin-
ter steht ein genealogisches Missver-

standnis des Sohnbegriffs bzw. der
Relation von Vater und Sohn im Chris-
tentum (vgl. hierzu Eva-Maria GERIGK,
Wabhlverwandtschaften. Die Her-
kunfts- und Verwandtschaftsmeta-
phorik im Johannesevangelium als
Suche nach den judischen Wurzeln
christlicher Identitat. Ein Zugang unter
besonderer Beriicksichtigung des
Gebetes zum Vater (Joh 17) [MThA 71],
Laer 2008.) »Geist« 11 (rd*h) wird
dartber hinaus zumeist als Femininum
verstanden, ist geschlechtlich also
nicht indifferent (vgl. Armin SCHMITT,
Art. Geist. I. Biblisch-theologisch, in:
LThK 4, Sp.370).

2 Vgl.Karl LONING/Erich ZENGER,
Als Anfang schuf Gott. Biblische
Schopfungstheologien, Dusseldorf
1997,20-29.

3 Vgl.Joachim GNILKA, Bibel und
Koran. Was sie verbindet, was sie
trennt, Freiburg/Basel/Wien 2007, 84;
Adel Theodor KHOURY, Kommen
Muslime in den Himmel? Gelangen
Christen ins Paradies? Beitrage zum
christlich-islamischen Dialog, Wiirz-
burg 2007, 129f. Die Gemeinsamkeiten
von Bibel und Koran bzw. Islam und
Christentum beruhen aber nicht auf
einer Gemeinsamkeit als »Buchreli-
gion« wie Kowanda-Yassin unrichtig
voraussetzt (vgl. KOWANDA-YASSIN,
Mensch [Anm.1], 48.69 u.6.). Im
Zentrum des Christentums steht nicht
ein Buch, sondern der Glaube an den
gekreuzigten und auferstandenen
Christus. Es sollte schon zu denken
gehen, dass die zweieine Bibel aus
zwei grof3en Teilen besteht, die selber
wieder zahlreiche Blcher umfassen.

4 Vgl.hierzu auch grundlegend
David L. JOHNSTON, Earth, Empire and
Sacred Text. Muslims and Christians as
Trustees of Creation (Comparative
Islamic Studies), London/Oakville 2010.
5 Vgl hierzu beispielsweise Paul
KUBEL, Die Erschaffung des Schopfers,
Miinchen 2013; Wolfgang WICKLER,
Die Biologie der Zehn Gebote und die
Natur des Menschen, Heidelberg 2014;
Bertram STUBENRAUCH, Widerlegt
Wissenschaft den Glauben? Ein kleiner
Schlagabtausch mit Szientisten, in:
George AUGUSTIN/Maria BRUN/
Erwin KELLER /Markus SCHULZE (Hg.),
»Christus — Gottes schopferisches
Wort«. Festschrift fir Christoph Kardi-
nal Schonborn zum 65. Geburtstag,
Freiburg/Basel/Wien 2010, 70-83;
Konrad SCHMIDT (Hg.), Was ist der
Mensch. Evolutionstheorie und
Schépfungsglaube, Paderborn 2010;
Gunther WENZ, Schopfung. Protologi-
sche Fallstudien (Studium Systemati-
scheTheologie, Bd.7), Géttingen 2013;
Hubert Philipp WEBER /Rudolf LANG-
THALER (Hg.), Evolutionstheorie und
Schépfungsglaube. Neue Perspektiven
der Debatte (Wiener Forum fir Theo-
logie und Religion 1), Gottingen 2013.




182 Eva-M. Gerigk

2 Vergewisserungen®
2.1 Gott ist der Schopfer des Menschen

Die Schopfungstheologie des Korans ebenso wie die der Bibel ist theozentrisch. Gott ist der
ausschlieBSliche Schdpfer von Himmel und Erde und aller Geschopfe”. Neben Gott gibt es
keine Gotter oder andere Lebewesen, die etwas Vergleichbares hervorbringen konnten. Die
Grundthese islamischer Theologie von der Einheit und Einzigkeit Gottes wird somit gerade
auch durch die Schopfungstheologie des Korans gepragt und findet sich dort in zahlreichen
Versen: »Er ist Gott, aufler dem es keinen Gott gibt, der Konig, der Heilige, der Inbegrift
des Friedens, der Stifter der Sicherheit, der alles fest in der Hand hat, der Méchtige, der
Gewaltige, der Stolze. Preis sei Gott! (Er ist erhaben) tiber das, was sie (Ihm) beigesellen. «
(59,23 vgl. 6,102; 13,16; 35,1.3; 37125; 40,62.65; 42,11)%. Genauer genommen wird Gott als
Schopfer von Himmel und Erde beschrieben: »Lob sei Gott, dem Schopfer der Himmel
und der Erde, der die Engel zu Boten gemacht hat mit Fliigeln, je zwei, drei und vier! Er
tugt der Schopfung hinzu, was Er will. Gott hat Macht zu allen Dingen« (35,1; vgl.12,101;
13,16; 14,105 39,465 42,11; 59,24), wobei er die Erde in zwei Tagen (vgl. 41,9), die gesamte
Schopfung in sechs Tagen vollzieht und sich am siebten Tag auf seinem Thron zurechtsetzt,
um die Herrschaft anzutreten (vgl. 7,54; 11,7; 50,38; 57,4). Zeichen der Allmacht Gottes ist
sein schopferisches Wort, mit dem er die Schopfung und auch den Menschen nach seinen
Vorstellungen ins Leben ruft: »Er ist es, der die Himmel und die Erde der Wahrheit ent-
sprechend erschaffen hat. Und am Tag, da Er sagt: Sei!, und es ist. Sein Wort ist Wahr-
heit[...]« (6,73 vgl. 2,117; 36,82).

Daneben gibt es zahlreiche Koranstellen, die den Vorgang der Erschaffung des Menschen
mit Metaphern aus dem Topferhandwerk beschreiben. Der Schopfungsvorgang ist also eine
handwerkliche Tat Gottes. Es wird hier das einfachste und am besten verfiigbare Material,
namlich Lehm oder Ton (vgl. 6,2; 712; 15,26.28.33; 17,61; 18,37; 35,11; 3711; 38,71.75f; 55,14) wie
bei einem Topfer (vgl. 38,75f: 55.14) verwendet, wahrend die Erschaffung der Engel bzw. Djinn
schon sehr viel anspruchsvoller aus Feuer erfolgt (vgl. 712; 15,27; 38,75f). Aber auch die Formung
von Himmel und Erde geschieht durch die Trennung einer festen, gestaltlosen Masse (21,30-33).

Der bibelkundige Leser wird nun unschwer deutliche Ubereinstimmungen des Korans
mit den biblischen Vorstellungen vom Schopfer, wie sie vor allem in Genesis 1 und 2 grund-
gelegt sind, erkennen. An erster Stelle steht auch dort das wirkmachtige Wort Gottes, das
vor allem Gen 1,1ff préagt (vgl. Gen 1,3.5.6.8.9.10.11.14.20.24.26) und das auch an letzter und
wichtigster Stelle den Menschen hervorbringt (vgl. Gen 1,26). Nach Genesis 2 erschafft Gott
den Menschen aus Erde (vgl. Gen 2,7). Dieses Bild gibt es ebenfalls im Koran: »Und Wir

6 Der Aufsatz verwendet Teile aus
meinem Buch Eva-Maria GERIGK,
Apokalyptisches Wissen im Koran?
Eine Untersuchung zum Fortwirken
weisheitlichen Denkens in friih-
islamischer Zeit, Mlnster 2012, 33-67.
Dort wird die Frage nach dem Ver-
haltnis von Schopfer und Geschopf in
Auseinandersetzung mit der islami-
schen Tradition und Philosophie auf
die Relation von géttlichem und
geschopflichem Wissen fokussiert,
wahrend die vorliegende Abhandlung
in Auseinandersetzung mitden ent-
sprechenden Bibel- und Koranstellen
von der Frage nach der Aufgabe und

Rolle des Menschen in der Schopfung
ausgeht und sich dabei auf die nicht
zuletzt in der Menschenrechtsdiskus-
sion wesentliche Frage nach der
Gottebenbildlichkeit des Menschen
konzentriert.

7 Vgl. KHOURY, Muslime

(Anm. 3),118.

8 Die hier verwendete Ubersetzung
des Korans ins Deutsche stammt von
Adel Theodor KHOURY, Der Koran.
Ubersetzung von Adel Theodor
KHOURY. Unter Mitwirkung von
Muhammad Salim ABDULLAH. Mit
einem Geleitwort von INAMULLAH
KHAN — Generalsekretar des Islami-

schen Weltkongresses, Gutersloh 52011.
Alle in diesem Beitrag vorkommenden
Koranzitate sind dieser Ubersetzung
entnommen.

9 Vgl. KHOURY, Muslime
(Anm.3),120.

10 Die Vorstellung von sieben Him-
meln erscheint auch in der spateren
judischen Tradition, wobei der siebte
Himmel der hochste und Ort der
Néhe Gottes ist (vgl. GNILKA, Bibel
[Anm. 3], 85f).

11 Ebd., 89.




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 183

haben den Menschen aus einer Trockenmasse, aus einem gestaltbaren schwarzen Schlamm
erschaffen.« (15,26) Der Mensch ist also aus einem sehr einfachen Material und daher
schwach und hinfillig®: » Aus ihr haben Wir euch erschaffen, und in sie lassen Wir euch
zuriickkehren, und aus ihr bringen Wir euch ein anderes Mal hervor.« (20,55) Dieser Vers
erinnert an Gen 3,19: »... Denn Staub bist du, zum Staub musst du zuriick.« Also sowohl
Koran als auch Bibel betrachten den Menschen als Geschopf Gottes, wobei in beiden Fillen
sowohl der Gedanke der Wortschopfung als auch der Gedanke einer Erschaffung aus Erde
gegeben ist.

2.2 Die Schopfung als Ort,
an dem der Mensch Gott erfahren kann

Den Schopfungsvorgang stellt sich der Koran im Einzelnen recht anschaulich vor, wobei er
die Anthropomorphismen aus Gen 2 noch verstarkt und vermehrt: Der Himmel bestand
urspriinglich aus Rauch (vgl. 41,11). Gott hat ihn dann zu einem festen Dach geformt
(vgl. 21,325 79,27f) und iiber die Erde ohne fiir den Menschen erkennbare Stiitzen empor-
gehoben (vgl.13,2; 31,10). Der Himmel besteht aus sieben Gewolbeschichten (vgl.2,29;
23,17.86; 41,12; 65,125 67,3; 71,15; 78,12), die die Erde iiberwolben'?, welche ihrerseits wiederum
darunter einen festen Boden bildet (vgl. 23,17; 31,10). Grundsitzlich besitzt die Schopfung
eine geordnete Struktur:

»Hast du denn nicht zu deinem Herrn geschaut, wie Er den Schatten lang werden lasst?
Wenn Er gewollt hitte, hitte Er ihn stillstehen lassen. Alsdann machen Wir die Sonne
zu einem Hinweis auf ihn. Dann ziehen Wir ihn zu Uns in einem geringen Maf3 ein.
Und Er ist es, der euch die Nacht zur Kleidung und den Schlaf zum Ausruhen macht,
und der den Tag zum Aufstehen macht. Und Er ist es, der die Winde als frohe Kunde
seiner Barmherzigkeit vorausschickt. Und Wir lassen vom Himmel ein reines Wasser
herabkommen, um damit eine abgestorbene Ortschaft zu beleben und um es vielen von
dem, was Wir erschaffen haben, Vieh und Menschen, zu trinken zu geben. Und Wir
haben es unter ihnen auf verschiedene Weise dargestellt, damit sie es bedenken.«
(25,45-50; vgl. 10,5.6; 31,10.11; 32,7f; 41,12; 67,3)

Das fiihrt auf einen sehr wesentlichen Aspekt islamischer Schopfungstheologie. Die aus-
gepragte Ordnung und Schoénheit des Kosmos verweist den Glaubenden auf den Schopfer
und sein schopferisches Handeln (vgl.auch 3,190-191; 30,22; 40,57; 42,29); sie fuhrt den
Menschen auch zur Furcht Gottes (vgl. 2,21.22; 4,15 7185). Die Beobachtung der Schopfung
fithrt den Menschen vor allem zur Einsicht in die Einzigkeit und Souverénitit Gottes: »Und
sie haben Gott Teilhaber gegeben: die Djinn, wo Er sie doch erschaffen hat. Und sie haben
Thm Séhne und Tochter angedichtet, ohne (richtiges) Wissen. Preis sei Thm! Er ist erhaben
iber das, was sie da schildern. Der Schopfer der Himmel und der Erde, woher soll Er ein Kind
haben, wo Er doch keine Gefahrtin hat und Er (sonst) alles erschaffen hat? Und Er weif$ tiber
alle Dinge Bescheid [...]« (6,100-101; vgl. auch 6,1; 2,163-165; 5,17; 7,191; 10,34; 16,3.17.20; 17,99;
22,73; 23,91; 25,2f; 27,64; 52,35f), ein Verstdndnis der Welt als Schopfung Gottes stets voraus-
gesetzt'!. Die Vorstellung der Schopfung als Weg zu Gott findet sich auch in Rom 1,19-21:
»Denn was man von Gott erkennen kann, ist unter ihnen offenbar; denn Gott hat es ihnen
offenbart. Denn Gottes unsichtbares Wesen, das ist seine ewige Kraft und Gottheit, wird seit
der Schopfung der Welt ersehen aus seinen Werken, wenn man sie wahrnimmt, so dass sie
keine Entschuldigung haben. Denn obwohl sie von Gott wussten, haben sie ihn nicht als Gott
gepriesen noch ihm gedankt, sondern sind dem Nichtigen verfallen in ihren Gedanken, und




184 Eva-M. Gerigk

ihr unverstandiges Herz ist verfinstert.« Das Problem, auf das dieser Text antwortet, ist also
nicht die grundsétzliche Erkennbarkeit Gottes in der Schopfung (die wird hier ebenso wie
im Koran vorausgesetzt), sondern die Weigerung der »Heiden«, Gott anzuerkennen wider
besseres Wissen. Dieses Problem kennt auch der Koran, wie die zitierte Belegstelle zeigt.

2.3 Permanente Schopfungstitigkeit als Ausdruck
der Nihe Gottes zu seinen Geschopfen im Koran

Der Begriff »Schopfer« ist im Koran also im Wesentlichen durch die Vorstellung der grund-
sitzlichen Souverinitit, Einzigkeit und Transzendenz Gottes geprigt!2. Gott steht seiner
Schopfung und vor allem den Menschen aber nicht ausschlieSlich fern. Mit der Vorstellung
der Souverdnitat Gottes sind auch Aspekte verbunden, die die Giite und den Schutz mithin
die Nahe Gottes den Glaubenden und seiner Schopfung gegeniiber betonen: » O ihr Menschen,
gedenket der Gnade Gottes zu euch. Gibt es denn einen anderen Schopfer als Gott, der
euch vom Himmel und von der Erde versorgt? Es gibt keinen Gott aufSer Ihm[...]« (35,3;
vgl. 6,103; 14,10; 40,61; 59,22; 12,101) Gott tragt und liebt seine Schopfung, er ist der Versorger
und Bewahrer seiner Geschopfe: »Und die Erde hat Er fiir die Geschopfe gelegt; auf ihr gibt
es Friichte, Palmen mit Bliitenscheiden, Korn auf Halmen und duftende Pflanzen. Welche
der Wohltaten eures Herrn wollt ihr beide fiir Liige erklaren?« (55,10-13; vgl.11,6; 11,56)

Vor allem die Vorstellung einer permanenten Schopfungstatigkeit Gottes bezeichnet
seine enge Verbundenheit mit der Schopfung und dem Menschen: »Und wahrlich,
Wir schufen den Menschen aus einem entnommenen Ton. Dann machten Wir ihn zu
einem Tropfen in einem festen Aufenthaltsort. Dann schufen Wir den Tropfen zu einem
Embryo, und Wir schufen den Embryo zu einem Fo6tus, und Wir schufen den Fotus zu
Knochen. Und Wir bekleideten die Knochen mit Fleisch. Dann lieflen Wir ihn als weitere
Schopfung entstehen. Gott sei gesegnet, der beste Schopfer!« (23,12-14; vgl. 22,5; 75,36-39)
Die Vorstellung von der stindigen Weiterschdpfung (Atomismus)'® bezieht sich nicht nur
auf den Menschen, sondern letztlich auf die gesamte Schopfung. Gott erschaftt in jedem
Augenblick den gesamten Kosmos in Form einer unausgesetzten schopferischen Wirksam-
keit neu. Das bedeutet, dass die Welt keine innere Kontinuitat, mithin keine Geschichte
besitzt. Auflere und vom Menschen als solche empfundene Kontinuitit ergibt sich aus
der schopferischen Gewohnheit Gottes, als immer erneute Wirkungserscheinungen des
gottlichen Schopferwillens, den Gott in Einzelfillen durchaus dndern kann'*. Das Wesen
jeder Erscheinung wird durch das schopferische Handeln Gottes in jedem Augenblick neu
festgelegt. Dies entspringt der Vorstellung der absoluten Souveranitat und Allmacht Gottes,
die gerade mit dem Schopfungsgedanken assoziiert ist: »Er ist der Schopfer der Himmel und
der Erde. Wenn Er eine Sache beschlossen hat, sagt Er zu ihr nur: Sei!, und sie ist.« (2,117;
vgl. 36,82; 6,73) Aussagen wie diese werden in der islamischen Theologie dann in einer Weise
interpretiert, die Gottes Allmacht geradezu als ungebundene Willkiir erscheinen lassen:

»Wenn er will, kann er die Welt in einem Augenblick vernichten oder wieder erschaffen.
Wenn alle Unglaubigen glaubig wiirden, hatte er keinen Vorteil; wenn alle Gldubigen
ungldubig wiirden, erlitte er keinen Verlust. Wenn er will, kann er Tote auferwecken,
Steine sprechen, Bdume gehen lassen, Himmel und Erde vernichten und wieder
erschaffen. Er kann tun, was er will, und was er will, das geschieht. Er hort alles, wenn-
gleich ohne menschliches Ohr. Er sieht alles, wenngleich ohne menschliches Auge. Er
sieht selbst die Schritte einer schwarzen Ameise auf einem schwarzen Stein in einer
schwarz-dunklen Nacht.«*®




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 185

Die Treue Gottes und damit verbunden seine Schopfermacht und souverine Herrschaft
erstreckt sich aber nicht nur auf das Diesseits, sondern auch tiber den Tod hinaus auf das
Jenseits: »Gott ist es, der die Kérner und die Kerne spaltet. So bringt Er das Lebendige aus
dem Toten und das Tote aus dem Lebendigen hervor. Das ist Gott — wie leicht lasst ihr euch
doch abwenden! - Er, der die Morgendimmerung anbrechen lasst. Er hat die Nacht zur
Ruhezeit und die Sonne und den Mond zur Zeitberechnung gemacht. Das ist das Dekret
dessen, der machtig ist und Bescheid weif3.« (6,95f; vgl. 12,101; 13,16; 35,1; 42,11; 59,24) Die Herr-
schaft Gottes im Jenseits driickt sich dabei auch in seiner Treue gegeniiber den Glaubenden
aus: »[...] Du Schopfer der Himmel und der Erde, du bist mein Freund im Diesseits und
Jenseits. Berufe mich als gottergeben ab und stelle mich zu den Rechtschaffenen.« (12,101)
Die Auferstehung gilt dementsprechend als zweite Schopfung: »Und sie sagen: »Sollen wir,
wenn wir (bereits) Knochen geworden und auseinandergefallen sind, wirklich wieder als neue
Schopfung erweckt werden?« (17,49; vgl. 13,55 17,985 21,104; 32,10; 34,7; 41,21; 46,33; 50,15; 53,47)

Das Konzept des Atomismus hat weitreichende Konsequenzen hinsichtlich der Frage
nach der Vorherbestimmung bzw. Willensfreiheit des Menschen. Wenn Gott in jedem
Augenblick die Welt und die in ihr lebenden Menschen neu erschafft, kann der Mensch
dann iiberhaupt frei handeln oder wird in seinem Leben durch den schopferischen Willen
Gottes alles vorherbestimmt?'

Zahlreiche Aussagen des Korans sprechen von der Pradestination des Menschen: »Kein
Ungliick trifft ein auf der Erde oder bei euch selbst, ohne dass es in einem Buch stiinde, bevor
Wir es erschaffen. Dies ist Gott ein leichtes.« (5722; vgl.15,60; 25,2; 2757) Sie lassen sich
grundsitzlich zusammenfassen: »Gott [hat] euch und das, was ihr tut, erschaffen ...« (3796)
»[...] Gott fihrt dann irre, wen Er will, und Er leitet recht, wen Er will. « (14,4)

Willensfreiheit erkennt der Koran in den Versen an, die von Gott als Richter sprechen:
»Und das Buch wird hingelegt. Da siehst du die Ubeltiter erschrocken vor dem, was darin
steht. Und sie sagen: »O wehe uns! Was ist mit diesem Buch, dass es nichts, weder klein
noch grof3, auslisst, ohne es zu erfassen?« Und sie finden (alles), was sie taten, vorliegen.
Und dein Herr tut niemandem Unrecht.« (18,49; vgl. 40,17; 41,465 99,7-8) »[...] Wer nun
will, moge glauben, und wer will, mége unglaubig sein.« (18,29) Der Koran macht also keine
eindeutig abschlieflenden Aussagen, sondern vertritt zwei Argumentationsstrange, die sich
widersprechen und auch unvermittelt nebeneinander stehen.” Versucht man dennoch, diese
beiden Argumentationsstrange zu vermitteln, bringt der Mensch auf der menschlichen
Ebene seine Taten frei zustande und ist daher fiir sie verantwortlich, auf gottlicher Ebene
ist aber alles von Gott in seiner Allwissenheit und Souverénitit vorherbestimmt und wird
von ihm ungeachtet der menschlichen Mitwirkung durchgefiithrt'8. Also einerseits verwaltet
der Mensch einen eigenen, von Gott zugewiesenen Kompetenzbereich, fiir den er vor Gott
verantwortlich ist. Es geschieht aber andererseits nichts, was Gott nicht im Voraus wiisste
oder vorherbestimmt hitte. In dieser Vorstellung duflert sich jedoch nicht das Bewusstsein
erdriickender Herrschaft, sondern im Sinne der oben genannten Koranstellen das Vertrauen
auf einen feinfiihligen und barmherzigen Gott.

12 Vgl.zum Gedanken der absoluten Schépfungsglaube als Ermutigung 15 Zitiert nach KHOURY, Einfiihrung
Herrschaft Gottes Uber seine Schop- zum Leben, in: AUGUSTIN/BRUN/ (Anm.13),115.

fung auch KHOURY, Muslime KELLER/SCHULZE, Christus 16 Vgl. KHOURY, Muslime

(Anm. 3),121-127. (Anm.5),156-160. (Anm. 3),122.

13 Vgl.Adel Theodor KHOURY, Ein- 14 Miteiner punktuellen Anderung 17 Vgl.zum Folgenden KHOURY,
fihrung in die Grundlagen des Islams, der Schopfungsgewohnheiten Gottes Einfihrung (Anm.13), 116f.
Altenberge 41994, Neudruck: Alten- erklart der Koran dementsprechend 18 Ebd., 117

berge 1999, 113f. Zur Vorsehung die auBergewohnliche Empfangnis

Gottes aus christlicher Perspektive Marias (vgl.3,47) und ebenso die Zeu-

vgl. George AUGUSTIN, Der christliche ~ gungdes Johannes (19,7-9).




186 Eva-M. Gerigk

3 Die Rolle des Menschen in der Schopfung
3.1 Prizisierung der Fragestellung

Wie nun in erster Vergewisserung dargelegt wurde, ist die Schopfung also Besitz und Herr-
schaftsbereich Gottes, mithin der Ort, an dem sich Gott und die Allmacht Gottes offenbaren,
an dem aber auch die Néhe Gottes in seinen Zeichen erfahrbar wird.

Die Schopfermacht und -souverénitit Gottes haben die Geschopfe mit gebiithrender
Demut zu beantworten: »Hast du nicht gesehen, dass (alle) Gott preisen, die in den
Himmeln und auf der Erde sind, und die Vogel mit ausgebreiteten Fliigeln? Jeder kennt
sein Gebet und seinen Lobpreis. Und Gott weif3, was sie tun. Und Gott gehort die
Konigsherrschaft der Himmel und der Erde. Und zu Gott fithrt der Lebensweg. « (24,41f;

vgl.16,48-49; 98,7)

Ein Vergleich der Schopfungsszenen von Bibel und Koran ist besonders aufschlussreich
hinsichtlich der Stellung des Menschen im Kontext der iibrigen Schopfung:

Sure 32,6-9

Gen 2,7

»Jener ist der,

der tiber das Unsichtbare und das

Offenbare Bescheid weif3,
der Michtige,
der Barmherzige,
der alles,

was Er erschaffen hat,
gut gemacht hat.

»Da formte Gott, der Herr, den
Menschen aus Erde vom Acker-
boden und blies in seine Nase den

Zuerst erschuf Er den Menschen
aus Ton,
dann machte Er seine Nach-

kommenschaft aus dem Ergufl Lebensatem.
eines ver dchtlichen Wassers. So wurde der Mensch zu einem lebendigen
Dann formte Er ihn und Wesen. «

blies ihm von seinem Geist ein.
Und Er macht euch Gehor,
Augen licht und Herz.

Thr seid aber wenig dankbar.«

19 Vgl.auch Andreas RENZ/Stephan
LEIMGRUBER, Christen und Muslime.
Was sie verbindet — was sie unter-
scheidet, Miinchen 22005, 122. Diese
schopfungstheologisch begrindete
Sonderstellung des Menschen wird

in neuerer Literatur vor dem Hinter-
grund der Evolutionstheorie bisweilen
in Frage gestellt und diskutiert:

vgl. hierzu John LENNOX, SiebenTage,
das Universum und Gott. Was Wissen-
schaft und Bibel Giber den Ursprung
der Welt sagen (Stiftung Christliche
Medien), Witten 2014, 53-71. Da der
Gedanke einer Sonderstellung aber

islamisches und koranisches Denken
pragt (vgl. hierzu die Ausfihrungen
bei KOWANDA-YASSIN, Mensch
[Anm.1], 23-104), soll der benannte
Diskussionsansatz hier nicht weiter-
gefiihrt werden.

20 Vgl.zur Problematisierung des
Begriffs »Gottebenbildlichkeit «:
Thomas MEURER, Im Bilde. Gewagte
Uberlegungen zur Gotteseben-
bildlichkeitsnotiz in Gen 1,26f, in:
AUGUSTIN/BRUN/KELLER /SCHULZE,
Christus (Anm.5), 98-105, dort
weitere Literatur.

21 Vgl. z.B. George AUGUSTIN, Der
christliche Schoépfungsglaube als
Ermutigung zum Leben, in: AUGUS-
TIN/BRUN/KELLER/SCHULZE, Christus
(Anm.s5),160-162.

22 Die christologischen Implikatio-
nen des Begriffs der Gottebenbildlich-
keit (vgl.z.B. MEURER, Im Bilde
[Anm. 20]) sollen hier nicht bertick-
sichtigt werden.

23 Vgl. hierzu beispielsweise Rudolf
PROKSCHI, Menschenrechte auf dem
Prifstand? Zum Dokument der Russi-
schen Orthodoxen Kirche Giber Wirde,
Freiheit und Rechte des Menschen, in:




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 187

In beiden Texten gilt, dass nur dem Menschen von Gott der Lebensatem direkt verlichen
wird. Das erhebt ihn iiber die Tiere als vernunft- und verantwortungsfihiges Wesen'®.

Was bedeutet das aber nun konkret fiir die Position, die dem Menschen in der Schépfung
zugewiesen wird? In welchem Verhiltnis werden Schopfer und Geschopf gesehen? Ist vor
allem der Begriff der Gottebenbildlichkeit°, der fiir biblisches Denken konstitutiv ist,>' auch
im Koran wiederzufinden?** Weitergefithrt miinden diese Fragen z. B.in eine christlich-isla-
mische Diskussion der Menschenrechte, die im vorliegenden Kontext aber nicht stattfinden
soll.2 Auch fithren Uberlegungen, die sich mit dem Zusammenhang von Schopfungstheologie
und Christologie?* bzw. den christologischen Implikationen des schépfungstheologischen
Gedankens der Gottebenbildlichkeit?> und ihrer Strittigkeit befassen9, an dieser Stelle zu
weit. Es geht daher ausschliefllich um die grundlegende Frage: Ist das Konzept der Gott-
ebenbildlichkeit nur fiir biblisches Denken konstitutiv oder auch im Koran wiederzufinden?

In der Sekundarliteratur begegnet man zuweilen dem Versuch, genau diesen biblischen
Begrift im Koran zu erheben und mit dem Gedanken einer Bundespartnerschaft von Gott
und Mensch zu verbinden®”.

Renz und Leimgruber beispielsweise finden das Konzept der Gottebenbildlichkeit im
Begriff des »Kalifen« (S 2,30) wieder, wobei es ihnen vor allem um eine Vergleichbarkeit,
vielmehr um eine Angleichung des islamischen Konzeptes der Menschenwiirde an das
christlich-westliche geht: »Von entscheidender Bedeutung fiir die christlich-islamische
Diskussion ist nun die Tatsache, dass viele moderne islamische Denker?® versuchen, auf
der Grundlage der koranischen Vorstellung vom Menschen als »Kalifen<ein dem modernen
christlich-westlichen entsprechendes und davon inspiriertes Konzept der Menschenwiirde
und der daraus folgenden grundlegenden Menschenrechte zu begriinden.«? »Damit
entspricht der koranische Begriff des Kalifats des Menschen inhaltlich dem biblischen
Begriff der Gottebenbildlichkeit des Menschen (Gen 1,26f), in dem das moderne christliche
Verstindnis von der Wiirde und den unverauflerlichen Rechten des Menschen griindet. «3°

Hier besteht jedoch aus Sicht der vorliegenden Studie die Gefahr, biblische bzw.
christliche Ideen und Konzepte in den Koran und den Islam einzutragen. Es steht dagegen
zu vermuten, dass eine der Bibel (vgl. Gen 1,26f) analoge Vorstellung von Gottebenbildlich-
keit dem Menschenbild im Koran nicht gerecht wird, da sie vor allem den Gedanken der
absoluten Transzendenz Gottes als entscheidende Grundidee islamischer Schopfungstheo-
logie nicht ausreichend wiirdigt. Andere Kommentatoren und Exegeten wie z.B. Joachim
Gnilka® stehen daher zu diesem Versuch in klarem Widerspruch.

Daniel L. Johnston®? wiederum bezieht sich weniger auf einen Vergleich begrifflicher
Differenzen zwischen Bibel und Koran. Auf der Basis einer griindlichen Analyse ent-
sprechender schopfungstheologischer Aussagen befasst er sich vielmehr eingehend mit der

AUGUSTIN/BRUN/KELLER/SCHULZE,
Christus (Anm. 5),106-122; Gerhard
Ludwig MULLER, Die menschliche
Entwicklung zwischen Schopfung

und Vollendung. Anmerkungen zur
Enzyklika Sollicitudo rei socialis von
Johannes Paul I1., in: AUGUS-
TIN/BRUN/KELLER/SCHULZE, Christus
(Anm.5),123-131.

24 Vgl.Dorothea SATTLER, »Ohne
das Wort wurde nichts, was gewor-
den ist« (Joh 1,3). Sprachphilosophisch
erschlossene Zugange zur Schop-

fungs-Christologie, in: AUGUSTIN/
BRUN/KELLER/SCHULZE, Christus
(Anm.5),300-316.

25 Vgl. MEURER, Im Bilde

(Anm. 20),105.

26 Vgl. Klaus VON STOSCH / Aaron
LANGENFELD (Hg.), Streitfall Er-
16sung (Beitrdge zur komparativen
Theologie 14), Paderborn 2015,

hier z.B. Zishan Ahmad GHAFFAR,
Erlésung, Offenbarung und Schop-
fung. Soteriologie als Diskurs-
horizont des christlich-muslimischen
Gesprachs, 115-122.

27 RENZ/LEIMGRUBER, Christen
(Anm.19),124-126.

28 Vgl.zur Problematisierung

des Begriffs » Gottebenbildlichkeit «:
MEURER, Im Bilde (Anm. 20).

29 RENZ/LEIMGRUBER, Christen
(Anm.19),125.

30 Ebd.

31 »Die Erschaffung des Menschen
als Bild Gottes Ubernimmt der Koran
nicht. Sie widersprache seiner Vor-
stellung vom absolut transzendenten
Gott« (GNILKA, Bibel [Anm. 2], 85).
32 JOHNSTON, Earth (Anm. 2).




188 Eva-M. Gerigk

iber diesen Aufsatz hinausgehenden Frage, welche Aufgabe dem Menschen als »Treuhander«
Gottes sowohl im Koran als auch in der Bibel nun konkret zufillt. Indem Johnston zutreffend
einen gemeinsamen Schopfungsauftrag voraussetzt, fragt er so nach dem Beitrag, den Muslime
und Christen hinsichtlich einer gerechteren und friedvolleren Welt gemeinsam leisten konnen.

Vor dem Hintergrund der Sekundarliteratur bleibt daher nach wie vor die Frage offen:
Gibt es Anhaltspunkte dafiir, den biblischen Gedanken der Gottebenbildlichkeit des
Menschen und damit verbunden einer Bundespartnerschaft von Mensch und Gott einerseits
mit dem des schopfungstheologisch abgesicherten Herrschaftsanspruchs des transzendent
bleibenden Gottes andererseits in Einklang bringen zu konnen, oder sind dies Konzepte,
die dem Koran grundsitzlich fremd sind? Dem soll hier nachgegangen werden.

3.2 Der Mensch als Diener Gottes im Koran

Das semantische Feld »Schopfung/Geschopf« ist im Koran mit dem semantischen Feld
»Herr /Herrschaft« assoziiert.>® Das ist ein entscheidendes Grundkonzept islamischer
Schopfungstheologie und kommt beispielsweise an vielen Stellen zum Ausdruck, wo die
Schopfung unmittelbar als Besitz/Herrschaftsbereich Gottes benannt wird:

»Euer Herr ist Gott, der die Himmel und die Erde in sechs Tagen erschuf und sich
dann auf dem Thron zurechtsetzte. Er ldsst die Nacht den Tag tiberdecken, wobei sie
ihn eilig einzuholen sucht. (Er erschuf auch) die Sonne, den Mond und die Sterne,
welche durch seinen Befehl dienstbar gemacht wurden. Siehe, Ihm allein steht das
Erschaffen und der Befehl zu. Gesegnet sei Gott, der Herr der Welten!« (7,54; vgl. 23,17;

27,645 35,1; 36,79-83; 42,29)

Der Herrschaftsgedanke tritt aber auch an Stellen hervor, an denen die Schopfung als von
Gott geordneter Lebensbereich benannt wird:

»Und wabhrlich, Wir schufen den Menschen aus einem entnommenen Ton. Dann
machten Wir ihn zu einem Tropfen in einem festen Aufenthaltsort. Dann schufen Wir
den Tropen zu einem Embryo, und Wir schufen den Embryo zu einem Fétus, und Wir
schufen den Fotus zu Knochen. Und Wir bekleideten die Knochen mit Fleisch. Dann
lielen Wir ihn als eine weitere Schopfung entstehen. Gott sei gesegnet, der beste
Schopfer! Dann werdet ihr nach all diesem sterben. Dann werdet ihr am Tag der
Auferstehung auferweckt werden. Und Wir schufen tiber euch sieben Bahnen, und Wir
lassen die Schopfung nicht unbeachtet. Und Wir lieflen vom Himmel Wasser in einem
bestimmten Maf3 herabkommen und liefen es sich in der Erde aufhalten. Und Wir
vermogen wohl, es wieder wegzunehmen. Und Wir lieflen euch dadurch Garten mit
Palmen und Weinstocken entstehen, in denen ihr viele Friichte habt und von denen ihr
essen konnt, und einen Baum, der aus dem Berg Sinai herauskommt, und der Fett
hervorbringt und auch Tunke fiir die, die essen. Und ihr habt in den Herdentieren einen
Grund zum Nachdenken. Wir geben euch von dem, was in ihrem Leib ist, zu trinken.
Thr habt an ihnen allerlei Nutzen, und ihr konnt davon essen. Und auf ihnen und (ebenso)
auf den Schiffen werdet ihr getragen.« (23,12-22; vgl. 10,5f; 31,10; 32,7f; 41,125 67,3)

Diese und andere Stellen sprechen von Gott als Versorger, Bewahrer und somit auch als
Herrscher tiber die Schopfung und die Geschopfe:

»Und es gibt kein Tier auf der Erde, ohne dass Gott fiir seinen Unterhalt sorgen und
seinen Aufenthaltsort und seinen Aufbewahrungsort kennen wiirde. Alles steht in einem
deutlichen Buch.« (11,6) »Ich vertraue auf Gott, meinen Herrn und euren Herrn. Es gibt




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 189

kein Tier, das Er nicht an seinem Schopf halten wiirde. Mein Herr befindet sich auf einem
geraden Weg. « (11,56; vgl. 24,41; 29,105 55,10-12)

Sehr wichtig ist dabei die Vorstellung der Alleinherrschaft Gottes, Gott hat keine
Teilhaber/ Partner an seiner Herrschaft, keine Geféhrten oder gar Kinder:

»Der Schopfer der Himmel und der Erde, woher soll Er ein Kind haben, wo Er doch keine
Geféhrtin hat und Er (sonst) alles erschaffen hat? Und Er weifd tiber alle Dinge Bescheid.
Das ist eben Gott, euer Herr. Es gibt keinen Gott aufler Thm, dem Schépfer aller Dinge. So
dienet Ihm. Er ist Sachwalter {iber alle Dinge.« (6,101-102)

Der unmittelbare Kontext gibt Aufschluss dartiber, dass an dieser Stelle offensichtlich Poly-
theisten gemeint sind%. Entschieden argumentiert er nicht nur in schépfungstheologischem
Kontext gegen jede Form einer Verwandtschaft von Gott und Geschopf/Mensch (vgl. 5,17;
6,100-102). Daher weist der Koran grundsitzlich auch die Vorstellung von Juden und
Christen zuriick, Gott habe einen Sohn (vgl. unter zahlreichen anderen Stellen 9,30; 19,35).

Nichts und niemand ist Gott gleich®. Das bedeutet im vorliegenden Zusammenhang:
Niemand besitzt die gleiche oder auch nur eine analoge Schopfungskompetenz (vgl.bei-
spielsweise 6,1.163; 7191.194; 16,3.17.20; 22,73; 23,91f; 52,35f). Es gibt daher nur einen Gott
(vgl. 6,163-165). Die Vorstellung der Unvergleichbarkeit und der damit verbundenen Vorstellung
der Transzendenz Gottes im Koran korreliert mit dem Gedanken der Einheit und Einzigkeit.

Es sind vor allem die Zeichen gottlichen Handelns in der Schépfung, die den Menschen
auf alle diese Tatsachen hinweisen (vgl.10,34; 27,64; 29,19; 31,10f). In Anbetracht dieser
Zeichen ist ausschlieSlich Demut die adaquate Haltung aller Geschopfe (vgl.16,49; 24,41).

Uroffenbarung (vgl. 7172) und Urpakt (vgl.36,60-61) beschreiben besonders pragnant
das Beziehungsverhaltnis von Gott und Mensch. Nach der Vorstellung des Korans hat Gott
jedem einzelnen Menschen den Grundgehalt der islamischen Botschaft in einer Uroffen-
barung kundgetan:

»Und als dein Herr aus den Lenden der Kinder Adams ihre Nachkommenschaft nahm
und gegen sich selbst zeugen lief3: »Bin ich nicht euer Herr?«»Sie sagten: Jawohl, wir
bezeugen es.« (Dies,) damit ihr nicht am Tag der Auferstehung sagt: > Wir ahnten nichts
davon. « (7172)

Die addquate Antwort des Menschen darauf ist der Urpakt:

»Habe Ich euch, o ihr Kinder Adams, nicht auferlegt, ihr sollt nicht dem Satan dienen - er
ist euch ja ein offenkundiger Feind -, ihr sollt Mir dienen, das ist ein gerader Weg?«
(36,60-61)3°

Erkenntnis Gottes (Uroffenbarung) und Ergebung in den Willen Gottes (Urpakt) sind somit
im Herzen eines jeden Menschen verankert und ihre Erinnerung ist Kern der Botschaft aller
Propheten. Das begriindet aus islamischer Sicht die wesentliche Identitét aller prophetischen
Offenbarungsreligionen. Der Islam gilt allerdings als die beste Ausgestaltung der einen Grund-
form. Die Vorstellung von Uroffenbarung und Urpakt heifit im vorliegenden Zusammen-

33 Vgl.auch RENZ/LEIMGRUBER, 35 Vgl.Smail BALIC, Art. Gott.
Christen (Anm.19), 122f. Islamisch, in: Adel Theodor KHOURY
34 Vgl.Der Koran. Arabisch-Deutsch. (Hg.), Lexikon religiéser Grund-
Ubersetzung und wissenschaft- begriffe. Judentum, Christentum,
licher Kommentar von Adel Theodor Islam, Graz/Wien/Kéln 1987, Sp. 425.
KHOURY Bd. I-XII, Gltersloh 36 Vgl.Adel Theodor KHOURY,
1990-2001; Bd. I, Gitersloh 1991, 111f. Der Islam. Sein Glaube, seine Lebens-

ordnung, sein Anspruch, Freiburg/
Basel/Wien 2001, 84f.




190

Eva-M. Gerigk

hang: Erkenntnis Gottes bedeutet fiir den Muslim, Diener Gottes zu sein. Das ist der Kern
der Beziehung von Gott und Mensch. Damit wird dem Menschen die auch biblisch belegte,
eindeutig untergeordnete Rolle des » Dieners« oder »Knechtes« zugewiesen. Diese Rolle setzt
ihn jedoch weder im Koran noch in der Bibel herab, sondern macht gerade seine Wiirde aus®.

3.3 Der Mensch als Bundespartner Gottes im Koran?

Fiir den Gedanken einer Bundespartnerschaft zwischen Gott und Mensch im Koran findet
man in der Sekundérliteratur den Bezug auf folgende Belegstelle3®:

Wir haben das Vertrauenspfand den Himmeln und der Erde und den Bergen
angeboten, sie aber weigerten sich,

es zu tragen,

sie waren erschrocken davor.
Der Mensch truges - [...]

Diese Stelle wird nun im positiven Sinne so ausgelegt, als habe der Mensch freiwillig eine
Aufgabe tibernommen, die ihn zum Treuhander tiber die Schépfung macht. Da dies Willens-
freiheit und Verstand voraussetze, werde der Mensch tiber alle anderen Geschopfe erhoben.
Wihrend alle iibrigen Geschopfe daher willenlose Diener Gottes seien, ihm unfreiwillig
dienten, liege die einzigartige Aufgabe des Menschen darin, sich in Freiheit fiir oder gegen
Gott zu entscheiden. Das stelle ihn sogar tiber die Engel. Der Mensch werde somit zu einem
autonomen Partner Gottes®. Diese Argumentation iibersieht einige wesentliche Textaus-
sagen: Die tibergeordnete Position des Menschen iiber den Engeln beruht nicht auf einer
besonderen Aufgabe des Menschen, sondern entspricht ausschliefilich dem Willen Gottes.
Die Engel als Geschopfe Gottes werden auch nicht als willenlose Diener inszeniert. Darauf
wird jeweils zurtickzukommen sein. Hinsichtlich S 32,72 gehen die Aussagen des Korans
auflerdem entscheidend weiter:

[...] er tut wirklich Unrecht und ist sehr toricht.
So wird Gott nun die Heuchler,
Minner und Frauen,
und die Polytheisten,
Mainner und Frauen,
peinigen,
und so wird Gott sich den Glaubigen,
Minnern und Frauen,
zuwenden.
Gott ist voller Vergebung und barmherzig.
(Sure 33,72)

37 Vgl.die Lieder vom Gottesknecht
in Jes 40-55 oder die liberaus positive
Konnotation des Begriffs Sklave/
Knecht, den sich Paulus im Prodmium
des Romerbriefes als Ehrentitel beilegt
(»Paulus, ein Knecht Christ Jesu, be-
rufen zum Apostel, ausgesondert zu
predigen das Evangelium Gottes, das
er zuvor verheil3en hat durch seinen
Propheten in der heiligen Schrift;
(R6m 1,1-2). Vgl.auch Rém 6,18:

»Knecht der Gerechtigkeit«.

38 Sure 33,72 ist die einzige Beleg-
stelle, die Renz und Leimgruber fir
ihre These der Bundespartnerschaft
zwischen Mensch und Gott ins Feld
fuhren (vgl. RENZ/LEIMGRUBER,
Christen [Anm.19],124).

39 Vgl.ebd., 124.

40 Der Koran. Arabisch-Deutsch.
Ubersetzt und kommentiert von Adel
Theodor KHOURY, Glilersloh 2004, 540.

41 Mit »Syntagma« ist die lineare
Verkniipfung von Woértern (Lexemen)
zu sinnvollen Wortketten gemeint, die
2.T. mitden Satzgrenzen Ubereinstim-
men kdnnen, aber nicht missen. Eine
feste syntagmatische Beziehung ist
zum Beispiel im Koran: »Jesus, Sohn
der Maria «. Auf syntagmatischer
Ebene ergibt sich die Bedeutung eines
Lexems also aufgrund seiner Stellung
innerhalb der Wortkette und aufgrund




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 191

Die Bedeutung des Stichwortes »Vertrauenspfand« ist nicht eindeutig zu klaren: »Ist es
die moralische Verantwortung dessen, der die Gebote Gottes empfingt, oder das Geschenk
des Lebens und alles, was damit an Sterblichkeit, Erkenntnis der Pflichten und Ubernahme
der Verantwortung verbunden ist? Der Mensch wusste wohl nicht genau, worauf er sich
einlief}, und er tat sich Unrecht, indem er sich etwas aufbiirdete, das er nur schwer erfiillen
kann. Daher die Folge im nichsten Vers: die Vergeltung Gottes.«*

Der syntagmatische*' Zusammenhang des Stichwortes » Treuhénderschaft«*? oder »Vertrauens-
pfand«* in Vers 33,72 ist also gerade nicht positiv, sondern beinhaltet eine deutliche Kritik
am Menschen. Es geht in diesem Textbeispiel um eine offensichtlich tiberhastete menschliche
Entscheidung, die menschlicher Uberheblichkeit entspringt und eben nicht Ausdruck mensch-
licher Klugheit oder Souverinitat ist. Die tibrige Schopfung lehnt in kluger und realistischer
Selbsteinschatzung ab, was der Mensch, blind fiir seine begrenzten Moglichkeiten, als Heraus-
forderung annimmt. Es geht also nicht um eine in Willensfreiheit iibernommene Verantwortung
des Menschen fiir die Schopfung, die ihn tiber die tibrigen Geschopfe erhebt und zu einem
Partner Gottes macht, sondern eher um ein entscheidendes Beispiel menschlicher Dummbeit,
das den Menschen bei Licht betrachtet sogar schlechter dastehen lasst als die gesamte {ibrige
Schopfung. Der Gedanke des Bundesschlusses fehlt hier ebenfalls. Es geht also gerade nicht um
den Menschen als vor allen Geschopfen auserwéhlten Bundespartner Gottes, wie man angesichts
der ersten Vershilfte vielleicht noch annehmen kénnte, sondern um den Menschen als torichtes
und tiberhebliches Geschopf, dem sich Gott letztlich aber wieder barmherzig zuwendet, das also
gerade als Treuhdnder der Schopfung vom Schopfer abhéngig und ihm verpflichtet, also klar
untergeordnet bleibt**. Es geht hier also gerade nicht um Gottebenbildlichkeit oder Bundespart-
nerschaft, sondern um die Barmherzigkeit Gottes gegeniiber seinem tdrichtesten Geschopf*®.

3.4 Der Mensch als Stellvertreter Gottes in Koran und Bibel*®
3.4.1 Der Mensch als Stellvertreter Gottes im Koran

Der Mensch als Stellvertreter / Nachfolger in S 2,30%
Unter dieser Voraussetzung ist auch Sure 2,30 zu lesen, wo Gott den Menschen als seinen
Nachfolger*® bzw. Stellvertreter* einsetzt.

Das Stichwort »Nachfolger« ist in S 2,30 nicht ganz geklart und kann im Sinne isla-
mischer Kommentatoren mehrere Bedeutungsinhalte haben:*® Es kann im wortlichen
Sinne Generationenfolge bedeuten (vgl.S 6,165) oder sich auf untergegangene Vor-
gangergenerationen beziehen (vgl. S 10,14). In der islamischen Theologie besteht aber auch
die Vorstellung, dass » Adam und nach ihm die Menschen die Nachfolger Gottes auf Erden
sein werden, damit sie die Schopfung Gottes nach dem Gesetz Gottes verwalten (vgl.in
diesem Sinn die Einsetzung Davids, damit er »zwischen den Menschen nach der Wahrheit
urteile«: 38,26). Der Mensch wire damit Stellvertreter Gottes auf Erden.«*! Hier konnte
man Ankniipfungspunkte an biblische Inhalte finden.

von Bedeutungsuberschneidungen 42 RENZ/LEIMGRUBER, Christen 48 Vgl.Der Koran (Anm. 40), 62.
(Semrekurrenzen) mit den Lexemen (Anm.19),124. 49 Vgl.ebd.; vgl.auch RENZ/

des Kontextes (vgl. Otto KELLER/ 43 Der Koran (Anm. 40), 540. LEIMGRUBER, Christen (Anm.19),124.
Heinz HAFNER, Arbeitsbuch zur Text- 44 Vgl.dagegen RENZ/LEIMGRUBER, 50 Vgl.hierzu auch ausfhrlich
analyse. Semiotische Strukturen, Christen (Anm.19), 123f. JOHNSTON, Earth (Anm. 4), 239-403.
Modelle, Interpretationen [UTB 1407], 45 Vgl.dagegen ebd.,124-126. 51 Der Koran (Anm. 40), Bd. 1. 222.
Miinchen 31995, 27; Wilhelm EGGER, 46 Vgl.hierzu auch grundlegend Zu verschiedenen Ubersetzungs-
Methodenlehre zum NeuenTestament.  JOHNSTON, Earth (Anm. 4). varianten des Begriffs »khalifa« vgl.
Einflhrung in linguistische und histo- 47 Vgl.zur Aufgabe des Menschen auch JOHNSTON, Earth

risch-kritische Methoden, Freiburg/ als chalifat Allah auch KOWANDA- (Anm. 4), 239-240.

Basel/Wien 21990, 110-112). YASSIN, Mensch (Anm.1).




192

Eva-M. Gerigk

keiten und Unterschieden nun weiterfiithren.

Ein Vergleich von S2,30 in ihrem vollstindigen Kontext mit der analogen Bibelstelle
(Gen 2,18-23) soll bei der Begriftskldrung im Koran durch die Ermittlung von Gemeinsam-

Sure 2,30-33

Gen 2,18-23

30

31

32

33

Und als dein Herr zu den Engeln
sprach:

»Ich werde auf der Erde einen
Nachfolger einsetzen.«

Sie sagten:

» Willst Du auf ihr einen einsetzen,
der auf ihr Unheil stiftet

und Blut vergieft,

wihrend wir dein Lob singen

und deine Heiligkeit rithmen?«

Er sprach:
»Ich weif3,
was ihr nicht wisst.<

Und Er lehrte Adam alle Dinge
samt ihren Namen.

Dann fiihrte Er sie den Engeln vor
Und sprach:

»>Tut mir die Namen dieser kund,
so ihr die Wahrheit sagt.«

Sie sagten:

»Preis sei Dir!

Wir haben kein Wissen
aufler dem,

was Du uns gelehrt hast.
Du bist der,

der alles weif$

und weise ist.<

Er sprach:
»O Adam,
tu ihnen ihre Namen kund.«

Als er ihre Namen kundgetan hatte,
sprach Er:

»Habe Ich euch nicht gesagt:

Ich weif$ das Unsichtbare der
Himmel und der Erde,

Und Ich weif3,

was ihr offenlegt

und was ihr verschweigt?«

18

19

20

21

22

23

Dann sprach Gott, der Herr:
Es ist nicht gut,

dass der Mensch allein bleibt.
Ich will ihm eine Hilfe machen,
die ihm entspricht.

Gott, der Herr, formte aus dem
Ackerboden alle Tiere des Feldes und
alle Vogel des Himmels und fithrte sie
dem Menschen zu, um zu sehen, wie
er sie benennen wirde.

Und wie der Mensch jedes lebendige
Wesen benannte,

so sollte es heiflen.

Der Mensch gab Namen allem Vieh,
den Vogeln des Himmels und allen
Tieren des Feldes.

Aber eine Hilfe, die dem Menschen
entsprach, fand er nicht.

Da lief? Gott, der Herr, einen tiefen
Schlaf auf den Menschen fallen, so
dass er einschlief,

nahm eine seiner Rippen und ver-

schloss die Stelle mit Fleisch.

Gott, der Herr, baute aus der Rippe, die
er vom Menschen genommen

hatte, eine Frau und fiihrte sie dem
Menschen zu.

Und der Mensch sprach:

Das endlich ist Bein von meinem Bein
Und Fleisch von meinem Fleisch.
Frau soll sie heiflen;

Denn vom Mann ist sie genommen.




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 193

Beide Texte sprechen von der Benennung der tibrigen Geschopfe durch den Menschen.
Der Korantext beginnt mit der unumstofllich formulierten Entscheidung Gottes, den
Menschen als seinen Stellvertreter/Nachfolger auf Erden einzusetzen (vgl. 2,30). Darauf folgt
ein Einwand der Engel, der in Form einer Antithese die Qualifikation des Menschen fiir
die ihm zugedachte Aufgabe bezweifelt. Die Sprechhandlungen sind dabei komplementir,
also in Form einer Sequenz angelegt: Die Komplementaritit von Rede (Gottes) und
Gegenrede (der Engel) zeigt sich dabei in der Stichwortwiederholung »einsetzen« und in
der Pronominalisierung: »auf der Erde«/»auf ihr«. Die Antwort Gottes gehort demnach
nicht mehr zur ersten Dialogsequenz, sie bleibt vielmehr unwidersprochen. Damit wird
die Aufmerksamkeit des Lesers auf die Aussage Gottes gelenkt, dem das letzte Wort in
dieser ohnehin asymmetrischen Auseinandersetzung zusteht. Die Asymmetrie ist schon
mit der statistischen Lange der Wortbeitrage gegeben. Wihrend Gott kurz und pragnant
spricht, erheben die Engel wortreichen Einspruch und beweisen damit ihre rhetorisch
unterlegene Position. Inhaltlich lduft der Textabschnitt auf das Thema »Wissen« hinaus.
Gott hebt in einer Antithese, die durch das Stichwort »wissen« dominiert wird, auf seine
Allwissenheit ab, die die Engel als Geschopfe nicht besitzen, obgleich sie hinsichtlich der
noch bevorstehenden Geschichte des Menschen eine erstaunliche Hellsichtigkeit beweisen.
Die durch diese Hellsichtigkeit gegebene semantische Spannung wird jedoch nicht aufgelst,
ein weiteres Element, das die Souverénitit Gottes inszeniert. Narrativ fahrt der Text dann
fort und schafft damit noch einmal einen klaren formalen Abschluss zum vorangegangenen
Dialog. Der Antwort Gottes ist nichts mehr hinzuzufiigen, sie ist unumstogilich.

Der narrative Anteil des Textes (2,31a) berichtet nun, dass Gott Adam die Namen der
von ihm geschaffenen Dinge lehrt. Hier zeigt sich ein entscheidender Unterschied zu dem
vergleichbaren biblischen Text, der das thematische Profil des Korantextes noch deutlicher
hervortreten lasst. Nicht Adam gibt den Geschopfen ihren Namen und bestimmt damit ihr
Wesen und Gott lisst ihm dabei freie Hand (»[...] und fithrte sie dem Menschen zu, um zu
sehen, wie er sie benennen wiirde«, Gen 2,19), sondern Gott lehrt Adam die Namen seiner
Geschopfe. Gott bestimmt ihr Wesen und behauptet damit seinen Allmachtsanspruch tiber
die gesamte Schopfung, der auch in der nachfolgenden Dialogsequenz zwischen Gott und
den Engeln wieder auf der Wissensebene entfaltet wird. Das Thema »Wissen« erscheint in der
auch diesen Textausschnitt dominierenden Stichwortkette »Namen kundtun«, »Wahrheit
sagen«, »Wissen, »gelehrt haben«, »alles wissen«, »weise sein« und bildet einen formalen
Rahmen um den gesamten Abschnitt: »Tut mir die Namen dieser kund [...]« (2,31b)
» O Adam, tu ihnen ihre Namen kund. «« (2,33a) Der inhaltliche Bezug lasst gerade den Kon-
trast zwischen dem Nichtwissen der Engel und dem besonderen Wissen Adams hervortreten.

Sowohl Adam als auch die Engel fithren dabei aber ausschliefSlich Befehle Gottes aus.> Adam
erscheint den Engeln gegeniiber zwar privilegiert®®, dies aber nur von Gottes Gnaden. Adams
Wissen ist also von Gott explizit geschenktes, offenbartes Wissen, nicht sein eigenes Wissen, wie
der biblische Text nahelegt. Der biblische Text scheint den Menschen also durchaus als Partner
Gottes zu inszenieren, wihrend der Koran auf die unwidersprochene Souverénitat und Herr-
schaft Gottes {iber seine Schopfung Wert legt. Wissen um das Wesen der Schopfung ist nach
der Vorstellung des Korans von Gott, dem Schopfer, geschenktes, mithin offenbartes Wissen.

52 Vgl.auch JOHNSTON, Earth 53 Vgl.auch RENZ/LEIMGRUBER,
(Anm. 4), 242: Die Engel scheinen an Christen (Anm.19),124.

keiner Stelle im Koran einen freien

Willen zu besitzen, womit auch

an dieser Stelle die Allmacht Gottes

unstrittig vorausgesetzt wird.




Eva-M. Gerigk

194

Dann folgt wieder ein narrativer Einschnitt (vgl. 2,33), der das Motiv des Wissens noch
einmal abschlieflend aufgreift und zum Befehl Gottes durch Stichwortwiederholung (Namen
kundtun) und Pronominalisierung (Adam/er) in Beziehung setzt. [»>O Adam, tu jhnen
ihre Namen kund.« Als er ihnen ihre Namen kundgetan hatte.« (2,33)] Diese formal kom-
plementare Inszenierung von Sprechhandlung Gottes einerseits und nonverbaler Hand-
lung Adams andererseits belegt noch einmal sehr deutlich die den Text beherrschenden
Autoritatsverhiltnisse: Wihrend den Engeln die Gott gegeniiber rhetorisch unterlegene
Position zugewiesen wird, erhélt Adam trotz seines den Engeln offensichtlich tiberlegenen
Wissens gar keine Redeanteile. Sein Einverstindnis wird iiberall vorausgesetzt. Das Wissen,
das ihn gegeniiber den Engeln auszeichnet, ist, wie gesagt, von Gott geschenkt. Explizit
wird dem Menschen damit keine besondere Aufgabe in der Schopfung zugewiesen, wie
dies in Gen 1,28>* der Fall ist. Dementsprechend wird die Allwissenheit Gottes auch zum
Fazit des hier betrachteten Textabschnittes, wobei sich Gott in einem Selbstzitat: »Habe
ich euch nicht gesagt: [...]« (2,33), auf sich selbst bezieht: »Ich weif3, was ihr nicht wisst.«
(2,30)/ »Ich weif8 das Unsichtbare der Himmel und der Erde, ... « (2,33). Damit wird die
erste Aussage Gottes (»Ich weif3, was ihr nicht wisst. «) noch einmal prazisiert und gewichtet.
Die Rahmung durch das Thema »Wissen« bedeutet: Gottes Wissen umgreift das der Engel
und das des Menschen.>® Es hat keine andere Quelle als Gott selbst.

Gott wird also gerade in diesem Text als der souverane Herr von Himmel und Erde
inszeniert. Das definiert dann auch das kontextuelle Umfeld des Stichworts » Nachfolge «
und damit die Beziehung von Mensch und Gott. Der Mensch ist im Sinne des Korans als
Stellvertreter Gottes fiir die Schopfung verantwortlich. Er hat diese im Sinne Gottes zu
pflegen und zu verwalten. Er ist dabei kein willenloser, sondern ein loyaler Diener, mit
einem von Gott klar umrissenen Kompetenzbereich. Sehr viel klarer als in der biblischen
Tradition wird hier also die Verfiigungskompetenz des Menschen iiber die Schopfung
in Abhdngigkeit vom Schopfer inszeniert. Im Koran geht es also zwar einerseits um das
Thema der Stellvertreterschaft Gottes durch den Menschen, wie einleitend gesagt wird,
dieses Thema wird andererseits aber sofort dem Gedanken der Souverénitat Gottes und

54 Bei Gen 1,28 handelt es sich um
einen Vers innerhalb eines Schop-
fungsmythos und keinesfalls um einen
Vertreter der Gattung »Bibelpsalm«
(vgl. hierzu den ausfuhrlichen Kom-
mentar von Erich ZENGER, Psalmen.
Auslegungen Bd.1-4, Freiburg/Basel/
Wien ©2006) wie Kowanda-Yassin
wiederholt unrichtig behauptet
(KOWANDA-YASSIN, Mensch [Anm. 1],
77.81.88 und 6fter), wobei sie gele-
gentlich auch korrekt von »Bibelstelle «
spricht (ebd., 88.90). Sie stellt im
gegebenen Zusammenhang dann fest,
dass der von ihr aus dem Kontext
gerissene Ausschnitt aus Vers Gen 1,28
(»Macht euch die Erde untertan,
zitiert ebd., 81) Anlass gibt »zu der
Annahme, dass der Mensch die Er-
laubnis hat, die Erde riicksichtslos aus-
zubeuten und von Gott den Befehl

zu herrschen erhalten hat« (ebd., 81).
Wer dies behauptet, wird hier nicht
und spater diinn belegt (vgl.ebd., 88).
Leider fehlen ganzlich Belege fur die
Behauptung eines »lokalen Konzils«,
das ca.im Jahre 1840 mit dem Verweis

auf die Schépfungsordnung grund-
satzlich StraBenbeleuchtung verboten
haben soll, was dann vom 2. Konzil
(gemeint ist nicht etwa ein zweites
lokales, sondern das I1. Vaticanum)
jedoch wieder aufgehoben worden
sei (Eine Diskussion um Strafenbe-
leuchtung habe ich in den Konzils-
dokumenten allerdings nicht gefun-
den. Vgl.Karl RAHNER /Herbert VOR-
GRIMMLER, Kleines Konzilskompen-
dium. Samtliche Texte des Zweiten
Vatikanums mit Einfihrungen und
ausfuhrlichem Sachregister, Freiburg/
Basel/Wien 1966). Damit sei offen-
sichtlich gerade seit dem I1. Vaticanum
»die Erlaubnis gegeben, die Erde und
ihre Geschdpfe zu unterwerfen, und
sie flrr die eigenen Nachkommen zu
bevolkern und nutzbar zu machen«
(ebd., 88). Dies habe man auf christ-
licher Seite als Befreiung empfunden
(vgl.ebd., 88). Seit dem I1. Vaticanum
scheint fir Kowanda-Yassin christ-
licherseits die riicksichtlose Ausbeu-
tung und Zerstérung der Natur also
erlaubt zu sein, was sich in dem von

ihr hergestellten Kontext unter ande-
rem also nun auch in der seit ca.1965
erlaubten Verwendung von Stral3en-
lampen auRert. Fehlende Belege ver-
hindern jede Diskussion oder auch nur
Nachprifbarkeit. Wie weit eine der-
artige Polemik fiir die Losung gemein-
samer Probleme im Bereich des Um-
weltschutzes zielfiihrend ist, bleibt
daher die Frage. Die Verwendung ein-
schlagiger alttestamentlicher Kom-
mentare fehlt vollig, z.B. Erich ZENGER
(Begr.)/Ulrich BERGES (Hg.), Herders
theologischer Kommentar zum Alten
Testament (HThKAT) oder Walter
DIETRICH (Hg.), Internationaler exege-
tischer Kommentar zum Alten Testa-
ment (IEKAT) oder Ernst SELLIN/
Wilhelm RUDOLPH, Kommentar zum
Alten Testament. Die Liste ist verlan-
ger- und differenzierbar z.B. Gerhard
VON RAD, Das erste Buch Mose.
Genesis (ATD 2-4), Gottingen #1987,
oder DERS., Genesis. A commentary,
London 1972. Stattdessen werden
systematisch-theologische Uberlegun-
gen allgemeinerer Art (Verweis auf




195

Die Rolle des Menschen in der Schopfung

seines Wissens im Verhiltnis zu allen tibrigen Geschdpfen untergeordnet. Es geht somit
auch hier nicht um das Thema der Gottebenbildlichkeit. Daher stellt den Menschen
auch nicht seine besondere Aufgabe iiber die Engel®®. Diese Sonderstellung beruht
vielmehr ausschlieSlich auf der freien Setzung Gottes, wie sie sich auch in folgendem
Textbeispiel aufdert:

»Und Wir haben den Menschen aus einer Trockenmasse, aus einem gestaltbaren
schwarzen Schlamm erschaffen. Und die Djinn haben Wir vorher aus dem Feuer des
glithenden Windes erschaffen. Und als dein Herr zu den Engeln sprach: >Ich werde einen
Menschen aus einer Trockenmasse, aus einem gestaltbaren schwarzen Schlamm
erschaffen. Wenn Ich ihn geformt und ihm von meinem Geist eingeblasen habe, dann
fallt und werft euch vor ihm nieder.« Da warfen sich die Engel alle zusammen nieder,
aufler Iblis; er weigerte sich, zu denen zu gehoren, die sich niederwarfen. Er sprach:»O
Iblis, was ist mit dir, dass du nicht zu denen gehdrst, die sich niederwarfen?« Er sagte:
»Ich kann mich unmoglich vor einem Menschen niederwerfen, den Du aus einer
Trockenmasse, aus einem gestaltbaren schwarzen Schlamm erschaffen hast.< Er sprach:
»Dann geh aus ihm [dem Paradies] hinaus. Du bist ja der Steinigung wiirdig. Und auf
dir liegt der Fluch bis zum Tag des Gerichtes. « (15,26-35 vgl. 711-13; 17,61)

Der Begriff »Nachfolger« im iibrigen Korantext

Weitere Belegstellen im Koran lassen das Bedeutungsprofil des Begrifts »Nachfolger«
hinsichtlich seines Gebrauchs in S 2,30 noch etwas plastischer hervortreten. Ohne dass
im Rahmen dieses Aufsatzes Anspruch auf Vollstindigkeit zu erheben wire, zeigt schon
der grobe Uberblick iiber die Verwendungskontexte des Stichwortes »Nachfolger«
im Koran, dass hier oft ein wortlicher Gebrauch im Sinne von »Nachkommenschaft«
oder »Generationenfolge« vorausgesetzt werden kann. Das ist beispielsweise in S 6,133;
7:69.74.169; 10,14.73; 11,57; 19,59; 35,39 der Fall. Ein eher wortlicher Gebrauch liegt auch in

S 24,55, 43,60 vor.”’

Jurgen Moltmann) ins Feld gefuhrt.
Kowanda-Yasssin zitiert ihn dabei
unter Berufung auf Sekundarliteratur:
»Moltmann sieht die Schopfung in drei
Zeitdimensionen dargestellt:

+ die»Schopfung am Anfang¢, wie

sie urspriinglich erschaffen wurde, gilt
es zu bewahren;

+ die >fortgesetzte Schépfung« (Evolu-
tionsprozess) zeigt die Veranderungs-
und Entwicklungs-Maglichkeiten;

+ die>Schépfung am Ende« (Vollen-
dung der Schépfung) verweist auf ihre
Erlésung» (Christoph STUCKELBERGER,
Versohnung mit der Natur. Umwelt-
verantwortung aus religioser Sicht,
1986, 64, zitiert von KOWANDA-
YASSIN, Mensch [Anm. 1], 89f. Da
Stlickelberger in der Literaturliste der
Monographie nicht mehr aufgefthrt
wird, bleibt der Erscheinungsort
offen.). So wertvoll der Beitrag von
Jurgen Moltmann zweifelsohne ist, es
ist kein explizit exegetischer, der
unmittelbar auf Gen 1,28 anzuwenden
ware, es ist nicht einmal ein direktes
Moltmannzitat, sondern stammt nach-

weislich aus einer Sekundarquelle.
Daher bleibt die Verfasserin weit hin-
ter ihrem eigenen Anspruch zurlick:
»Diese Ausfiihrungen gewahren dem
Leser einen Blick in den regen Diskurs
liber diese spezielle Bibelstelle und
zeigen, wie vielseitig Bibelexegese ist«
(ebd., 90). Bibelexegese ist nicht nur
bedeutend vielseitiger, sie ist auch
lange nicht bei historisch-kritischer
Hermeneutik stehen geblieben
(vgl.z.B. EGGER, Methodenlehre
[Anm. 41]; KELLER/HAFNER, Arbeits-
buch [Anm. 41]; konkrete Anwendun-
gen z.B. bei Stefan SCHREIBER, Be-
gleiter durch das Neue Testament,
Disseldorf 2006; GERIGK, Wahlver-
wandtschaften [Anm. 1], 68-114;
Anwendung auf den Koran: z.B.
Eva-Maria GERIGK, Der andere Jesus.
Hermeneutische Studie zum Koran
als Dokument religidser Identitdt am
Beispiel der Gestalt Jesu [Christentum
und Islam im Dialog/Christian — Mus-
lim Relations, 15], MUnster 2014),

wie aber von Kowanda-Yassin ohne
Belege suggeriert wird: » Diese histo-

risch-kritischen Ausfiihrungen der
Exegese des 19. und 20.Jahrhunderts
sind heute weitgehend in dieser Form
akzeptiert, wurden jedoch nicht
immer in der Form vertreten. Altere
Auslegungen dieser Stelle haben
dazu beigetragen, das Verstandnis
des Christentums als »Mensch als
Herrschermacher« zu untermauern«
(ebd., 89). Das Fehlen der Nachpruf-
barkeit macht auch diese These wieder
kaum diskutierbar. Ein Uberblick oder
auch nur Einblick in die Exegese der
gegebenen Bibelstelle durfte
misslungen sein.

55 Vgl. JOHNSTON, Earth

(Anm. 4), 242.

56 Dagegen RENZ/LEIMGRUBER,
Christen (Anm.19),124.

57 Vgl.Der Koran (Anm.34),

Bd. X, 76 mit weiteren Belegstellen.




196 Eva-M. Gerigk

Eine weitere Verwendungsvariante findet sich in S 38,26%%: »O David, Wir haben dich
zum Nachfolger auf der Erde bestellt. So urteile zwischen den Menschen nach der Wahr-
heit und folge nicht der (eigenen) Neigung, dass sie dich nicht vom Weg Gottes abirren
lasst.« Diese Textstelle bezieht den Begriff »Nachfolger« auf David. Der unmittelbare
Kontext weist dabei David eine Richterfunktion gegeniiber allen tibrigen Menschen und
damit deutlich eine Herrscherrolle zu, die ihm explizit von Gott tibertragen wird. Das
bezeichnet David als Nachfolger der Propheten oder der Herrscher auf Erden® oder aber
auch als Stellvertreter Gottes®®, mit einem von Gott klar benannten Kompetenzbereich.
Ahnlich unbestimmt wird das Stichwort »Nachfolger« auch in S 27,62 verwendet,*! wobei
der unmittelbare Kontext (27,61-64) wie in S 2,30 auch hier Bezug auf das schopferische
Handeln Gottes zu Beginn der Schopfung nimmt und daher die Konnotation »Stell-
vertreter Gottes im Kontext schopferischen Handelns« wahrscheinlich macht. In S 57,7
spricht Gott in Form eines Imperativs explizit die Muslime an: (»Glaubt an Gott und
seinen Gesandten [...]«). Gott setzt sie als »Nachfolger« tiber die Giiter der Erde ein.
Da der eigentliche Besitzer dieser Giiter Gott ist und auch bleibt, ergibt sich daraus eine
ethische Verpflichtung fiir die Menschen. Sie haben die Giiter der Erde im Sinne Gottes
zu verwalten und zu gebrauchen®?. Auch hier wird nicht wirklich klar, wie das Stichwort
»Nachfolge « inhaltlich gefasst ist. Aus der ethischen Verpflichtung, die Giiter der Erde im
Sinne Gottes zu verwalten, die der Text enthilt, legt sich jedoch ein Verstindnis im Sinne
von »Stellvertreter Gottes« nahe. »Nachfolger/ Stellvertreter« meint dann &hnlich wie in
S 2,30, dass der Mensch fiir die Schopfung verantwortlich ist und diese im Sinne Gottes zu
pflegen und zu verwalten hat. Gott benennt dabei klar die Verpflichtungen, die mit dieser
Aufgabe verbunden sind.

6,165 ist eher dunkel: »Er ist es, der euch zu aufeinanderfolgenden Generationen
auf der Erde gemacht und die einen von euch iiber die anderen um Rangstufen erh6ht
hat, um euch zu priifen in dem, was Er euch zukommen liel. Dein Herr ist schnell im
Bestrafen, und Er ist voller Vergebung und barmherzig.« Hier ist von »aufeinander-
folgenden Generationen« die Rede und man kann verschiedene Bedeutungsaspekte
erkennen, je nachdem wie das Pronomen »euch« als Anrede Gottes an einen nicht
naher benannten Kommunikationspartner verstanden wird. »Euch« kann sich auf
Muhammad als das Siegel der Propheten und die von ihm gefithrte Gemeinschaft
beziehen, die allen anderen als letzte folgt. »Euch« kann aber auch allgemeiner auf die
Menschheit schlechthin bezogen sein, dann beinhaltet das Syntagma »aufeinander-
folgende Generationen« allgemein »die von Gott festgelegte Generationenfolge«. Es
kann aber auch analog zu S 2,30 den Menschen schlechthin als Stellvertreter Gottes
bezeichnen®?. Dieser kurze Uberblick soll geniigen, um zweierlei festzustellen: Erstens
wird der Mensch nirgendwo vollig eindeutig als »Stellvertreter Gottes« benannt, alle
Stellen lassen auch andere Moglichkeiten offen, und zweitens wird nie eine Ebenbild-

58 Vgl. JOHNSTON, Earth 65 Vgl.die Relecture von Gen 1,26-29  petenz des Menschen uneinge-
(Anm. 4), 250-259. in Ps 8,6-9: «Du hast ihn nur wenig schrankt hervorgehoben wird).

59 Vgl.Der Koran (Anm.34), geringer gemacht als Gott, hast ihn Neutestamentliche Stellen beziehen
Bd. X, 98. mit Herrlichkeit und Ehre gekrént. Du den Gedanken der Herrschaft Gber
60 Vgl.ebd., Bd. |, 222. hast ihn als Herrscher eingesetzt (iber die Schopfung aus Ps 8 auf Jesus
61 Vgl.ebd., Bd. X, 228f. das Werk deiner Hande, hast ihm alles (vgl.1Kor; Eph 1,22; Hebr 2,6-8).
62 Vgl.ebd.,Bd. X1, 582. zu FiRen gelegt: All die Schafe, Ziegen

63 Vgl.ebd., Bd. vi, 377 und Rinder und auch die wildenTiere,

64 VON RAD, Das erste Buch die Vogel des Himmels und die Fische

Mose (Anm.54), 58. im Meer, alles, was auf den Pfaden

der Meere dahinzieht« (vgl.auch
Weish 9,2-3, wo die Herrscherkom-




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 197

lichkeit Gottes impliziert, die daher auch in S 2,30 kaum nachweisbar ist. Der Mensch
erscheint immer als Diener Gottes, er ist nicht autonom in seinen Entscheidungen,
sondern immer vom Befehl Gottes abhangig. Die Souveranitit Gottes als Schopfer wird
an keiner Stelle in Frage gestellt.

3.4.2 Der Mensch als Stellvertreter Gottes
in den Schopfungsmythen der Bibel

Auch im biblischen Text wird die Souveranitit Gottes durch den wiederholten Zusatz Gott, der
Herr (vgl. Gen 2,18.19.21.22) inszeniert. Auch hier ergreift Gott die Initiative. Im Unterschied
zum Korantext beschliefit Gott jedoch in einem inneren Monolog, dem Menschen eine Hilfe
zu gestalten (vgl. Gen 2,18). Damit ist das Ausgangsproblem des Textes benannt. Es handelt
sich iiberwiegend um einen narrativen Text mit nur zwei Redeanteilen (vgl. Gen 2,18.23),
die als Einzelbeitrage nicht dialogisch strukturiert sind. Die monologisch angelegten Rede-
anteile bilden dabei allerdings einen Rahmen um die gesamte Texteinheit. Auf diese Weise
sind sie dann doch formal und inhaltlich komplementér: Wahrend Gott, den Text einleitend,
das Problem aufwirft, bestatigt der Mensch am Ende des Textes dessen addquate Losung.
Behandelt also der Korantext die absolute Souveranitit des Schopfers und seines Willens,
bzw. gottliches Wissen versus geschopfliches Wissen, steht im Zentrum des biblischen Textes
das Thema der Hilfe Gottes fiir den Menschen. Es geht darum, den Menschen aus seiner
Einsamkeit zu befreien und ihm eine adaquate Hilfe zu bieten, die ihn bei allen Aufgaben
unterstiitzt. Dieses Thema wird nun in den Szenen des Binnentextes entfaltet.

In der ersten Szene (vgl. Gen 2,19) formt Gott aus dem gleichen Baumaterial, aus dem er
den Menschen gestaltet hat (vgl. Gen 2,7), alle iibrigen Geschopfe, in dem grundsitzlichen
Bemiihen, eine gleichwertige Hilfe zu erschaffen. Wahrend aber dem Menschen von Gott
der Lebensatem eingeblasen wird (vgl. Gen 2,7), wird dies von den tibrigen Geschépfen
nicht berichtet. Daraus folgt eine Privilegierung des Menschen gegeniiber allen anderen
Geschopfen, die auflerdem als Helfer gedacht sind. Analog zum Korantext wird also auch hier
der Mensch den tibrigen Geschopfen iibergeordnet, was allerdings auch hier auf der freien
Setzung Gottes beruht. Dementsprechend wird das Stichwort »Gott« stets durch das Stich-
wort »der Herr« erganzt. Auch in der Bibel ist Gott der souverane Herr seiner Schopfung.

In der darauf folgenden Szene (vgl. Gen 2,20) erfiillt der Mensch die von Gott gestellte
Aufgabe und gibt allen Tieren ihren Namen. Hier liegt der entscheidende Unterschied
zum Koran wie gesagt in der Beobachtung, dass nicht Gott den Menschen die Namen und
damit das Wesen der Geschopfe lehrt, sondern dem Menschen die Wesensbestimmung
partnerschaftlich tiberldsst. Wie der Mensch die Geschopfe benennt, also in ihrem Wesen
bestimmt, so sollen sie definiert sein. Gerhard von Rad stellt dazu bezeichnend fest:
»Es ist also ein Akt des Nachschaffens, der sich in diesem Benennen vollzieht, und ein
Akt des aneignenden Ordnens, womit sich der Mensch die Kreaturen geistig vergegen-
stindlicht.«% Von Rad spielt hier auf die schopferische wirklichkeitssetzende Kraft der
Sprache an, die darin besteht, ungeordnete Wirklichkeit definierend zu strukturieren
und damit in geordneter Weise fiir den eigenen Lebensbereich zu erschlieflen. Dem
Menschen vorgegebene Wirklichkeit wird dadurch mittels Sprache aus dem Chaos
zum Kosmos gefiihrt, in diesem Sinne nachgeschaffen. Dies ist eine Leistung, die Gott
dem Menschen tiberldsst, der auf diese Weise tatsachlich autonomer Partner Gottes
im Kontext schépferischen Handelns wird®®. Das die Szene abschliefende, mit adver-
sativer Konjunktion (»aber«) eingeleitete Zwischenfazit macht jedoch deutlich, dass das
Ausgangsproblem noch nicht wirklich geldst ist.




198 Eva-M. Gerigk

Die néchste Szene (vgl. Gen 2,21-23) markiert dementsprechend den Wende- und Héhe-
punkt des Textes. Hier geht es um die Erschaffung der Frau, die sehr viel ausfiihrlicher
inszeniert wird als die Erschaffung der Tiere. Auf die Dramatik evozierende konsekutive
Einleitung »da lie§ Gott [...]« (Gen 2,21) folgt die eindringliche Beschreibung des Tiefschlafs,
in den Gott den Menschen fallen lasst [(»lief§ ihn in einen tiefen Schlaf fallen, so dass er
einschlief«(Gen 2,21)]. Grundelement der Frau ist eine Rippe, also ein wesentliches Stiit-
zelement des Mannes, aus der sie von Gott dann gebaut wird. Analog zur iibrigen Schopfung
fithrt Gott auch die Frau dem Menschen zu, der in ihr endlich die addquate Hilfe erkennt
und ihr einen Namen gibt, der dem des Mannes analog ist. Diese Namensgebung wird in
besonderer Weise in Form von Deklarationen inszeniert: » Das ist Bein von meinem Bein.«
»Das ist Fleisch von meinem Fleisch.« »Frau soll sie heiflen, [...]« Legt man auch hier die
ordnende, mithin schopferische, wirklichkeitssetzende Kraft der Sprache zu Grunde, mit
deren Hilfe der Mensch geschopfliche Wirklichkeit seinem eigenen Lebensumfeld einordnet,
dann driickt sich hier die Wahrnehmung der grundsitzlichen Einheit von Mann und Frau
aus, die im Hebréischen im lautlichen Gleichklang i§ (Mann) i$sa (Frau) zum Ausdruck
kommt®®. Gen 2,23 ist damit die narrative Ausgestaltung von 1,27: »Gott schuf also den
Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie.«
Der Mensch, differenziert als Einheit von Mann und Frau, ist Ebenbild Gottes. Also steht
im Hintergrund von Gen 2,19-23 die Vorstellung des Menschen als Ebenbild Gottes. Eben-
bildlichkeit und Herrschaftsauftrag sind somit nicht voneinander zu trennen.

3.4.3 Der Mensch als Ebenbild Gottes

Gen 1,26-31; vgl. Gen 5,1

26 Dann sprach Gott:
Lasst uns Menschen machen
als unser Abbild,
uns dahnlich.
Sie sollen herrschen tiber die Fische des Meeres,
tber die Vogel des Himmels,
iiber alles Vieh,
tiber die ganze Erde
und tiber alle Kriechtiere auf dem Land.

27 Gott schuf also den Menschen als sein Abbild;
Als Abbild Gottes schuf er ihn.
Als Mann und Frau schuf er sie.

28 Gott segnete sie,
und Gott sprach zu ihnen:
Seid fruchtbar,
und vermehrt euch,
bevolkert die Erde,
unterwerft sie euch,
und herrscht tiber die Fische des Meeres,
tiber die Vogel des Himmels
und uber alle Tiere,
die sich auf dem Land regen.




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 199

29 Dann sprach Gott:
Hiermit {ibergebe ich euch alle Pflanzen auf der ganzen Erde,
die Samen tragen,
und alle Baume
mit samenhaltigen Friichten.
Euch sollen sie zur Nahrung dienen.

30 Allen Tieren des Feldes,
allen Vogeln des Himmels
und allem,
was sich auf der Erde regt,
was Lebensatem in sich hat,
gebe ich alle griinen Pflanzen zur Nahrung.
So geschah es.

31 Gott sah alles an, was er gemacht hatte:
Es war sehr gut.
Es wurde Abend,
und es wurde Morgen: der sechste Tag.

Dieser Text enthilt scheinbar ein Paradoxon: Der Mensch ist seinem Wesen nach als Abbild
Gottes geschaffen, gleichzeitig ist Gott im Sinne von Ex 3,14 nicht abbildbar. Das Paradoxon
lasst sich aber im Sinne des Textes auflosen, denn der Mensch ist nicht auf der Ebene
irgendwelcher Eigenschaften Gott dhnlich, sondern auf der Ebene des Handelns und der
Funktionen (1,27-28). Der Mensch ist der Verwalter Gottes auf Erden, dessen Aufgabe darin
besteht, die untergeordneten Mitgeschopfe zu hiiten und fiir die Zukunft der Menschheit zu
sorgen. Gottebenbildlichkeit beinhaltet im Sinne von Gen 1,26 eine besondere Verpflichtung
gegeniiber der Schopfung in Abhingigkeit vom Willen des Schopfer®”. Es ist also keiner
Willkiirherrschaft des Menschen Tiir und Tor gedfinet. Die Aufgabe des Menschen ist es,
die Gottbezogenheit der Schopfung als Hoheitsgebiet Gottes zu bewahren. Diese Aufgabe
ist wesentlicher Aspekt seiner Gottebenbildlichkeit.

Wie die semantische Parallele zwischen Gen 1,26-28 und Gen 2,19-23 nahelegt,
bedeutet Gottebenbildlichkeit dariiber hinaus, wie gesagt, dass der Mensch aufgrund
seiner Sprachfahigkeit in der Welt eine Rolle spielt, die der Gottes in der Gesamt-
schopfung analog ist. » Analog« impliziert allerdings auch Grenzen, die im vorliegenden
Text unschwer erkennbar sind: Erstens besitzt der Mensch als Geschopf nicht die Macht
des Schopfers %8, anders formuliert: Sprache hat zwar innovativen wirklichkeitssetzenden
Charakter, aber nur im Sinne einer Neustrukturierung und damit Neudefinition bereits
vorhandener Wirklichkeit. Hinsichtlich dieser Definition von Wirklichkeit setzt der
Text aber dann keine Grenzen, der Mensch bleibt in seinem schopferischen Handeln
autonom (»[...] um zu sehen, wie er sie benennen wiirde.«). Zweitens ist der Mensch
als Abbild Gottes von seinem Wesen her differenziert und plural. Sein Herrschafts-

anspruch ist also nicht uneingeschrinkt®®, sondern nur in der Kommunikation von
66 Vgl. VON RAD, Das erste Buch 67 Vgl. VON RAD, Daserste Buch 68 Vgl.ebd.
Mose (Anm.54), 59. Mose (Anm. 54),39f; vgl.auch 69 Vgl.ebd., 85f.

Christian DuQuoOC, Art. Mensch/Eben-
bild Gottes, in: Peter EICHER (Hg.),
Neues Handbuch theologischer
Grundbegriffe Bd. 111, Miinchen
1984-1985, 8s.




200 Eva-M. Gerigk

Mann und Frau realisierbar. Gottebenbildlichkeit meint daher nicht Abbildung eines
Archetyps oder eines Modells7°, sondern beinhaltet im Wesentlichen die Sprach- und
Kommunikationsfahigkeit des Menschen, die ihm mitschopferische Freiheit und Auto-
nomie verleiht7!.

Analog zur Bibel gibt es auch im Koran Aussagen, die sich auf die Schopfung im Dienst
des Menschen beziehen”?, denn nachdem Gott die Schopfung als geordneten Kosmos ins
Leben gerufen hat, hat er sie dem Menschen dienstbar gemacht: »Er ist es, der fiir euch alles,
was auf der Erde ist, erschaffen hat, [...]« (2,29; vgl. 6,96; 7,54; 13,2; 14,325 15,20; 16,12; 17,12;
28,73; 39,5). Dabei ist vor allem der Gedanke interessant, dass auch die Himmelsgestirne
(Sonne, Mond, Sterne) im Dienst des Menschen stehen und damit den Schopferwillen
Gottes erfiillen. Es sind keine eigenstindigen Gottheiten, sondern Funktionstrager im
Kosmos:

»Gott ist es,

der die Himmel und die Erde erschuf

und vom Himmel Wasser herabkommen lief3

und dadurch von den Friichten einen Lebensunterhalt fiir euch hervorbrachte.
Und Er stellte in euren Dienst die Schiffe,

damit sie auf dem Meer auf seinen Befehl fahren.

Und Er stellte in euren Dienst die Flusse.

Er stellte in euren Dienst die Sonne und den Mond in unabldssigem Lauf.
Und Er stellte in euren Dienst die Nacht und den Tag.«

(14,32-34; vgl. 15,20; 28,73, 30,21)

Die Herrschaft des Menschen tiber die Schopfung ergibt sich hier aber nicht aus einer
Ebenbildlichkeit Gottes. Der Mensch ist nicht autonomer »Mitschopfer«, sondern im
Gegenteil: Die gesamte Schopfung (Himmel und Erde) geht auf das Handeln Gottes zuriick.
Der Mensch beherrscht die Schopfung, die ihm aber nur darum dient, weil sie damit den
Befehl Gottes erfiillt. Alle Elemente der Schopfung, die dem Menschen dienstbar sind,
erfiillen also den Befehl Gottes. S 28,73 erganzt um den Aspekt der Barmherzigkeit Gottes.
Er hat aus Barmherzigkeit die Schopfung dem Menschen dienstbar gemacht. Vergleicht
man S 14,32ff mit S 2,31, so bestitigt sich die Vorstellung, dass der Mensch einerseits die
Schopfung als Stellvertreter Gottes beherrscht, dies aber in ausschliefSlicher Abhangigkeit
von Gott und in der Verpflichtung Gott gegeniiber.

4 Ergebnis

Der Mensch ist als Stellvertreter Gottes im Koran an erster Stelle loyaler Diener. Daraus
ergibt sich fiir ihn die Aufgabe, die Schépfung immer wieder als Herrschaftsbereich Gottes
transparent zu machen und im Sinne Gottes zu verwalten, und zwar unter der Vorausset-
zung seiner grundsatzlichen Abhéngigkeit von Gott. Stellvertreterschaft heif3t also: »Der
Muslim muss stets bestrebt sein, durch Bekenntnis, Taten und Verhalten fiir G. [Gott]
als Zeuge aufzutreten.«”* Das trifft aber gerade nicht den Kern des Gedankens der Gott-
ebenbildlichkeit im biblischen Text, der dem Menschen nicht nur, sondern vor allem
Schopfungskompetenz zuweist und ihn damit als autonomen Partner Gottes anerkennt. Die
Herrschafts- und Stellvertreterkompetenz des Menschen ist nicht Folge einer souverdnen
Setzung Gottes, sondern Folge seiner von Gott gewollten Gottebenbildlichkeit, die sein
Wesen ausmacht. Diese Ideen sind dem Koran vollig fremd. Es besteht eine grundsatzliche




Die Rolle des Menschen in der Schopfung 201

Differenz zwischen Gott und seinen Geschopfen, einschliefllich des Menschen: Gott ist
unvergleichlich, er kann daher keine Gefihrten oder gar Partner haben, er ist vielmehr
absolut souverdn und transzendent, die Schopfung und ihre Geschopfe sind ihm dienstbar.
Geschopfe konnen damit nicht gleichzeitig Partner Gottes sein. Das Fehlen von Stichworten
wie » Bundespartner« oder » Gottebenbildlichkeit« im Koran sollte daher auch als Fehlen
der entsprechenden Konzepte respektiert werden7*. Die auf dem Koran fufende islamische
Tradition vermittelt kein anderes Bild. Vielleicht gibt es bereits relativ frith den Versuch,
den Gedanken der Gottebenbildlichkeit in den Islam einzufiithren. Es existiert ein Hadith
aus dem frithen 8.Jh., der in Anklang an Gen 1,27 von der Gottebenbildlichkeit Adams
spricht: «Gott schuf Adam nach seinem Bild/seiner Form.«”® Diese Tradition ist im isla-
mischen Kontext aber eine grofle Ausnahme geblieben”¢. Bereits dieser Umstand verleiht
ihr im vorliegenden Zusammenhang wenig argumentatives Gewicht. .

70 Vgl.ebd., 86.

71 Vgl.ebd., 89-92; vgl. MEURER,
Im Bilde (Anm. 20), 100.

72 Vgl. RENZ/LEIMGRUBER, Christen
(Anm.19),125; KHOURY, Muslime
(Anm. 3),118.

73 BALIC, Gott (Anm. 35), Sp. 426.

74 Vgl.hierzu auch S. Bali¢, der in
seinem Artikel zum islamischen
Menschenbild zwar unbefangen vom
Menschen als Stellvertreter Gottes
spricht, aber das fiir das Judentum
(vgl. Dieter VETTER, Art. Mensch.
Judisch, in: KHOURY, Lexikon
[Anm.35], Sp.676-681) und dement-
sprechend auch fir das Christentum
(vgl. Georg GIRSCHEK, Art. Mensch.
Christlich, in: KHOURY, Lexikon
[Anm.35], Sp.681-683) zentrale
Konzept der Gottebenbildlichkeit des
Menschen mit keiner Silbe erwéahnt

(vgl.BALIC, Art. Mensch. Islamisch,
in: KHOURY, Lexikon [Anm.35],
Sp.683-685). Vgl.auch KOWANDA-
YASSIN, Mensch (Anm.1), 90.

75 Zitiert nach RENZ/LEIMGRUBER,
Christen (Anm.19),126.

76 Vgl.die zutreffende Wertung
auch ebd.




Migration und Mission

nach der

Apostelgeschichte

von Christoph W. Stenschke

Zusammenfassung

Migration im weiteren Sinne
spielt eine wichtige Rolle in der
Apostelgeschichte. Die Stepha-
nusrede in Kapitel 7 beschreibt
Uberraschend detailliert Mi-
grationserfahrungen in der Ge-
schichte Israels und ihre theolo-
gischen Implikationen. In ihrem
weiteren Verlauf wirken viele
urchristliche Missionare als
Migranten an Orten, aus denen
sie nicht stammten. Nach der
Darstellung der Apostelge-
schichte war die urchristliche
Mission eng mit Erfahrungen
von Migration und Entwurze-
lung verbunden, freiwillig oder
gezwungen, um des Evange-
liums willen, geleitet durch den
Heiligen Geist.
Schliisselbegriffe

- Apostelgeschichte

- Migration

- Migranten

- Urchristliche Mobilitat

- Mission

- Stephanus

Summary

Migration in a wider sense
plays an important role in the
Acts of the Apostles. Stephen’s
speech in chapter 7 describes,
in surprising detail, experiences
of migration in Israel’s past and
their theological implications.
According to Acts, many early
Christian missionaries worked
as migrants in places that were
not their places of origin. In the
portrayal of Acts, early Christian
missionary activity was closely
related to migration and dislo-
cation, whether voluntary or
under coercion, for the sake of
the Gospel and under the guid-
ance of the Holy Spirit.
Keywords

- Acts of the Apostles

- Migration

- Migrants

> Early Christian mobility

- Mission

> St.Stephen

Sumario

La migracién en el sentido

amplio del término es impor-

tante en los Hechos de los

apostoles. El discurso de Este-

ban en el capitulo 7 describe

de forma sorprendentemente

detallada experiencias de

migracién en la historia de Israel

y sus implicaciones teoldgicas.

En otros capitulos se habla de

misioneros cristianos que tra-

bajan como migrantes en los

lugares de los que no proceden.

Segun los Hechos de los apds-

toles, la mision de la Iglesia

primitiva estaba estrechamente

ligada a experiencias de migra-

cion y de desarraigo, de forma

voluntaria u obligada, por amor

al Evangelio y bajo la direccién

del Espiritu Santo.

Palabras clave

- Hechos de los apostoles

- Migracion

> Migrantes

- Movilidad en la cristiandad
primitiva

- Mision

- San Esteban

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 202 - 217



203

Migration und Mission nach der Apostelgeschichte

1 Einleitung

ie Bibel berichtet von vielen Fallen erzwungener oder freiwilliger Migration und
von Fliichtlingen.! Oft erwihnt sie die Griinde bzw. Folgen solcher Bewegungen,
obwohl sie nicht im Vordergrund stehen. Im Folgenden geht es um freiwillige oder
erzwungene Migration in der Apostelgeschichte und ihre Bedeutung fiir die urchristliche
Mission.” Die Apostelgeschichte enthilt verschiedene Berichte iiber Migration, Fliichtlinge,
usw. Wir folgen der Darstellung der Apostelgeschichte und skizzieren die durch Migration
entstehenden Chancen fiir die ersten Christen und ihr missionarisches Wirken. Die
Entwurzelung, Leiden sowie materielle Folgen, die diese Bewegungen mit sich gebracht
haben, werden im Text nicht thematisiert und kénnen nur erahnt werden. Daher werden
unsere Beobachtungen dem komplexen Phinomen der Migration nicht gerecht®, sondern
treffen nur einen Aspekt. Dabei besteht die Gefahr, dass ein einseitiges Bild von Migration
entsteht oder die berichteten Ereignisse verklart werden. Der Aufsatz will aufzeigen,
dass - trotz aller belastenden Begleitumstinde — diese Wanderbewegungen der frithen
Christen, ob freiwillig oder erzwungen, neue Moglichkeiten fiir das Evangelium eroffnet
und die christliche Gemeinschaft nachhaltig verdndert haben.

2 Mission durch Migration in der Apostelgeschichte
2.1 Migration in Apostelgeschichte 1-6

In Apostelgeschichte 1 befindet sich eine groliere Gruppe von etwa 120 Jingern aus Galilda
(1,15) in Jerusalem.* Der auferstandene Herr hatte ihnen befohlen, dort zu bleiben und auf
das Kommen des Geistes zu warten (1,14). Jesus kiindigt ihnen an, dass sie spater an anderen
Orten wirken wiirden: nicht nur in Jerusalem, sondern in »ganz Judéa, Samarien und bis an
das Ende der Erde« (1,8). Dafiir wird ihnen die Ausriistung und Kraft des Heiligen Geistes
verheiflen (1,4£.8). Die folgende Erzéhlung ist die Erfiillung dieses Auftrags im Gehorsam
gegeniiber dem Auftrag Jesu.

Aus Jerusalem stammende Juden, aber auch Juden, die aus allen Gegenden der jiidischen
Diaspora zuriickgekehrt waren und jetzt in Jerusalem wohnen, erleben und bestitigen
das Pfingstwunder. Apostelgeschichte 2,9-11 berichtet von fiinfzehn Regionen oder Volks-
gruppen. Durch diese Migranten ist das ganze Israel reprasentiert und prisent, um das
endzeitliche Kommen von Gottes Geist zu bezeugen, der auf das durch den Dienst Jesu
und in der Gemeinschaft seiner Jiinger versammelte und wiederhergestellte Israel kommt.

1 Der Begriff »Migration « wird hier
im weitesten Sinn verwendet als
»Beschreibung verschiedener Formen
von Ortswechsel, mit unterschied-
lichem MaR an freier Wahl oder aus
Zwang, so Jehu J. HANCILES, Migra-
tion, in: John CORRIE (Ed.), Dictionary
of Mission Theology: Evangelical Foun-
dations, Nottingham/Downers Grove
2007, 225-22 hier 225; zur Definition,
historischem Uberblick und verschie-
denen Theorien der Migration vgl.
auch Jehu J.HANCILES, Migration and
Mission: Some Implications for the
Twenty-first Century Church, in:

IBMR 27 (2003) 146-153, 146f. Keiner

der verwendeten deutschen Begriffe
(»wandern, Wanderung, »reisen,
Reise «, »Migration«, »Migranten,
»emigrieren «) ist unproblematisch, da
ihre heutige Verwendung und deren
Konnotationen (etwa idealisierend
oder verharmlosend) den Blick auf den
biblischen Befund und die historische
Wirklichkeit verzerren kdnnen.

2 Aufgrund der gréfReren Textmenge
ist das detaillierte Gesprach mit der
neueren Acta-Forschung nicht még-
lich. Ich verweise auf die neueren
Kommentare von Richard I. PERVO,
Acts, Hermeneia, Minneapolis 2009;
Eckhard J. SCHNABEL, Acts, Zondervan

Exegetical Commentary on the NT,
Grand Rapids 2012 und Craig S.Keener,
Acts: An Exegetical Commentary:
Introduction and 1,1-2,47, Grand
Rapids 2012; Bd. 2 Acts 3,1-14,28, 2013
und Bd. 3 Acts 15,1-23,35, 2014.

3 Fiireinen Uberblick siehe HANCI-
LES, Migration (Anm. 1) und Migration
and Mission (Anm.1).

4 Zusammen mit Jesus waren sie

aus Galilda aufgebrochen und nach
langer Reise (so das Bild des Ik. Reise-
berichts; 9,51-19,40) nach Jerusalem
gekommen.




204 Christoph W. Stenschke

Unter den vielen Menschen, die an diesem Tag zum Glauben kamen, waren wohl auch
Diasporajuden (einschliefilich der Proselyten), die in der Stadt lebten oder als Pilger zum
judischen Pfingstfest gekommen waren. Von Anfang an befanden sich in der christlichen
Gemeinde Menschen unterschiedlicher geografischer und kultureller Herkunft.

Da die Gruppe der 120 Jiinger und viele der zum Glauben Gekommenen ihre Erwerbs-
moglichkeiten und damit ihr Einkommen zuriickgelassen haben, konnen viele wirtschaftlich
nur {iberleben, wenn die Gemeinschaft mit ihnen alle Giiter teilt, wie in Apostelgeschichte
2,44f und 4,32-5,11 berichtet wird.’ Dies war die Losung fiir die durch diesen Ortswechsel
verursachte materielle Not. Die besonderen Umstande dieser Gemeinschaft und ihre lang-
fristigen Folgen erfordern spiter die finanzielle Hilfe anderer Christen (Apg 11,27-30; 24,17).

Der in Apostelgeschichte 4f berichtete heftige Konflikt der Apostel mit der jidischen
Fithrung wurde nicht nur durch die Verkiindigung und Wunder der Apostel verursacht,
sondern auch dadurch, dass die galildischen Apostel die Legitimitit der anerkannten
judischen Fiihrer auf deren eigenem Terrain, dem Vorhof des Tempels und in Jerusalem,
infrage stellen. Sie werden als »fehl am Platz« empfunden.

Nach Apostelgeschichte 6 umfasst die Gemeinde Witwen und andere hellenistische Dia-
sporajuden, die als »jiidische Migranten aus der Diaspora«® nach Jerusalem gekommen oder
zuriickgekommen waren. Zum Abbau der Spannungen, die sich ergaben, als diese Witwen
nicht ausreichend versorgt wurden, werden sieben Méanner mit griechischen Namen - die
wahrscheinlich selbst einen hellenistischen Hintergrund hatten - fiir diesen Dienst bestellt
und tibernehmen Verantwortung. Zu ihnen gehoren auch Stephanus und Nikolaus, ein Pro-
selyt aus Antiochien. Bevor sie sich den Jiingern anschlossen, hatten diese hellenistischen
Juden einer oder mehreren Synagogen (vgl. 24,12) in Jerusalem angehort, die aus Libertinern,
Kyrendern, Alexandrinern und anderen aus Kilikien und der Provinz Asia bestanden (6,9).

Von Anfang an besteht die christliche Gemeinde aus Menschen mit unterschiedlichen
Migrationserfahrungen. Aus unterschiedlichen Griinden kamen sie aus Galilda und
verschiedenen Gebieten der jiidischen Diaspora nach Jerusalem. Bei aller Wertschatzung
Jerusalems wissen sie, dass ihr Gott und sein Handeln nicht auf diesen Ort begrenzt sind. Sie
bringen Erfahrungen und Kompetenzen mit, die fiir die Verbreitung des Evangeliums iiber
den jiidischen Sprach- und Kulturraum hinaus von grofler Bedeutung sind (siehe unten).

2.2 Migration in der Stephanus-Rede
(Apostelgeschichte 7)

Auf den ersten Blick mag es iiberraschen, dass die Themen Migration, Fliichtlinge, Aufent-
halte an verschiedenen Orten und die damit verbundenen geistlichen Herausforderungen
einen breiten Raum in der Verteidigungsrede des Stephanus in Jerusalem einnehmen. Doch

5 Indiesem Zusammenhang fuhrt
Lukas den Leviten Joseph Barnabas
aus Zypern ein, der entweder in
Jerusalem lebte oder zum Fest nach
Jerusalem gekommen war und nach
seiner Bekehrung dort blieb.

6 So Werner KAHL, Migrationser-
fahrungen als conditio sine qua non
fur die transkulturelle Ausbreitung des
Frihchristentums, in: IKTh 41 (2015)
185-197, hier 187. Wahrend diese
Bezeichnung flr aus der Diaspora frei-
willig zurlickgekehrte Juden gelten
mag, sollte man sie nicht fiir die ver-
folgten und aus Jerusalem geflohenen
Diasporajuden verwenden (so etwa
Kahl auf S.190). Fur sie ist die Bezeich-
nung »Fllchtlinge « zutreffender.
Kahls Studie bietet wichtige Einsich-
ten, Ubersieht aber die Bedeutung

der Stephanusrede (siehe unten) und
bleibt den Pramissen der deutschspra-
chigen Acta-Forschung verhaftet;

zur historischen Glaubwdrdigkeit und
Plausibilitat der Apostelgeschichte
vgl. Eckhard J. SCHNABEL, Urchristliche
Mission, Wuppertal 2003, 21-36. Zu
den Hellenisten vgl. Michael ZuG-
MANN, »Hellenisten« in der Apostelge-
schichte: Historische und exegetische
Untersuchungen zu Apg 6,1; 9,29;
11,20, WUNT 11.264, TUbingen 2009.




Migration und Mission nach der Apostelgeschichte

205

sind gerade diese Themen ein wesentlicher Bestandteil seiner Verteidigung angesichts
der falschen Anschuldigungen?, dass er gegen den Tempel und das Gesetz geredet habe
(6,13f). In seiner Zusammenfassung der Geschichte Israels aus einem bestimmten Blick-
winkel beschreibt Stephanus das Schicksal der Erzviter Israels als Fremdlinge und Pilger
und das Handeln Gottes an ihnen und anderen auflerhalb des verheiflenen Landes.® Mit
dieser Rede wird die unmittelbar danach einsetzende Entwicklung (das Evangelium geht
tiber Jerusalem hinaus) theologisch vorbereitet und zugleich legitimiert: Gottes Handeln
ist nicht auf Jerusalem beschrankt. Er kann mit seinem Segen und Handeln nicht an einem
Ort dingfest gemacht werden, sondern ist auch an anderen Orten am Werk.

Stephanus beginnt mit der Berufung Abrahams in Mesopotamien: »der Gott der Herr-
lichkeit erschien unserem Vater Abraham, als er noch in Mesopotamien war, ehe er in Haran
wohnte« (72). Er soll aus seinem Land aufbrechen, seine Verwandtschaft zurticklassen und
in ein fremdes Land ziehen. Nach dem Aufbruch aus dem »Land der Chaldéder« und einem
Zwischenstopp in Haran (wo Abraham seinen Vater in der Fremde beerdigt), »brachte
ihn Gott von dort heriiber in das Land, in dem ihr nun wohnt« (7,4). Trotz der géttlichen
Verheiffung und Abrahams vorbildlichem Gehorsam gab ihm Gott »kein Eigentum darin,
auch nicht einen Fuf8breit, und verhiefl ihm, er wolle es ihm und seinen Nachkommen zum
Besitz geben« (7,5). Weiter sagte Gott zu ihm: »Deine Nachkommen werden Fremdlinge
sein in einem fremden Lande (d. h. Agypten) und man wird sie knechten und misshandeln
vierhundert Jahre lang« (7,6). Die Geschichte Abrahams und seiner Nachkommen und von
Gottes Bund mit ihm beginnt mit Gottes Reden und Handeln an anderen Orten (Gottes
Herrlichkeit ist nicht auf den Tempel begrenzt), mit landlosen Migranten, einem langen
Aufenthalt in einem fremden Land und der Erfahrung massiver Unterdriickung. Gott
kiindigt jedoch sein Gericht iiber ihre Unterdriicker (auch an ihnen handelt Gott jenseits
des Landes) und ihre kommende Befreiung an.

Gott war mit Joseph, als er von seinen Briidern nach Agypten verkauft wurde (7,9). Gottes
Gegenwart, sein Eingreifen und seine Gaben sind nicht auf das Land oder die Gemeinschaft
zuhause beschrankt, sondern er »errettete Joseph aus aller seiner Bedrdngnis und gab
ihm Gnade und Weisheit vor dem Pharao«. Zunéchst brachte dies Verlust an Status und
Armut. Spiter wurde der frithere Migrant wider Willen und Sklave zum Herrscher iiber
Agypten und den ganzen kéniglichen Hof ernannt. Bereits in der Vergangenheit wurde
das Migrationsgeschick von Nachkommen Abrahams anderen Volkern zum Segen. Weiter
erzahlt Stephanus von der Hungersnot in Agypten und Kanaan und dem Zug Jakobs und
seiner Nachkommen nach Agypten, wo sie zahlreich wurden (14f).° Spiter lehnt diese
Gruppe von Auswanderern Gottes Rettung zunichst ab (7,25).

Ausfiihlich fasst Stephanus Schicksal und Biografie des Mose zusammen (717-39). Er
wurde als Sklavenkind geboren und auf wunderbare Weise Mitglied des koniglichen Hofs.

7 Dasses sich um falsche Anklagen
handelt und keinesfalls um eine
angemessene Zusammenfassung der
Theologie und Verkundigung des
Stephanus oder der weiteren Gruppe
der Hellenisten, wird zu Recht von
Klaus HAACKER, Stephanus: Verleum-
det, verehrt, verkannt, BG 28, Leipzig
2014, betont. Jedoch muss Stephanus
in seiner Apologie auf diese Vorwiirfe
eingehen.

8 DasThema wird spater auch von
Paulus vor Diasporajuden und Gottes-
furchtigen der Synagoge von Antio-
chien in Pisidien aufgegriffen, die sich
selbst auRerhalb des Landes Israel
befanden (13,14-52). In seiner Zusam-
menfassung der Geschichte Israels
spricht Paulus von dem Aufenthalt
Israels in Agypten (Gott machte das
Volk grofs wahrend dessen Aufent-
halts als Fremdlinge in Agypten), von
dem Auszug (»und mit starkem Arm
fuhrte er sie von dort hinaus«) und der
Wiistenwanderung (»vierzig Jahre

ertrug er sie in der Wiiste «), bevor
Gott ihnen das Land zum Erbe gab
(13,17-20). Auch hier wird deutlich,
dass entscheidende Ereignisse in der
Geschichte Israels aulSerhalb des
Landes geschehen sind (Gott mehrt,
fuhrt und tragt).

9 Die Grabstelle, die Abraham in
Sichem erworben hatte, war der ein-
zige Ort, der in diesen Wanderungen
eine gewisse Kontinuitat bedeutete.




206

Christoph W. Stenschke

Spéter musste Mose flichen und lebte schlieSlich als Fremder im Land Midian (7,29). Vierzig
Jahre spater wurde er in der Abgeschiedenheit des Berges Sinai berufen - in wiederum einer
anderen Gegend -, um das Volk Israel in die Freiheit zu fithren. Selbst dort gab es »heiliges
Landx, geheiligt durch die Gegenwart des Gottes der Viter, der zu Mose sprach (siehe auch
7.38). Gott war das Schicksal seines nach Agypten gezogenen Volkes wohl bewusst und er war
bereit zu handeln: »Ich habe gesehen das Leiden meines Volkes, das in Agypten ist, und habe
sein Seufzen gehort und bin herabgekommen, es zu erretten« (7,34). Gottes Sehen, Horen,
Kommen und Retten gilt auch in Agypten. Sein Eingreifen fithrt zum Auszug aus Agypten
und vierzig Jahren Wanderschaft in der Wiiste (7,36).!° Wihrend dieser Zeit empfing Israel
das Gesetz (7,38). Wahrend der langen Wanderung kam es zum Bundesschluss und anderen
wichtigen, identitatsstiftenden Ereignissen der Geschichte Israels.

Stephanus unterstreicht, dass die Zeiten auflerhalb des Landes (und fern vom Tempel)
und der Wanderschaft Zeiten intensiver Gotteserfahrung (Errettung, Wunder und lebendige
Mitteilung des Willens Gottes) waren, aber auch Zeiten angefochtener und verweigerter
Treue zu Gott: Mose, Gottes auserwahlter Fithrer des Volkes, wurde abgelehnt, der Ungehor-
sam und paradoxe Wunsch der Riickkehr nach Agypten (7,39, an den Ort des Elends und
der Lebensbedrohung, 7,19), der Vorfall mit dem Goldenen Kalb und weiterer Gotzendienst
(7.40-43). Im Gefolge des Gesetzes und der Propheten sind die Deportation und die Zeit des
Exils als Gericht fiir Israels langen Gotzendienst (»Ihr trugt die Hiitte Molochs umher und
den Stern des Gottes Réfan, die Bilder, die ihr gemacht hattet, sie anzubeten«) zu verstehen:
»Und ich will euch wegfiihren bis tiber Babylon hinaus« (7,43). Trotz dieser Anklagen macht
der Riickblick des Stephanus auch deutlich, dass Israel durch die Jahrhunderte Gott auch
an anderen Orten erfahren und seine Identitdt auch auflerhalb des Landes bewahrt hat.

Schon wihrend ihrer Wanderschaft in der Wiiste hatten die Vater die Stiftshiitte, die
nach gottlichem Vorbild gefertigt war (7,44) in ihrer Mitte. Wanderung und Gottes Gegen-
wart schlieflen einander nicht aus. Im Gegensatz zu »Hausern, die mit Hinden gemacht
sind« (7,48), ist Gott nicht beschriankt auf steinerne Gebaude oder bestimmte Orte. Er war
mit seinem Volk unterwegs. Apostelgeschichte 7,45 erwahnt knapp, dass mit dem Kommen
Israels die Vertreibung der Menschen verbunden war, die vorher in dem Land gelebt hatten.
Dass Salomo ein Haus »mit Handen« fiir Gott erbaute, wird kritisch gesehen. Es wird
gedeutet als Bestreben, Gott auf einen Ort festzulegen und iiber ihn verfiigen zu wollen
(7.45-50), und fiihrt schliefSlich zu den Anklagen der Verse 51-53. Im Gegensatz zu allen
menschlichen Gebduden und Anstrengungen, Gott einzugrenzen, wird dem Stephanus
eine Schau der Herrlichkeit Gottes im Himmel zuteil (7,55). Dort befindet sich Jesus zu
seiner Rechten. Diese Vision und sein Bekenntnis fithren zum Martyrium des Stephanus.

Die Beziige des Stephanus auf das Wanderleben der Patriarchen, des Mose und spéter
des Volkes Israel zeigen, dass Gottes Berufung, seine Gegenwart, Fiirsorge und Handeln fiir
Israel nicht auf einen Ort oder ein Land beschrinkt sind. Gott, dessen Thron der Himmel
und dessen Fufischemel die Erde ist (7,49), ist zugleich der Gott seines wandernden Volkes.

10 Gottes Gegenwart wurde sichtbar  entscheidende neue Erkenntnisse

in den Zeichen und Wundern, die

13 KAHL, Migrationserfahrungen

Mose in Agypten, dem Roten Meer
und in der Wiste tat (7,36). Sie waren
nicht auf das Land begrenzt.

11 Wie spater die von Jerusalem aus
zerstreuten Christen (siehe unten),
haben Abraham und seine Nachkom-
men auf ihren Wanderungen und
ihrem Migrantenschicksal wichtige
Erfahrungen mit Gott gemacht und

gewonnen. Diese waren nur auf dem
Weg maglich.

12 Dies ist umso bedeutsamer, da es
sich um die Rede einer Nebenperson
handelt, die nicht zum Kreis der
Apostel gehort. Gerade der Hellenist
Stephanus ist zu dieser Deutung der
Geschichte Israels und damit des
Gottes Israels, dessen Wesen sich in
dieser Geschichte offenbart, fahig.

(Anm.6),188, spricht in diesem
Zusammenhang von »erzwungener
Emigration«.

14 Vgl.SCHNABEL, Mission (Anm.6),
637-684. Obwohl sie in der Darstel-
lung einen breiten Raum einnehmen,
istdie Verkundigung des Evangeliums
nicht auf die Apostel und spater Paulus
beschrankt. Eine Vielzahl von Christen
und Christinnen sind daran beteiligt;




Migration und Mission nach der Apostelgeschichte 207

Er ist bei ihnen in Rettung und Gericht. Trotz seiner VerheifSungen, ldsst er sich nicht
auf das Land Israel oder den Tempel in Jerusalem beschrinken.!! In der Perspektive des
Stephanus wird Israels Vergangenheit als wanderndes Volk weder verherrlicht noch ver-
drangt oder geleugnet. Die Geschichte eines Volks von Halbnomaden, das Jahrhunderte
lang in Sklaverei lebte und den Retter Gott zunachst ablehnte, ist keine schmeichelhafte
Ursprungserzahlung in den Kulturen der Antike, deren Werteskala in hohem Mafd von
Ehre und Scham bestimmt war.

Wihrend die Rede des Stephanus sich an die Gegner in Jerusalem richtet und sie warnt,
die Fehler der Vergangenheit nicht zu wiederholen, bietet sie gleichzeitig eine oft iibersehene
theologische Begriindung fiir die kommende christliche Mission in die ganze Welt!?: wie
in fritheren Zeiten ist Gott mit denen, die sich hinauswagen bis an die Enden der Erde.
Seine Gegenwart und sein Wirken beschrinken sich nicht auf ein Volk und auf einen Ort.
Insofern bringt diese Rede nicht nur die Jerusalem-Kapitel der Apostelgeschichte mit einer
eindringlichen Warnung zum Abschluss, sondern hat an genau dieser Stelle der Erzahlung
eine wichtige Funktion im Aufbau der Apostelgeschichte. Sie leitet {iber zu dem, was weitab
vom Tempel und an den Grenzen sowie auflerhalb des Landes (Samarien und der Kimmerer
aus Athiopien in Kap 8) geschehen wird. Auch dort ist Gott am Werk (vgl. die expliziten
Aussagen in Apg 11,21; 14,27; 15,125 16,14; etc.).

2.3 Migration in Apostelgeschichte 7-28

Die Verfolgung, die nach dem Tod des Stephanus einsetzt, zerstreut die Christen durch das
ganze jiidische Land und Samaria (8,1f, Sieondpnoav).!* Als Folge wird das Evangelium
iber die Grenzen Jerusalems hinausgetragen (»Es erhob sich aber an diesem Tag eine grof3e
Verfolgung tiber die Gemeinde in Jerusalemy, 8,1, siehe auch 8,3). » Die nun zerstreut worden
waren, zogen umher und predigten das Wort« (8,4). Die ersten christlichen Missionare
waren jiidische Migranten aus der Diaspora, die nach Jerusalem gekommen waren und
jetzt als Fliichtlinge Jerusalem verlassen miissen.™*

Nach Ausweis der Apostelgeschichte waren es vielmehr jiidische Migranten aus der
Diaspora, denen die tragende Rolle bei der Verbreitung des »christlichen Glaubens«
zukam. Es ist auch historisch plausibel, dass jene Juden, die in multireligiosen Lebens-
welten der mediterranen Antike aufgewachsen waren, besser als ihre Glaubens-
geschwister in Judda oder Galilda darauf vorbereitet waren, die Bedeutung des Evan-
geliums Nicht-Juden verstandlich zu machen. Sie sprachen namlich dieselbe(n)
Sprache(n) wie Nicht-Juden - vor allem Koine-Griechisch -, und sie konnten
kultursensibel agieren. Die christusglaubigen Juden aus der Diaspora vermochten das
Evangelium von der grenziiberschreitenden Inklusion in Gottes Heil auch grenziiber-
schreitend plausibel zu kommunizieren.'®

vgl. Christoph STENSCHKE, Mission 15 KAHL, Migrationserfahrungen

in the Book of Acts — Mission of the (Anm. 6),187. Die Pramissen hinter den
Church, in: Friedemann Aussagen Uber die Christen aus Judaa
WALLDORFet al. (Hg.), Mission und und Galilaa sind angesichts des hohen
Reflexion im Kontext: Perspektiven Grades der Hellenisierung fragwdirdig.

evangelikaler Missionswissenschaft
im 21.Jahrhundert. Fs Klaus Mller
(Edition afem: Mission academics 31),
Nurnberg 2010, 68-90.




208 Christoph W. Stenschke

Mit der Rede von »Zerstreuung« (Staomeipw) nimmt Lukas das alttestamentliche
Zerstreuungsmotiv auf,'® freilich in deutlicher Brechung: jetzt ist Zerstreuung nicht Gottes
Gerichtshandeln an bundesbriichigen Israeliten durch Deportationen und Exil, sondern
widerfahrt dem gehorsamen Teil Israels und kommt anderen zugute.!” Neben dem Motiv
der Zerstreuung ist interessant, dass die Bewegungen dieser Menschen mit dem Verb
Siepxopat beschrieben werden (8ifABov), das spiter zusammenfassend das Wirken Jesu
charakterisieren wird (10,38: »der ist umhergezogen - S1jA0ev — und hat Gutes getan und
alle geheilt, die in der Gewalt des Teufels waren«).

Apostelgeschichte 8 beschreibt ausfiihrlich den Dienst des Evangelisten Philippus - eines
dieser umherziehenden Hellenisten - in Samaria und an dem &thiopischen Eunuchen. Gott
wirkt in Samaria.!® Apostelgeschichte 8,5-25 ist der einzige Bericht der Erzihlung, nachdem
anscheinend eine ganze Stadt das Evangelium annimmt. Auf der Wiistenstrafle nach Gaza
trifft Philippus den Athiopier, der aus religidsen Griinden nach Jerusalem gekommen war,
am Anfang einer langen Riickreise in den heutigen Sudan, erklart ihm das Evangelium und
tauft ihn (8,26-40). Auch wenn die Richtung der Reise weg von Jerusalem und Tempel ist,
zieht er seine Strafle frohlich weiter (8,39). Nach einer Entriickung durch den Heiligen Geist
findet sich Philippus in Aschdod wieder und nimmt das Muster der Jerusalemer Hellenisten
wieder auf: »und zog umher (Stepxopevog) und predigte in allen Stddten das Evangelium,
bis er nach Césarea kam« (8,40; vgl. 21,8). Gottes Heil ist nicht auf Jerusalem oder das Volk
Israel beschrankt. Jerusalem verlassen zu miissen, zerstreut zu werden und auf der Flucht
zu sein, bedeutet nicht das Ende der jungen christlichen Bewegung und ihres Wachstums,
sondern den Anfang der weltweiten Mission und Ausbreitung. Nach der Apostelgeschichte
gehen (erzwungene) Migration und Mission Hand in Hand.

In Apostelgeschichte 9,2 werden die Leute, die vorher als die »Jiinger des Herrn« bezeichnet
werden (9,1), als » Anhédnger des neuen Weges« bezeichnet. »Die des Weges sind« ist eine der
hervorstechendsten Bezeichnungen der Christen in der Apostelgeschichte; »der Weg« bezieht
sich auf ihre Identitat und Botschaft (19,9; 22,4; 24,14.22; vgl.16,17: »den Weg des Heils«; 18,25f:
»den Weg Gottes«).!® Josef Ernst bemerkt, dass im Reisebericht im Lukasevangelium, das luka-
nische Verstdndnis von Jiingerschaft definiert wird: »Jesusnachfolge und Jiingerschaft heif3t
Teilhabe am Weg Jesu nach Jerusalem ... Weggemeinschaft« (vgl. Lk 9,23.57-62; 18,22.28).2°

Das Verkniipfen des Wegbegriffes mit der Person Jesu hat wahrscheinlich schon im
Handeln des historischen Jesus seinen Ursprung. Die synoptische Evangelientradition
zeichnet das Bild des »auf der Reise« (¢v tf] 00®) befindlichen Jesus. Johannes seinerseits
gebraucht fiir das Wandern Jesu das Verbum nepinatelv »umherziehen« (6,66; 11,54).
Als Lehrer war Jesus denn auch ein wirklicher » Peripatetiker«. Lukas hat diesen Gesichts-
punkt dadurch hervorgehoben, dass er einen besonderen Reisebericht zusammengestellt

16 Vgl.1zaak DE HULSTER, Art. Dias- 19 Uberblick bei Paul TREBILCO, »Weg« als Selbstbezeichnung des
pora I. Hebrew Bible/Old Testament, Self-Designations and Group Identity Urchristentums: Eine traditions-
in: EBR, Bd.6,748-751. in the New Testament, Cambridge geschichtliche und semasiologische
17 Freilich hat Zerstreuung im AT 2012, 247-271. Gerhard SCHNEIDER, Die  Untersuchung (AASF B 132.2),
auch treue Israeliten getroffen Apostelgeschichte, 11. Teil: Kommentar  Helsinki 1964.

(etwa Daniel und seine Freunde) und zu Kap.9,1-28,31, HThK V.2, Freiburg/

wurden durch sie die umliegenden Basel/Wien 1982, 25, Anm. 29 bemerkt:

Volker auch gesegnet. »Da sich der Terminus nur in der Apg

18 Aufder Riickreise nach Jerusa- findet und weil er zugleich mit der

lem beginnen Petrus und Johannes lukanischen Weg-Konzeption korres-

ihr Reisewirken »und predigten das pondiert [...] kann man ihn als spezi-

Evangelium in vielen Dorfern der fisch lukanische Bezeichnung flir das

Samariter« (Apg 8,25). Christentum ansehen«; ausfuhrliche

Untersuchung bei Eero REPO, Der




Migration und Mission nach der Apostelgeschichte

209

und aus der Tradition solche Erzdhlungen ausgewiéhlt hat, nach denen der auferstandene
Heiland namentlich den »auf der Reise Befindlichen« erschienen ist (¢v tfj 00®, Lk 24,32;
Apg 9,17). Es ist deswegen gar kein statistischer Zufall, dass »Weg« in den synoptischen
Evangelien und der Apostelgeschichte so oft vorkommt.!

Die Jiinger sind nicht mehr auf jhren eigenen »Wegen « unterwegs, sondern auf dem Weg
Gottes. Sie werden nicht mit einem statischen Bild beschrieben, sondern mit einer dyna-
mischen Metapher (vgl.jedoch Apg 14,16). Dazu passen die oben erwdhnten Vorkommen
des Verbs diépyopat, das den Hauptmodus christlichen Lebens als Bewegung charakterisiert.

Saulus von Tarsus macht sich auf den Weg, um die Christen in Damaskus zu verfolgen (9,1f).
Seine Kenntnis oder seine Annahme, dass es Christen in Damaskus geben miisse, stellt sich als
richtig heraus (9,10.19). Wahrscheinlich handelt es sich um hellenistische Judenchristen, die
aufgrund der in Apostelgeschichte 8,1-4 geschilderten Verfolgung aus Jerusalem geflohen waren.
Wabhrscheinlich hatten sie schon andere Diasporajuden zum Glauben an Jesus Christus gefiihrt.

Nach seiner Berufung auf dem Weg nach Damaskus, beginnt Saulus/Paulus, der frither
Teil des religiésen Establishments in Jerusalem war, seine lange Karriere als Wander-
missionar und Fliichtling.?> Am Anfang bedeutet dies kiirzeres oder lingeres Wirken in
Damaskus und Jerusalem (Apg 9,19-29; vgl. die eigene Beschreibung des Paulus seines
frihen Reisedienstes in Gal 1,17-21). Als er aus Jerusalem fliechen muss, kehrt Paulus tiber
Cisarea in seine Heimatstadt Tarsus in Kilikien (9,30; vgl.22,3) zuriick. Dort bleibt er
langere Zeit, bis Barnabas ihn nach Antiochia holt (11,25). Die Heidenchristen in Syrien
und Kilikien, erwahnt in dem Brief, der die Beschliisse des sogenannten Apostelkonzils
festhalt und vermittelt, und die Paulus spiter besucht (15,41), hatten sich wahrscheinlich
in dieser Zeit durch das Wirken des Paulus weit iiber Tarsus hinaus bekehrt.

Auf ahnliche Weise wirkt auch Petrus auflierhalb von Jerusalem, als er »iiberall im Land
umherzog (Sepxopevov), dass er auch zu den Heiligen kam« (9,32) in Lydda, Joppe und
Cisarea (9,32-10,48).* Nach einer lingeren Zeit des Wirkens an einem Ort, wird das » Umbher-
ziehen« der neue Modus des Wirkens von Petrus. Ulrich BUSSE schreibt zu diépxopat:

Auffallend ist der haufige Gebrauch des Verbs (31mal) im lukanischen Schrifttum. Nach
Apostelgeschichte 10,28 ist es der terminus technicus fiir das missionarische Wirken Jesu
im Judenland, seiner Apostel (Lk 9,6) und Missionare (20,25). ... Das Verb gehort zur
lukanischen »Weg«-Terminologie wie Stanopevopat, 5108e0w, Siafaivw und Sarepdw.>*

Auf seinen Reisen halt sich Petrus im Haus eines gewissen »Simon, der ein Gerber war,
auf (9,43), einem Ort, der aufgrund des dort betriebenen Gewerbes unrein war. Umher-
ziehen und an verschiedenen Orten wirken und sich aufhalten bedeutet fiir Petrus, seine
» Komfortzone« zu verlassen und Grenzen zu Uiberschreiten.

20 Das Evangelium nach Lukas, 2.
Aufl., RNT, Regensburg 1993, 249 (kur-
siv CS); ahnlich Joseph A.FITZMYER,
The Gospel According to Luke (1-1X):
Introduction, Translation, and Notes,
2. Aufl. (AncB 28), Garden City 1986,
242f: »Jingerschaft als Nachfolge Jesu
auf seinem Weg«, 243. REPO, »Weg«
(Anm.19),180, schlieRt: »Wenn wir
jene Stellen der Apg untersuchen,
andenen der Christenglaube »Weg«
genannt wird, stellen wir fest, dass
»Weg« aufs Engste mitdem Griinder
dieser Religion, Jesus, verknUpft ist«.

21 REPO, »Weg« (Anm.19),185f.

22 Vgl.den Uberblick bei Jerome
MURPHY O’CONNOR, Paul: A Critical
Life, Oxford 1996 und W Eckhard
SCHNABEL, Paul, the Missionary: Reali-
ties, Strategies and Methods, Notting-
ham 2008. Nach Schnabel hat Paulus
soweit uns bekannt als Missionar etwa
25.000 km zuriickgelegt, davon etwa
14.000 km Uber Land (121f).

23 Dazu SCHNABEL, Mission
(Anm.6), 685-710.

24 Art. Sigpyopal, in: EWNT, Bd. 1,
777. Das Verb wird auch in Apg 15,41
fur das Wirken des Paulus gebraucht.




210 Christoph W. Stenschke

Aufsehenerregende Wunder passieren auflerhalb von Jerusalem, wie die Heilung eines
Lahmen (vgl.3,1-8); die Auferweckung der Tabitha/Dorkas und das Herabkommen des
Geistes auf die Heiden, so wie es in Jerusalem am Pfingsttag geschehen war. Eine Versetzung
beim Militdr brachte Cornelius, Hauptmann der Italischen Kohorte in Césarea, zunachst
in Beriihrung mit dem Judentum (» Der war fromm und gottesfiirchtig mit seinem ganzen
Haus und gab dem Volk viele Almosen und betete immer zu Gott, 10,2)* und erméglichte
spéter das Treffen mit Petrus und seine Bekehrung. Fiir ihn fiihrt diese Versetzung zu seiner
Teilhabe am Heil (Apg 10).

Am Anfang seiner Predigt vor Cornelius und den in seinem Haus versammelten anderen
Heiden bringt Petrus seine neue Einsicht zum Ausdruck: »Nun erfahre ich in Wahrheit,
dass Gott die Person nicht ansieht; sondern in jedem Volk, wer ihn fiirchtet und recht tut,
der ist ihm angenehm« (10,34f). Diese Erkenntnis ware ohne sein Umherziehen, die damit
verbundenen Gotteserfahrungen und Begegnungen mit Menschen nicht moglich gewesen.

Petrus beschreibt das Wirken Jesu wie folgt: »der ist umhergezogen (St¢pxopat) und hat
Gutes getan und alle gesund gemacht, die in der Gewalt des Teufels waren« (10,38). Obwohl
Jesus sich auch linger an bestimmten Orten aufhielt, etwa in Kapernaum, wird sein Wirken
als das eines umherziehenden Wanderpredigers zusammengefasst und erinnert.

Nach der Bekehrung des Cornelius bleibt Petrus noch einige Tage im Haus des Cornelius
(10,48). Wieder bringt sein Umbherziehen Petrus dazu, Grenzen zu iiberschreiten. Spater
muss er sich fiir dieses Verhalten auf seiner Geist-initiierten Reise rechtfertigen (»Du bist
zu Ménnern gegangen, die nicht Juden sind, und hast mit ihnen gegessen«, 11,3).

Mit Apostelgeschichte 11,19 wendet sich der Bericht wieder den hellenistischen Christen
zu, die nach dem Tod des Stephanus von Jerusalem aus zerstreut werden (Apg 8,1-4).
Nachdem in Kapitel 8 von Philippus und seinem Dienst in Samaria und dem stidwestlichen
Judéa berichtet wurde, richtet sich der Fokus jetzt auf diejenigen Hellenisten, die sich nach
Norden wandten, nach Phonizien (vgl.15,3), iiber das Meer nach Zypern und weiter nord-
warts nach Antiochia (11,19). Ihr Dienst beschrankt sich zunachst auf die Juden in diesen
Gebieten. Einige von ihnen jedoch, die urspriinglich aus Zypern (wie Barnabas, 4,36) und
Kyrene in Nordafrika kamen (siehe Lk 23,26; Apg 2,10; 6,9), sprechen in Antiochien nicht
nur zu Juden, sondern auch zu Heiden und verkiindigen den Herrn Jesus (11,20). Zuerst
waren sie aus der Diaspora nach Jerusalem gekommen, jetzt fithrt ihr Weg nach Syrien
und zuriick zu den Heiden. Dies geschieht nicht mehr aufgrund besonderer Fithrung wie
bei Philippus und Petrus (8,26-29; 10,9-10), sondern aus eigenem Antrieb und eigener
Einsicht. Der Durchbruch zur systematischen Heidenmission geht auf umherziehende
Fliichtlinge zuriick.

Wie bei den Erzvitern und dem wandernden Gottesvolk in der Wiiste war »die Hand des
Herrn mit ihnen und eine grofie Zahl wurde glaubig und bekehrte sich zum Herrn« (11,21).

25 Vgl Justin R.HOWELL, Art. 27 Spater bricht Barnabas mit 28 Spater werden Judas Barsabbas
Cornelius, in: EBR, Bd. 5, 793f. Markus auf und wirkt in Zypern, wo und Silas, angesehene Manner unter
26 Die Apostelgeschichte zeichnet er geboren war und friiher schon den Brudern, die selbst Leiter und
ein vielschichtiges Bild uberortlicher mit Paulus gewirkt hat (15,39). Von Propheten sind, mit Paulus und Bar-
Kommunikation und Beziehungen seinem weiteren Wirken auf der Insel nabas von Jerusalem nach Antiochia
zwischen den christlichen Gemeinden berichtet die altkirchliche Uberliefe- gesandt (15,22.32-34).

an verschiedenen Orten; vgl.den rung; vgl. Markus OHLER, Barnabas 29 Vgl. SCHNABEL, Mission
Uberblick bei Christoph STENSCHKE, (WUNT 156), TUibingen 2002. (Anm.6), 701-710.

»... sandten die Apostel zu ihnen
Petrus und Johannes« (Apg 8,10):
Uberdrtliche Verbindungen der ur-
christlichen Gemeinden in der Dar-
stellung der Apostelgeschichte des
Lukas, in: EThL 87 (2011) 433-453.




Migration und Mission nach der Apostelgeschichte 211

Die Nachricht von diesen Ereignissen erreicht die Gemeinde in Jerusalem.?® Barnabas, der
selbst aus Zypern stammte (wie einige der Hellenisten, 11,20), wird von der Jerusalemer
Gemeinde nach Antiochia gesandt und sieht die Gnade Gottes dort am Werk (11,23). Er
verbringt dort ein ganzes Jahr und reist dann weiter nach Tarsus, um Paulus von dort
nach Antiochia zu holen (vgl. 9,30). Nach einem Aufenthalt in Jerusalem (der sogenannte
Hungerhilfebesuch mit der Kollekte der antiochenischen Gemeinde), kehren Barnabas
und Paulus spater nach Antiochia zuriick (11,27-12,25). Zusammen mit Barnabas beginnt
Paulus von dort aus seine Missionsreisen.”” Wihrend die Hellenisten urspriinglich als
Fliichtlinge aus Jerusalem missionarisch wirken, werden sie spater von der Jerusalemer
Gemeinde gesendet (Barnabas)?® bzw. vom Heiligen Geist dazu berufen und daraufhin
von der Gemeinde gesendet (Apg 13,1-3).

Nach seiner wundersamen Flucht aus dem Gefangnis verléasst Petrus Jerusalem, um wei-
teren Nachstellungen und Lebensgefahr zu entgehen (Apg 12,17). Danach kehrt er nur noch
einmal nach Jerusalem zuriick (15,7-11). Aus den wenigen anderen Textstellen des Neuen
Testaments wissen wir, dass Petrus iiber weite Strecken und lingere Zeitrdume unterwegs
war und an verschiedenen Orten wirkte, dass er etwa den Christen in Korinth bekannt war.??

Von Apostelgeschichte 13 an richtet sich der Fokus fast ausschlieflich auf Paulus.*
Aufgrund eines gottlichen Auftrags (9,15; 13,2; 22,17-22: »... in die Ferne zu den Heiden«),
besteht sein Wirken aus Reisen mit (bisweilen) langeren Aufenthalten in grof3eren Stadten
und den umliegenden Regionen (»von Jerusalem aus ringsumher bis nach Illyrien,
Rom 15,19). Nach dem Bild der Apostelgeschichte bleibt Paulus, wenn immer es die
Umsténde erlauben, lang genug an einem Ort, bis Gemeinden gegriindet oder gefestigt
sind oder andere Verpflichtungen ihn an andere Orte rufen.?!

Antiochia, zunichst ein Ort der Zuflucht und des Wirkens unter Juden und Heiden,
wird zum Ausgangspunkt fiir die hellenistischen Juden und ihre Mission, in die bald
Heidenchristen einbezogen werden. Bei aller Riickbindung der Mission an Jerusalem (etwa
15,2), konnen die Gemeinden anderer Stidte und Regionen eigene Zentren werden und
unter Leitung des Geistes entscheidende Initiativen starten. Paulus und Barnabas werden
von Antiochia ausgesandt. Paulus hélt sich dort mehrfach linger auf und kehrt immer
wieder in die Stadt und zu ihren christlichen Gemeinden zuriick (Apg 11,25-30; 12,25-13,4;
14,26-15,3.30-35; 18,22). Vermutlich kam sein materieller Unterhalt in den ersten Jahren von
dort. In Korinth, einem anderen Zentrum urchristlicher Mission, bleibt Paulus »ein Jahr
und sechs Monate und lehrt unter ihnen das Wort Gottes« (18,11, » Paulus aber blieb noch
eine Zeit lang dort, 18,18). Dort arbeitet Paulus fiir seinen Lebensunterhalt. Nach einem
kurzen anfinglichen Besuch (18,19-21) kehrt Paulus nach Ephesus zuriick, um dort und von
diesem weiteren Zentrum aus eine lingere Zeit zu wirken (19,1; »zwei Jahre« 19,10; drei
Jahre in der Provinz Asia, 20,31). Die lukanische Darstellung des missionarischen Wirkens

31 Zur Mission des Paulus
vgl. SCHNABEL, Mission (Anm. 6),

30 Zu seinen biographischen Voraus-
setzungen fir dieses Wirken vgl. KAHL,

Christusglaubigen unter ihnen, die
sich in der Migration befanden, bilde-

Migrationserfahrungen (Anm. 6),194;
dort auch zu den Fahigkeiten anderer
Diasporajudenchristen:

Es waren Kommunikationsfahigkeiten,
die erst in transkulturellen Lebens-
kontexten erworben werden konnten,
welche den Ausschlag fur eine erfolg-
reiche Verklindigung des Evangeliums
in der mediterranen Antike gaben.
Diese Kompetenz konnten zumal Dias-
porajuden aus hellenistischen Stadten
des rémischen Reichs aufweisen. Die

ten das Riickgrat der Evangeliums-
verkiindigung im ersten Jhdt.

Kahl erinnert zu Recht daran, dass
Lukas mit seiner Fokussierung auf
Paulus nur einen kleinen Ausschnitt
aus der Verbreitungsgeschichte des
Evangeliums im ersten Jhdt. bewahrt
hat. Viele andere judische Migranten
waren vor, neben und nach Paulus
an dieser Geschichte beteiligt. Einige
von ihnen werden in der Apg mehr
oder weniger beilaufig erwahnt.

887-1234.




212 Christoph W. Stenschke

von Paulus, insbesondere seiner Reisen und lingeren Aufenthalte, kann hier nicht im
Detail wiedergegeben werden. Paulus ist der Wandermissionar par excellence des Neuen
Testaments. Er selbst spricht von seiner Berufung und seinem Dienst als von dem »Lauf«
(8pdpog), den er zu vollenden hat (20,24).3

Spater wird Paulus zwei Jahre lang in Césarea gefangen gehalten, ist etwa ein halbes Jahr
lang unterwegs nach Rom und verbringt dort weitere zwei Jahre in rémischer Haft. All das
geschah nicht zufillig, sondern in Erfiillung der Berufung, die er vom auferstandenen Herrn
empfangen hat (9,11-16; 22,17-21; 26,15-18). Lukas verdrangt oder beschonigt keineswegs die
Leiden und Hirten, die dieses Leben als Wandermissionar fiir Paulus und seine Begleiter
bedeutete (vgl. den Peristasenkatalog des Paulus in 2 Kor 11,23-33). Von seiner Berufung an
wird deutlich, »wieviel er leiden muss um des Namens Christi willen« (Apg 9,16).

Bei diesen Reisen und auch wihrend lingerer Aufenthalte ist Paulus nicht allein,
sondern wird von verschiedenen Missionspartnern und Mitarbeitern wie Barnabas,
Silas und Timotheus begleitet, die sein Leben als Wandermissionar und die damit ver-
bundenen Hirten teilen. Fiir manche dieser Reisen und Aufenthalte wird Paulus von
anderen Christen unterstiitzt (vgl. Phil 4,10-20); in anderen Fillen erwirtschaftet er seinen
Lebensunterhalt selbst (vgl. Apg 18,3; 20,33-35).3 In seiner Abschiedsrede an die Altesten
von Ephesus in Apostelgeschichte 20,18-35 erklart Paulus, dass er mit seinen eigenen
Hénden gearbeitet habe, um sich und seine Gefahrten zu versorgen. In all dem hat er
gezeigt, dass man so arbeiten und sich der Schwachen annehmen muss. Der materielle
Besitz des Paulus war begrenzt. Auler dem, was er auf seinen Reisen mit sich fithren
konnte, wissen wir nur von dem Mantel, den er bei einem Karpus in Troas gelassen
hatte, und von einigen Biichern und Pergamenten, die er Timotheus mitzubringen bat
(2 Tim 4,13).>* Und doch galt die VerheifBung Jesu an seine Jiinger auch fiir Paulus: »Und
wer Hiuser oder Briider oder Schwestern oder Vater oder Mutter oder Kinder oder Acker
verlasst um meines Namens willen, der wird’s hundertfach empfangen und das ewige
Leben ererben« (Mt 19,29).

In der Apostelgeschichte nehmen die Christen und Christinnen (8,3; 9,2), die
Jerusalem freiwillig oder aufgrund von Verfolgung verlassen hatten, einen breiten Raum
ein. Sie berichtet von ihren Wanderungen und Wirken an verschiedensten Orten. Das
ist bemerkenswert, wenn man das starke Interesse an Jerusalem im Lukasevangelium
und in Apostelgeschichte 1-7 bedenkt, wo die Sammlung und Wiederherstellung Israels
ausfithrlich beschrieben wird. Wihrend Lukas diejenigen, die zuriickbleiben konnten
oder wollten, nirgendwo kritisiert, bemerkt er doch, dass Misstrauen, Kritik und Wider-
stand gegen die Heidenmission von einigen Christen in Jerusalem ausgeht. Wenn sie
die Stadt verlassen, dann nur um die Giiltigkeit des Gesetzes und jiidische Identitat in
den neu gegriindeten heidenchristlichen Gemeinden einzufordern und durchzusetzen:
»Und einige kamen herab von Judda und lehrten die Briider: Wenn ihr euch nicht
beschneiden lasst nach der Ordnung des Mose, konnt ihr nicht selig werden« (15,1).
Apostelgeschichte 15,24 macht deutlich, dass diese Leute zu der christlichen Gemeinde
in Jerusalem gehoren (»... einige von den Unseren, denen wir doch nichts befohlen

32 Vgl.Martin BRANDL, Der Agon bei 33 Vgl.Stephen WALTON, Paul, 34 Zur wirtschaftlichen Situation
Paulus: Herkunft und Profil paulini- Patronage and Pay: Whatdo we Know  des Paulus vgl. Christopher R.LITTLE,
scher Agonmetaphorik (WUNT 11.222), About the Apostle’s Financial Sup- Mission in the Way of Paul: Biblical
Tubingen 2006, 276-279. port?, in: Trevor J.BURKE/Brian S. Mission for the Church in the Twenty-
ROSNER (Eds.), Paul as Missionary: First Century (sBLit 80), New York,
Identity, Activity, Theology, and etc. 2005, 22-46.
Practice (LINTS 420), London 35 SCHNABEL, Acts (Anm. 2), 735.

2011,220-233.




Migration und Mission nach der Apostelgeschichte 213

hatten«). Apostelgeschichte 21,20 weif von vielen Tausenden Judenchristen in Jerusalem,
die, wie einst Paulus, »Eiferer fiir das Gesetz« sind (21,20). Sie glauben bereitwillig den
falschen Anschuldigungen, die gegen Paulus von seinen jiidischen Gegnern erhoben
wurden. Als Paulus ihnen seine jiidische Identitdt und ungebrochene Loyalitidt zum
Judentum unter Beweis stellen will, wird er verhaftet und verliert seine Freiheit (21,26-36).
Die entscheidenden Impulse kommen von denen, die aus unterschiedlichen Griinden
aufgebrochen waren.

2.4 Migration in Apostelgeschichte
17,26 und 18,1f

Zwei weitere Textstellen verdienen Aufmerksamkeit. Nach Apostelgeschichte 1726 hat
Gott »aus einem Menschen das ganze Menschengeschlecht gemacht, damit sie auf
dem ganzen Erdboden wohnen, und er hat festgesetzt, wie lange sie bestehen und in
welchen Grenzen sie wohnen sollen«. Schnabel verwirft zu Recht die philosophische
Deutung dieser Verse und argumentiert, dass eine historische Auslegung von V. 26¢-d
plausibler ist:

... die »festgesetzten Zeiten« sind die verschiedenen Epochen in der Volkergeschichte
und die »Grenzen in welchen sie wohnen sollen« sind die politischen Grenzen zwischen
den Orten, wo Menschen wohnen - ob es sich um Stadte handelt, Regionen, Provinzen
oder Kontinente. Paulus stellt fest, dass Stadte, Lainder und Reiche im Lauf der Geschichte
kommen und gehen, sowohl was ihre politische Macht wie ihre politischen Grenzen
betrifft. Der Gott, den Paulus verkiindet, ist der Schopfer der Welt und des Menschen-
geschlechts und Er ist der Herr der Menschheitsgeschichte.®

Im Hinblick auf die Vitergeschichte in Kapitel 7 und das Sendungswort Jesu in Apostel-
geschichte 1,8 bedeutet diese Aussage (»und in welchen Grenzen sie wohnen sollen«) wahr-
scheinlich nicht, dass jede Art von Migration, von Verlassen der »zugeteilten Grenzen«
dem gottlichen Plan zuwiderlauft.

Apostelgeschichte 18,1 deutet darauf hin, dass die ersten Christen nicht nur von Migration
aufgrund ihres weltweiten Missionsauftrags sowie jiidischer und heidnischer Verfolgung
(wie die Hellenisten, Petrus und Paulus) betroffen waren, sondern auch von politischen
Entscheidungen ihrer Zeit. In Korinth begegnet Paulus Aquila und Priszilla, die vor kurzem
aus Italien gekommen waren, »weil der romische Kaiser Claudius allen Juden befohlen
hatte, Rom zu verlassen« (18,1f).3® Der Erlass betraf alle jiidischen Einwohner, auch die
Judenchristen. Lukas gibt keinen Grund fiir diesen Erlass an, vielleicht aus gutem Grund.*”
Aufgrund dieser kaiserlichen Verfiigung trifft Paulus mit Aquila und Priszilla ein hervor-
ragendes frithchristliche Missionarsehepaar in Korinth und arbeitet mit ihnen zusammen,
sowohl im Handwerk wie im missionarischen Wirken. Dies gilt auch fiir andere Christen, die
wieder zuriick in Rom sind, als Paulus den Romerbrief schreibt, und die er in Romer 16,3-15
griifit. Nach Apostelgeschichte 18,19 bleibt das Ehepaar spater in Ephesus zuriick (vgl. auch

36 Dabei handelt es sich nicht um
die einzige Vertreibung der stadtrémi-
schen Juden; vgl. Ernst BALTRUSCH,
Die Juden und das rémische Reich:
Geschichte einer konfliktreichen
Beziehung, Darmstadt 2002.

37 Nach der Claudius-Vita des romi-
schen Historikers Sueton wurden die

Juden vertrieben, weil sie stdndig auf-

grund eines gewissen » Chrestus « flr

Unruhe sorgten. Man nimmt gewohn-

lich an, dass sich diese Notiz auf Un-
ruhen innerhalb der jlidischen Dias-
poragemeinden bezieht, die durch die

Tatigkeit christlicher Missionare ent-
standen waren. Nach dieser Rekon-
struktion handelt es sich bei dem Edikt
um eine rémische Antwort auf die
christliche Mission, vgl. Michael
WOLTER, Der Brief an die Romer: Teil-
band 1 Rémer 1-8 (EKK VvI/1), Ostfil-
dern/Neukirchen-Vluyn 2014, 30-40.




214 Christoph W. Stenschke

1 Kor 16,19). Romer 16,3 deutet an, dass sie nach dem Tod des Claudius im Herbst 54 AD
nach Rom zuriickgekehrten. Dort konnten sie das Evangelium und den Dienst des Paulus
im Osten bezeugen und seinen Besuch in Rom sowie die bevorstehende Spanienmission
vorbereiten. 2Timotheus 4,19 erwéhnt, dass sie zu einem spiteren Zeitpunkt nach Ephesus
zuriickkehrten. Trotz all der Nachteile und Leiden, die diese Vertreibung der Juden aus Rom
mit sich brachte, forderte sie doch das Anliegen und den Lauf der urchristlichen Mission.

2.5 Zusammenfassung und Reflexion

Wie kaum andere Biicher des Neuen Testaments*® behandelt die Apostelgeschichte
das Phdnomen des »wandernden Gottesvolkes« im Alten und Neuen Bund, um eine
Bezeichnung aufzunehmen, die bereits Augustin gepragt hat. Daher ist Kahl zuzustimmen,
wenn er schreibt:

Die Formierung und Ausbreitung des Frithchristentums im ersten Jahrhundert ist
unléslich und wesentlich mit Erfahrungen von Flucht und Migration verkniipft. Dieser
Sachverhalt wird in den Schriften des Neuen Testaments nirgends so stark reflektiert
und narrativ entfaltet wie in der Apostelgeschichte des Lukas, auch wenn er sich mehr
oder weniger deutlich auch sonst wo im Neuen Testament greifen lasst.>

Die Rede des Stephanus zeigt, dass eine solche Wanderschaft ein wesentlicher Bestand-
teil des Lebens der Erzvater und des Volkes Israel im Alten Testament war. Wahrend
entscheidender Zeiten ihrer Existenz waren sie »unterwegs« und haben dabei wichtige
Erfahrungen gemacht: sie erfuhren Gottes Gegenwart, Heil und Segnungen an ver-
schiedenen Orten, obwohl ihre Gottesbeziehung auf dem Weg auch bedroht war. Im
Gegensatz zu dem verbreiteten antiken Verstandnis von national oder lokal gebundenen
Gottheiten (vgl.1 K6n 20,23-28; 2 Kon 5,17) ist der Gott Israels nicht auf besondere Gegenden,
Orte und Bauwerke beschrinkt. Dies relativiert den Tempel in Jerusalem und das Land
Israel und tragt zur theologischen Begriindung fiir die weltweite Ausbreitung und das
Wirken der Kirche bei.

Fiir Abraham bedeutete der Ruf Gottes ein Nomadenleben ohne festen Wohnort in einem
fremden Land. Die Reise nach Agypten in einer Hungersnot endete in Unterdriickung. Fiir
Moses, den von Gott erwahlten Retter, bedeutete seine Flucht nach Midian einen massiven
Verlust von Status und Reichtum.

Was die Kirche betriftt, beschreibt die Apostelgeschichte Migration als Folge von Ver-
folgung, aufgrund gottlicher Berufung (sei es die Aussendung der Zwolf, der Auftrag an
Paulus sowie an Paulus und Barnabas), aufgrund einer Aussendung durch Gemeinden
oder eigener Sorge um Gemeinden oder andere Initiativen. Oft kommen mehrere Faktoren
zusammen. Die Umsetzung des Auftrags Jesu jenseits der Mauern Jerusalems beginnt durch
Verfolgung, Flucht und Wanderleben. Ebenso wie Israel auf seiner Wanderung erfahren
die frithchristlichen Migrantenmissionare, dass ihr Gott auch fern von Jerusalem und dem
Land Israel mit ihnen ist. Er kennt keine Grenzen, sondern hat alle Volker im Blick (10,34f,
»sondern in jedem Volk ...«). Es gibt keinen Ort, wo Gott nicht bei ihnen wiére. Selbst im

38 Vgl.1Kor 10,1-11; Hebr 3,5-4,13. als es darum ging, die Heiden als scher Stelle inmitten von Berichten
39 KAHL, Migrationserfahrungen Heiden in das Volk Gottes aufzu- Uber die Heidenmission.
(Anm.6),185. nehmen und so — nach ihrem 41 Vgl. HANCILES, Migration and
40 Die Apgerwéhnt die Reaktion Verstandnis — die Identitat und Mission (Anm.1),148.

einiger Judenchristen auf diese Ent- Privilegien Israels zu kompromittie-

wicklungen, aber auch den entschie- ren; vgl.12,1-23; 21,27-24,9. Beide

denen Widerstand anderer Juden, Abschnitte erscheinen an strategi-




Migration und Mission nach der Apostelgeschichte 215

tiefen Verlies eines romischen Gefangnisses in Philippi greift Gott ein; in einem furchtbaren
Sturm irgendwo auf dem Mittelmeer findet der Engel des Herrn den Paulus, trostet und
rettet ihn (Apg 27,23f). In Samaria, Césarea, Antiochia und dariiber hinaus bestatigt Gott
die Botschaft der Migranten durch Zeichen und Wunder und 6ftnet die Herzen (16,14).
Obwohl sie auch auf Widerstand und Verfolgung treffen, werden sie und ihre Botschaft
von vielen Menschen aufgenommen.

In der lukanischen Darstellung legen die Nachfolger Jesu eine enorme Dynamik und
Mobilitat an den Tag. Zerstreuung, die im Alten Testament als gottliches Gericht erscheint
oder im positiven Sinn als Reise/Wanderexistenz nur vereinzelt vorkommt (vgl. etwa die
Vitergeschichte oder die Jona-Erzéhlung), wird in der Apostelgeschichte zum Merkmal
zumindest eines Teils der christlichen Gemeinschaft; nun nicht als Gericht, sondern als
Folge der treuen Umsetzung des Auftrages Jesu.

Lukas erwahnt nur andeutungsweise die materiellen Folgen oder Schwierigkeiten dieser
Migration und haufigen Ortswechsel. Sein Fokus liegt vielmehr auf den Méglichkeiten,
welche Migration, freiwillig oder gezwungen, fiir das Evangelium mit sich bringen kann
und bringt. Wo nétig, wurde materielle Not gelindert durch die Giitergemeinschaft vor Ort
(in Jerusalem) oder dariiber hinaus (die Christen in Antiochia teilen mit der Gemeinde in
Jerusalem, 11,27-30). An vielen Orten werden die Reisemissionare aufgenommen und versorgt.

Die Erfahrungen der Migranten und ihr missionarisches Engagement fiihrten zur Auf-
nahme der Heiden in das Volk Gottes als Heiden. Sie brachten aber auch neue und heraus-
fordernde Erfahrungen, Einsichten und Folgen fiir das Selbstverstindnis der Christen mit
sich, etwa die Erkenntnis des Petrus in Casarea: »Nun erfahre ich in Wahrheit, dass Gott
die Person nicht ansieht; sondern in jedem Volk, wer ihn fiirchtet und recht tut, der ist ihm
angenehm« (10,34f) oder die Beschliisse des sogenannten Apostelkonzils (15,8-11.14-21).
Aber auch ihr Verhalten (bereitwilliger Umgang und Tischgemeinschaft mit Heiden, u.a.
unter Vernachlissigung von Reinheitsvorschriften, z. B. 10,48; 16,34) und ihr Verhaltnis zu
ihren Mitjuden (11,2f; 15,1-5; 21,20f*°) waren davon betroffen. Durch das Uberschreiten von
Grenzen, durch Flucht und Migration haben die Christen erkannt, dass » Bufle zur Vergebung
der Siinden, verkiindigt in seinem Namen unter allen Volkern, angefangen von Jerusalem«,
in der Tat Erfiillung dessen ist »wie es geschrieben steht« (Lk 24,47). Die Aufnahme der
Heiden in das Volk Gottes ist die Erfiillung der Verheiflungen Gottes, des Auftrages des auf-
erstandenen Jesus an seine Jinger (1,8), des Kommens des Heiligen Geistes und eine Kon-
sequenz des Wirkens der Hand Gottes (z. B. 11,21). Neue Erkenntnisse und Entwicklungen und
Bewegung sind in der Apostelgeschichte untrennbar miteinander verkniipft (10,34f; 15,7-21).

Nach diesen Erfahrungen war die judenchristliche Gemeinde Jerusalems nicht mehr, was
sie am Anfang der Apostelgeschichte war. In der literarischen Absicht der Apostelgeschichte,
im Erzdhlen, wie die christliche Gemeinde das wurde, was sie jetzt ist (oder zumindest sein
sollte), und in der Beschreibung ihrer Entwicklung und Identitét spielt Gottes Handeln
unter den Heiden an den christlichen Migranten durch gottliche Berufung, Ausriistung,
Fithrung und Bestétigung eine bedeutende Rolle. Nicht nur gehoren jetzt Diasporajuden
zur Gemeinde, sondern auch Heiden, die nicht erst als Proselyten zum Judentum iiber-
traten, sondern Heiden blieben und als solche aufgenommen wurden. In diesem Prozess
musste die Gemeinde Neues tiber ihren Gott, ihren Herrn Jesus Christus, den Heiligen
Geist, die Heiden und tiber sich selbst und ihr Verhalten lernen. Insofern gibt es auch
hier eine Riickkoppelung von Migrationserfahrungen und den Zuriick-Gebliebenen.*!
Migrationserfahrungen haben das Potenzial fiir neue Erfahrungen und Einsichten; sie
bieten Herausforderungen und Gelegenheiten fiir Transformation. Gerade angesichts der
Riickbindung an Jerusalem sind die christlichen Migranten der Apostelgeschichte weniger




216 Christoph W. Stenschke

»Immigranten als Individuen, die sich aus ihrem Heimatland entwurzeln und ein komplett
neues Leben in einem neuen Land beginnen«.*? Sie entsprechen eher den

gegenwirtigen Mustern internationaler Migration, von der man vielleicht besser als
transnationaler Migration oder Transmigration spricht. Dieses neue Paradigma impliziert,
dass selbst wenn Migranten sozial, wirtschaftlich und politisch in ihre neue Gesellschaft
investieren, sie bei alledem fortfahren, am taglichen Leben der Gesellschaft teilzuhaben,
aus der sie emigriert sind, die sie aber nicht zuriickgelassen haben. Transmigranten sind
oft bilingual, konnen »duale« Leben fithren, sich leicht zwischen Kulturen hin und her
bewegen. Oft haben sie einen Wohnsitz in zwei Landern und sind als soziale Akteure in
beiden Gesellschaften eingebunden.*?

3 Aktualisierung

Welche Implikationen hat die Beschreibung von Migration und Mission in der Apostel-
geschichte?** Angesichts der aktuellen politischen Situation haben Kirchen oft auf die Texte des
Alten Testaments verwiesen, die den Umgang mit den Fremden regeln, und versucht, daraus
bzw. aus anderen biblischen Texten oder kirchlichen Traditionen Handlungsanweisungen
fiir heute, und zwar sowohl fiir sich als auch die ganze Gesellschaft, abzuleiten.*> Teilweise
geschieht das ohne die Beriicksichtigung, fiir welche Situationen diese Regelungen gedacht
waren, bzw. ohne die ndtige hermeneutische Reflektion, was ihre heutige Anwendung betrifft.46

Andere Christen haben auf die grofien Chancen hingewiesen, die sich durch Migrations-
bewegungen ergeben. Migration (aus wirtschaftlichen bzw. politischen Griinden) bringt
heute Menschen aus Lindern mit keinem oder wenig christlichem Zeugnis an Orte, wo
sie — im Gegensatz zu ihren Herkunftslindern - leicht oder zumindest leichter mit dem
Evangelium erreicht werden kénnen. Nicht nur aufgrund des Zustroms von Fliichtlingen
aus Nordafrika und dem Nahen Osten gibt es heute Millionen von Nichtchristen in Aus-
tralien, Europa und Nordamerika, die bisher das Evangelium nicht gehort haben. Hier ist
die Kirche in ihrer Verkiindigung, aber auch das Laienapostolat gefordert.

Dazu gehoért auch der Hinweis auf die Chancen, welche die Migration von Christen
in andere Lander mit sich bringen kann. Wie in der Apostelgeschichte bringt Migration
Christen in Gebiete und Lander, die fiir christliches Zeugnis bisher ganz oder weitgehend
verschlossen waren. So befinden sich etwa durch die vielen Hausangestellten und andere
Arbeiter aus den Philippinen, Nepal und anderen Landern mehr Christen als je zuvor in den
reichen Landern des Mittleren Ostens. Trotz ihrer oft harten Lebensbedingungen, die oft mit
Menschenrechtsverletzungen einhergehen, haben diese Christen manche Gelegenheiten, das
Evangelium mit jhrem Leben und ihren Worten weiterzugeben. Sie dabei zu unterstiitzen
und zu ermutigen ist eine wichtige Aufgabe der Pastoral in solchen Diasporasituationen.

Ferner bringt Migration auch Christen von anderen Kontinenten (z.B. von Afrika) in
das sidkularer werdende Europa. Oft bleiben christliche Migranten in der neuen Umgebung

42 Ebd.
43 Ebd.

(Eds.), Global Dictionary of Theology:
A Resource for the Worldwide Church,

45 Vgl.Hans-Ulrich DALLMANN, Art.
Migration 1v. Praktisch-theologisch,

44 Mitdieser Fragestellung tber-
springen wir fast zweitausend Jahre
Kirchengeschichte, in der Migrationen
aller Art eine wichtige Rolle spielten.
Fur einen Uberblick der Entwicklungen
und Herausforderungen vgl.Jehu
J.HANCILES, Migration, in: William
A.DYRNESS/ Veli-Matti KARKKAINEN

Grand Rapids/Nottingham 2008, 543f
und Andrew F. WALLS, Mission and
Migration: The Diaspora Factor in
Christian History, in: JACT 5 (2002)
3-11; fUr einen Uberblick Gber die
heutige Lage vgl.den umfassenden
Aufsatz von HANCILES, Mission and
Migration (Anm.1).

in RGG4, Bd.V, 1220f und Jiirgen
MICKSCH, Art. Flichtlingsarbeit, in
RGG*, Bd. 11, 166f.

46 Vgl.M.Daniel CARROLL, Biblical
Perspectives on Migration and
Mission: Contributions from the Old
Testament, in: MisSt 30 (2013) 9-26,
sowie Markus ZEHNDER, Umgang mit




Migration und Mission nach der Apostelgeschichte 217

zusammen und bilden eigene Gruppen und Gemeinden. Viele Afrikaner, Lateinamerikaner
und Asiaten bringen ihre eigenen pfingstlichen Kirchen und Traditionen unreflektiert mit
nach Europa. Andere christliche Migranten finden in bestehenden Gemeinden eine neue
Heimat und konnen sie — bei beidseitiger Lern- und Kompromissbereitschaft — enorm
bereichern. Freilich gibt es auch Spannungen in Gemeinden zwischen hiesigen Christen
und Migranten aufgrund kultureller Unterschiede (etwa Piinktlichkeit, Lautstarke,
Ordnung) und unterschiedlicher liturgischer und theologischer Pragungen (angemessenes
Verhalten im Gottesdienst, Gebetsformen, Predigtstil; unterschiedliche Ansichten etwa bzgl.
Kosmologie, Damonologie, Krankheit und Gesundheit, unterschiedliche Vorstellungen und
Erwartungen an christliche Gemeinschaft, unterschiedlicher Leitungsstil). Zugleich ent-
stehen iiberall in Europa multikulturelle Gemeinden, die bewusst mehr sind und sein wollen,
als dass das bisherige europdische Gemeindeprogramm und -ethos unveréndert und ledig-
lich mehrsprachig fortgesetzt wird.*” Einige dieser oft bunten und lebendigen Gemeinden
mit ihrer unkonventionellen Art Kirche zu sein erweisen sich auch fiir Menschen ohne
Migrationshintergrund, die kirchendistanziert oder von anderen Kirchen enttauscht sind,
als eine attraktive und unkonventionelle Beriithrungsfliche mit christlichem Glauben.

In anderen Fallen beginnen christliche Migranten damit, ihren Glauben - der manchmal
lebendig und ansteckend ist - an die weitere Bevolkerung weiterzugeben. Mission durch
Migranten - dies entspricht dem oben skizzierten Bild der Mission in der Apostel-
geschichte.*® Diese Migranten erleben, dass Migrationserfahrungen - zumindest geistlich
gesehen — nicht das Ende sind oder sein miissen. Bei allem, was an Nachteilen und Leiden
unterschiedlicher Art auch damit verbunden sein mag, gibt es grofie Chancen.

Wie in der Apostelgeschichte werden auch die christlichen Migranten durch ihre
Begegnungen mit Christen und Nicht-Christen an anderen Orten herausgefordert. Sie ent-
decken, dass es auch andere Formen und Schwerpunkte kirchlicher Praxis gibt als in ihren
Herkunftslindern. Auch sie stehen in einem Lernprozess. In einer mobilen und vernetzten Welt
werden ihre Erfahrungen und Einsichten den Kirchen in ihren Heimatlédndern nicht verborgen
bleiben und kénnen (neben unterschiedlich starker Ablehnung) auch dort Horizonte eréffnen.

Die gegenwirtige Situation erfordert von den Kirchen Vision, Liebe, Flexibilitit, Ent-
schlossenheit und Sensibilitdt, um ihre Laien dazu zu ermutigen und auszuriisten, diese
Gelegenheiten weise und mit einem festen Glauben an Gott zu nutzen, der nie nur sein
Volk im Blick hatte, sondern will, dass allen Menschen geholfen wird und sie zur Erkenntnis
der Wahrheit kommen.

Diese Aktualisierungen verbindet ein buchstdbliches Verstindnis von Migration.
Daneben haben Theologie und Spiritualitat in unterschiedlicher Weise von der Kirche in
iibertragener Weise als dem wandernden Gottesvolk durch Raum und Zeit oder von der
Pilgerschaft und irdischen Heimatlosigkeit der Kirche gesprochen: »Migration ist eine
Schliisselmetapher, um den christlichen Glauben zu verstehen«.*® Hier liegt ein reiches
Erbe, das in Zeiten sowohl der Erstarrung als auch der Neuorientierung wichtige Impulse

fiir neue und langst tiberfillige Aufbriiche der Kirche bieten kann. *
Fremden in Israel und Assyrien: Ein Sorge fiir die Fremden in atl. Per- Kirchen und Missionsgesellschaften
Beitrag zur Anthropologie des spektive, in: JCSW 35 (1994) 133-150. bzw. Missionsorden oder der neueren
»Fremden«im Licht antiker Quellen 47 Vgl.etwa The English Speaking Missionsgeschichte mit ihrer systema-
(BWANT 168), Stuttgart 2005 und International Roman Catholic Church tischen Ausbildung und Vorbereitung
DERS. Art. Fremder, in Wissenschaft- of Our Saviour in Den Haag (www. professioneller Missionare kaum

liches Bibellexikon, www.wibilex.de parish.nl) oder die freikirchlich als Mission durch Migranten verstan-
(2010); vgl.auch Georg STEINS, gepragte New Life Church in Dussel- den werden kann.

»Fremde sind wir ... «: Zur Wahr- dorf (http:/Awvww.newlifechurch.de). 49 CARROLL, Perspectives

nehmung des Fremdseins und zur 48 Davon unbenommen ist, dass (Anm. 46),11.

die gegenwartige Praxis westlicher




Heroic Church Leadership
in India: Capuchin Bishop
Anastasius Hartmann (1803-1866)

Jose Kalapura SJ

Zusammenfassung
Wegen seiner heroischen Fiih-
rung in der katholischen Kirche
in Indien wahrend der schwieri-
gen Zeiten in der Mitte des 19.
Jahrhunderts ist Bischof Anasta-
sius Hartmann anderen Kirchen-
fuhrern haushoch tberlegen.
Trotz einiger kirchlicher Pro-
bleme konnte er in den drei
Vikariaten, in denen er gedient
hat — Patna, Bombay und
Poona —, viel fur die Kirche tun.
Neben der Griindung von Kir-
chen und anderen Institutionen
war er flr den Aufbau mehrerer
Bildungseinrichtungen verant-
wortlich. Er hat auch die Auf-
nahme einiger religioser Man-
ner- wie Frauengemeinschaften
in seine Vikariate ermaglicht.
Selbst 150 Jahre nach seinem
Tod inspirieren seine unermud-
liche Leidenschaft und sein un-
erschrockener Mut immer noch
viele Missionare und Missiona-
rinnen. Dieser Beitrag, eine bio-
graphische Erzahlung von Hart-
manns Wirken, umfasst vier Ab-
schnitte: 1) Kindheit und Jugend,
religiose Berufung, Ausbildung
und Dienst in Europa; 2) Dienst
als Apostolischer Vikar in Indien;
3) Hartmanns Beitrag zur katho-
lischen Kirche in Gesamtindien;
4) seine Spiritualitat.
Schliisselbegriffe
- Bischof Hartmann
- Kapuziner
- Vikariate von Patna,

Bombay, Poona
- Padroado-Propaganda-

Konflikt
- Indian Christian Marriage

Act (1872)
- Kirche in Indien

Abstract
Bishop Anastasius Hartmann
stands head and shoulders
above the Church leaders for
the heroic leadership he gave
in the Church during the trou-
bled times of mid-19™ century
India. Despite certain ecclesiasti-
cal problems, he was able to
do much for the Church in the
three vicariates he served —
Patna, Bombay and Poona.
Besides founding churches and
related institutions, he was
responsible for founding several
educational institutions. He also
facilitated the arrival of a few
religious societies, both of men
and women, to his vicariates.
Even after 150 years of his death,
his indefatigable zeal and un-
daunted courage continue to
inspire many missionaries. A
biographical narrative of Bishop
Hartmann's heroic leadership in
India, this paper is divided into
four parts: 1) Early life, religious
vocation, training and ministry
in Europe, 2) Ministry as Vicar
Apostolic in India, and 3) Hart-
mann’s all-India level contri-
bution to Church in India, and
4) His spirituality.
Keywords
> Bishop Hartmann
- Capuchins
> Vicariates of Patna,

Bombay, Poona
- Padroado-Propaganda

conflict
- Indian Christian Marriage

Act (1872)
- Indian Church

Sumario
Gracias a su direccién heroica
de la Iglesia catdlica en la India
durante los tiempos dificiles a
mediados del siglo XIX, el
obispo Anastasius Hartmann es
mucho mas estimado que los
otros dirigentes de la Iglesia
india de su tiempo. A pesar de
los problemas eclesiales, pudo
hacer mucho por la Iglesia en
los tres vicariatos (Patna, Bom-
bay y Poona) en los que ha ejer-
cido su ministerio. Junto a la
fundacion de iglesias y otras ins-
tituciones era responsable de la
construccion de varias institucio-
nes educativas. Ha facilitado la
admision de algunas comunida-
des religiosas masculinas y
femeninas en sus vicariatos.
Incluso 150 anos después de su
muerte, su celo constantey su
animo profético contintian ins-
pirando a muchos misioneros y
misioneras. El texto, que pre-
senta un relato biografico de la
direccion heroica del obispo
Hartmann, se divide en cuatro
partes: 1) Infancia y juventud,
vocacion religiosa, formacion y
ministerio en Europa; 2) ministe-
rio como Vicario Apostolico en
la India; 3) la contribucién de
Hartmann a la Iglesia en toda la
India; 4) su espiritualidad.
Palabras clave
- Obispo Hartmann
- Capuchinos
> Vicariatos de Patna,

Bombay, Poona
- Conflicto Padroado-

Propaganda
- Matrimonio Cristiano

en la India (1872)
> Iglesiaen la India

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 218 - 241



Heroic Church Leadership in India 219

1 Introduction

ishop Anastasius Hartmann stands head and shoulders above the Church leaders for

the heroic leadership he gave in the Church during the troubled times of mid-19™

century India. Appointed first Vicar Apostolic of Patna in 1845 he earnestly worked
for the pastoral development of the mission, establishing several church institutions in his
vicariate. Before he was to fulfill his mission in Patna, he was transferred (1849) to the
Vicariate of Bombay while remaining Vicar Apostolic of Patna.

The Church in Bombay was beset with Church’s jurisdictional problems created by
the Portuguese Padroado which continued to control the Church without obeying the
authority of the Pope. Reaching Bombay in 1850, he took several steps to reconcile the
people and clergy who were torn between the authorities of the Padroado and of the Pope.
Slander, threats, apostasies filled the Bishop’s cup of sorrow to the brim. He was partially
successful in reconciling the faithful who were caught between the Padroado-Propaganda
conflict.

Despite these ecclesiastical problems, he was able to do much for the Church in the two
vicariates - Bombay and Poona. Besides founding churches and related institutions, he was
responsible for founding several educational institutions. He also facilitated the arrival of
a few religious societies, both of men and women, to his vicariates to carry on educational
and pastoral works.

Problematic pastoral issues exhausted him and forced him to return to Rome to
recuperate in 1856, where he was appointed Assistant to the Papal Throne, a Roman Count
and later Director of the Foreign Missions of the Capuchin Order.

Re-appointed Vicar Apostolic of Patna in 1860 he re-started his pastoral works:
establishing many more church institutions, founding Christian communities and so on,
till his death on 24" April 1866. A scholar in Hindustani, he translated the New Testament
into Hindustani.

As a foresighted shepherd he had a vision for the Church at the national level. Aside his
responsibilities in his own Vicariates, he took the initiative on behalf of other bishops in
India in getting the rights of the Catholic Church especially the Indian Christian Marriage
Act 1866 legislated by the British Government in India.

As a self-effacing shepherd of the Church, he thought beyond his Capuchin Order
or his vicariates so much that he was ready to hand over authority whenever situation
warranted. Overall, what we notice in his personality is his indomitable courage to
confront opposition from within to organize the Church and shepherd it during the
troubled times.

This paper is a biographical narrative of Bishop Hartmann’s heroic leadership in India.!
The paper is divided into four parts: 1) Early life, religious vocation, training and ministry
in Europe, 2) Ministry as Vicar Apostolic in India, and 3) Hartmann’s all-India level
contribution to Church in India, and 4) His spirituality.

1 Sources on Hartmann are aplenty,

der Kapuzinermissionen in Tibet, autobiography, Autobiographie des

in English, German, Italian and Latin.
An exhaustive biography based on

several non-English sources is Fulgen-
tius VANNINI, OFM Cap, Bishop Hart-

mann, Allahabad 1946, 452; also by
the same author and title (new edn),
Allahabad 1966, 471. Also, Die Akten-
sammlung des Bischofs Anastasius
Hartmann zu einer Geschichte

Nepal and Hindustan, ed. by Fr Adel-
helm JANN O. Minorum Capuccinorum,
Lucern 1925; in section on: Materialia
pro Annalibus Missionum Reverendo-
rum Patrum Cappuccinorum in Tibet,
Nepal ac Patna (tr. Henry Hosten,S.J.),
in: The Works of Rev. H.Hosten,
Vol.xxvll, Vidyajyoti College of Theo-
logy Archives, Delhi; also German

Anastasius Hartmann (1803-1866),
des Schweizer Kapuziners, Titular-
bischofs von Derbe und Apostolischen
Vikars von Patna in Indien, Provinzialat
Schweizer Kapuziner, Luzern, 2003.




220

Jose Kalapura S]

2 Early Life, Religious Vocation and
Ministry in Europe

Bishop Anastasius Hartmann, known as Joseph Aloysius Hartmann, was born on 24"
February, 1803 in the Swiss town of Altwis,”? in the parish of Hitzkirch in the Canton of
Lucem, Switzerland. Baptized as Joseph Lewis, he was the seventh of ten children. Lewis was
pious, sensitive, firm and straightforward. His ideal right from childhood was to be a priest.

After his elementary education he began his Latin studies with a private tutor, a priest. Later
he went to the Catholic College of the Immaculate Conception at Solothurn that was attended
by some 300 boys. His stutter was to him a source of embarrassment, but like Demosthenes,
he went over to a mountain grove and practised inflections and modulations and was so
successful that later he won several prizes in declamation. At Solothurn he served Mass every
morning in the Capuchin Church in addition to the school Mass later. He wished to join the
Capuchin Order though his parents and relations suggested that he join the Benedictines or
be a diocesan priest. But he wanted to be a Capuchin or else to go back to the farm.

Lewis entered the Capuchin novitiate at Baden, Aargau, on 13" September 1821. He
received the habit on the 17* and the religious name Brother Beanus, later changed to
Anastasius. He made his solemn profession on 19" September 1822. He continued his studies
in Philosophy and Theology with great proficiency and topped the class. After three years,
having obtained a dispensation, on 24"September 1825, the Bishop of Lausanne ordained
him a priest.? By the following June his priestly training was over.

A Convent of Schupfheim Lucero was his first field of work. Here large groups of peni-
tents soon flocked to him for spiritual direction. For four years he was confessor, preacher
and substituted pastors when they were absent or sick. His next appointment was as
Novice Master at Fribourg in 1830. For nine years he was also professor of Logic, Natural
Philosophy and Theology at Fribourg and chaplain of the nuns at Montonge. Every Sunday
he preached in the neighbouring parishes. Due to illness in 1839 he was transferred to the
monastery of Solothurn.*

2.1 Call to Overseas Missions

From his very novitiate he had nourished an ardent desire to go to the foreign missions of
the Capuchin Order and frequently asked his superior’s permission for the same. But they
did not consent his leaving the Province, as his service was needed in his home country.
Hence for sixteen years he worked in his motherland as master of novices, director of nuns,
professor of philosophy and theology and won the love and admiration of his fellow priests
and the people at large.®

Then, his superiors, perceiving his missionary qualities and unquenchable desire to go
to the missions, granted him the long-awaited permission. Thereafter, he set out for Rome

2 For biographical details see Italian
document: Elenco dei. Vice Prefetti,
Prefetti, Pro-Vicarii, Amministratori
DelTibet, Tibet-Hindostan E Vicariato
Apostolico di Patna, Dal 1704 al 1886,
Vidyajyoti College of Theology
Archives, Delhi.

3 VANNINI, Bishop Hartmann
(FN1),0.

4 For a short biographical sketch, see
A.MAMPRA, SDB/J.PUTHENKALAM,

SDB, Venerable Bp. Anastasius
Hartmann OFM CAP, (1803-1866), in:
MAMPRA/PUTHENKALAM (Ed.),

Sanctity in India. The Retreat, Yercaud,

Tamil Nadu, 2006, 235-257.

5 For another short biographical
study, see Jose KALAPURA, Heroic
Church Leadership: Bishop Hartmann
of Patna, Bombay and Poona, in:
Indian Church History Review XLVI
(1/2012) 53-68.

6 Patrick MULLIGAN OFM. Cap.,
Champion of Faith: Bishop Hartmann,
in: Capuchin Annual (Dublin) 20
(1950-51) 370.

7 One of the most prolific writers of
Christian literature in Hindustani and
Urdu was Bishop A. Pezzoni. He has
translated some 19 works into Hindus-
tani and seven works into Urdu. Of
these six works have been published:
see Fulgentius VANNINI, OFM. Cap.,




Heroic Church Leadership in India 221

on the first stage of his missionary journey to India. On reaching Rome, he was detained
there for four years as acting-director and professor of the missionary College of St. Fidelis,®
where young missionaries were being given special training.

At the death of the Superior General, the Pro-Procurator allowed him to choose any
mission, but he instead left it to the Superiors. When told to go to China to open a new
mission with two companions, he was overjoyed and began to study Chinese, but when the
Pro-Procurator died he had to take over temporarily the direction of St. Fidelis College. Later,
his request to go to the missions was accepted and the Vicar General asked him to proceed
to India. So he began learning Hindustani under Bishop Pezzoni,” who had retired after 35
years of work in India. In his own hand, he copied the Bishop’s Italian-Hindustani Gram-
mar. On November 22, 1843 he, along with two others, proceeded to Suez where he boarded
the monthly >English Mails, en route to Bombay to reach Agra, their destination mission.

3 Ministryin Agra Vicariate

Hartmann was assigned to Agra Vicariate, then managed by the Capuchins since 1784.
It may be noted that Jesuits, at the invitation of Emperor Akbar, had set up their Mughal
Mission at the imperial city of Agra in 1580. The Capuchins received this Mission after the
Jesuit Society was suppressed in 1773.” Hartmann and companions arrived on 15" January
1844, at Bombay where they rested for a fortnight. The overland journey of 800 miles to
Agra was made by bullock cart as was usual in the days before the railways. They reached
Agra after a harrowing journey on 6" March 1844. Soon he began to study the languages,
culture, and customs of his land of adoption. By the end of August he had learnt English
and Hindustani so well that he was considered fit enough to be appointed Chaplain of
Gwalior State which had recently come under British control.'’

The British garrison, picketed some six miles away from the town of Gwalior, was being
cared for by Capuchin Fr. Angelo-Mary of Imperia. So Fr. Anastasius had to divide his time
between the native congregation and the Goan community, which had settled in the State.
Gwalior was one of the most difficult and barren fields of the entire vicariate. The zealous
missionary undertook the work of spiritual and moral regeneration of his flock, stressing
specially the reception of the sacraments and education of children. Convinced that it was
in the innocent minds and hearts of little children that faith and virtue must be planted,
he set about establishing schools for the education of the young. Since the Catholics were
scattered over the countryside, he attached boarding departments to many of his institutions
for the convenience of those children who lived too far off to attend as day-scholars."'Next,
he opened a house for penitent women, who aroused calumnies against him, but he emerged
innocent. His own resources supported the two projects, but for that he had to make many
personal sacrifices, even limiting his meals to once a day.

Hindustan-Tibet Mission, Capuchin
Ashram, Agra, 1979, 300-301.

8 The Capuchin work in Agra
Vicariate developed from their earlier
Mission, the Hindutan-Tibet Mission,
headquartered at Patna, founded

in 1703. Once their Mission in Tibet
was wound up 1745, and subse-
quently in Nepal in 1769, only north
Bihar remained as its territory, under
the Prefecture of Tibet since 1768.

Later, at the suppression of the Jesuits,

the Jesuit Vicariate of the Great
Mughal was handed over first to the
Carmelites (1774), and then to the
Capuchins of Patna, attaching it to
the Prefecture of Tibet in 1784. This
was erected as a Vicariate Apostolic in
1820, shifting its headquarters to
Agra. See VANNINI, Hindustan-Tibet
Mission (FN 7).

9 On the Jesuit mission to Emperor
Akbar and his successor, see Edward
MACLAGAN, Jesuits and the Great
Mogul, Gurgaon (1932), reprint 1990.
10 MAMPRA/PUTHENKALAM,
Sanctity in India (FN 4), 238.

11 See Daniel D'SOUZA, The Growth
and the Activities of the Catholic
Church in North India, (1757-1858),
Mangalore 1982,183-18s.




222 Jose Kalapura S]

4 Ministry in Patna Vicariate

As noted above, Patna was the headquarters of the Capuchin Mission in eastern India.!? In
1820 the centre of the mission was shifted from Patna to Agra, which was raised to a vicariate,
with practically the whole of north India as its territory. In 1845, Dr. Borghi, Vicar Apostolic
of Agra convinced Rome to make Patna an independent Vicariate, bifurcating the eastern
territories under Patna and suggested Mgr. Gaetano Carli as Vicar Apostolic. Since the lat-
ter declined,"® Borghi proposed to Rome Fr. Hartmann, »a man of virtue and still more of
prudence and of science«, as Vicar Apostolic of Patna. He was very reluctant, but Borghi
prevailed upon him to accept the nomination. On September 30, 1845 Pope Gregory XVI
appointed Hartmann, Titular Bishop of Derbe, and first Vicar Apostolic of Patna. On the
15" March 1846, he was consecrated Bishop in the Cathedral of Agra by Bishop Borghi and
he proceeded to Patna.

Patna, the provincial city of the Mughals and later under the Bengal Presidency of the
British, had 300,000 inhabitants at the time. When he arrived there, he saw the Cathedral
in ruins, the roof caving in; the mission house likewise was in ruins. There were no schools,
no Sisters or Brothers. The new Vicariate with a population of 20-30 millions, had an area of
150,000 square miles; the Vicariate had 2700 Catholics and four missionaries. The Vicariate
consisted of Bettiah, Chuhari, Patna, Dinapore, Bhagalpur, Monghyr and Purnea besides the
entire Kingdom of Nepal and the small Kingdom of Sikkim with their adjacent territories.'*

In order to understand his person, his qualities of mind and heart, his achievements
and failures, it is essential to have a general idea about the missionary situation of North
India during his time."®

The traveling conditions of North India in his days were very primitive and incommo-
dious: bullock-cart was the usual means of transport. To use his own words »I had to travel
700 miles in bullock-cart, foremost part through jungles infested with tigers and along very
hard roads over hilly and stony country; the days were dreadfully hot ... at times a pasto-
ral visit meant traveling through desert wastes ...«'® Not infrequently the Bishop found
himself before a river in flood. At times he traveled on horseback or on elephants exposed
to scorching heat of the sun. Three times he made the steep ascent to Darjeeling (nearly
7000 feet) and each time he was thrown off the horse.!”

It was in Patna Vicariate that he exhibited his heroic leadership and his crusade
began in earnest.!® The material and spiritual condition of the Church in the territory
assigned to the new Vicariate was shocking. Many of the Catholics had almost given up
the practice of religion, due to lack of pastoral care, while others were the cause of great
disedification."®

12 On the Capuchin work in Patna,
Bihar state, Nepal andTibet, see a
recent study: David N.LORENZEN, The
Scourge of the Mission, Marco della
Tomba in Hindustan, New Delhi 2010;
also, Jose KALAPURA, King, Fort,
Zamindaris and Missionaries: The
Founding of Bihar’s Oldest Christian
Community, 1745, in: Proceedings

of the Indian History Congress, 61°
Session, Calcutta 2000, 1011-1028.

13 Mgr Carli's resignation must not
be taken at its face value. Back from
Rome, Dr Borghi was sure that his
Coadjutor would accept the new

appointment. But when the two
Prelates sat down together to discuss
the division of funds, the territorial
limits of the two jurisdictions, the
number of missionaries to be allotted
to each Vicariate and similar topics,
Dr Carli realised that Patna was being
given a step-motherly treatment:

VANNINI, Bishop Hartmann (FN 1), 38.

14 On the Capuchin Mission in
Hindustan, see Missioni del Minori
Cappuccini, Sunto Storico, Vol. X,
Indie Orientali, Parte Seconda,
1745-1935, Nepal-Bengala-Indostan
Missioni Agra, Patna, Allahabad,
Lahore, Ajmer, Simla, Bettiah, by

P Clemente DATERZORIO, Roma 1935
(Father Clement DATERZORIO [ed.],
Stories from the Capuchin Mission
in Nepal, Bengal and Hindustan,
Rome 1935), Capuchin Monastery,
Sahibabad, Uttar Pradesh.




Heroic Church Leadership in India 223

The Bishop faced acute financial crunch. The subsidy sanctioned for the erection of the
new Vicariate never arrived. Patna was getting by way of people’s collection, Rs.30/per
month. For two years, he had to transact important business. Worn out church vestments,
a wooden crosier and a ring costing Rs.2/was all his wealth, till some donated jewellery
enabled him to have the pectoral cross and ring. A collection arranged brought him
Rs.100/ to begin the organization of a Vicariate nearly the size of France. Vexed with these
problems, he wrote, »It was as though God had withdrawn himself and given full power
to the prince of darkness. «*°

4.1 Managing Finances and
Building Church Institutions

Bishop Hartmann’s two great difficulties were lack of missionary personnel and of funds.
His first act was to petition to Rome to send him more missionaries. In fact a few nuns
of the Congregation of Jesus and Mary had been selected for Patna but due to some
misunderstanding they directed their way to Agra where they had been working since
1842.%! And missionaries began to trickle in gradually. He also wrote to the Society of the
Propagation of the Faith in Lyons, besides the Imperial Family of Austria, for financial
assistance, in order to repair his dilapidated churches and to put up school buildings. His
pleading did not go unheeded, and his own country contributed generously. All his letters
to Rome contained a plea for an increase in personnel and finances.??

He pleaded for more funds for his various projects: a new church at Purnea, Loreto
convent, a new school and a hostel at Darjeeling, St. George’s Seminary for those who
showed signs of a vocation, and other works that were going on in the vicariate. The Prelate
even had to borrow Rs.2000/ to make the necessary payments.

He also renovated the Patna Cathedral, enlarged the presbytery to serve as the Bishop’s
House, to host missionaries and also as a provisional school and Seminary. He visited
Danapur where the East India Company had sanctioned land for a new church and convent.
The new church for the Irish garrison came up in 1856, with the help of the government and
the soldiers. He procured about 6 acres of land at Bankipur on the banks of the Ganges. On
September 23, 1849 he laid the foundation of St. Joseph’s chapel and the foundation stone of
a future convent. In 1852 this institution was handed over to the management of the Sisters
of the Institute of the Blessed Virgin Mary (IBMV-now christened as Congregation of Jesus)
from Munich. They are still doing yeoman service in Bihar and elsewhere in India.?* He
blessed a beautiful Church at Purnea and opened a boys’ school and an orphanage in the
Bishop’s House.?*

15 For a study of the Catholic mis- 19 Adelhelm JANN, OFM. Cap., Mo- 23 Under Mary’s Mantle: History
sions in North India till 1757, see Daniel  numenta Anastasiana, documenta, of the Institute of the Blessed Virgin
D’'SouzA, A History of the Catholic vitam et gesta Servi Dei Anastasius Mary (1BMV) in India and Nepal
Church in North India, (till 1757), Hartmann oFM. Cap., Episcopi Collus- (1853-1986), St.Joseph’s Convent,
Mangalore, Capuchin Friary, n.d. trantia Pars Prima, Vol.1,1830-1852, Patna 1987.

16 MULLIGAN, Champion of Faith Lucernae 1939,119-130; also, VANNINI, 24 JANN, Annalibus Missionum
(FN 6),381. Bishop Hartmann (FN 1), 34. (FN1).

17 1Ibid.382. 20 VANNINI, Bishop Hartmann

18 KALAPURA, Heroic Church Lead- (FN1),37-38.

ership (FN 5), 55-56. 21 |lbid. 44.

22 MAMPRA/PUTHENKALAM,
Sanctity in India (FN 4), 242.




224

Jose Kalapura S]

In 1849, Darjeeling, Chunar, Benares and Ghazipur were detached from Agra and put
under the jurisdiction of Patna. This created an additional financial burden. In October,
he blessed a church dedicated to St.Finbar, built with the funds of the mission and the
subscription of the soldiers. The bishop also blessed the first temporary church at Benares,
dedicated to Our Lady of the Assumption.?®

Overall, in spite of financial constraints, Hartmann raised enough funds to either reno-
vate or build several churches and institutions. Institutions were being consolidated with
fresh personnel from abroad. Within four years he had laid a solid foundation for the future
development of Patna Church.

4.2 Hartmann, a Zealous Pastor

Though overwhelmed with the burdens of administration Hartmann found time for pastoral
pursuits. For several months he went every Sunday morning to the Cantonment Station of
Danapur, 25 kilometers from his headquarters at Patna City, to celebrate Mass and to preach
to the Irish soldiers stationed there, and then immediately returned to Patna to celebrate
the Parochial Mass and deliver a second sermon.?® To get acquainted with the Bettiah
Christians?” in north Bihar he travelled to Bettiah in mid 1846, doing a five-day journey by
bullock cart. The Bishop was consoled by the enthusiastic response of the Christians. He
wanted to open a school for boys and another for girls at Bettiah, to be run by religious
Sisters and Brothers, and also a school for boys and a seminary run by Jesuits at Patna, but
did not materialize soon.?® He proceeded to Chuhari, eleven kilometers north of Bettiah,
where some Newar Christians from Nepal had been settled since 1786.2° He also wanted
to go to Nepal.?®

Later he visited Purnea at the end of 1846 where four Protestants of a distinguished fam-
ily joined the Catholic Church. Hartmann’s care for individual faithful is evident from the
following episode. A certain Mr. R. Cruise of Purnea taught wrong doctrines. The Prelate
wrote to him many letters with unending patience, but it was in vain. During a visit to
Purnea in 1848, he had long discussions with Mr. Cruise and managed to win him over. He
even became a close friend and benefactor of the missions for some time.*!

25 VANNINI, Bishop Hartmann years, has merged in the identity of 33 Ibid.
(FN1),54-58. the Bettiah Christians. 34 See VANNINI, Bishop Hartmann
26 Ibid.36-70. 30 Actually, it was an attempt to (FN1),93-138.

27 For a study of an indigenous
Christian community in Bettiah
founded by the Capuchins, see my
thesis: Jose KALAPURA, Religion

and Community: The Making of

the Bettiah and Ravidasi Christians

in Bihar,1930-80, unpublished
Ph.D.Thesis, Centre for Historical
Studies, Jawaharlal Nehru University,
New Delhi1999.

28 The first school in Bettiah was
established in 1860, during the second
tenure of Hartmann.

29 The migrant Newar Christians
from Nepal were settled in village
Chuhari after 1786 when this village
was granted as a zamindari to the
Capuchins by the British. The identity
of the Newar Christians, over the

re-establish a mission in Nepal, for the
Capuchins had established four mis-
sion centres in the Kathmandu Valley
way back in the 1720s. The Nepal
mission continued till 1769, when the
Capuchins were asked to leave Nepal
by the new Shah rulers of Nepal.

See details in Fulgentius VANNINI,
Christian Settlements in Nepal During
the Eighteenth Century, Agra1977;
also, Jose KALAPURA, Nepal Inscribed:
Christian Missionaries in Nepal in the
18" Century, in: Proceedings of the
Indian History Congress, 69™ Session,
Kannur 2008, 881-903.

31 MAMPRA/PUTHENKALAM,
Sanctity in India (FN 4), 240-242.

32 VANNINI, Bishop Hartmann

(FN 1), 85.

35 For a study on the Bombay
Church, see J.H. GENSE, sJ, The Church
at the Gateway of India, Bombay 1960.
36 For an exhaustive study of the
Padroado question in Bombay,

see the two-volumes of Ernest R.
HULL, s.J., Bombay Mission-History
with A Special Study of The Padroado
Question, 1534-1858, published in
1927 and Vol. 11, (1858-1890), pub-
lished in 1930, Bombay.

37 The narrative of this section is
extracted from an article in booklet
form titled, Hartmann, the Crusader,
authored by »One who has knelt at
his tomb« (ANON), probably a
Capuchin missionary, non-dated:
document at Bishop's House Archives,
Patna, 1-28.




Heroic Church Leadership in India 225

5 Ministry in Bombay Vicariate

While he entertained many plans for the mission of Patna, on 13" December 1849, Hartmann
received an order from Rome to proceed to Bombay to take over the administration of that
sorely tried mission. Even while in Bombay, he remained Vicar Apostolic of Patna. Hence his
jurisdiction now extended to three quarters of the British Empire in India (see Appendix-1:
areas of three vicariates). Though the appointment was expected to be temporary, he was not
to return to Patna as Fr. Athanasius Zuber was made Vicar Apostolic of Patna in March 1854.3

The Bombay Vicariate comprised then nearly one fifth of the whole Indian territory. It
extended from the Konkan to Kabul in Afghanistan. It numbered 21 million souls: a medley
of every type, language, caste and creed. The 40,000 Catholics were scattered among this
vast horde.

When he reached the residence of the Vicar Apostolic he found on the desk of the
study of his predecessor the latter’s spiritual legacy consisting of the words »Woe to my
successor!«** Bishop Hartmann realized the implication of these words, for he knew the sad
history behind them. The condition of the mission of Bombay Vicariate was, indeed, very
discouraging.** In the words of Jesuit Historian of Bombay Father Gense, »the ecclesiastical
sky of Bombay was cloud-covered and storm-swept«.*®

The ignorance of the English on the part of the Italian clergy, the resentment of secular
clergy against the Carmelites, the laity acting as though the churches were their own and
using the name of one Prelate against the other, the Government being pestered with
petitions and counter petitions — this was the situation in the Vicariate when Hartmann
took charge of the Bombay Vicariate. Fr. Hull S] described the ten years prior to his arrival
(1840-1850), >the Dark Ages of the Bombay Vicariate«.>¢

5.1 Jurisdictional Conflict in Bombay
Of all the problems in Bombay, those related to »double jurisdiction« were the worst. To

understand the reasons we must briefly go over the historical background of the Bombay
Mission.*” Since early 16™ century, Portuguese explorers and colonizers sailing round the

KSR Appendix-1
Areas of Hartman's

Vicariates

LEGENDE
——GREN2E VoN INDIEN
- GRENZEN

Der Ap. VikariaTE
—— TRENNUNGSLINIE
von BomBay /Puna




226 Jose Kalapura S]

Cape of Good Hope had set up their enclaves along the coast of India and beyond. In
their wake followed the Portuguese missionaries who went for evangelization. In course
of time the Pope conferred on the Kings of Portugal the duty of evangelization giving vast
authority as protectors of all newly founded churches in Asia, Africa, and America. This
civil-ecclesiastical administrative arrangement was called Padroado (patronage) system. The
large town of Goa eventually became the See of an Archbishop under whose authority all
the vast territories came. As long as Portugal retained her colonial power, the missions in
her dominions flourished. When, however, the English and Dutch gained the supremacy in
the Indian Ocean and the countries bordering on it, the influence of the Portuguese began
to dwindle. In Church matters, however, the Portuguese were not ready to give up their
influence over all those vast mission lands. Neither were they able to support and expand
mission work in the areas under their control.*

In order to prevent stagnation, Popes sent Vicars Apostolic to India, under their Depart-
ment for missions, the Congregation de Fide Propaganda (Propaganda in short, established
in 1622), who were not to be dependent on the Goan (Padroado) Church authorities.
Missionaries of various nationalities and different religious societies were enlisted and sent
to the East under Vicars Apostolic.*®

Portugal took umbrage at the presence of Propaganda missionaries, and a long and
bitter struggle began. The Portuguese court and the Goan clergy who were deeply devoted
to it, did all in their power to embitter the lives of all Vicars Apostolic nominated by Rome,
insulting them as »wolves«, »propagandists«, »invaders«, even »anti-Christs«. They went
as far as to declare that the papal decree could not have any binding power in India unless
it received previous sanction from Portugal.*°

The Vicars Apostolic were harassed in every way and frequently dragged before
non-Christian judges, from whom they could hope for little justice. A sad state of affairs:
a movement, which would defend the faith but defy the Pope!*!

Clashes for power arose between the Padroado clergy and Catholics and those under
Propaganda. This problem was very acute in Bombay. In effect the parishioners with a
majority vote could pass on from one jurisdiction to the other and thus all canonical
discipline was undermined. This was a major lacuna in the ecclesiastical administration.

Bishop Hartmann met with stubborn resistance from the clergy who were very sym-
pathetic towards Padroado. He had to confront diverse pastoral challenges arising from
jurisdictional conflicts. A few instances are narrated here.

1 The Rector of the Bombay Seminary, Fr Agostinho Osorio Lourenco, with nine of
his Seminarians crossed over to the Padroado party in 1839. He had become so staunch a
supporter of the cause and founded the Padroado Defence Association.*?

2 In 1852 on the island of Salsette (Bandra) some 1900 fishermen repented of their
opposition to the Bishop and humbly offered him their allegiance. They now wanted to
build a church, so they pooled their resources and bought a suitable piece of land, and began

38 KALAPURA, Heroic Church 44 The Examiner, Bombay 60 49 The Examiner (FN 44).
Leadership (FN 5),58. (1909) 183-193. 50 Adelhelm JANN, OFM. Cap.,
39 MAMPRA/PUTHENKALAM, 45 MAMPRA/PUTHENKALAM, Anastasius Hartmann, in: Seraphic
Sanctity in India (FN 4), 246. Sanctity in India (FN 4), 246. Chronicle 19 (1936) 332.

40 See VANNINI, Bishop Hartmann 46 ANON, Hartmann, the Crusader

(FN1),139-184. (FN 37).

41 MAMPRA/PUTHENKALAM, 47 For a complete narrative of

Sanctity in India (FN 4), 246. the incident, see VANNINI, Bishop

42 |bid.88. Hartmann (FN 1),150-169.

43 MULLIGAN, Champion of 48 KALAPURA, Heroic Church

Faith (FN 6),382. Leadership (FN 5), 60.




Heroic Church Leadership in India 227

digging the foundations. The Padroado clergy and people opposed the blessing of the church
with all their might. It was deemed very imprudent for the Bishop to go: warning reached
him from all corners and even from his legal adviser. Everyone dissuaded him, but he said
courageously, »What! if the Bishop himself fears what can be expected of the flock?«**

The trouble makers immediately came forward, and even went as far as to snatch the
tools away from the workmen’s hands. They threatened that Bishop Hartmann would build
nothing without the shedding of blood, and that anything he did succeed in putting up
would be torn down immediately.

Our Crusader was not to be intimidated. He walked ten miles out of Bombay to a holiday
resort to meet personally the British Officials, and secured the fullest protection. Although ill
feeling and threats by no means died down after this, yet the work proceeded steadily, and the
church was completed in a few months, and became the stronghold of the faithful Catholics.

3 In 1853 a jurisdictional conflict erupted between Hartmann and Jerome de Matta,
Bishop of Macao (a Vicariate in China), a Padroado Bishop who, on his way to Goa, dropped
in at Bombay and without the consent of Hartmann administered sacraments to the Indo-
Portuguese clergy.** This brought in many unnecessary troubles among the Catholics of
his vicariate and Hartmann had to get the assistance of Rome to settle the matter.

4 When, for gross irregularities Fr. Braz Fernandes, Vicar of the Church of Our Lady of
Salvation at Dadar was suspended, in spite of the valiant efforts of Hartmann, the parish-
ioners went over to the Goan regime (Padroado). A similar incident occurred at Sholapur,
Belgaum and Dharwar.*

Hartmann wrote, »Nobody in Europe can realize my situation ... never in my life have
I needed more grace from God than I do now.«*

5 Hartmann’s worst battlefield was Mahim.*” During March 1853 Hartmann received
news that Mahim was on the verge of a break away, and that the walkover to the Goan
side was fixed for Sunday before Palm Sunday. The good Bishop was determined to save
the church by his personal presence. He drove in a closed carriage to the Mahim Church
on March 20, 1853, and arrived just as the voting slips were being distributed. He walked
through the crowd in full Pontifical vestments and reached the High Altar unopposed.
His unexpected appearance had dumfounded his enemies. The faithful Catholics rushed
in after him and some began to ring the church bells joyously. But his enemies now rallied
and endeavoured to drive away the Bishop and his followers. Only fear of reprisals from
the Government prevented them from murdering him.*®

Unbridled turmoil reigned, but the Bishop could not be intimidated, and with five
courageous supporters he remained unmoved within the sanctuary.

At about ten at night the police, who had been bribed, came with a posse and drove away
the few faithful that remained inside the church, and demanded that the Bishop also leave. He
refused, so they locked him inside and placed a guard at the door. They hoped to starve him
into submission, but two faithful Catholics, at the risk of their lives, succeeded in taking him
food secretly, and by their hands he sent a letter to a friend beseeching him to petition help
from the Government. But the officials were unwilling to interfere, and Hartmann remained
a prisoner in the closed and stuffy church.*® After eight days of captivity the schematics,
headed by a native priest, had attempted to suffocate him with sulpur dioxide in the church.>

Meanwhile the English Government Official heard of the lamentable state of affairs,
and he came in person to investigate. He was horrified at the sight, which met his eyes:
the emaciated face of the Bishop and the fainting and tortured fishermen. The Governor
ordered food and drink to be brought immediately, and assured Bishop Hartmann that he
may remain in possession of the Church till the court decided the case.




228 Jose Kalapura S]

Eventually a decision was passed in his favour, and the good Bishop was free to exer-
cise his authority. He deemed it prudent to remain in Mahim for a while and for a year
established his headquarters in the disputed church - dedicated to St. Michael.>!

After this incident, a joint report by the Prelates from India was sent to the Pope. The
Bishops begged the Pope to issue definite directions regarding the policy of the Church in
India. On May 9, 1853, Pope Pius IX issued his verdict regulating Church matters in India,
and threatening with excommunication all who refused to obey.>*

The Pope’s ruling was immediately published. Bishop Hartmann tried his best to help
those who had gone astray to become reconciled, but many in their obstinate pride defied
the Pope’s injunction. With a heavy heart the Bishop was forced to excommunicate publicly
four priests. This firm step broke the strength of the opposition, and although sporadic
trouble did flare up every now and again, one parish after another submitted, and soon all
returned to allegiance with Rome.*?

Later, the Supreme Court decided that the ownership of the Church belonged rather to a
Confraternity of the Immaculate Conception. The harassment did not stop, but he continued
in possession of the Church and appointed a Goan Jesuit priest as Vicar in 1854. But as a
result of the verdict, the Bishop had to leave his Church, for which he had patiently and
courageously suffered. Later the chapel of Our Lady of Good Counsel at Sion, a substation of
the Church of Mahim, was also lost. He built a new church, Our Lady of Victories at Mahim,
and blessed it on December 5, 1855 in spite of the Padroado section trying to prevent it.

Due to his insistent efforts, the Government ruled that places of worship would not be
transferred from one jurisdiction to another. This was a consoling verdict for him.>*

5.2 Hartmann’s other Pastoral Challenges
in Bombay

The first step of the new Vicar was to restore the Italian Discalced Carmelites--the mis-
sionaries in the Bombay Vicariate--in their former sphere of activity.>> His predecessor,
Bishop Whelan, in order to appease his congregation, both European and native, took a
drastic step (1849) expulsion of the Carmelites, which occasioned a reprimand from the
Propaganda. Hartmann’s move roused a storm of indignation. Soon after, a quarrelsome
parish demanded an indemnity of Rs. 16,000/. Then one parish after another severed
allegiance. The Bombay Catholic Institute, a pro-Irish organisation founded in 1848 by
Bishop Whelan’s Irish friends, was largely instrumental for the expulsion of the Carmelites.>®
When Bishop Fortini (a former Carmelite Vicar Apostolic) died intestate, at the instance
of the Bombay Catholic Institute, his assets, equivalent to Rs.120,000/-, were made over
to the officer appointed by the Supreme Court in 1848. It was only after six months of
anguish, that the funds reverted to the Administrator. These and other lawsuits cost him
Rs.6,000/-. Problems of this kind and other internal vexations made him enter in his diary on
Christmas Day 1850, My God, my God, upon what evil days hast Thou suffered me to fall<?*”
The laity of Esperanca Church had objected to Dr. Whelan appointing a Vicar in the
quasi-Cathedral without their consent. Hartmann asserted his rights, but after some hesita-
tion, appointed their nominee to the office and thus avoided a lawsuit. But the secular clergy
and the Irish clique questioned his credentials, complained to Rome and to the Govern-
ment. He removed the Vicar General for the English speaking Catholics and »took over the
entire administration«. Though the opposition hardened its stand, he stood like a rock.>
As the press was entirely hostile the much-harassed Bishop had no channel of communi-
cation with his flock and no means of making known his side of the question. Knowing the




Heroic Church Leadership in India 229

power of the press, in 1850 the Bishop encouraged Mr. Briggs to start a bi-monthly paper,
»The Bombay Catholic Standard«. He himself acted as co-editor. But in six months it was
catering for his enemies. » Four newspapers«, His Lordship wrote, »are turning against
me endlessly. Perhaps, never was a Bishop so slandered in his life.«>® Nothing daunted,
he founded another diocesan newspaper, The Bombay Catholic Examiner, which he kept
supplied with editorials and articles.5°

There was the Irish section that was against Italian foreigners and was supported by
the Bombay Catholic Institute and Journal. They represented him as a persecutor of the
Irish Catholic Community and insisted on the nomination of an Irish priest at Poona and
published insolent articles against the Vicar Apostolic. When later Fr. Stains, a Dutchman
was appointed to Poona, they petitioned the Commander-in-chief of the Bombay army
to suspend him and his allowance was stopped. The Bishop in his turn, asked for English
missionaries, Brothers and Sisters from any quarter.

Bishop Hartmann felt he was the wrong man in the wrong place and in all his letters
petitioned Rome to be allowed to go back to Patna. In 1854, Fr. Ignatius Persico was named
Coadjutor and Vicar General but was transferred to Agra.

The combating of such overwhelming difficulties would surely have been considered
»sufficient for the day« by a lesser spirit. Not so our crusader: the cross must be carried
further and further afield and where it had already been erected, its foundations must be
made firmer. His mental worries aside, he made an extensive tour of the Poona section of
his vicariate. The physical privations he endured during this journey were innumerable. Spiritual
disappointments, too, were not wanting. A whole parish could not be persuaded to receive
the Sacraments: their excuse was that they were accustomed to do so during Lent only!

The courts had assigned one of his churches to the dissenters; accusations of mis-
management of church property were brought against him; creditors were clamouring
for the payment of debts incurred by his predecessors, and finally the British Government
deprived him of the right to administer the mission revenues. This put him into such
pecuniary straits that he was forced to sell his only horse.

Yet there were consolations: fervent priests, pious Catholics, and the exemplary faith of
the fine Irish soldiers that formed the garrisons in most of the towns.

5.3 Hartmann’s Educational Initiatives
in Bombay and Poona

There were complaints from every quarter against the clergy for not providing adequately
for schools and orphanages. Catholic parents who wanted to give an education to their
children had no other alternative but to send them to Protestant schools. In those early days,
the Government gave no grants to Catholics and the educational expenditure fell heavily
on the already strained financial resources of the Vicariate. It was an open injustice which
called for the re-vindication of Catholic rights.®!

51 MAMPRA/PUTHENKALAM, 55 These Friars had quite a hard time 58 Ibid.

Sanctity in India (FN 4), 247.
52 KALAPURA, Heroic Church
Leadership (FN 5), 62.

53 HuLL, Bombay Mission-
History (FN 36).

54 KALAPURA, Heroic Church
Leadership (FN 5), 62.

since the year 1720, when they took
over from the Portuguese Clergy.
They had already been expelled (1789)
and recalled (1791) once.

56 VANNINI, Bishop Hartmann
(FN1), 94.

57 MAMPRA/PUTHENKALAM,
Sanctity in India (FN 4), 245.

59 VANNINI, Bishop Hartmann
(FN1),103.

60 The Examiner (see FN 44) is still
in existence and is one of the oldest
English-language papers in India.
61 VANNINI, Bishop Hartmann
(FN1),124.




230 Jose Kalapura S]

Hartmann gave his attention to the establishment of a college and schools for the
education of the young, for he was firmly convinced that schools were a fruitful vehicle of
the apostolate. He approached the Government with a request to grant boys and girls in
Catholic orphanages the same financial facilities which were granted to other similar institu-
tions, i.e., Rs 5/ per month for every orphan and Rs 2.50 per month for every other child.5?

To meet the lack of educational Institutions for girls he opened a European Girls’
Orphanage (1850) managed by Loreto nuns at Mazagon and another orphanage in the same
year for boys at Parel at his Villa. The Bishop’s revenue in Bombay was only Rs.200/ per
month. With new arrivals from Europe, a convent and school were opened at Fort (1855).
The project cost him around Rs.10,000/ that forced him to sell two houses, silver articles
and undertake a tour of Europe.®®

5.4 Facilitating Jesuit Ministry
in Bombay-Poona Vicariates

Hartmann was convinced that English education was the need of the hour. So he tried to
get English-speaking Priests or Brothers to run the boys’ institutions. For this purpose, he
thought at once of getting the Jesuits; they were the men to start and run schools. Accord-
ingly, he applied through the Cardinal Prefect of Propaganda to the Superior General of
the Society. At first his desire could not be realised, as the Jesuits did not wish to come to
Bombay: the experience of the first two Jesuits in Bombay under Bishop Whelan had made
them realise that Bombay was not the place for them.%*

But he did not rest until he could assure that the education of boys in the Vicariate
would be in safe hands, until he had enlisted the services of a teaching Congregation.
His desperate appeals found at last a positive response from the Jesuits. Between 1853
and 1854 five of them arrived in Bombay: Frs Walter Steins, Anthony Pereira, Anthony
Jaques, James Peniston and William Strickland; one from Holland, two from Goa and
two from England. They started a school in Bombay in the following year. In 1855 he
bought land close to St. Anne’s chapel, where institutions sprang up (the present day
St. Mary’s complex).%®

In 1854, according to his suggestion the Bombay mission was divided; the Bombay
Vicariate was entrusted to the Capuchins with Bishop Hartmann as head and Poona was
entrusted to the Jesuits. To avoid conflicts that could arise because of Jesuits starting a new
College in Poona, he was made Vicar Apostolic of Poona and Administrator of Bombay;, as
he himself had suggested.®® But the Bishop and the laity felt that a college was needed first
in Bombay. Hartmann knew that Jesuits, not the Capuchins, had the capability of starting
a college then. So it was recommended that Bombay be assigned to the Jesuits and Poona,
to the Capuchins.

Meanwhile, the Carmelites, on their own, withdrew from Bombay for their other
missions of India. But it was rumoured that Hartmann was responsible for their leaving.
Some of them felt it was due to him that a Carmelite was not appointed Vicar Apostolic of
Bombay. But the fact is that he had written to Propaganda (1853), that their leaving would

62 lbid.125. 66 MAMPRA/PUTHENKALAM,
63 MAMPRA/PUTHENKALAM, Sanctity in India (FN 4), 248.
Sanctity in India (FN 4), 245.

64 VANNINI, Bishop Hartmann

(FN1),120.

65 Ibid.131.




Heroic Church Leadership in India 231

be prejudicial to the Vicariate of Bombay and had recommended that the administration
be handed over to them.

While in Poona he received an urgent summons to return to Rome in 1857 Complicated
negotiations regarding the Bombay-Poona Mission with the representatives of the Jesuits and
the Secretary of the Congregation de Fide Propaganda, occupied the better part of four months.

In 1858, the Capuchin Superior General, to steer clear of the never-ending disputes,
preferred to hand over Bombay and Poona to the Jesuits. The Capuchin missionaries either
went to North India or back home. He was accused of being the cause of the loss of the
mission to his Order and even the word »treason« was used to discredit him. In a selfless
gesture Bishop Hartmann resigned from his office as Vicar-Apostolic of Bombay-Poona,
and the whole Mission was handed over to the Jesuits.%” He became a private person again
and condemned to forced inertia.

Overall, when Bishop Hartmann left Bombay in 1856, he had started no less than seven
educational establishments, in addition to five or six parochial schools, either revived
or newly begun by him. He had firmly laid the foundation of educational and charitable
enterprises, paving the way for rapid development in the near future. Bishop Hartmann
truly deserves to be called the pioneer of Catholic education in the Bombay Vicariate.®®

6 Hartmann’s Second Ministry in Rome

The good Bishop was broken in health. Moreover he had to make the customary ad limina
visit to Rome. So, after having obtained the requisite permission, he set out for Europe on
July 29, 1856. This also gave him an opportunity to recuperate from an intestinal disease
brought on him by the tropical climate of India and many heroic sufferings and sacrifices.®

While in Rome, he took up the Directorship of the Foreign Missions of the Capuchin
Order. In this capacity he wrote an Encyclical letter to all the missionaries of the Order,”
which unfortunately during his lifetime was never published.

While in Europe he went to London for a successful termination of the negotiations
he was to carry on there with the British Foreign Office. He protested against wrongs
under which the Catholics of India were still suffering under the British rule in India (see
discussion in Section III). His frankness and sincerity won for him the good will of the
Government, and his petitions, with a few exceptions, were granted.

Though living in Europe his heart was for India. At Lyons in France he visited the Mother
House of the Sisters of Jesus and Mary and the Headquarters of the Society for the Propaga-
tion of the Faith, and was given promises of a contingent of nuns from one and of further
pecuniary help from the other. In February 1857 he proceeded to Dublin to try to secure the
services of the Irish Christian Brothers for schools in India. In Naples, he collected funds
for a convent to be erected in Bombay.

In his audience with Pope Pius IX he was asked to submit a report regarding the religious
affairs in India and in particular the impact of the > Double Jurisdiction<and the Concordat
with Portugal.

67 See VANNINI, Bishop Hartmann 70 JANN, Monumenta Anastasiana
(FN 1), 247-280. (FN19), Vol. 1V, 1857-1863-1946, 234;
68 Ibid.137. also in: Analecta OFM Cap. 23 (1907)
69 JANN, Anastasius Hartmann 209-213 (Epistola Encyclica ad

(FN 50),333. universos Ordinis Missionarios).




232 Jose Kalapura S]

7 Hartmann’s Second Ministry in Patna

On 24" January 1860, he was nominated Vicar Apostolic of Patna again, to succeed Bishop
A. Zuber. On 25" March he set sail from Naples with four IBMV nuns and a new batch of
six missionaries. Among the priests was Fr.Paul Tosi who later (1868) succeeded Bishop
Hartmann as Vicar.

On arrival at Patna on 2™ June 1860, he resumed his work, not withstanding his age,
with the enthusiasm and vigour of a young man and undertook many pastoral visits. He
began a boarding school for orphans of the 1857 Mutiny, at Kurji, five kilometers west of
Bankipur, now a flourishing centre of education (St. Michael’s School).”!

The Vicariate had a larger territory as the districts of Allahabad and Lucknow were added
to it in 1861.72 In the Vicariate there were 14 missionaries, 30 million non-Christians and
5000 Catholics, under his jurisdiction. Soon he set about visiting all his mission centres
such as Allahabad and Mirzapur in Uttar Pradesh, Jabalpur, Bhopal,”® and Sagar in Madhya
Pradesh, and finally Patna.” He established a convent school at Allahabad in 1864.

In spite of his chronic illness, he toured intensely his territory carrying out at the same
time, also the duties of a military chaplain. The greater part of 1863-64 was spent in the
translation of the New Testament into Hindi.”® Though sick and under treatment, in 1864,
he undertook a long pastoral tour partly by train and partly by bullock cart, travelling
through jungles infested with tigers and along rugged paths. In January 1865, he was back
in Patna. Soon he had to leave for Darjeeling for a court case. From Bhagalpur he rode
five days on horseback. On his return to Patna on 11" June 1865, he had a violent attack of
cholera and was between life and death. But by December he recovered. Back at his office,
Hartmann began to clear arrears of work, which had piled up during his absence. He was
applying himself feverishly to the work.

8 Hartmann’s Last Days

After spending the Holy Week at Bankipur, Hartmann was back at his residence at Kurji.
There he put in order the archive of the mission and his own correspondence. On Sunday the
22" April he went to Jamalpur (some 200 kilometers east of Patna) to see to the construction
of a church there. During his journey he fell ill and travelled back to his residence. On the
night of the 22" he was seized with violent vomiting and cholera. On Tuesday afternoon
24™ April 1866, his condition grew critical. At 08:15 p.m. when those around were reciting
the Litany of the Saints and prayers for the dying, he passed away. He was buried in front
of the high altar in the Patna City Cathedral. Before handing over Patna Diocese to the
American Jesuits in 1921 by the Capuchins, the revered relics were taken on 6" April 1920,
to the Cathedral of Allahabad and re-interred there in front of St.Joseph’s altar.”®

71 Hartmann had envisaged thatthe 72 See VANNINI, Bishop Hartmann 74 Fordetails on Hartmann's work
Christian Brothers from Ireland would (FN 1), 281-304. in Patna Vicariate, see Paul DENT,
develop St. Michael’s School, Patna 73 At Bhopal he found the descend- A Brief History of Patna Mission, Patna
into a premier educational institution ants of French adventurers who had Jesuit Archive, Patna 1935, 50-60.

in Bihar. The Jesuits have shouldered served in the Begum's army. Among

its management since 1968. these was Isabella of Bourbon,

who assisted the Bishop in obtaining
permission to place a priest in this
Muslim State.




Heroic Church Leadership in India 233

9 Hartmann’s Works of All-India Significance

Three works of Bishop Hartmann, among many, have had direct positive significance to
the Catholic Church at the national level: 1) facilitating adequate legislation by the British
Government in India on the rights of the Catholic Community, 2) facilitating the legislation
by the British Government in India on the Indian Christian Marriage Act 1865 and 1966,
and 3) contributing to the existing Christian Literature in Hindustani and Urdu.

9.1 Rights of the Catholic Church in British India

Bishop Hartmann was a stalwart champion of Catholic rights in India. He did not confine
his manifold activities merely within the borders of his Vicariate, but widened his horizon
and fought strenuously for the removal of the disabilities, under which the Church in India
was suffering.

First, the allowance given to Catholic bishops was disproportionate compared to that
given to Protestant bishops. Up to 1852, no Catholic Bishop, with the sole exception of the
Vicar Apostolic of Bombay, received any for his ministrations to the Roman Catholic sol-
diery, and for the services connected with the registration of births, marriages and burials.””

Bishop Hartmann worked out a plan, according to which Fr Ignatius Persico, OFM. Cap., and
Fr William Strickland, S.J., two missionaries from Bombay, who were then in Rome, were
formally deputed by the Propaganda, in May 1853, to go to London as representatives of the
Vicars Apostolic of India, to discuss with the British Government several vital questions
regarding the position of the Catholic Church in India.”®

Thanks to the efforts of the Prelates headed by Hartmann, the Court of Directors ordered,
towards the end of the same year, a monthly salary of Rs 200 to be paid to four Bishops,
viz., in Bengal, in the North-West Provinces, in Madras and in Bombay. Even this act of
generosity was something, but still a trifle compared with the individual pay given, for
example, to the Protestant Bishop of Calcutta, which amounted to Rs 4,600/ per month.”®

Secondly, on the discriminatory payment to the Catholic Military chaplains it was
proposed that wherever a Protestant chaplain was provided for a certain number of
Protestants, a Catholic chaplain should also be provided for the corresponding number of
Catholics, and that in all cases as to pay, furlough allowance, retiring pension etc., one half
of what was allowed to each of the chaplains of the Church of England should be allowed
to the Catholic chaplains, but that the travelling allowance should be the same for both.%

Thirdly, on the churches and expenses of public worship, burial grounds, orphanages
and schools it was requested that the same rights and privileges as those granted to the
Protestants should be extended equally and in like proportion to the Catholics.®!

Fourthly, on Mixed Hospitals, Jails and Regimental Schools it was petitioned that
Catholic chaplains should have the same access and facilities for the religious instruction

75 MAMPRA/PUTHENKALAM, 79 While in London (from 16" Janu- 80 VANNINI, Bishop Hartmann
Sanctity in India (FN 4), 251. ary to 5% February 1857), Hartmann (FN 1), 361.

76 Ilbid. wrote a booklet entitled: Remarks on 81 Ibid.362.

77 VANNINI, Bishop Hartmann the Resolutions of the Government of

(FN 1), 354. India upon Catholic Affairs in India,

78 Ibid.356. 28th February 1856. He wanted to

draw the attention of Her Majesty’s
Government of the fact that the pro-
visions made in the resolution were
altogether inadequate. He pleaded
for a more liberal policy.




234 Jose Kalapura S]

of their flock as were granted to the chaplains of the Church of England with regard to civil
or military hospitals, jails, regimental schools and other establishments for Europeans. A
Catholic chaplain was never allowed to set foot in a regimental school, while the Protestant
chaplain had unlimited control over it.#*

Fifthly, there was the problem with regard to the double jurisdiction. Bishop Hartmann
wanted the British Government to recognize the authority of the Vicars Apostolic and
prepared a memorial to be presented to the Government of India. The Governor General
Lord Dalhousie was not too favourably disposed towards the Catholic cause. The entire
question was postponed for some time. Hartmann took the matter to Lord Dalhousie again
on the 13™ of November 1854. In 1856 the new Governor-General, Lord Canning, on his way
from Europe to Calcutta to take up office, stayed in Bombay for a few days during which
time Bishop Hartmann drew his attention on the matter. However, the petition was turned
down in toto on the ground that Government could not get entangled in »a theological
schism«. Henceforth, the Government would adopt a rigid policy of non-interference in
ecclesiastical disputes.®

These long and tiresome negotiations ended in 1856. On the 28" February, 1856, Lord
Canning issued in Calcutta, from Fort William, the Resolution of V of the Government of
India concerning Catholic affairs. This Resolution was an answer to the several collective
petitions presented to Government by the Vicars Apostolic.

Finally, Bishop Hartmann mediated the establishment of an apex Church authority for the
whole of India. In his transactions with Government he was at times alone, and very often
he had to take up the interests of the whole Church in India, without being officially autho-
rised to do so: a task which was beyond his juridical capacity. He felt that this lacuna should
be rectified and proposed, on 13* April 1857, the appointment of a Delegate Apostolic for
India having all-India authority to represent all Vicars Apostolic of India to mediate between
the Pope on one hand, and interact with the British Government in India, on the other.3*

Vatican sensed the seriousness of the matter immediately: the proposal was heartily
welcomed; on the 21** August 1858, a Visitor Apostolic for the Indian Missions was appointed
in the person of Mgr Clement Bonnand, Bishop of Drusipare and Vicar Apostolic of Pondi-
cherry who undertook an Apostolic Visitation of the Vicariates of India.3’ In short, it can
be said that the efforts of Bishop Hartmann and others bore fruit eventually: A permanent
Apostolic Delegation for India was established in 1884; and a Hierarchy in India and Ceylon
was established in 1886.

9.2 Towards Legislation of an Indian
Christian Marriage Act

In the name of the Bishops of India, Hartmann undertook a delegation to the Viceroy of
British India Lord Canning and obtained the marriage legislation in favour of the native
Catholics.®® The Indian Legislative Council had been engaged since 1864 in framing new
and comprehensive legislation with regard to the marriage laws for Europeans, Anglo-

82 Ibid.364. 86 JANN, Anastasius Hartmann
83 Ibid.365-366. (FN 50),367.
84 Ibid.366. 87 VANNINI, Bishop Hartmann
85 Ibid.370. (FN1),387.

88 Ibid.388.

89 Ibid.389.

90 Ibid.390.

91 Ibid.




Heroic Church Leadership in India 235

Indians and native Christians. This new Legislation was to be embodied in two Marriage
Acts. One Act (known as Marriage Act XXV of 1864 and repealed by Act No. V of 1865)
dealt chiefly with the mode and time of solemnising marriage of native Christians and
so forth. The other Act, which became finally known as the Native Converts Marriage
Dissolution Act 1866-Act No. XXI of 1866-intended »to legalise«, so the preamble to
the Act reads »under certain circumstances, the dissolution of marriages of native
converts to Christianity, deserted or repudiated, on religious grounds, by their wives
or husbands «.%”

Several clauses in this new legislation were incompatible with the doctrine and discipline
of the Catholic Church on marriage. For instance, only those who had received »episco-
pal ordination« were authorised by law to solemnise marriages. Anyone else except »any
Clergyman of the Church of Scotland « had to obtain a licence from Government to
solemnise marriages. This was surely a slur on the prestige of the Catholic Clergy and a
lack of confidence in the authority of the Vicars Apostolic.®® Also, the whole of Part V of
the Act XXV 0f 1864, concerning the marriage of native Christians, was wholly unacceptable
from the Catholic point of view, and so forth.

More detrimental to the Catholic cause was the proposed legislation concerning the
Native Converts Marriage Dissolution Act, 1866. In simple language, the Act stated that
a native wife who had embraced the Christian religion, and in consequence of his or
her conversion had been deserted or repudiated by his or her partner for six continu-
ous months, may sue the latter in the High Court or district Court (according to the
respondent’s residence within the jurisdiction of the Court) for restitution of conjugal
rights. The Vicars Apostolic of the South, in their joint representation to Government,
pointed out that if the Bill was allowed, it would cause much trouble and annoyance to
the Catholics in British India.3® They summed up, under five different heads, the chief
objections to the main clauses of the Bill, that is, in the great majority of cases, the Bill
made the re-marriage of converts entirely impossible; it was often useless; it threw
families into disorder; it did positive injustice to the new converts; and it interfered with
the faith and practices of Catholics in direct violation of the solemn promise made by
Her Majesty the Queen. Each charge was proved in detail. The document wound up by
stating that all the inconveniences mentioned above would be removed, if the Bill were
amended so as to make the re-marriage of Catholic converts legally valid, whenever
they were solemnised according to the rules and customs of the Catholic Church.?® The
conclusion is worth quoting:

We (the Vicars Apostolic) crave no special privilege. We only want to have the same
religious freedom that is granted to the Mohammedans and to the Hindus. No civil suit,
no court decree is required for Mohammedans and Hindus to desert their partners con-
verted to Christianity and to marry again. So we ask that a new convert to Catholicism
may, in the same way, be allowed to re-marry without a civil suit, without a court decree,
or any other interference from the civil law.*!

The Vicars Apostolic of Burma, India and Ceylon (with the sole exception of the Vicar
Apostolic of Madras) turned unanimously to Bishop Hartmann to defend Catholic interests
before the legislators of the land. They knew, moreover, that he was a persona grata with
the Government. It was this flattering token of confidence from his colleagues, which in
the spring of 1865, made Bishop Hartmann go to Calcutta (now Kolkata), the headquarters
of British India.




236 Jose Kalapura S]

The preliminary labours of the Prelate consisted in making himself au fait with the
situation. He put himself in touch with the more influential members of the Council,
offered his remarks on the Bill for the Re-marriage of Native Converts, acquainted
himself with the state of things, analysed the former deliberations of the Legislative
Council on the subject, and studied the memorials and petitions, the number of which
was legion, addressed by the clergy of different religious denominations, and which
continued to pour in like a flood. In a word, he did his utmost to get ready for the time
when the Bill would come up for final discussion before the Legislative Council.** At the
same time, he thought out how best he could assist his confreres in the priesthood by
obtaining exemption from the provisions of Act V of 1865, which were still considered
objectionable.

At the beginning of November 1865, Hartmann was again in Calcutta for final discus-
sions on the new Marriage Bill. In a twenty-five-point memorial, dated the 23" November
1865, he set forth reasons in defense of the Catholic legislation on the Re-marriage of Native
Converts. The gist of the argument he pressed in support of his claims was that the Church
had its own laws in this regard. They were so stringent and binding on every Priest that it
was impossible to evade them. »For among Catholics«, he stated, »there is no division; their
doctrine and practice on the subject are uniform; they have a fixed rule forming part of
Canon Law, with a regular Court, where every doubtful case is tried and decided in accord-
ance with that law. The law itself is a time-tried one, its operation easy and powerful; no
Government has ever had the occasion to complain about it. The present Bill could hardly
be amended so as to come up to the Roman Catholic rule, neither was there any fear that
this rule might be changed or abandoned. «**

He pointed out that both the Church and the Indian Government had the same purpose
in view; the only difference was that they did not follow the same procedure. He pleaded
that the Native Converts’ Marriages were more than sufficient to satisty the Government
and to achieve the object of their intended legislation.

This memorial, together with three others was sent to the Legislative Council. The Report
of the Select Committee appointed by the Government on the proposed Bill was published
in »The Gazette of India, the 20th of January 1866:

A point which we have meticulously considered is the claim of the Roman Catholics to
be exempted from the Bill ...they have deputed Dr. Hartmann, the Vicar Apostolic of
Patna, to confer with the Legislative Department on the subject of the proposed
legislation.

As we are satisfied with the existence of such a procedure, and as we felt compelled to
attach weight to the fact that the British Government in Ireland and in its colonial
dependencies has never attempted to interfere with Roman Catholic discipline on the
subject of marriage and divorce, we have thought of introducing a section which will
have the effect of placing the Roman Catholic Clergy and their converts on the same
footing on which they would have been if Act XXV of 1864 and Act V of 1865 had not
been passed.**

On this occasion, Dr.Hartmann came in contact with the highest personalities in the
Legislative Council and was also received, with marked distinction, by the Governor-
General, Lord John Lawrence. His Excellency and Sir Cecil Beadon told His Lordship that
with regard to marriages, to the Catholic Church had always observed the best rules, and
assured him of their sympathy.




Heroic Church Leadership in India 237

The upshot of Bishop Hartmann’s negotiations with the Government was that all
objectionable clauses still to be found in the Marriage Act of 1865 were withdrawn, and his
fight for the exemption of Catholics from the provisions of the Native Converts Marriage
Dissolution Act, 1866 was an unqualified success.®

However, there was still something in the Marriage Act V of 1865 which bothered the
Vicars Apostolic, though they showed themselves ready to abide by it. Section 32 of the Act,
as it stood, implied that quarterly returns of marriages entered into by native Christians
were to be submitted to the Government.

Bishop Hartmann laid stress on two points: the quarterly returns of native Christians
marriages were not an easy matter to be complied with. The Government expected the
returns to be submitted in English. While nearly all the originals entries were in Latin
or in some of the native languages, most of the priests in charge of native congregations
were not conversant with English and they needed a clerk to help them for the translation.
It was but fair, and here came the Bishop’s second point of contention, that an adequate
compensation should be given for this work.

The insistence on this last point made the Government change its mind. In an official
communication of the 21st May 1866, we read that »the transmission to the Local
Government of the Marriage Returns of the Native Roman Catholic Christians« is no longer
required.”® Bishop Hartmann had scored yet another victory over the Government, but he
was no more in the land of the living to rejoice over this happy news.

The glad tiding of such happy results reached the good Bishop three weeks before his death
and formed one of those last joys that filled his noble heart, which was soon to cease beating. The
Vicars Apostolic and the Catholic Indian press hastened to offer him, in the name of millions of
Catholics, their warmest thanks for the eminent service he had rendered to the Church on this
important occasion. The fruits of his intelligent labours are still enjoyed by Catholic India today.*”

9.3 Contribution to Christian Literature

Another significant contribution of Bishop Hartmann was translating in 1864, the New
Testament into Hindustani and publication of many catechetical and liturgical books in
Hindustani and Urdu for use in North India. The New Testament entitled, Naya Adhnama
Hamare Khudawand Yisu Masih (see Appendix-1A, 1B), was printed in Roman script with a
key attached for reading Hindustani in Roman script. It turned out to be a standard work
for correctness and precision. In 1852, he had published a Catechism in Hindi, written in
Latin script for missionaries, another in Persian character and a third in Devanagari script
for Christians of Northern India. The book entitled, Rozina Amal, was printed at Sardana,
a Capuchin centre near Meerut, north of Delhi.?® The same was printed in Urdu or Persian
script 15 years later. Hartmann had written books and articles in Latin, English, Urdu,
Hindustani, Persian, etc. Rozina Amal (see Appendix-2A, 2B) was revised and printed in
Hindi later on as Hindustani is no more used in North India.

92 Ibid.392. 98 | have a copy of his New Testa-
93 Ibid.394. ment (printed in 1864) and the prayer
94 Ibid.395. book (Rozina Amal) in Roman script.
95 |bid.396. Hartmann had written books and arti-
96 Ibid.397. cles in Latin, English, Urdu, Hindustani,
97 Ibid. Persian, etc. Some of the prayer books

he composed have been revised and
printed in Hindi as Hindustani is no
more used in North India.




238 Jose Kalapura S]

Appendix-1B
Hartmann's
New Testament-
Praefatio

e Dorin] Nostrile heistiaDlosnar-Fostrmentme baNeal@aban.
in wrdi translatum, nunc prima vice in.lucem prodit ; et quidem typis
romanis, -partim pro majori Missionariorum commoditate, partim quia
verosimile est, typum romanum alti gubernii decreto typis persicis ac
devanagari dictis brevi substitutum iri. Nihilominus mens est, aliam
hujus versionis editionem in devanagari typis adornare.

Versio in wrdi fieri haud potuit, quin plura minus domestica vo-
cabula persica et arabica subintrarent, quia in vulgari loquela corres-
pondentem expressionem non habent, aut quia non decebat quasdam
dictiones sacras vulgi vocabulis reddere, praeprimis si hae paganismum
sapiant, aut dundaxat sic dicti provincialismi sint. Tandem vocabula
technyea, ab interprefibus generaliter recepta, omnino retinere con-
veniebat. Interea in hac versione vocabula arabica et pergica minori,
quam in omni alia versione, numero occurrunt.

Idioma »rdd dictum non solum in Hindostén proprio vulgi linguam
licet plus minusve corruptam constituit, sed vastissimas Indiarum
regiones pervadit, ita ut lingua franca dici poterit; cujus cultura
et extensio ab alto gubernio omni modo promovetur. Religionis
plarimum interest, ut inter Christianos indigenas hoc idioma purum
conservetur et sedulo colatur, quia hi non minus quam ipsi Missio-
narii frequenter ab una provineia in alteram transeunt ; unde nisi urdd
purum calleant, alibi nec Missionarii ministerium suum sacrum exer-
cere, nec fideles Religionis beneficia, prout par est, percipere poterunt.

Ecclesi\ae spiritus deinde-hoc habet, ut pro usu sacro ad populum
idioma purum retineat, unde devotionis libros, preeprimis S. Scripturam
licet in vulgari lingua, non tamen in vulgi dialecto, tradit. Idem circa
verbi Dei predicationem valet.  Inde fit, ut populus efiam incultus,
praeter suum peculiarem dialectum, pro usu sacro linguam nativam pu-
ram intelligat, licet eam loqui nesciat.

Hujus editionis intentio haud fuit, commentarium in Novum Testa-
mentum dare, sed dundaxat quosdam sacros textus adnotationibus
illustrare, qui ab hareticis in pravum sensum  detorquentur, ant qui
contra illos veri atholicam clarius exhibent.

+ A. HARTMANN, O. C.
EBpiscopus Derbensis,
Missionis Patnanae
Vicarius Apostolicus.




)Lai&ﬂf f"d” LSQ*M
) ) e
L2y gl paaalindl S

W L gt S8R ) eyl
Uhaes )l oywps LM% & el

AU~

|:L/(; la\)
er et {af f At C)' S x}fl

A QL‘,:. é u,aAX) L_Kﬁl)ﬂf uo”
\’ d)lta oy

&ib‘) Jw ;

& 1AIF bin

#4

‘q'v

warentfazg SREAA AAF uﬁwﬁw q
, Srozh @ fhga & gt A 4
aar & 28R I ZUMET Y

Wt & W Myo W g7 F Tan
Franfam o T & FU @t H [ ay

qU=:

[T HT 3

q2:3 yud

’ NAYA 'AHD-NAMA

. HAMABE-KHUDAWAND YIS’ MASIH

4. JIS KX TARJUMA YUNANI ZUBAN SE LATINI VULGATA KE

BARNBAR-AN.

PATNA K1 MISSION KE RASULI NAIB NE KIYA.

—se

A et

PUBLISHED FOR THE EDITOR AT

PATNA :

TASIUS HARTMANN DARBE KE IPISQUF AUR

Appendix-2A
Bishop Hartmann'’s
Catechism in Urdu,
Urdu script

Appendix-2B
Hartman'’s
Catechism book
in Hindustani
(Devnagari script)

Apendix-1A
Hartmann'’s
NT-Hamare Khudaw
and Yisu Masih




240 Jose Kalapura S]

10 Hartmann’s Spirituality

Prayer for Hartmann, was the natural breath of his spirit, the mainstay of his moral
resistance. He led a fervent life, a life of rigour. He overworked himself, and never rested.
He nearly lost one eye while compiling his Directory for the missions.

On his way to India, when he disembarked at Alexandria, he resolved, »This land has
been sanctified by the presence of Jesus, Mary and Joseph and by the blood of countless
martyrs. As long as I shall stay in Egypt, I will taste nothing but bread and water.«*® In
spite of the tropical climate, he was clothed in the heavy coarse habit of is Order. He slept
on the deck, washed the plates. Later even as Bishop he often slept on the bare ground, to
accustom himself for his apostolic labours.

Another aspect of his spirituality was his humility. He did not disdain to assist coolies
in extricating a cart from the mud, to pass a rope over his shoulders and to tow his barque
along with the boatmen. He was seen, sleeves tucked up, trowel in hand building an altar
in a poor church.

When he was appointed Assistant to the Pontifical Throne, he wrote, »I am, as your
Eminence is aware, entirely lacking in knowledge, prudence, fortitude and apostolic zeal.
I am far from being endowed with those qualities that characterize a good Bishop.«'*® He
was disposed to leave Bombay at a moment’s notice. He suggested to his superiors to recall
him to the monastery and to replace him with Fr. Ignatius Persico, his former secretary.

Hartmann did not run away from troubles and sufferings: rather he went forward to
face them with the courage of a martyr. He was a man of enduring mental stamina with
dignity and authority enhancing them with affability and gentleness. His moral courage
equaled his physical endurance, but his spiritual strength surpassed them all. His whole life
was a continual suffering, a »passion« endured with unparalleled courage and fortitude.'*!

In 1847, a 70-year old lady had made her will bequeathing to the Catholic mission of
Patna one of her bungalows. Since the clerk, a Catholic, had changed it to his own advantage,
a lawsuit followed: the unscrupulous man charged the Bishop of having exerted pressure
on the lady and of having threatened to refuse her last Sacraments and ecclesiastical burial
if she did not leave him the bungalow. The Bishop was convicted, pronounced guilty of
fraud and simony, fined Rs.8000/for defamation and asked to pay all legal expenses. It
turned nearly all the Catholics against him, but the High Court declared him innocent.
God’s justice pursued the accusers. They finally fell at his feet on Christmas day 1849 asking
pardon, which was graciously granted.'%?

Like a true son of St.Francis of Assisi, Hartmann was a great lover of »lady poverty-«.
Even after his elevation to the Episcopal dignity, he always remained a simple Capuchin
and scrupulously observed his religious vows. In fact, he lived a very poor life and thus
set a good example for his fellow workers in the mission field. On one occasion he took
shelter in a hovel in order to lodge the poor orphans in his episcopal residence. Actually

99 MAMPRA/PUTHENKALAM,
Sanctity in India (FN 4), 255.

100 Ibid. 251.

101 Ibid.247.

102 Ibid. 241.




Heroic Church Leadership in India 241

when he died, he had nothing worth in his room except a few holy pictures and objects of
devotion.'®® Hartmann considered voluntary poverty as one of the best means of achieving
perfection. In private and public, he practiced it and exhorted everyone to do the same.'%*

As far as possible he administered personally the temporal affairs of his mission. When
death overlook him all of a sudden, the books and records were found to be in perfect
order.'®® Once in Bombay he even sold his horse to settle an old debt. Through his parsimony
and with the modest help received from Propaganda Fide, he was able to establish many
schools and orphanages and build a number of churches and chapels.'*¢

11 Conclusion

In the history of the Church in India in modern times the commanding figure of Bishop
Anastasius Hartmann stands out because of his heroic labours under the most trying
circumstances, because of the influence he exercised for the development of the Church in
Northern India and farther afield, because of his energetic defence of Catholic rights, and
because of his personal holiness.'?”

Though living in mid-19™ century, he envisioned great collaboration and concord among
ecclesiastical authorities and pastors. Hartmann suffered great harm due to the lack of unity
and understanding. »As long as there have been bishops in India, he wrote, no one has
suffered so many and such great calumnies as I have ... and the harm done to the Church
is very great ...«!% In his own way he tried to remove the national prejudices and jealousy
that were existing among the Vicars Apostolic, mostly European, and bring about unity
and concord among them.

Bishop Hartmann was a man of mighty vision, far ahead of his times.!*® He was never
animated by parochialism; his heart went out to all Christian countries with the same mis-
sionary spirit. His outlook, his attitude was always universal, catholic. He fought might and
main for the rights of the Catholic Church against the then British colonial Government
which was far from sympathetic, nay even hostile to the community. Again, like a valiant
defender of faith and intrepid crusader he spoke against the abuses of >double jurisdiction«
of the Padroado.'?

The difficulties and conflicts he faced and the initiatives he took for the cause of souls
and love for the Church would be enough to make him an outstanding figure in the annals
of Catholic Missions.!!!

Today, Bishop Hartmann is venerated as a »Servant of God, a stage on the way to
sainthood. Even after 150 years of his death, his indefatigable zeal and undaunted courage
continue to inspire many missionaries. In the rich tapestry of the history of the Catholic
Church in India, the life and work, the sufferings and sacrifices, the achievements and

triumphs of the Servant of God, Bishop Hartmann, stand out. *
103 VANNINI, Bishop Hartmann 108 Clementinus A.VLISSINGEN, 110 VANNINI, Bishop Hartmann
(FN 1), 428. OFM. Cap., Letterae Circulares. De Mis- ~ (FN 1), 7.

104 JANN, Monumenta Anasta- sionali opera Ordinis nostri augenda, 111 MAMPRA/PUTHENKALAM,
siana (FN 19), Vol. 111, 850. in: Analecta OFM. Cap. 82 (1966) 212. Sanctity in India (FN 4), 252.

105 VANNINI, Bishop Hartmann 109 For another biography of

(FN 1), 49. Hartmann, see Anthony Mary GACHET,

106 MAMPRA/PUTHENKALAM, OFM. Cap.,The life of the

Sanctity in India (FN 4), 254. Rt.Rev.Dr.A.Hartmann, 0.C. Bishop

107 VANNINI, Bishop Hartmann of Derbe, Prelate Assistant to the

(FN1), 0. Pontifical Throne, Vicar Apostolic of

Patna, Calcutta 1868.




Das Tiwah
in der Fotografie der
Basler Mission

von Claudia Hoffmann

Zusammenfassung
Der iconic turn hat auch die
Missionsgeschichtsschreibung
erfasst. Vermehrt werden Foto-
grafien als Quellen zur Beant-
wortung von missionshistori-
schen oder -theologischen
Fragestellungen herbeigezogen.
Doch der Umgang mit den
Fotografien bleibt oft unkritisch,
die Bilder dienen nicht selten
rein zur Illustration des Gesag-
ten. Es fehlt eine geeignete
Methode zur Analyse und Inter-
pretation solcher Fotografien,
deren »backstory « auf weiten
Strecken schwer eruierbar ist.
Diesem Umstand will dieser
Artikel Abhilfe leisten, indem
eine Fotografie eines Totenritu-
als in Mittelkalimantan exem-
plarisch mit Hilfe der Segment-
analyse interpretiert wird.
Schliisselbegriffe
- Tiwah-Totenritual
- Segmentanalyse
- Basler Mission
- »backstory«
- Indonesien
- Missionsgeschichts-
schreibung

Abstract

The iconic turn has reached
mission history. Photographs
are increasingly taken into
account as sources to answer
both mission-historical and
mission-theological questions.
But the way researchers deal
with the photographs is often
uncritical; the pictures fre-
quently only serve to illustrate
what has already been said.
There is a lack of a suitable
method for the analysis and
interpretation of such photo-
graphs which have a »back-
story « thatis, to a great extent,
difficult to ascertain. Using

an example, the article aims
to remedy this situation by
interpreting a photograph of
adeath ritual in Central
Kalimantan with the aid of
»segment analysis. «
Keywords

- Tiwah death ritual

- Segment analysis

- Basel Mission

- »backstory«

- Indonesia

> Mission historiography

Sumario
El iconic turn ha influenciado
también a la historiografia
misionera. Cada vez mas se
utilizan fotografias como fuen-
tes para responder cuestiones
de historia o teologia de la
misién. Pero a veces las foto-
grafias se utilizan de forma
poco critica, y sélo sirven para
ilustrar lo dicho. Falta un
método adecuado de analisis e
interpretacion de las mismas,
cuya »backstory« muchas veces
es dificil de investigar. El articulo
quiere ayudar a resolver este
problema analizando de forma
ejemplar una fotografia del
ritual finebre en Kalimantan
Central con ayuda del »analisis
por segmento«.
Palabras clave
- Ritual funebre »Tiwah«
- Analisis por segmento
- Mision de Basilea
- »backstory«
- Indonesia
- Historigrafia

misionera

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 242 - 261



Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 243

rchivalien der Basler Mission bildeten die Grundlagen meiner Dissertation Fremd-
begegnung. Das Totenritual und die Basler Mission in kontakttheologischer Perspektive.!
Es handelt sich dabei um eine missionsgeschichtliche Studie einer Sekundér-
bestattung in Kalimantan/Indonesien, dem ehemaligen Basler Missionsfeld Siid-Borneo.
Das Tiwah ist ein religidses wie auch soziales Ereignis, das sich tiber Wochen hinzieht und
in der Umbettung der Gebeine der Verstorbenen mit Seelengeleit und Opferhandlungen
besteht. Erste Kontakte mit diesem lokalen Brauch fanden um 1850 statt. 1920 ibernahm
die Basler Mission die Aufgaben der Barmer Missionsgesellschaft in diesem Missionsfeld.
Nur am Rande beschiftigten sich die Basler Missionare mit diesem {iberaus wichtigen
Ritual der Lokalbevolkerung. Es entstand so ein Diskurs auf Nebengeleisen, den ich in
meiner Dissertation untersucht habe. Das ethnographische und ritualtheoretische Heran-
gehen an dieses komplexe Ritual und den Diskurs dariiber wird durch Bildanalysen erginzt.
Ich verwende dazu eine Methode aus den Sozialwissenschaften von Roswitha Breckner,
eine sogenannte Segmentanalyse.2
In diesem Analyseverfahren wird das Bild zuerst in seiner Gesamtheit betrachtet
und danach in verschiedene Segmente aufgeteilt, um dadurch zu verstehen, wie das
Bild als Gesamtkomposition durch die Organisiertheit und die Beziehung zwischen den
verschiedenen Elementen, also auch durch die Bildstruktur, zustande kommt. Im Analyse-
verfahren wird versucht, der Struktur des Bildes zur Geltung zu verhelfen, indem ihr in
der Wahrnehmung gefolgt wird. Das Bild wird dazu zuerst in seiner Gesamtkomposition
betrachtet, wodurch sich eine Hierarchie der einzelnen Elemente ergibt, die im Bild einge-
zeichnet werden. Diese Elemente werden anschlieffend ausgeschnitten und der Reihe nach je fiir
sich betrachtet, um danach in einem weiteren Schritt wieder mit den anderen Segmenten
in Beziehung gesetzt zu werden. Die Entstehungs- und Verwendungszusammenhinge des
Bildes werden dann rekonstruiert und in Hypothesen zusammengefasst. Den Abschluss
der Analyse bildet ein theoretisches Fazit, das die Frage beantwortet, wie etwas »im und
durch das Bild fiir wen in welchen medialen und pragmatischen Kontexten sichtbar«* wird.
Breckners Segmentanalyse ist nicht fiir historische Bilder oder Bilder aus einem kulturell
fremden Kontext vorgesehen. Deshalb habe ich ihre Analysemethode in zwei Punkten
erganzt. Erstens wird die Frage nach dem Entstehungs- und Verwendungskontext des Bildes
ausgedehnt. Es werden nicht nur technische Fragen in Bezug auf den Entstehungskontext
gestellt, sondern es geraten vor allem theologische und soziale Konstellationen in den
Blick, welche die Produktion des Bildes beeinflussten. Die Frage nach der Verwendung der
Bilder nimmt dann breiteren Raum ein als bei Breckner. Der missionarische Verwertungs-
kontext wird genau unter die Lupe genommen. Damit gelingt es, auch theologischen
Verstehensfiguren des Tiwah auf die Spur zu kommen. Zweitens wird die von Breckner
vorgeschlagene Gruppeninterpretation des Bildes durch eine Experten-Befragung ergénzt.
Nicht nur Akademiker im Bereich der Mittelkalimantan-Forschung werden dazu befragt,
auch Praktiker, religiése und kulturelle Wissenstréger, helfen dabei, Wissensliicken in Bezug
auf das Totenfest zu schlieflen.*

1 Claudia HOFFMANN, Fremdbegeg- 3 Ebd., 293. Adat-Fragen ltil (geb.1935) und den
nung — Das Totenritual und die Basler 4 Ich befragte Missionsarzt Arnoud indonesischen Foscher Suryanto Kang
Mission in kontakttheologischer H. Klokke (geb.1920), einen weiteren (geb.1976).

Perspektive, Frankfurt am Main 2017. ehemaligen Kalimantan-Missionar

2 Vgl.firdie Ausfihrung der einzel- (geb.1934) schriftlich, die Flechterin

nen Schritte einer Segmentanalyse Ibu Maryenie (geb.1971), die am unte-

Roswitha BRECKNER, Sozialtheoriedes  ren Kahayan lebt, in einem Gesprach

Bildes. Zur interpretativen Analyse in Basel. Auf einer Forschungsreise

von Bildern und Fotografien, Bielefeld 2013 interviewte ich den Priester Ugoi
2010, 286-296. A. Bunu (geb.1947), den Berater in




Claudia Hoffmann

244

Dieser Artikel enthilt die detaillierte Segmentanalyse eines Tiwah-Bildes. Die hier
vorgeschlagene Analyse soll den iconic turn in der Missionshistoriographie und der inter-
kulturellen Theologie, wo der Wert von Fotografien aus dem Missionsfeld zunehmend
wahrgenommen wird, bereichern und weiter vorwirtstreiben. Missionsfotografien werden
in der Forschung zwar mehr und mehr verwendet, der Umgang mit ihnen bleibt aber auf
weiten Strecken oberflachlich, die Bilder werden rein illustrativ verwendet. Doch bevor
wir in die Analyse-Schritte einsteigen, widmen wir uns der Frage, wie denn Tiwah-Bilder
in der Basler Mission aufbewahrt wurden.

1 Die »backstory« der Tiwah-Fotografie

In der Basler Mission wurden nur wenige Bilder, die im Zusammenhang mit dem Totenfest
Tiwah stehen, archiviert.> Aus meinem Untersuchungsgebiet, dem Flusslauf Kahayan, sind
zwanzig Bilder erhalten. Eine Besonderheit stellen die rund 50 Bilder von Missionar Hugo
Haffner (1903-1982) dar. Er fotografierte grofitenteils Menschen, wihrend andere Missionare
vor allem Gebédude oder Flusslandschaften als Sujets wahlten. Von ihm ist eine vierteilige
Tiwah-Serie erhalten, die meiner Segmentanalyse zu Grunde liegt. Die »backstory« dieser
Fotografien liegt wie bei allen von mir untersuchten Archivmaterialien etwas im Dunklen. Mit
»backstory« bezeichnet die Historikerin Carolyn Hamilton die Geschichte der archivierten
Objekte oder Fotografien.® Sie betont, dass es bei vielen Archivalien schwierig ist heraus-
zufinden, wem der Gegenstand gehorte, wer ihn herstellte oder benutzte, wie der Gegenstand
erworben oder aufbewahrt wurde, und wie seine Reisegeschichte aussah. Fiir die Tiwah-Bilder,
die in der Basler Mission archiviert sind, versuchen wir im Folgenden ihre »backstory« etwas
auszuleuchten, dabei spielen insbesondere Fragen nach Urheberschaft und Datierung eine Rolle.

Die Tiwah-Bilder aus den 1930er-Jahren wurden im Archiv der Basler Mission als Abziige
aufbewahrt, Negative sind keine erhalten. Diese Abziige befinden sich in Kartonschachteln,
aufgeklebt auf mehr oder weniger dickem Karton. Ein bis vier Bilder wurden jeweils auf
einen Karton aufgezogen und so, wahrscheinlich vom damaligen Hausvater und Leiter des
Museums Karl Epting (1875-1955), der diese Aufgabe von 1911 bis 1948 innehatte, in eine
bestimmte Reihenfolge gebracht.

In einem Foto-Eingangsbuch der Basler Mission sind iiber 1000 Bilder aus Kalimantan
verzeichnet.” Wenn Fotografien aus Kalimantan bei der Basler Mission eingingen, wurden
sie wahrend vier Jahrzehnten in dieses Eingangsbuch eingetragen. 1959 ist die letzte Jahres-
zahl, die auftaucht, Nr. 844 die letzte Nummer.? Dieses Buch enthalt Tabellen, die jeweils mit
der Rubrik Nummer beginnen, dann iiber Titel, Lieferant, Zeit, Rechnung, Negativplatte,
Lichtbilder (Nummer/Farbe/Platte) und Abbildungen (Cliché/Abziige/ Verwendung) bis
zur Rubrik Dubletten gehen. Meist sind nur die ersten beiden Rubriken, Nummer und Titel,

5 Bilder zumTiwah finden sich im
Archiv der Basler Mission vor allem
unter den Signaturen

BMB B-30.53, B-30.63, B-30.68,
QB-30.017, QB-30.018.

6 Vgl.Carolyn HAMILTON, Backstory,
Biography, and the Life of the James
Stuart Archive, in: History in Africa 38
(Januar 2011) 319-341.

7 Anonym, Kalimantan (S.0. Borneo)
u. Nord Borneo N°1. Fotoeingangs-
buch (BMA B-30.0).

8 Manche Nummern bestehen aus
Untergruppen (a, b, cetc.), wasdann
zu einer Gesamtzahl von uber 1000
Bildern fuhrt.

9 Inder Rubrik Lieferant wird ab Nr.1
auf jeder Seite oben einmal Schernus
angegeben, ab Nr.107 niemand mehr.
Die Rubrik Zeit wird nur bei den Bil-
dern 212-236 mit der Jahreszahl 1925
bestlickt.

10 Die Bilder der Einheit B-30.53
werden Schernus zugeschrieben, ein
Missionar der Rheinischen Missions-
gesellschaft, der vor allem in Puruk
Tjahu tatig war, bis die Basler Mission
1920 das Gebiet (ibernahm. Diese
Bilder wurden der Basler Mission zur
Verfuigung gestellt, weil sie noch
kein eigenes Bildmaterial hatte. Die
Bilder in QB-30.017 werden heute im
online-Archiv dem Basler Missionar
J.W. G6ttin und Missionsarzt M.




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission

245

ausgefiillt. Die anderen Rubriken bleiben fast ausschliefilich leer, lediglich die Rubriken
Lieferant und Zeit werden teilweise ausgefiillt.®

Eine Fotografie genau zu datieren, ist durch eine solche Praxis der Archivierung also
praktisch unméglich, aufler wir haben schriftliche Dokumente, die datiert sind und das
auf der Fotografie festgehaltene Ereignis beschreiben. Die Angaben zur Datierung der
Fotografien, die wir heute aus dem digitalen Archiv der Basler Mission haben, beziehen
sich meistens lediglich auf den Zeitraum, in dem ein Missionar in Borneo tatig war. Diese
Archivierungspraxis ruft ein weiteres Problem hervor: die Urheberschaft vieler Fotografien
bleibt im Unklaren. Die Fotografien wurden wahrscheinlich vom damaligen Archivar jeweils
dem Missionar zugeschrieben, der ihm die Fotografien zusandte. Im Foto-Eingangsbuch
gibt es keine Rubrik Urheber/Urheberschaft. Das war also nicht so wichtig oder mit der
Rubrik Lieferant gleichgesetzt worden. Heute konnen wir lediglich sagen, wer die Bilder
abgab, aber nicht, wer sie machte.!® In ganz wenigen Fallen ldsst sich bei Fotografien, die im
Archiv der Basler Mission liegen, ein sicherer Urheber festmachen. Und zwar dann, wenn
auf dem Abzug das Signet eines Fotostudios eingedriickt ist, wie das bei zwei Postkarten aus
einem Fotostudio aus Banjarmasin der Fall ist. Auf der einen Postkarte sind Priesterinnen
beim Tanz, auf der anderen ein grof3es sandung (Knochenhiuschen) dargestellt."! Dariiber
hinaus giben uns handschriftliche Notizen auf einer Fotografie etwas Sicherheit beziiglich
der Urheberschaft: Die Handschrift ldsst sich mit handgeschriebenen Dokumenten aus
der Personalakte vergleichen. Da fast alle Fotografien auf Karton aufgezogen wurden, sind
handschriftliche Bemerkungen auf der Riickseite eines Bildes nicht mehr zu erkennen.

Aus diesen Uberlegungen ziehe ich den Schluss, dass die Frage der Urheberschaft von
Bildern in den 1930er-Jahren fiir die Basler Mission noch keine, oder nur eine sehr unterge-
ordnete, Rolle spielte. Diese Vermutung wird durch einen Vergleich der Publikationen
der Basler Mission bestitigt, in denen Herkunft und Urheberschaft von Fotografien nur
spirlich angegeben sind.'?

Das Bediirfnis nach einer Kategorisierung und Systematisierung der Fotografien in einem
geordneten Archiv kam in der Basler Mission erst in den Neunzigerjahren des 20. Jahr-
hunderts auf. Die Ethnologin Barbara Frey Nif lancierte zusammen mit dem damaligen
Leiter des Archivs der Basler Mission Paul Jenkins, und seit 2003 mit seinem Nachfolger
Guy Thomas, ein Projekt, das 1990 gestartet wurde. Ein Projektteam war lange Jahre damit
beschiftigt, ein digitales Archiv der Fotografien der Basler Mission zu erstellen. Eine grof3e
Anzahl der Bilder wurde in einem ersten Schritt mit einem besonders guten Farbfilm
neu fotografiert. Diese Bilder wurden auf ein elektronisches Medium transferiert, damit
sie besser zugédnglich und gleichzeitig auch besser geschiitzt waren. Dieses elektronische
Medium konnte dann mit einer Datenbank fiir Zwecke der Katalogisierung und Forschung
verlinkt werden: 2008 wurden die Bilder in die Website des internationalen Archivs fiir Mis-
sionsfotografie/International Mission Photography Archive (IMPA) integriert.!* Der Zugang

Vischer zugeschrieben, diejenigien in
QB-30.018 ausschlieRlich M. Vischer.
Im Fotoeingangsbuch werden aber
eine ganze Reihe der Bilder aus
QB-30.018 einem namenlosen chinesi-
schen Fotografen zugeschrieben.

11 Archiv Basler Mission/Bestand

der Basler Mission, Ref. Nr.B-30.63.138,

»Zwei Blian beim Tanz«, Halhimoto
Studio Banjarmasin, Kalimantan,
1.1.1924-31.12.1945; BMA B-30.63.154,
»Briefkkart«, Halhimoto Studio,
Banjarmasin, Kalimantan,
1.1.1924-31.12.1945.

12 Vgl. z.B. DIRECTION DER EVAN-
GELISCHEN MISSIONSGESELLSCHAFT
ZU BASEL (Hg.), Der evangelische

Heidenbote, 111 (April 1938) (BMA Z.5).

13 Vgl. International Mission Photo-
graphy Archive, About, in: http:/digita
llibrary.usc.edu/cdm/about/collection/
p15799coll123 (13.10.2017).




246 Claudia Hoffmann

zu den Sammlungen des Archivs der Basler Mission sollte in der Folge weiter verbessert
werden, was 2012 dazu fiihrte, dass eine eigene Website www.bmarchives.org aufgeschaltet
wurde, die es den Benutzenden erlaubt, eine grofie Breite an visuellen und kartografischen
Quellen zu erforschen und gleichzeitig unzahlig viele Textreferenzen zu finden.

Jenkins und N&f waren bei der Erstellung dieses digitalen Archivs nicht nur mit einer
unklaren Urheberschaft der Bilder konfrontiert, sondern auch damit, dass die Bilder
nicht selten ohne genaue Ortsangabe abgegeben oder aufgezogen wurden. So wird meist
die Missionsstation, auf der ein Missionar tatig war, als Ort der Bilder angegeben, was zu
Ungenauigkeiten fiihrt. Insbesondere bei Bildern zu Totenfesten in Kalimantan spielt der
Ort der Fotografie aber eine wichtige Rolle. Denn Totenfeste werden an den verschiedenen
Flusslaufen sehr unterschiedlich gefeiert.

Die kurz nachgezeichnete Geschichte der Archivierung der Bilder in der Basler
Mission zeigt deutlich: In der Perspektive der Basler Mission und ihrer Missionare
in den 1930er-Jahren ist Borneo ein grofles, sich in Dunkelheit befindendes Gebiet,
in welches das Licht des Evangeliums getragen werden muss. Genauere geografische
Differenzierungen, Angaben zu Zeit und Subjekten auf den Bildern sind in dieser
Perspektive nicht notig.

2 Detaillierte Segmentanalyse*

Eine sorgfaltige Analyse solcher Bilder mit einer schwierig zu entschliisselnden »back-
story« ist von Noten. Mit einer Segmentanalyse, wie ich sie weiter oben beschrieben
habe, kann es gelingen, Tiwah-Fotografien detailliert und kritisch zu betrachten.!® Dabei
werden die von T. Jack Thompson fiir Bilder aus Afrika vorgeschlagenen Fragen ernst
genommen:

»What did missionaries think they were doing when they took photographs of
Africans - both traditionalist and Christian? What were they hoping to achieve when they
used these photographs in various formats back »at home«? How did mission administrators
and editors use text to accompany and explain such photographs? And, much more difficult
to answer, how did the African subjects of such photographs react to being photographed
in general, and to being portrayed in a particular way?«'®

Diese Fragen rufen nicht nur zu einem kritischen Umgang mit Missionsfotografien
auf, sondern sie tragen auch zur Ausleuchtung der meist verschiitteten »backstory« der
Bilder etwas bei. Eine Tiwah-Fotografie, die meiner in der Dissertation durchgefiihrten

14 Erste Ergebnisse dieser Bildana- 16 T.JackTHOMPSON, Light on
lyse finden sich in Claudia HOFFMANN,  Darkness? Missionary Photography
Bildfragmente und Segmentanalyse of Africa in the Nineteenth and Early
eines Totenfestes in Indonesien, in: Twentieth Centuries, Grand Rapids,
Andreas HEUSER/Claudia HOFF- Michigan/Cambridge, U.K. 2012, 5.

MANN /Tabitha WALTHER (Hg.), Er-
fassen, Deuten, Urteilen. Empirische
Zugénge zur Religionsforschung,
Zurich 2013, 283-304.

15 Flreine ausfuhrlichere Beschrei-
bung der Methode vgl. HOFFMANN,
Fremdbegegnung (Anm.1), 50-53.




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 247

Diskursanalyse als Startquelle diente und Teil einer vierteiligen Serie ist, werde ich im
Folgenden mit Hilfe der Segmentanalyse aufschliisseln. Die genaue Detailanalyse nimmt
den besonderen Reiz dieser Fotografie ernst, die eine Aura von Wahrhaftigkeit ausstrahlt.
Anhand der intensiven und detaillierten Arbeit mit der Fotografie begreife ich das Bild und
seine Zusammenhinge. Informationen zu der mir vorliegenden Fotografie fehlen ganz. Es
gibt abgesehen von der Bildunterschrift — »Zauberpriester bei Totenfest in Tewah« - keine
weiteren Bildbeschreibungen. Das Bild wurde nicht genau datiert, es heifit in der Angabe
zum Bild lediglich: zwischen 1931 und 1938, also in der Zeit, in der Missionar Hugo Haffner,
dem dieses Bild zugeschrieben wird, am oberen Kahayan tatig war. Im Bildband von Arnoud
H. Klokke finde ich zusitzlich Informationen zu den auf der Fotografie abgebildeten Ele-
menten.'” Dariiber hinaus hilft die Befragung von Experten und Expertinnen, einzelne
Gegenstande und Zusammenhinge genauer benennen und schliefSlich auch verstehen zu
kénnen.

2.1 Gesamteindruck des Bildes und
formale Bildbeschreibung

Das zu analysierende Bild tragt den Titel » Zauberpriester bei Totenfest in Tewah «. Auf dem
Bild sind ausschliefllich Méanner zu sehen. Im Bildvordergrund stehen fiinf Ménner, die alle
direkt und unverwandt in die Kamera blicken. Sie tragen einen sarung, ein Hiifttuch. Wie
sich die funf Méanner im Vordergrund aufgestellt haben, fillt auf. Die weiteren Menschen
auf dem Bild sind ebenfalls auf den Fotografen ausgerichtet. Sogar auf einer erhobenen
Terrasse vor einem Haus, ganz hinten im Bild, schauen die Ménner zum Fotografen hiniiber.
Der Fotograf hat auf die Festgemeinde eine grof3e, anziehende Wirkung. Die Menschen auf
dem Bild schauen der Betrachterin genau in die Augen.

In einem ersten Analyseschritt wird das Bild insgesamt gefasst. Es wird dabei darauf
geachtet, was zusammen wahrgenommen wird, welche Elemente getrennt voneinander
in den Blick fallen. Im Unterschied zu einem Text, der ein Geschehen beschreibt, besticht
eine Fotografie vor allem durch ihre Gleichzeitigkeit. Verschiedene Handlungen, die zur
gleichen Zeit geschehen, konnen miteinander abgebildet und wahrgenommen werden.
Unsere Wahrnehmung geschieht aber nicht nur simultan, sondern auch sukzessive. Und
nicht alle Betrachtenden nehmen ein Bild in der gleichen Art und Weise wahr, oder sehen
die verschiedenen Elemente in der gleichen Reihenfolge. Wenn ein Bild in einer Gruppe'®
beschrieben oder sogar interpretiert wird, hat das den Vorteil, dass unterschiedliche Bild-
wahrnehmungen in den Blick kommen.

17 Arnoud Hendrik KLOKKE, Langs 18 Ich habe die Bildbetrachtung in

de Rivieren van Midden-Kalimantan. drei verschiedenen Doktorandenkollo-
Cultureel erfgoed van de Ngaju en quien durchgefihrt. Teilnehmende an
Ot Danum Dayak, Leiden 2012. den eher kleineren Doktorandenkollo-

quien (zwei bis finfTeilnehmende) in
Basel am 30.1.2013 und 5.3.2013 geh6-
ren alle der Theologischen Fakultat an,
von der Masterstufe bis zum Professor.
Im Forschungsseminar in Ziirich vom
22.4.2013 studiert und lehrt die Mehr-
heit der Teilnehmenden Religionswis-
senschaft, einzelne promovieren aber
auch in Geschichte oderTheologie.
Auch hier waren Masterstudierende,
Personen aus dem Mittelbau und eine
Professorin anwesend.




248 Claudia Hoffmann

Abb.

BMA B-30.63.123
»Zauberpriester
bei Totenfest
inTewah«'®

1 Der erste Blick ging bei allen Bildbetrachtenden zum Mann mit den erhobenen Armen
und dem auffilligen Kopfschmuck. Er steht im Bildvordergrund, eher in der rechten Bild-
hélfte, nicht ganz in der Mitte. Trotzdem wirkt es, als dass er eine leitende Funktion habe.
Er scheint grosser als die anderen zu sein. Warum hat er seine Arme erhoben?

2 Der Blick geht von da aus weiter zu den drei Médnnern, die dem Mann mit leitender
Funktion zugeordnet sind. In der Regel kommt zuerst der Mann links 2 neben ihm mit
einer auffillig weiflen Jacke und einer streng nach unten zeigenden Armhaltung in den
Blick. Unterschiedlich geht von da aus der Blick entweder zum Mann am rechten Bildrand,
dessen Hande etwas festhalten, oder zum Mann am linken Bildrand, der durch eine seltsame
Beinhaltung auffillt. Die vier Manner im Vordergrund scheinen alle in Bewegung zu sein,
insbesondere der Mann ganz rechts im Bild erweckt den Eindruck, als komme er gerade ins
Bild hinein. Die Bewegung wird auch beim Mann im Hintergrund rechts sichtbar, dessen
Kopf verdeck bleibt und wir uns fragen, was er dort tut.

3 Jetzt fillt ein weiterer Mann auf, der ebenfalls zur Gruppe der im Vordergrund
stehenden Ménner zu gehoren scheint. Er steht etwas im Hintergrund links, seine schwarze
Jacke lasst ihn auf der Fotografie erst auf den dritten Blick sichtbar werden. Seine dunkle
Kleidung strahlt etwas Offizielles aus, seine Armhaltung ist auffallig.

4 Der Blick wandert nun in die dritte Bildebene ganz nach hinten zu einem Hausdach
und einer Ansammlung von Menschen, wiederum alles Ménner, die zum Fotografen
hiniiberblicken.

5 und 6 Von da geht der Blick wieder etwas zuriick zur Bildmitte, in die zweite Bild-
ebene, wo ein heller Busch sichtbar wird, vor dem ein Schirm steht.

7 Zum Schluss richtet sich der Blick in die unterste Ebene des Bildes. Auf dem Boden
herrscht ein Durcheinander, es liegen Stecken und Pféhle herum, der Boden ist aufgewiihlt.
Die Leute stehen nicht geordnet auf einem ebenen Platz.

19 Bildnachweis: Archiv Basler beiTotenfest in Tewah«, Hugo 20 Links und rechts wird immer aus
Mission/Bestand Basler Mission, HAFFNER, 1.1.1931-31.12.1938. der Position der Betrachterin benannt.
Ref. Nr. B-30.63.123, »Zauberpriester




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 249

Bei der Bildbetrachtung in den Doktorandenkolloquien und bei der Betrachtung gemeinsam
mit den Experten und Expertinnen war auffillig, dass der Gang durch das Bild immer in
etwa der gleiche war. Die subjektiven Wahrnehmungspriferenzen?!, also Wahrnehmungs-
muster, die sich im Laufe eines Lebens entwickeln, treten hier ganz hinter eine transkul-
turelle Hermeneutik zuriick. Unsere Blicke wandern alle gleich, egal ob wir Manner oder
Frauen, alter oder jiinger, Européer oder Indonesierinnen sind.

Diese erste subjektive Bildwahrnehmung ist aber auch geprigt von Assoziationen
und einer Reihe an Fragen und Gefiihlen, die sofort und bei den meisten Betrachtenden
aufgetaucht sind. »Haben sich die Manner spontan hingestellt? War es ungewohnt,
einen Europier, zudem einen Missionar, bei einem Tiwah zu sehen? War es befremdend,
dass jemand fotografieren wollte? Was fotografiert er eigentlich genau? Wer darf sich
fotografieren lassen?« Die Gefithle, die das eine oder andere Element bei den Betrachtenden
ausgeldst haben, sind ganz unterschiedlich. So wurde beispielsweise durch den ungeord-
neten Boden bei manchen ein Gefiihl von Fremdheit und Wildheit geweckt, das bei anderen
wieder vollig fernblieb. In einer Vorstellung, die geprégt ist durch Erlebnisse im Kontext
der Schweiz, laufen Beerdigungsrituale geordnet ab, auf ebenen Boden, in Kirchen oder
auf Friedhofen.

Diese unterschiedlichen Gefithle und Assoziationen haben eindeutig mit unseren
subjektiven Wahrnehmungspriferenzen zu tun. Kontext und Biografie, die in der Reihen-
folge der Betrachtung noch keine Rolle gespielt haben, treten bei den ausgelosten Fragen
und Gefiihlen aber in den Vordergrund.

Nun kommt der formale Bildaufbau in den Blick, um zu sehen, wie weit unser Blick
davon, und nicht nur von unseren subjektiven Wahrnehmungspréferenzen, gesteuert wurde.

Das Bild hat drei Ebenen. Der Vordergrund ist durch die fiinf stehenden Ménner gepragt.
In der mittleren Ebene tritt ein heller Busch hervor, bei dem erst bei genauerem Betrachten
klar wird, dass es sich hier um eine regelmaflige Anordnung von Pfahlen handelt, an deren
oberen Enden Fahnen festgemacht sind, und keineswegs um eine Palme oder einen anderen
Baum. Die dritte Bildebene im Hintergrund des Bildes zeichnet sich durch Menschen aus,
die erhoht vor einem Haus stehen, das von dicht stehenden Baumen umgeben ist. Unser
Blick bleibt zuerst ganz selbstverstandlich auf dem Bildvordergrund ruhen. Das Bild ist
dicht gefiillt, kein Stiick Himmel ist sichtbar, wir sehen nur Menschen und Béaume. Viele
Menschen sind im Bild anwesend, es wirkt so, als wére etwas »im Gange«. Nur eine einzige
Liicke lasst das Bild zu. Links neben dem Mann in Schwarz wird ein Durchgang frei, wo
unser Blick weggeht. Die Position des Mannes wirkt leicht verschoben, so als wire die
Betrachterin eingeladen durchzugehen, weiter nach hinten ins Bild zu gehen. Deshalb wan-
dern unsere Augen von der ersten nicht in die zweite, sondern direkt in die dritte Bildebene
und von dort wieder in die zweite.

Die unserer Analyse zu Grunde liegende Schwarz-Weif3-Fotografie lasst die Wirklichkeit
in blassem und fahlem Licht erscheinen. Kontraste spielen auf dem Bild aber eine wichtige
Rolle. Was hell ist, ist besonders gut sichtbar: Die vier Manner im Vordergrund mit ihrer
hellen Kleidung, das Dach des kleinen Hauses im Hintergrund, die hellen Bambusstecken,
eine Fahne, die Federn des Kopfschmuckes und die Hemden der Menschen im Hintergrund
treten gegeniiber den anderen Elementen im Bild deutlich hervor. Die beiden Ménner in
der Bildmitte sind besonders hell. Deshalb ziehen sie den Blick stark auf sich.

21 Vgl. BRECKNER, Sozialtheorie
(Anm. 2),128.




250

Claudia Hoffmann

Auffallend ist das Ausgerichtet-Sein der Blicke. Alle Manner im Vordergrund, ja sogar die
Menschen ganz hinten sind auf den Fotografen ausgerichtet. Sie schauen uns direkt an und
sind sich bewusst, dass sie fotografiert werden. Die Betrachterin wird direkt angesprochen
und ins Bild hineingenommen.

2.2 Bildsegmente

Aus der subjektiven Wahrnehmung und der formalen Betrachtung des Bildes ergeben sich
nun Auswahl und Reihenfolge der Bildsegmente. Diejenigen Segmente werden besprochen
und analysiert, die bei allen von mir angeleiteten Bildbetrachtungen in Gruppen und mit
Einzelnen erwdhnt wurden. Die sieben ausgewihlten Bildsegmente werden in der Reihen-
folge besprochen, wie sie sich aus der formalen Bildbetrachtung ergibt, und wie sie auch
von den Betrachtenden genannt wurden. Bei der Analyse der Bildsegmente sind die Leit-
fragen, die Roswitha Breckner fiir die Segmentanalyse vorschlégt, sehr hilfreich: Verweist
das Bild auf einen bestimmten Ort, eine bestimmte Zeit? Werden Widerspriiche sichtbar?
Wird durch das Segment eine bestimmte soziale Situation erkennbar? Oder zeigt es Hand-
lungszusammenhange auf, die im Bild verborgen bleiben? Welche Funktion ibernimmt
das Segment in der Bildgestaltung? Welche thematischen Beziige tauchen auf? Welche
Sichtweisen kénnen im Zusammenhang mit anderen Segmenten realisiert, welche miissen
abgebrochen werden?%?

Die ersten drei Segmente, die im Folgenden interpretiert werden, enthalten drei der
fanf Manner aus dem Bildvordergrund. Sie scheinen die Hauptakteure dieses Totenfestes
zu sein, sie werden anhand der Fotografie von Haffner vorgestellt. Diese drei Méanner sind
durch zwei Gemeinsamkeiten verbunden. Alle tragen eine Kopfbedeckung und aufwendige
Kleidung, Schmuck oder ein Jackett. Ebenfalls zeichnet sie ein sarung aus, ein mit Blumen
oder Blittern bedrucktes Hiifttuch, das der Mann in Schwarz nicht um die Hiifte, aber um
den Hals trégt.

22 Ebd., 290f.

23 Ngaju Dayak nehmen an, dass
ihre Seelen aus drei Teilen bestehen,
die Intellektseele, die Seele des Flei-
sches und die Seele der Knochen und
der Haare, die bei einem Tiwah im
Jenseits wieder zusammengefiihrt
werden mussen. Vgl. fiir das Konzept
der Seele: Anne Louise SCHILLER,
Small Sacrifices. Religious Change and
Cultural Identity among the Ngaju of
Indonesia, New York 1997, 36.

24 Vgl.Sri KUHNT-SAPTODEWO,
Zum Seelengeleit bei den Ngaju am
Kahayan. Auswertung eines Sakral-
textes zur Manarung-Zeremonie beim
Totenfest, Minchen 1993, 316-327.

25 Gesprach mit Ugoi A. Bunu,
29.7.2013, Palangkaraya.

26 Vgl.SCHILLER, Sacrifices

(Anm. 23), 61f.

27 Information Itil, Gesprach am
12.8.2013, inTewah.

28 Information Kalimantan-Missio-
nar, E-Mail vom 16.12.2012.

29 Gesprach mit Suryanto Kang,
29.7.2013, Palangkaraya.

30 Schiller verwendet dafiir den
Namen sampulau dare, SCHILLER,
Sacrifices (Anm. 23), 69.

31 Vgl.Hans SCHARER, Die Gottes-
idee der Ngadju Dajak in Stid-Borneo,
Leiden 1946, 15-18.




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 251

1
Ausschnitt aus
BMA B-30.63.123
»Zauberpriester«
Tukang Hanteran

¢ Auf diesem Bildsegment ist anhand seiner Kleidung und seiner Pose deutlich ein »Haupt-
priester« zu erkennen. Er wird in der Sprache der Ngaju Dayak Tukang Hanteran oder
Handepang Telun genannt und ist dafiir zustdndig, die Seele bzw. einen Seelenteil, ndmlich
die Intellektseele, der verstorbenen Person nach der Opferung von grofien Wasserbiiffeln in
die Oberwelt zu begleiten.?® Diese Zeremonie heilt Munduk Hanteran, in der Literatur wird
sie auch Magah Liau genannt. Sie dauert eine ganze Nacht und bildet das Zentrum eines
Tiwah.?* Der Basir Upu Ugoi A. Bunu, der leitende Priester eines Tiwah in der Provinzhaupt-
stadt Palangkaraya, an dem ich im Juli 2013 teilgenommen habe, betonte demgegeniiber stark,
dass ein Tiwah kein Zentrum oder einen rituellen Hohepunkt habe. Wichtig sei, dass das
Tiwah in seiner Gesamtheit durchgefithrt werde. Erst so kann sichergestellt werden, dass
die Seele ins Jenseits begleitet wird.?® Ein Tiwah kann auch ohne einen Tukang Hanteran
durchgefithrt werden.?® Bei den iibrigen Zeremonien sind gewdhnliche Priester, basir, betei-
ligt, von denen einer, der Basir Upu, den Lead iibernimmt. Bei einem Tiwah sind immer eine
ungerade Anzahl Priester anwesend, meistens fiinf oder sieben. Der von mir zum Bild befragte
Experte Itil prazisiert diese Angabe. Bei einer balian, dem Gesang beim Tiwah, sind sieben
Basir anwesend, bei der abschliefenden Zeremonie, Balaku Untung (um Gliick bitten) sind
es neun.?” Auch die basir tragen Gesiinge vor, sie singen dem Basir Upu nach und begleiten
die Gesinge teilweise mit den katambong-Trommeln.?® Unter den basir besteht eine Hie-
rarchie, die sich darin abbildet, wie die basir beim Vortragen der Geséinge sitzen. Der Basir
Upu sitzt in der Mitte, daneben die Basir Pendamping, die Begleiter. Je ndher ein basir beim
Zentrum sitzt, desto hoher steht er in der Hierarchie und kann selbst bald Basir Upu werden.?
Der Kopfschmuck des Tukang Hanteran ist ein aus Nashornfedern gefertigter und sehr
auffilliger Sampulan Anggang?. Der Nashornvogel ist in der Mythologie der Ngaju Dayak
ein wichtiges Tier. Missionar Scharer, der sich eingehend mit der Mythologie der Ngaju
Dayak befasste, schreibt, dass die héchste Gottheit der Ngaju Dayak aus einem Gott der
Oberwelt und einem Gott der Unterwelt besteht, die die Namen des Nashornvogels und
der Wasserschlange tragen.?! Das lange Hemd, welches der Tukang Hanteran trigt, heif3t
Ewah Bumbun, dartiber tréagt er einen Brustlatz. Es ist schwer zu erkennen, aber auf diesem
Brustlatz aus Stoft sind runde Knopfe aufgeniht, die aus dem unteren Teil der Muschel der




252

Claudia Hoffmann

Wasserschnecke (balusoh) hergestellt werden. Wenn man diese Muscheln poliert, werden
sie weifl. Genannt wird dieser Brustlatz Baju Sangkarut.*? Weiter trigt der Tukang Hanteran
einen groflen Gurt mit Zéhnen, genannt Tali Penyang. Diese Zéhne, die von einem starken
Tier kommen, sollen den Tukang Hanteran stirken.>* Im Gurt des Tukang Hanteran steckt
ein zweischneidiges Hackmesser, ein duhung. Diese Attribute, die einen Hauptpriester bei
einem Tiwah begleiten, scheinen einen Tukang Hanteran auszuzeichnen.**

Nicht nur die Kleidung des Tukang Hanteran, auch seine Mimik und Korperhaltung sind
aufféllig. Der Tukang Hanteran hat seine Arme weit ausgebreitet, seine Hinde zu Fiusten
geballt, er stellt sich in kraftvoller Pose dar. Er lichelt, wahrend die vier anderen Ménner ernst
blicken. Die Armhaltung loste bei den Betrachtungen unterschiedliche Fragen aus, die ich
kurz nachzeichnen werde, da ich sie fiir die Interpretation des Bildes fiir relevant halte. Bei
der Armhaltung konne es sich um eine abwehrende Haltung handeln, um eine freudige, die
Erleichterung ausdriickt, oder die Armhaltung weist darauf hin, dass die abgebildeten Manner
wihrend des Tanzes kanjan fotografiert wurden. Ibu Maryenie, eine Christin ohne direkten
Bezug zu einem Tiwah, interpretiert die Armhaltung abwehrend. Die Balai Nyahu, das Haus
im Hintergrund, darf von Menschen, die nicht zur Verwandtschaft gehoren, nicht betreten
werden.?® Der Missionsarzt Klokke, der einem Tiwah nie beiwohnte, tippt darauf, dass der
Tukang Hanteran betrunken oder froh ist, dass das lange Fest vorbei ist. Hier tauchen zwei
Stereotypen auf, mit denen Totenfeste, insbesondere in der Missionsliteratur, beschrieben
werden. Ein Tiwah dauert unmenschlich lange und wird von Unmengen an Reiswein
begleitet.*® Die beiden Experten, die sich mit einem Tiwah direkt auskennen, der Priester
Ugoi A. Bunu und der Adat-Berater Itil, erkldren die Armhaltung der Ménner damit, dass
das Bild wahrend des Tanzes kanjan gemacht wurde. Nach der Opferung von in der Regel
Wasserbiiffeln wird dieser sakrale Tanz, bei dem die Arme langsam von oben nach unten
bewegt werden, und man sich seitlich in kleinen Schritten vorwartsbewegt, nur von Ménnern
getanzt. Die Minner halten dabei entweder ein Schwert oder eine Lanze in den Hinden.?”

Zwei Dinge werden an der Interpretation der Armhaltung deutlich. Die Wissenspro-
duktion unter europdischen Experten bleibt aufgrund ihres missionarischen Kontextes
eingeschréankt, Christen und Christinnen nehmen, wenn {iberhaupt, an einem Tiwah nur
am Rande teil und kitmmern sich nicht um die einzelnen Elemente.

Oben konnte ich darstellen, dass die Elemente, die einen Tukang Hanteran auszeichnen iiber
die Jahre hinweg die gleichen geblieben sind. Beim Tanz kanjan ldsst sich aber eine Diskon-
tinuitat festmachen. Itil filhrt aus, dass der Tanz kanjan frither nur nach der Opferung der Tiere
getanzt wurde. Heute tanze man den Tanz viel 6fter. Ebenfalls wurden frither sieben Leute fiir
diesen Tanz ausgewahlt, die dann sieben Mal um das Sangkaraya getanzt sind, in Erinnerung an
die sieben ersten Menschen.*® Hier wird deutlich, dass rituelle Komplexe sich auch verindern.
Die Leute sind sich bewusst, dass sich ihre Kultur verdndert, gleichzeitig soll das Alte bewahrt
bleiben. Hier wird ein Identititsdiskurs sichtbar, in dem die Religion Hindu Kaharingan steht,
der aber in gleichem Maf3e auch fiir die Kirchen in Kalimantan gilt.

32 Vgl. KLOKKE, Rivieren
(Anm.17), 48. Schiller schreibt, dass
der Brustlatz unter den weil3en
Muscheln rot ist und Karungkung
Sulau heiflt. SCHILLER, Sacrifices
(Anm. 23), 69. Weif3 ist die Farbe flr
die Oberwelt, rot die Farbe fir die
Unterwelt.

33 Um was flr Zahne es sich handelt,
waren sich die von mir befragten
Experten uneinig. Der ehemalige

Kalimantan-Missionar fragt sich, ob
es sich hier um Bdrenzéhne handelt.
Klokke meint, dass es sich um Kroko-
dilzahne handle. Ugoi A. Bunu sagt,
Bar, Krokodil oderTiger — alles sei
moglich. Die Z&hne seien geflllt mit
Holz, Ol, magischem Inhalt und sollen
denTrager starken. Vgl. E-Mail Kali-

mantan-Missionar, 16.12.2012; KLOKKE,

Rivieren (Anm.17), 49; Gesprach mit
Ugoi A. Bunu, 8.8.2013, Palangkaraya.

34 Der ehemalige Kalimantan-Missio-
nar schreibt: »Erstaunlich: gewisse
Kleidungs- und Ausristungsgegen-
stande sind traditionell und seit
Jahrzehnten nicht verdndert: Kopfbe-
deckung des Hanteran, Brustlatz,
Schwert«. E-Mail Kalimantan-Missio-
nar,16.12.2012. Diese Aussage wird im
Buch von Klokke unterstrichen. Auch
hier tragt der Tukang Hanteran Kopf-
schmuck, Brustlatz, Gurt und Schwert.




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 253

2
Ausschnitt aus
BMA B-30.63.123
»Zauberpriester«
basir

# Eine zweite wichtige Person steht links neben dem Tukang Hanteran. Mit grofier Wahr-
scheinlichkeit handelt es sich um einen basir, einen Priester. Geleitet vom Basir Upu fithren
diese gewohnlichen Priester alle weiteren Gesdange durch, mit denen dafiir gesorgt wird,
dass die Seelenteile alle sicher ins Jenseits begleitet werden.?® Der basir trigt einen sarung,
ein auffillig weifles Jackett und eine Kopfbedeckung. Solche Kopfbedeckungen werden laut
Ugoi A. Bunu auch heute noch getragen. Der Unterschied besteht darin, dass frither Tiicher
verwendet wurden, die um den Kopf festgemacht wurden, heute fertiggendhte lawang, eine
Mischung zwischen Stirnband und Hut.*® Ketten mit Knochen und Zihnen sind ihm um
Brust und Hiiften gebunden, sein Schwert ist gezogen.

In seiner linken Hand tragt der basir ein Horn oder einen Knochen mit einem Biischel
aus getrockneten Bambusspanen oder Fidden daran. Es handelt sich hier um ein fare, ein
Trinkhorn, aus dem Reiswein getrunken wird.*!

Es fallt auf, dass der basir von der Bildaufteilung her genau im Zentrum steht. Diese
Position in der Bildmitte weist auf seine wichtige Funktion hin. Ohne die Priester, ohne
ihre Rezitation der Gesdnge kann ein Tiwah nicht durchgefiihrt und eine Seele nicht ins
Jenseits gebracht werden.

KLOKKE, Rivieren (Anm.17), 48f.
Meine Beobachtungen bei einem
Tiwah im Juli 2013 in Palangkaraya
bestatigen die Vermutung des ehema-

ligen Kalimantan-Missionars ebenfalls.

DerTukang Hanteran tragt die von
ihm genannten Elemente.

35 Gesprach mit Ibu Maryenie,
1.3.2013, Basel.

36 E-Mail Klokke, 24.1.2013.

37 Gesprach mit Ugoi A. Bunu,
8.8.2013, Palangkaraya und Gesprach
mit Itil, 12.8.2013, Tewah.

38 Gesprach mit Itil, 12.8.2013, Tewah.
39 Gesprach mit Itil, 12.8.2013, Tewah.

40 Gesprach mit Ugoi A.

Bunu, 8.8.2013, Palangkaraya.

41 Gesprach mit Ugoi A. Bunu,
8.8.2013, Palangkaraya. Im Film Fluss
des geliehenen Lebens sieht man
diese Trinkhorner in Verwendung. Vgl.

Hanno KAMPFFMEYER /Sri KUHNT-
SAPTODEWO, Fluss des geliehenen
Lebens. Tiwah — das Totenritual der
Ngaju-Dayak; Mittelkalimantan,
Indonesien, IWF Wissen und Medien
(D1995). Ibu Maryenie kennt offen-
sichtlich den Gebrauch solcher Trink-
horner nicht und sagt mir mit leiser
Stimme, dass es an die Kopfe erinnert,
die man friher flr ein Tiwah erbeuten
musste. 26.2.2013, Basel.




254 Claudia Hoffmann

3
Ausschnitt aus
BMA B-30.63.123
»Zauberpriester«
Festveranstalter

¢ Der Mann, der zwar in der zweiten Reihe steht und deshalb eigentlich erst nach den
beiden Ménnern an den Bildrandern wahrgenommen wird, spiegelt anhand seiner
Position und Kleidung seine wichtigere Funktion wider. Er trigt ein auffallig schwarzes
Jackett, das Klokke an die Kleidung eines Pfarrers erinnert. Die Anwesenheit eines
Pfarrers in den 1930er-Jahren schlief3t er aber sofort wieder aus, eine dichte Trennwand
habe damals zwischen Tiwah und christlicher Beerdigung gestanden. Er vermutet, dass
moglicherweise in den 1960er-Jahren Kiting oder Saloh, die zur ersten und zweiten
Reihe der einheimischen Pfarrer gehorten, fir ihre Ahnen ein Tiwah veranstaltet haben
konnten.*?

Das schwarze Jackett, darunter das weifSe Hemd, stellt einerseits ein transkulturelles
Element dar. Es zeigt den Einfluss westlicher Kultur. Andererseits besagt es auch, dass
der Mann eine spezielle Funktion an diesem Fest hat. Darauf weist auch die Kopf-
bedeckung hin, der salutup, eine Miitze oder Kappe aus Rotan oder Schilf.** Wie die
anderen beiden wichtigen Personen hat auch er ein Schwert umgebunden. Er trigt
eine Hose aus Batikstoff, nicht einen sarung, hat aber eine Art Schal, ein Tuch um den
Hals. Ein solches Tuch tragen Frauen beim rituellen Tanz kanjan, wie das anhand eines
anderen visuellen Mediums ersichtlich wird, das ich heranziehe, um diese Fotografie
zu deuten.**

Nicht nur die Kleidung des Mannes zeichnet seine Funktion aus, sondern auch seine
Position. Er hat seine Arme in einer Art und Weise ausgebreitet, die ihm Gewicht gibt
oder ihn, wie oben gezeigt, beim Tanz kanjan darstellt. Der Mann auf dem Bild kénnte der
Festveranstalter sein. Er richtet ein Tiwah fiir einen oder mehrere Leute aus seiner engsten
Familie aus - fiir Mutter, Vater, Grofivater, Ehefrau. Ein Tiwah wird nur fiir Erwachsene
veranstaltet. Es ist der alteste Sohn/das élteste Kind oder die hinterbliebene Ehepartnerin,
die ein Tiwah veranstalten miissen. Ein Tiwah ist duflerst kostspielig und braucht die
Beteiligung der ganzen Verwandtschaft. Ein Tiwah hat nicht nur die Funktion, die Seele
der Verstorbenen in die Oberwelt zu begleiten, sondern auch wichtige soziale Funktionen.
Das Erbe kann beispielsweise erst nach dem Tiwah aufgeteilt werden, wieder heiraten darf
eine Witwe erst, nachdem ein Tiwah fiir den Verstorbenen gehalten wurde.*®




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 255

4

Ausschnitt aus
BMA B-30.63.123
»Zauberpriester«
Dach der Balai
Nyahu

¢ Nachdem wir beim Mann in Schwarz verweilt sind, zieht unser Blick weiter nach
hinten zum Fluchtpunkt im Bild. Hier steht ein nach vorne hin offenes Gebdude, eine
balai.*® In diesem Haus stehen die groflen Gongs fiir das Fest, die wihrend des gesamten
Tiwah geschlagen werden, was in den Missionarsberichten aus den 1930er-Jahren
jeweils als unertrigliche Lairmbelastigung beschrieben wird. Beim Besuch im Dorf Petak
Bahandang, das mitten in den letzten Vorbereitungen fiir ein Tiwah stand, wurde mir
nahegelegt, die balai nicht zu betreten.*’ Die Balai Nyahu diirfe nur von Priestern und
Verwandten der Verstorbenen betreten werden. Die Gongs werden nur von Ménnern
geschlagen, die die bestimmte Spielweise kennen. In dieser balai wird nicht nur musiziert,
sondern auch vor Beginn des Tiwah das Honorar der Priester und die Opfergaben der

Verwandten festgelegt.*®

42 E-Mail Klokke, 24.1.2013 und
28.1.2013.

43 Vgl.August HARDELAND,
Dajaksch-Deutsches Worterbuch,
Amsterdam 1859, 497.

44 Vgl.den ethnografischen Film
Giber einTiwah in Mittelkalimantan
von KAMPFFMEYER und KUHNT-
SAPTODEWO, Fluss des geliehenen
Lebens (Anm. 41).

45 Vgl.Joseph A.WEINSTOCK,
Kaharingan. Life and Death in
Southern Borneo, in: Rita SMITH
KipP/Susan RODGERS (Hg.), Indone-
sian Religions in Transition, Tucson
1987,71-97, hier 91-93.

46 Vgl.E-Mail Klokke, 28.1.2013.

47 Wahrend der ersten meiner drei
Forschungsreisen im Rahmen meiner
Dissertation (im Juni 2012).

48 Vgl.den Film von KAMPFFMEYER
und KUHNT-SAPTODEWO, Fluss des
geliehenen Lebens (Anm. 41).




256 Claudia Hoffmann

5
Ausschnitt aus
BMA B-30.63.123
»Zauberpriester«
Sangkaraya

¢ In der Mitte des Bildes, im Hintergrund, sehen wir eine Art Busch. Beim genaueren
Hinsehen wird deutlich, dass es sich um lange Bambuspfihle handelt, die in den Boden
gesteckt wurden und zum Himmel aufragen. Es ist das Sangkaraya, hier finden rituelle
Handlungen statt, insbesondere der Tanz kanjan und das Toten der Opfertiere. An den
Enden der Bambusstecken sind Fahnen oder Stoffe befestigt. Die fiir uns am besten sicht-
bare Fahne scheint zwei- oder dreifarbig zu sein. In einer transkulturellen Lesart kénnte
es sich hier um die holldndische Fahne handeln, eine Integration neuer Elemente in ein
bestehendes Ritual oder eine Art Ehrerweisung gegeniiber der hollandischen Kolonial-
regierung. Diese Vermutung wird von Ugoi A. Bunu mit einem Lécheln zuriickgewiesen.
Die Hollander hatten nichts mit Religion zu tun.*’ Wahrscheinlicher ist, dass es sich hier
um eine rot-weifSe oder rot-weifl-schwarze Fahne handelt. In der Mythologie der Ngaju
Dayak sind rot, weifs und schwarz wichtige Farben und driicken verschiedene Aspekte der
Gottheit aus. Rot steht nach Scharer fur die Unterwelt, weif3 ist die Farbe der Oberwelt und
schwarz steht fiir die bosen Aspekte der totalen Gottheit.*®

49 Gesprach mit Ugoi A.
Bunu, 8.8.2013, Palangkaraya.
50 Vgl. SCHARER, Gottesidee
(Anm.31),29-30.




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 257

6
Ausschnitt aus
BMA B-30.63.123
»Zauberpriester«
Balai Sambang

. z X Garantung
4 &

¢ Hinter dem Tukang Hanteran ist ein Schirm zu erkennen, der tiber ein Gestell aus
drei Stecken gespannt ist. Es handle sich hierbei um eine Balai Sambang Garantung, eine
Art Altar, wo man den Schutz fiir die Mitglieder eines Tiwah erbittet. Der Gong, in der
Sprache der Ngaju Dayak garantung, der auf den drei Stecken steht, enthalte Leber, Herz,
einige Knochen und Fleisch von den geopferten Wasserbiiffeln.’! Laut einem ehemaligen
Kalimantan-Missionar wird der Schirm aus Olpapier iiber den Gong gespannt, der die aus
dem Grab hervorgeholten und gesduberten Knochen enthilt. Hier werden die Knochen
zwischengelagert, bevor sie im sandung endgiiltig niedergelegt werden.>>

Der Kalimantan-Missionar hat wohl recht damit, dass die Knochen, bevor sie im
sandung endgiiltig beigesetzt werden, noch einmal zwischengelagert werden. Dies
geschieht aber, wie ich aus eigener Beobachtung weif3, in kleinen Kisten aus Holz, aus-
gebettet mit einem Tuch. Am Tag der endgiiltigen Beisetzung im sandung werden die
Knochen in einem Gong transportiert, getragen in einem Tragtuch, so wie man ein
kleines Kind tragt.

Noch einmal wird hier deutlich, dass die européische Expertenmeinung oft ungeniigend
oder sogar falsch ist.

51 Gesprach mit Suryanto
Kang, 7.8.2013, Palangkaraya.
52 Vgl. E-Mail Kalimantan-
Missionar, 16.12.2012.




258 Claudia Hoffmann

2.3 Die Segmente in ihrem Zusammenhang -
eine erste Interpretation

Der Tukang Hanteran und der Priester neben ihm bilden auf der in Segmenten betrachteten
Fotografie die Bildmitte. Alleine kann ein Tukang Hanteran kein Tiwah durchfiihren,
es werden dazu mehrere Spezialisten benotigt. Und diese werden uns mit dem eben
beschriebenen Bild vorgestellt. Nicht das rituelle Geschehen wird anhand der Fotografie
dokumentiert, die Fotografie konzentriert sich auf die Vorstellung der Ritualspezialisten.
Der Tukang Hanteran und der Priester links von ihm stehen genau vor dem Sangkaraya,
der Ort, an dem wichtige rituelle Handlungen eines Tiwah vollzogen werden. Nehmen wir
das Segment der Balai Nyahu aus dem Hintergrund noch dazu, ergibt sich eine Linie, auf
der ganz zentrale Elemente eines Tiwah sichtbar werden. Bei dieser Fotografie handelt es
sich also um eine bewusste Bildanordnung des Totenfestes Tiwah, wie der Missionar Hugo
Hafner es darstellen wollte. Fiir ihn waren die Priester das Zentrale an einem Totenfest.

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass auf dem von mir untersuchten Bild Menschen
vor- und dargestellt werden, in deren Verantwortung die Durchfiithrung eines Tiwah liegt. Der
Tukang Hanteran nimmt dabei eine besonders wichtige Rolle ein. Das Ritualgeschehen tritt auf
diesem Bild zwar zuriick, es sollen die Priester vorgestellt werden, die spezielle Armhaltung
derselben ldsst aber auf den Tanz kanjan schlieflen. So riickt ein Element des gesamten
Totenrituals ins Blickfeld, der Tanz kanjan, das sonst in der Forschung wenig beachtet wird.
Anne Schiller beschreibt den Tanz kanjan zwar in ihrem Buch Small Sacrifices, sie gibt aber
keine Deutung.>® Dass dieser in keiner Weise gedeutet wird, zeigt an, dass in der Forschung
iiber das Tiwah bislang das Interesse an einem anderen Ort lag, ndmlich bei den Mythen
und Seelenvorstellungen, nicht bei den rituellen Handlungen. Hans Schérer untersuchte als
erster eingehend die Gottesvorstellung der Ngaju Dayak und die dazugehdrenden Mythen:

»Handelt es sich um Gebiete aus der Religion, dann scheint mir die Publikation der
Quellen, und diese sind die Mythen, Gesidnge und andere Texte, unmissbar zu sein. Bei
der Darstellung der sogenannten Hochreligionen steht diese Frage tiberhaupt nicht zur
Diskussion, die Kenntnis der Quellen wird einfach vorausgesetzt, warum aber nicht auch
fiir die sogenannten archaischen Religionen?«>*

Sri Kuhnt-Saptodewo schlief$t an diese Forschungstradition an. Sie nimmt eine Text-
analyse bei einer Zeremonie beim Totenfest vor.>®

Dank der detaillierten Bildbetrachtung und -analyse ist es gelungen, verschiedene rituelle
Elemente des Tiwah zu beschreiben, ihre Funktion zu nennen und ihrer Verwendung etwas
nachzugehen. Damit habe ich einen eigenstindigen Beitrag geleistet in der Forschungsdis-
kussion rund um das Tiwah. Wir sind in das Geschehen eines Tiwah aus vergangener Zeit
eingetaucht und haben so wichtige rituelle Elemente kennengelernt. Dariiber hinaus konnen
wir festhalten, dass es dem Missionar in erster Linie darum ging, Priester dieses Totenfestes
vorzustellen. Er hatte zu diesen keine Beriithrungséngste, nahm in irgendeiner Form an einem
Tiwah teil und bildete sich so seine Meinung dartiber. Er wollte selbst sehen und erleben, was bei
einem Tiwah geschieht. Das Interesse bei Haffner hielt sich dennoch in Grenzen. Seine Bilder
stammen alle vom gleichen Moment des Festes, seine Teilnahme am Tiwah war beschrankt.

53 Vgl.SCHILLER, Sacrifices 56 BMA B-30.63.126, »Opfer bei 57 BMA B-30.63.125, »Zauberpriester
(Anm. 23), 58. Totenfest, i. Vordergrund 2 Zauber- beiTotenfest a. obern Kahajan,

54 Hans SCHARER, Mythen zum priester«, Hugo HAFFNER, Hugo HAFFNER, 1.1.1931-31.12.1938.
Totenkult. Bd.1, 's Gravenhage 1966,12.  1.1.1931-31.12.1938. 58 BMA B-30.63.124, »Tanzende

55 Vgl. KUHNT-SAPTODEWO, Dajakfrauen b. Totenfest«, Hugo

Seelengeleit (Anm. 24). HAFFNER, 1.1.1931-31.12.1938.




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 259

2.4 Entstehungs- und
Verwendungszusammenhinge

Um den Kontext der Fotografie »Zauberpriester bei Totenfest in Tewah« besser zu ver-
stehen, betrachte ich zunéchst die drei weiteren Fotografien von Haffner, die er zum Thema
Tiwah gemacht hat und die zusammen mit der eben beschriebenen Fotografie eine Serie
bilden. Danach werden die technischen und sozialen Entstehungs- und Verwendungs-
zusammenhénge ausgeleuchtet.

Auf den drei weiteren haffnerschen Bildern sind wiederum der Tukang Hanteran und ein
basir zu sehen, in der Bildmitte, vor dem Sangkaraya liegen die Uberreste von Tieropfern
auf einem Opfergestell.>® Ein zweites Bild stellt drei » Zauberpriester « dar, wie sie mit ihren
katambong-Trommeln auf einer Bank vor dem Sangkaraya sitzen. Sie werden wiederum
vom Tukang Hanteran und vom basir, die uns von den anderen Bildern schon bekannt sind,
gerahmt.”” Das letzte Bild dieser Serie stellt tanzende Dayakfrauen dar. Sechs Frauen stehen
vor dem Sangkaraya, um ihre Hélse sind lange Tiicher gelegt, wie sie typischerweise beim
Tanz kanjan verwendet werden.>®

Ich spreche hier von einer Serie, weil die Bilder am gleichen Ort und zur gleichen Zeit
aufgenommen wurden. Am linken Bildrand ist auf allen vier Bildern eine Palme zu sehen,
der Hintergrund ist jeweils derselbe, und das Sangkaraya ist auf allen Bildern zu sehen.
Die Bilder wurden am gleichen Ort aufgenommen, lediglich der Winkel, die Perspektive
oder der Ausschnitt verschieben sich leicht. Der Tukang Hanteran und der basir im weifSen
Jackett sind auf allen Bildern zu sehen.

Der Einbezug dieser Bilder fithrt dazu, dass die wichtige Bedeutung der Ritualspezialisten
in einen grofleren Zusammenhang gesetzt werden kann. Vor allem durch das dritte Bild
riickt der rituelle Tanz kanjan noch einmal ins Blickfeld. Daritiber hinaus wird mit diesem
Bild anhand der Frauen die Festgemeinde ins Zentrum gestellt. Durch die Tiwah-Serie
von Haffner lasst sich zeigen, worum es bei einem Tiwah im Kern geht: um ein ideales
Zusammenspiel zwischen den basir, der Festgemeinde, den verstorbenen Seelen und
schlieSlich auch den Géttern und ihren Gehilfen, den sangiang.

Die Fotografien sind nur in Abziigen erhalten, deshalb ist es nicht moglich aufgrund
ihres Negativformates die Kamera zu eruieren, die benutzt wurde. Da die kleine und
handliche Leica in dieser Zeit aber die meist verwendete Kamera war, gehe ich davon aus,
dass auch Hugo Haffner mit dieser Kamera fotografierte. Seit 1924 gab es Kameras, die mit
lichtstarken Objektiven ausgeriistet waren und bislang unbekannte Brennweiten hatten.
Die Leica war mit einem Kleinbild-Rollfilm ausgestattet, ihre Objektive konnten leicht
ausgetauscht werden. Mit diesen Kameras konnten nun auch »Schnappschiisse« gemacht
werden, Menschen in Bewegung konnten im Bild festgehalten werden.>

Die Bilder sind in einem missionstheologischen Kontext der 1930er-Jahre entstanden, der
sich durch eine grofie Heterogenitit auszeichnet, aber in der Missionsgeschichtsschreibung
wenig beachtet wurde.*® Die 1930er-Jahre zeichnen sich nicht nur durch eine allgemeine
Stidsee-Sehnsucht und eine Europamiidigkeit aus, der aufkeimende Nationalsozialismus
und ein damit verbundenes kulturelles und religioses Unbehagen pragt Deutschland

59 Weitere Informationen zu 60 Vgl.zum sozialen Entstehungs-
gebraduchlichen Kameras in den kontext der Tiwah-Bilder Kapitel 6
1930er-Jahren liefert Wilfried BAATZ, meiner Dissertation. HOFFMANN,
Geschichte der Fotografie. Uberarb. Fremdbegegnung (Anm.1), 263-304.

und aktualisierte Neuausg. Ein
Schnellkurs, KéIn 2008, 112f.




260 Claudia Hoffmann

und auch die Schweiz in diesen Jahren. Fiir die Basler Mission stellt dieses Jahrzehnt
nicht nur eine Zeit des Auseinanderfallens dar - die Basler Mission Deutscher Zweig ent-
stand —, sondern auch die letzte Phase des engen hierarchischen Kontaktes zwischen der
Basler Mission und den Ngaju Dayak. 1935 entstand die selbstindige Dayakkirche, Geredja
Dajak Evangelis. Die Lehre im Basler Missionsseminar wurde durch verschiedene religions-
wissenschaftliche und missionstheologische Stromungen geprégt, wobei die Evangelische
Religionskunde, Ansétze der Volksmission und der frithen dialektischen Theologie, aber
auch religionsvergleichende Positionen und Globalisierungsdiskurse bestimmend waren.
Dass Hugo Haffner diese Tiwah-Bilder schoss, hiangt einerseits mit der Siidsee-Sehnsucht
zusammen; in den 1930-er Jahren entstand eine beachtliche Zahl an exotischen Bildern
und Filmen.®! Andererseits wird dadurch eine missionstheologische Haltung sichtbar,
die darum bemiiht ist, die fremde Kultur kennenzulernen und in ihren Einzelheiten zu
erforschen. Dazu gehort nicht nur das Beherrschen der lokalen Sprache, sondern auch die
Kenntnis der traditionellen Rituale.

Tiwah-Fotografien wurden in den Publikationsorganen der Basler Mission abgedruckt,
mit dem Ziel, die Heimatgemeinde tiber »heidnische« Brauche aufzukldren und, um fiir
die Notwendigkeit der Mission zu sensibilisieren, fiir die Missionsarbeit zu werben. Des
Weiteren wurden sie auch fiir Lichtbilder-Vortrige von Reisepredigern in der Heimat ver-
wendet.®? Dabei wurden vor allem Aspekte des Tiwah betont, die in der Heimat Befremden
auslosten. Die Priester, die bei einem Tiwah agierten, wurden als »Zauberpriester« dar-
gestellt, deren Arbeit von dunklen Michten unterstiitzt werde. Es wurden Uberreste von
Tieropfern gezeigt, die bei einem européischen Publikum Gedanken an Barbarei evozierten.

2.5 Ein theoretisches Fazit:
Rekonstruierbare Wirklichkeit?

Anhand meiner Bildanalyse und unter Einbezug der drei weiteren Bilder konnte ich drei
wichtige Momente eines Tiwah erfassen: erstens die Ritualspezialisten, die dafiir sorgen,
dass die Seelen der Verstorbenen ins Jenseits gefithrt werden, zweitens die Rolle der Fest-
gemeinde bei einem Tiwah und drittens die verschiedenen baulichen Elemente eines
Tiwah. Ich habe so das Tiwah aus den 1930er-Jahren Schritt fiir Schritt dechiffriert und zu
rekonstruieren versucht. Es wurde dabei schnell klar, dass das Tiwah ein sehr komplexes
Ritual ist. Vieles bleibt widerspriichlich, manches unsichtbar oder unserem Verstandnis
verborgen. Offen bleiben beispielsweise die Motive, nach denen Haffner die Personen
anordnete. Geht auf ihn die gesamte Bildkomposition zuriick? Hat er sich vorgenommen,
moglichst viele wichtige Elemente eines Totenfestes abzubilden, um in der Heimat dariiber
zu berichten? Die Segmentanalyse erhebt nicht den Anspruch, das Tiwah aus den 1930er-
Jahren vollstindig rekonstruieren zu konnen. Vielmehr ist es wichtig, dass anhand des
Bildes Schliisselmomente und wichtige Elemente eines Tiwah aufgezeigt werden konnen.

Es konnte mit der Segmentanalyse aufgezeigt werden, dass die architektonischen Ele-
mente und die Priesterkleidung bei einem Tiwah {iber die vergangenen acht Jahrzehnte
ziemlich unverandert blieben. Dies spricht fiir eine starke Bewahrung der Tradition. Anhand

61 Vgl.beispielsweise den Kinofilm 62 Vgl.furdie Verwendungszusam-
von Baron Viktor von Plessen, der menhange der Tiwah-Bilder Kap. 4.5
in den Kinos von Deutschland 1936 meiner Dissertation (Transkulturelle
gezeigt wurde. Viktor von PLESSEN, Verwendung von Bildern).

Die Kopfjager von Borneo (D/NL1936).  HOFFMANN, Fremdbegegnung
(Anm.1),194-204.




Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission 261

des Tanzes kanjan konnte ich aber auch nachweisen, dass sich einzelne Elemente des Rituals
durchaus verdndern. Das sehen wir nicht nur in der Art und Weise, wie der Tanz kanjan
heute getanzt wird, sondern beispielsweise auch an der Kleidung der Menschen, die auf der
Fotografie abgebildet sind. Bereits in den 1930er-Jahren tragen viele der Menschen auf den
Fotografien nicht mehr traditionelle, sondern europiische Kleidung, vor allem Jackett und
Hemden. Veranderung ist auch beziiglich Alkoholkonsum und Gliicksspiel festzustellen.
Wihrend Reiswein in den 1930er-Jahren in grofien Mengen konsumiert wurde, die Missio-
nare beklagten sich regelméfiig dariiber, ist heute eine Reihe von Verboten beim Tiwah-Fest-
platz angeschlagen, die Gliicksspiel und Alkoholkonsum ausdriicklich untersagen. Trans-
kulturelle Prozesse finden nur dann statt, wenn Kulturen fiir Verdnderungen offen sind.
Fiir die Ethnie der Ngaju Dayak scheint dies gegeben zu sein.

Die Tiwah-Fotografien entstanden in einem missionarischen Kontext und wurden auch
darin verwendet. Sie wurden durch Missionszeitschriften und in Lichtbildvortridgen zwar
einem groflen Publikum zugénglich gemacht, sie trugen aber auch zur Stereotypisierung
der Dayak als wilde Menschen und Kopfjager bei. *




Der Missionstourismus
des Schweizerischen Katholischen
Volksvereins

Ein Beispiel fiir demokratisierten Wissenstransfer

in der Nachkonzilszeit?

von Uta Karrer und Harald Grauer

Zusammenfassung
Der Beitrag untersucht das mis-
sionstouristische Reisepro-
gramm des Reisedienstes des
Schweizerischen Katholischen
Volksvereins (SKVV) in den
1970er und 1980er Jahren. Dies
geschieht durch ein oral-history-
Projekt Uber die Bestande des
SKVV im Archiv der Schweize-
rischen Gesellschaft fur Volks-
kunde (SKV). Der Reisedienst
des SKVV organisierte unter
Leitung seines Zentralsekretars,
Anton Ro6sli, Fernreisen in
Kooperation mit Missionsgesell-
schaften (z.B. nach Indonesien,
Taiwan, Tansania). Standen
diese Reisen in Kontinuitat zu
dlteren Formen des Wissens-
transfers, etwa durch Missions-
zeitschriften? Wie gestaltete
sich die Interaktion zwischen
dem Laienverband skvv und
den Missionen? Zeigt sich hier
bereits die durch das Konzil vor-
genommene Neubestimmung
der Rolle der Laien?
Schliisselbegriffe
- Missionstourismus
- Schweizerischer Katholischer
Volksverein (SKVV)
- Missionsfotografie
(1970er/1980er Jahre)
- Wissenstransfer durch
Mission
- Laienverbande
- Engagement flir auswartige
Mission

Abstract
The article investigates the
travel program of the travel
service of the Schweizerischer
Katholischer Volksverein (SKVV
= Swiss Catholic People’s Asso-
ciation) with respect to mission
tourism in the 1970s and 1980s.
Its starting point is an oral
history project on the photo
collection in the archives of the
Schweizerische Gesellschaft
fur Volkskunde (SGV = Swiss
Society for Folklore Studies).
In cooperation with missionary
societies and under the direc-
tion of Anton R60sli, the travel
service organized longdistance
trips to mission stations all over
the world (e.g. Indonesia, Tai-
wan, Tanzania).Were these trips
a continuation of older forms of
knowledge transfer, for instance
through missionary magazines?
Which form did the interaction
between the lay association
SKVV and the missions take?
Did the redefinition of the role
of the laity effected by the
Second Vatican Council already
manifest itself here?
Keywords
- Mission tourism
- Schweizerischer Katholischer
Volksverein (SKVV = Swiss
Catholic People’s Association)
- Mission photography
(1970s /1980s)
- Knowledge transfer through
missionary work
- Lay associations
- Commitment to foreign
missionary work

Sumario
El articulo analiza el turismo
misionero del programa del
servicio de viajes del Schweize-
rischer Katholischer Volksverein
(SKvV)en ladécadade 1970y
1980. Lo hace partiendo de un
proyecto de oral history sobre
los fondos fotograficos del
archivo de la Schweizerische
Gesellschaft fur Volkskunde
(SGV). El servicio de viajes del
SKVV organizé bajo la direccion
de su secretario general, Anton
R&0sli, en cooperacion con
sociedades misioneras viajes a
estaciones misioneras por todo
el mundo (p.e. Indonesia,
Taiwan, Tanzania). ;Estaban
esos viajes en continuidad con
otras formas de la transmision
de saber, p.e. a través de las
revistas misioneras? ;Como se
formé la interaccion entre la
asociacion de seglares SKVV y la
mision? ;Se nota yaenelloel
nuevo papel de los seglares que
definié el Concilio?
Palabras clave
- Turismo misionero
- Schweizerischer Katholischer
Volksverein (SKVV)
- Fotografia misionera
(1970/1980)
- Transmision de saber y misién
- Asociaciones seglares
- Compromiso por la mision
exterior

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 262 - 278



Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins

263

1 Einleitung

ie Nachkonzilszeit war gepragt durch einen tiefgreifenden Wandel des Missions-
verstandnisses in der katholischen Kirche auf theologischer und praktischer Ebene.
In diesem Umbruchskontext entwickelte der Reisedienst des Schweizerischen
Katholischen Volksvereins (SKVV) in den 1970er und frithen 1980er Jahren ein neues Reise-
angebot. Er bot iiber sein Mitteilungsblatt der Schweizer Offentlichkeit Reisen zu Missions-
stationen weltweit an. Die mehrwochigen Fernreisen in auflereuropdische Lander fithrten
zu Missionsstationen und anderen Einrichtungen, die von schweizerischen Missionsgesell-
schaften und missionierenden Orden getragen wurden. Eine von Seiten des Reiseanbieters
hervorgehobene Zielsetzung der Reisen bestand in der Ermoglichung »authentischer
Begegnungen« mit Menschen weltweit. Der Zentralsekretiar des SKVV, Anton Ro6sli,
begleitete einige der Reisen und dokumentierte sie in iiber 4000 fotografischen Aufnahmen’,
die er spiter dem Archiv der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde (SGV) iibergab.?
Diese Fotografien erlauben folgenden Fragen nachzugehen: Welche Rolle kam katholischen
Laien, Missionaren und Missionsschwestern auf den Reisen und im internationalen
Wissenstransfer zu? Wie gestaltete sich das Verhaltnis der Missionare und Missionsschwes-
tern zu den lokalen Kulturen? Inwiefern verianderten sich in den 1970er Jahren Sichtweisen
auf das »Fremde« und das »Eigene«? Was wurde auf den Reisen der SKVV unter
»authentischer Begegnung« verstanden? Wie ordnet sich dieses Reiseangebot somit in die
Geschichte des von Missionsgesellschaften und missionierenden Orden getragenen trans-
kulturellen Wissenstransfers ein?

Die Reisen des SKVV fanden in der Zeit des postkonziliaren Aufbruchs und der welt-
weiten Dekolonisation statt. In diesem Zuge verdnderte sich das Kirchen- und Missions-
verstandnis in der Schweiz und weltweit, wobei, wie Hans Waldenfels formuliert, sich dieser
Prozess »zwischen Kontinuitit und Briichen« vollzog.> Grundlegend fiir den Wandlungs-
prozess war, dass Mission, wie das Missionsdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils
herausstellt, nun als ein Vollzug der ganzen Kirche verstanden wurde und somit auch das
Engagement der Laien miteinschlief3t.* Dieser Wandlungsprozess erfasste auch den durch
Mission vermittelten und umgesetzten Austausch von Informationen. Wissenstransfer
zwischen den Missionen und ihren Mitarbeitenden weltweit sowie ihren Heimatldndern,
in unserem Fall der Schweiz, ist Teil einer langen Geschichte des globalen Wissensaus-
tauschs, der von Missionaren und Missionarinnen getragen wurde und den beispielsweise
Michael Sievernich oder Rebekka Habermas darstellen und analysieren.> Neu war an den
Reisen des SKVV, dass es Nicht-Missionaren, insbesondere katholischen Laien, moglich

1 Wirdanken Herrn Prof. Dr. Walter
Leimgruber sowie Frau Dr. Nicole
Peduzzi fir den Zugang zu den Foto-
grafien sowie fir inhaltliche und
theoretische Hinweise. Ebenso danken
wir Herrn Prof. Joachim G. Piepke fiir
seine weiterflhrenden Kommentare.
Herzlich danken wir Anton Ro6sli flr
die intensive und bereichernde Zusam-
menarbeit. Vielen Dank an Verena
Doebele flir das Lektorat.

2 Bezliglich der Bestande des
Fotoarchivs der Schweizerischen
Gesellschaft fir Volkskunde (SGv)
siehe http://archiv.sgv-sstp.ch/sgv/.

3 Hans WALDENFELS, Mission

im Wandel nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil, in: ZMR 101
(2017) 22-32.

4 Josef BIEGER, Mission und Ent-
wicklungshilfe im Urteil der deutsch-
schweizer Katholiken. Eine empirische
Untersuchung mit explorativem
Charakter uber Einstellungen in der
deutschsprachigen Schweizer Be-
volkerung zu den Problemkomplexen
Mission und Entwicklungshilfe,
Pratteln 1979.

5 Michael SIEVERNICH, Die christ-
liche Mission. Geschichte und Gegen-
wart, Darmstadt 2009; Rebekka
HABERMAS, Wissenstransfer und
Mission. Sklavenhandler, Missionare
und Religionswissenschaftler, in:
Geschichte und Gesellschaft 36 (2010)
257-284.




264 Uta Karrer und Harald Grauer

wurde, im Rahmen organisierter Reisen Missionsstationen vor Ort personlich zu besu-
chen und die Arbeit der Missionare und Missionsschwestern® direkt in den sogenannten
Missionslandern kennenzulernen. Damit er6ffnete sich katholischen Laien eine neue Rolle
im Wissenstransfer zwischen Missionslandern und Entsendeldndern. Wie gestaltete sich
jedoch diese Rolle?

2 Fotografiebasierte oral-history

Ausgangspunkt fiir die Untersuchung bilden Lichtbilder, die der damalige Zen-
tralsekretdr des SKVV und Koordinator des Programms, Anton R66sli, zwischen 1971
und 1981 auf diesen Reisen aufnahm und die heute im Archiv der SGV lagern. Der
gesamte Bestand umfasst 4271 Lichtbilder, in der Mehrzahl Farbdiapositive, und ent-
stand auf neun Reisen, die nach West- und Ostafrika, Madagaskar, Indonesien, Sid-
ostasien und Japan fithrten.

Diese Fotografien wurden nach dem dokumentarischen Ansatz fiir Qualitative Bild-
interpretationen, wie ihn Ralf Bohnsack vertritt, erschlossen und interpretiert.” Dabei ist
zu beachten, dass der Fotograf stets Anton R66sli war, er aber unterschiedliche Kameras
verwendete und die Bilder Fotogenres unterschiedlicher Art zugeordnet werden kénnen.

Zudem erschlossen Anton Ro66sli und Uta Karrer die fotografische Sammlung im
Rahmen eines oral-history-Projektes im Jahr 2016, das im Rahmen des Fotoprojektes
der SGV durchgefiihrt wurde. Bei wochentlichen Treffen betrachteten sie gemeinsam die
Fotografien, und Anton Roosli erzéhlte seine Erinnerungen und erlduterte die Bildinhalte.

Diese Betrachtungen wurden vertieft in begleitenden Interviews mit dem Fotografen
Anton Roosli. Die Untersuchung bezieht somit auch Methoden der oral history mit
ein.® Hierbei ist zu betonen, dass durch die enge Zusammenarbeit mit Anton Rddsli als
Fotograf und technischem Reiseleiter von Seiten des SKVV dessen Sichtweise in unserer
Darstellung eine dominante Stellung erhélt. Der Beitrag riickt somit - trotz kritischer
Betrachtung - Interpretation eines Vertreters der organisierten Schweizer Laien, dessen
Blick auf das betreffende Reiseprogramm und das Zusammenspiel von Missionaren und
Laien in den Mittelpunkt.

Die besuchten Lander und Regionen unterscheiden sich hinsichtlich der Position der
katholischen Kirche innerhalb der Gesellschaft und in ihren 6konomischen und politischen
Beziehungen zu den Landern des Westens im Allgemeinen und der Schweiz im Besonderen,
wie ein kurzer Vergleich der bereisten Lander Tschad, Kenia und Japan verdeutlichen mag.
Zur Kontextualisierung der Fotografien wurden Archivunterlagen des SKVV herangezogen,
die das Reiseprogramm dokumentieren und im Staatsarchiv in Luzern aufbewahrt werden.
Es handelt sich um Planungsunterlagen, Werbebroschiiren und den Pressespiegel des
Reisedienstes des SKVV.

6 Die Bezeichnung »Missions- tern« erkennbar sind. In den theoreti- 8 Julia OBERTREIS (Hg.), Oral
schwestern« wird hier beztiglich der schen Abschnitten wird der Begriff History, Wiesbaden 2012.

Reisen des SKVV bewusst der Formu- »Missionarinnen « vorgezogen, um 9 HABERMAS, Wissenstransfer
lierung »Missionarinnen« vorgezogen,  darauf zu verweisen, dass der Begriff (Anm.5); Rebekka HABERMAS,

um einerseits die Wortwahl des Foto- sich nicht nur auf Ordensleute bezieht. Mission im 19. Jahrhundert. Globale
grafen Anton RO6sli wiederzugeben 7 Ralf BOHNSACK, Qualitative Netze des Religidsen, in: Historische
und andererseits den in den Foto- Bild- und Videointerpretation. Die Zeitschrift 56 (2008) 629-679.
grafien hervortretenden Umstand zu dokumentarische Methode. 2.,

artikulieren, dass die besuchten durchgesehene und aktualisierte

Missionarinnen schon durch die Wahl Auflage, Opladen 2011.

ihrer Kleidung als »Ordensschwes-




Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 265

Die Autorin und der Autor untersuchen das Reiseangebot im Kontext der Geschichte
des durch Missionsgesellschaften gestalteten Wissenstransfers zwischen Europa und der
{ibrigen Welt, wie er von Historikerinnen und Historikern in jiingerer Zeit postuliert wird.”
Wir analysieren die Interaktion von Missionsgesellschaften, Missionaren und Laien im Kon-
text dieses Reiseprogrammes und fragen, wie sich Wissenstransfer gestaltete und welche
Rollen die unterschiedlichen Akteure einnehmen.

3 Theoretische Voriiberlegungen:
Mission und Wissenstransfer

Missionsgesellschaften und ihre weltumspannende Tatigkeit werden in jiingeren
globalisierungshistorischen Diskursen von Historikerinnen und Historikern wie Rebekka
Habermas und Richard Holzl als integraler Bestandteil der Globalisierungsgeschichte
gedeutet.!® In diesen Diskursen werden Missionsgesellschaften als transnationale Netz-
werke, die im Horizont der Globalisierungsgeschichte als »wichtiges Feld transnationaler,
verflochtener Geschichte« erscheinen, thematisiert.!! Innerhalb der von Missions-
gesellschaften und Kirchen aufgebauten Netzwerke zirkulierten nicht nur Personen,
Waren und religiése Ideen, sondern auch andere Formen von Wissensbestinden, die
tiber religiose Vorstellungen hinausgingen. Solche Wissensbestdnde wurden innerhalb
dieser Netzwerke generiert, transformiert und popularisiert.!? Dieser Prozess reiht sich in
die Geschichte der Produktion und Verbreitung von colonial knowledge ein, einer Form
von Wissensbestinden tiber das » Andere«, die dazu beitrugen, koloniale Herrschaftsver-
hiltnisse ideologisch zu legitimieren und zu festigen.!®> Habermas und Hélzl heben auch
hervor, dass die Missionen insbesondere die »soziale Frage« bzw. die »humanitire Frage«
in den Kolonien zum Thema machten, was letztlich auch kolonialkritischem Denken den
Weg bereitete.!* Die internationalen Netzwerke des Wissenstransfers hatten, auch wenn
sie Veranderungsprozessen unterlagen, vielfach Bestand bis in das 20. und 21. Jahrhundert.
Die Globalisierungsgeschichte erscheint somit nicht nur als ein auf sikular-6konomischen
Strukturen aufbauendes Phanomen. Auch die von religiésen Akteuren getragene christliche
Mission stellt einen grundlegenden Bestandteil der weltweiten entangled history dar.' Sie
sollte daher innerhalb der Analyse der Geschichte der Globalisierung und der Kulturkon-
takte des 20.Jahrhunderts starker einbezogen werden. Auf der kulturanthropologischen
Analyseebene bedeutet dies, das Handeln der individuellen Akteurinnen und Akteure,
also der Missionare, Missionsschwestern, Reiseleiter und schweizerischen Reisenden, an
konkreten Orten, in diesem Fall in den Missionen und in den Entsendungsldndern, zu
untersuchen.

Missionare und Missionsgesellschaften préigten iiber ihre Berichterstattung in Wort und
Bild und mit der Erfindung filmischer Verfahren auch in bewegten Bildern'® nachhaltig die

10 HABERMAS, Mission 11 HABERMAS/HOLZL, Mission 15 John COMAROFF/Jean COMA-
(Anm. 9), 630f; Rebekka HABERMAS / (Anm.10),13. ROFF, Of Revelation and Revolution.
Richard HOLZL, Mission global — 12 HABERMAS, Wissenstransfer Vol.1: Christianity, Colonialism,
Religiése Akteure und globale Ver- (Anm.s5). and Consciousness in South Africa,
flechtung seit dem 19.Jahrhundert, 13 Ebd., 258. Chicago 1991, off.

in: DIESS. (Hg.), Mission global. Eine 14 HABERMAS/HOLZL, Mission 16 Vgl.zu Filmen, die von Missiona-
Verflechtungsgeschichte seitdem (Anm.10),15; Richard HOLzL/Redak- ren produziert wurden, beispielsweise:
19.Jahrhundert, Koln 2014, 9-28. tion, Editorial. Soziale Mission, in: Norbert WEBER, Im Land der Morgen-

WerkstattGeschichte 57 (2011) 3-7. stille. Korea, Korea 1925.




Uta Karrer und Harald Grauer

266

Vorstellung von Landern des globalen Siidens in ihren Heimatldndern in Europa und Nord-
amerika. Eine wichtige Rolle in diesem Wissenstransfer spielten bis in die 1960er Jahre die
von Missionsgesellschaften herausgegebenen Zeitschriften,'” wie sie im 19. Jahrhundert auf-
kamen und im Neue Welt-Bott der Jesuiten im 18. Jahrhundert einen prominenten Vorldufer
hatten.!® Die Senderichtung der Missionszeitschriften war unidirektional. Die Missionare
und Missionarinnen berichteten in ihren Beitrdgen vornehmlich tiber ihre Erlebnisse in der
Mission, die Ausbreitung des Christentums und iiber die Lander und Kulturen, in denen
sie sich bewegten. Scheinbar selbstverstindlich nahmen sie die Rolle von Reprisentanten
bzw. Reprasentantinnen und Vermittlern bzw. Vermittlerinnen der jeweiligen kulturellen
Kontexte ein, in denen sie arbeiteten. Gleichzeitig informierten sie die Leserinnen und Leser
in ihren Heimatldndern aus der Sicht der jeweiligen Missionsgesellschaft.!® Die Missions-
zeitschriften erméoglichten jedoch keine direkte Begegnung mit anderen Kulturen, so finden
sich kaum Beitrége, die von lokalen Vertreterinnen oder Vertretern selbst verfasst wurden.
Gleichzeitig durchliefen die Text- und Fotobeitriage einen mehrstufigen Redaktionsprozess.
Die Herausgabe unterlag kirchlichen Zensurbestimmungen, die eingesandten Texte und
Bilder wurden nicht selten von den Redaktionen in Europa iiberarbeitet.?

4 Historischer Kontext:
Die katholische Mission im Umbruch

Ein Blick in die Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz zeigt, dass die Schweiz
kontinuierlich Missionare und Missionsschwestern entsandte, die Ordensgemeinschaften
wie den Kapuzinern oder Schwesterngemeinschaften wie den Ingenbohler Schwestern
angehorten. Nach dem Ersten Weltkrieg wurde das erste Seminar fiir angehende Missions-
priester in der Schweiz gegriindet. Im Vergleich zu anderen west- und zentraleuropdischen
Landern waren die Missionsbemiithungen unter unterschiedlichen in diesem Bereich titigen
Akteuren jedoch wenig koordiniert.*"

Im Kontext einschneidender weltpolitischer Veranderungen erfuhr der Missionsgedanke
zwischen dem Zweiten Weltkrieg und dem Zweiten Vatikanischen Konzil einen massiven
Aufschwung. Fiir die Schweiz bestand die Sondersituation, dass das Land zu den wenigen
Landern West- und Zentraleuropas zdhlte, die zu keiner Zeit eine auf den Erwerb von
Kolonien abzielende Politik betrieben hatten oder Kolonien verwalteten, sondern sich
distanziert zu solchen Bestrebungen verhielten. Auch war sie nicht aktiv in die Weltkriege
involviert und stand daher nicht vor der Aufgabe eines Wiederaufbaus, der personelle,
finanzielle und materielle Ressourcen an den Binnenmarkt band. Intensive Aktivitaten und

17 Felicity JENSZ/Hanna ACKE (eds.),
Missions and Media. The Politics of
Missionary Periodicals in the Long
Nineteenth Century, Stuttgart 2013.
18 Renate DURR, Der »Neue Welt
Bott« als Markt der Informationen, in:
Zeitschrift fUr Historische Forschung
34 (2007) 441-464; Galaxis BORJA
GONZALEZ, Jesuitische Bericht-
erstattung Uber die Neue Welt. Zur
Veroffentlichungs-, Verbreitungs-
und Rezeptionsgeschichte jesuitischer
Americana auf dem deutschen Buch-
markt im Zeitalter der Aufklarung,
Géttingen 2011.

19 JENSZ/ACKE (eds.), Missions
(Anm.17), 9.

20 Ebd.,15.

21 Urs ALTERMATT/Josef WIDMER,
Das Schweizerische Missionswesen im
Wandel. Strukturelle und mentalitats-
massige Verdnderungen im schweize-
rischen Missionswesen 1955-1962,
Immensee 1988, 7f.

22 Ebd.,10ff.

23 Lotta SUTER, In aller Welt zu
Haus. Al Imfeld — eine Biographie,
ZUrich 2005,

24 Erwin GATZ, Art. Deutschland 11,
Gegenwart, in: LThK?, Bd. 11, 150-153.

25 Joachim SCHMIEDL, Weltmission
und religiése Orden im 19. und
20.Jahrhundert. Trends und Deutun-
gen im Spiegel der Forschungen,

in: Historisches Jahrbuch 129 (2009)
479-500.

26 ALTERMATT/WIDMER, Das
schweizerische Missionswesen
(Anm. 21), 29.

27 Alois STEINER, Schweizerischer
Katholischer Volksverein (SKVV), in:
Historisches Lexikon der Schweiz
(HLS). (URL: http://www.hls-dhs-dss.
ch/textes/d/D17381.php).




Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 267

massive Anstrengungen wurden nach dem Zweiten Weltkrieg in der Schweiz unternommen,
um die auswiértige Mission breiter im Bewusstsein der Katholiken und Katholikinnen
zu verankern und die Werbebemithungen und Spendenaufrufe besser untereinander zu
koordinieren.?? Hierbei spielten in dieser Zeit auf iiberditzesaner Ebene organisierten Mis-
sionsausstellungen eine grof3e Rolle. Junge Missionstheologen wie etwa Walbert Bithlmann
OFMCap (1916-2007) waren bestrebt, Laien Moglichkeiten zu erdfinen, sich fiir die Mission
zu engagieren. Theologisch gesehen erhielten diese Bemithungen durch das Zweite Vatika-
nische Konzil, auf dem das Verhaltnis zwischen Klerikern und Laien neu gedacht wurde,
einen starken Schub und konnten sich auch auf die Neubestimmung des Verhiltnisses
zwischen Kirche und Welt berufen, die durch das Konzil vorgenommen wurde.

Ende der sechziger Jahre drehte innerhalb der katholischen Kirche der Schweiz der Wind
hinsichtlich des Themas Mission. Nicht nur die frithere und aktuelle Missionspraxis und die
enge Verkniipfung christlicher Mission mit kolonialen Bestrebungen und eurozentrischem
Denken wurde einer Kritik unterzogen, sondern christliche Missionsbestrebungen wurden
vor dem Hintergrund einer Neubewertung nichtchristlicher Religionen generell in Frage
gestellt. Diese Kritik wurde auch von Autoren und Autorinnen vorgetragen, die zuvor
selbst als Missionare tatig gewesen waren, wie beispielsweise von Al Imfeld (1935-2017),
fritheres Mitglied der SMB,** wihrend zugleich auch nach neuen Wegen missionarischen
Engagements und neuen Zugiangen zum Thema Mission gesucht wurde, wie dies das Bei-
spiel des bereits erwdhnten W. Bithlmann zeigt. Zeitgleich wurden Formen des klassischen
Ordenslebens auch innerkirchlich verstarkt in Frage gestellt und stief}en zunehmend auf
Ablehnung und Unverstandnis. Personell driickte sich dies darin aus, dass die Zahl der
Neueintritte in die Ordensgemeinschaften, die klassischerweise die Missionsschwestern
und Missionare stellten, stark zuriickgingen und viele Mitglieder, insbesondere auch in der
Mission tétige oder fiir diese bestimmte, in diesen Jahren ihre Gemeinschaften verlieflen.?*
Diese Krisensituation wurde nicht nur intern wahrgenommen, sondern pragte auch den
externen Blick auf Mission und Missionsgesellschaften.?

Hinzu kam, dass die Schweiz seit den frithen 1960er Jahren eine offizielle staatliche
Entwicklungspolitik startete und Programme zur Entwicklungshilfe fiir Lander des globalen
Siidens auflegte.?® Kirchliche Akteure und Akteurinnen verloren damit ihre Monopol-
stellung im Feld der Entwicklungshilfe, auch wenn sie {iber einen gewissen Know-how-
Vorsprung und ein etabliertes Kontaktnetzwerk verfiigten.

5 Der SKVV als Laienverein und
der Reisedienst Viatours

Der SKVV, dessen Reisedienst die hier thematisierten Fernreisen organisierte, ist ein
schweizerischer Verein katholischer Laien, der Anfang des 20. Jahrhunderts gegriindet wurde.
Katholische Laien hatten schon am Ende des 19. Jahrhunderts begonnen, sich in der Schweiz
auch auf iiberdiézesaner Ebene zu organisieren. 1904 hatte sich aus dem Zusammenschluss
des Schweizerischen Katholikenvereins, der wiederum der Nachfolger des Piusvereins war,
mit dem Verband der Manner- und Arbeitervereine und der Féderation des cercles et sociétés
de la Suisse romande der Schweizerische Katholische Volksverein gebildet. Der SKVV leistete
kirchlich religiose und kulturelle Bildungsarbeit. Unter anderem organisierte er die schweiz-
weiten Katholikentage sowie Wallfahrten. Allerdings war der SKVV als Laienvereinigung
zunachst von kirchlicher Seite stark umstritten. Bis in die1930er Jahre bestanden Unklarheiten
tiber Kompetenzbereiche und kirchliche Anerkennung der Aktivititen des Vereins.?”




268 Uta Karrer und Harald Grauer

Der Reisedienst des SKVV richtete sich an katholische Laien. Seit den 1920er Jahren bot
er Wallfahrten, Bildungsreisen und auch Erholungsreisen wie Badeurlaube an. Als Folge
der schweizerischen Romwallfahrt anlisslich der Heiligsprechung des Schweizer Landes-
patrons Bruder Klaus im Jahre 1947 wurde der »Reisedienst der Schweizer Katholiken«
durch den SKVV zunehmend ausgebaut. Als auch sikulare Reiseziele, insbesondere soge-
nannte Gesellschaftsreisen in das Programm Aufnahme fanden, wurde die Zeitschrift des
SKVV Der Rompilger. Erinnerungsschrift und Mitteilungsblatt fiir Rompilger im Jahr 1952 in
VIA umbenannt. Zentraler Bestandteil der Publikation bildete nun die Prasentation der
Reiseangebote. Neben diesen enthielt sie in den ersten Jahren weiterhin religios-besinnliche
Texte, die insbesondere das Thema Wallfahrt und Pilgerschaft aufgriffen.

Seit den 1960er Jahren nahm der Reisedienst innerhalb des SKVV eine zunehmend
wichtigere Rolle ein. Dies beruhte auf organisatorischen Verdnderungen innerhalb der
katholischen Kirche der Schweiz, die dazu fithrten, dass Aufgabenfelder, des SKVV zuneh-
mend von anderen Organisationen beansprucht und besetzt wurden.?® Im Jahr 1966 wurde
der Reisedienst SKVV in VIATOURS umbenannt. Mit dem gleichzeitig entworfenen Signet
schritt die Professionalisierung und internationale Positionierung des Reisedienstes SKVV
als Reiseveranstalter auf dem Tourismusmarkt voran. Wahrend zu Beginn die Ausrichtung
auf Schweizer Katholiken und Katholikinnen als Zielgruppe etwa durch den Zeitschriften-
titel Rompilger deutlich zum Ausdruck gekommen war, riickte diese konfessionelle Aus-
richtung bis zur Einstellung des Reisedienstes Mitte der 1980er Jahre zunehmend in den Hin-
tergrund. Die religiosen Textpassagen in der Zeitschrift VIA wurden zusehends ausgediinnt.
In den letzten Ausgaben von 1980 bis 1983 waren schliefllich nur noch die einzelnen Reisen
in Form von Anzeigen angezeigt. Aus der Zeitschrift Rompilger wurde ein Reiseprospekt,
der unter dem Signet Viatours-Reisen im Jahr 1983 attraktive » Ferien- und Reiseziele« anbot.

6 Missionsstationen als Infrastruktur
touristischer Erschliefflung

Das missionstouristische Reiseprogramm der Viatours setzte in den Jahren 1971 und 1972
ein. Als Ausgangspunkt und Anlaufstellen dienten Missionsstationen weltweit, in denen
Schweizer und Schweizerinnen titig waren. Bei Planung und Umsetzung der Reisen stiitzten
sich die Reiseveranstalter des SKVV mafigeblich auf die Infrastruktur der Missionen und
deren Kontakte vor Ort.

Die ersten Reisen fithrten nach Ost- und Westafrika. Ab 1976 nahm Viatours asiatische
Lander in das Programm. Es handelte sich dabei um Reisen nach Japan, Indonesien und
Taiwan. Spater folgten auch Reisen nach Madagaskar. Die diesbeziigliche Ankiindigung im
Jahr 1981 zeigt, wie sich der Reisedienst positionierte, indem er zugleich ein ferntouristisches
wie auch ein katholisches Reiseangebot préisentiert:

»Madagaskar, der Inselstaat vor Siidostafrika, ist ein touristisch noch beinahe uner-
schlossenes Land. Trotzdem haben wir schon 1978 eine Reise dorthin organisiert,

28 Markus RIES, Schweiz. I11. Kirche 30 Simone ABRAM/Jacqueline 31 Anton ROOSLI, Interview vom
u.Theologie in der Gegenwart, in: WALDREN, Introduction. Tourists 31.Mai 2016.

LThK3, Bd. IX, 343-345. and Tourism — Identifying with People 32 VIA Mitteilungsblatt VIATOURS
29 Anton ROOSLI, Madagascar and Places, in: DIESS./Donald V.L. Reisedienst SKVV Nr.9 (1966) bis
13.-29.Juli 1981. Viatours Reisedienst. MACLEOD (eds.), Tourists and Tourism.  Nr.32 (1979).

Identifying with Peoples and Places,
Oxford 1997,1-11.




Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 269

hauptsichlich zum Besuch der Schweizer Patres und Schwestern in der Diodzese
Morombe. [...] Gerade weil in diesem Land die grossen internationalen Touristenstrome noch
weitgehend unbekannt sind, ist das Reisen umso interessanter, aber auch anstrengender. «*°

Der Reisedienst Viatours betonte, auf den von ihm angebotenen Fernreisen zu
Schweizer Missionaren und Missionsschwestern Neues, d.h. bisher »Ungesehenes« und
»Authentisches« zu prasentieren, was typischen Mustern touristischer Werberhetorik
entspricht.*® Anton R$osli hob in den Interviews die Erschlieung des Neuen hervor, das
durch die Missionare und Missionsschwestern als Kontaktpersonen erméglicht wurde:

»Das war etwas vom Interessantesten. Weil damals, in diesen Jahren, den frithen 7oer
Jahren war Madagaskar touristisch noch vollig unerschlossen. Ich habe zum Beispiel in
Tananarive im Bett des dortigen Bischofs geschlafen, weil es kein Hotel gab. «*!

Preislich bewegte man sich im gehobenen Segment. Die Reisen dienten dem finanziellen
Gewinn des SKVV, wurden organisiert in Kooperation mit der Swissair und entsprachen
hinsichtlich der Unterbringung so weit als moglich gehobenen touristischen Standards.
Dies schlug sich auch in den Gesamtreisekosten nieder, die sich zwischen 4000 und 5000
Schweizer Franken bewegten.*>

Schon die ersten Afrikareisen Anfang der 1970er Jahre umfassten sowohl bisher touristisch
unerschlossene wie touristisch erschlossene Reiseziele. Fiir die nahere Ausarbeitung und
Leitung der beiden ersten Reisen konnte die Viatours den damals schon prominenten Mis-
sionstheologen W. Bithlmann gewinnen. Urspriinglich sollte die erste Reise nach Afrika
schon im Jahr 1970 angeboten werden. Aufgrund anderer Verpflichtungen W. Bithlmanns
musste sie jedoch auf den Sommer 1971 verschoben werden.?® A. R6sli berichtet iiber die
Planung der ersten Afrikareisen:

»Und angefangen hat das mit Afrikareisen. Mit dem damaligen Missionsproku-
rator [...]. Das war Pater Dr. Bihlmann, ein Kapuziner. Mit dem habe ich die erste Reise
nach Afrika mitgemacht, und dann die folgenden Reisen hat er selbst geleitet alleine, und
als er dann versetzt wurde, hat der Sekretér des schweizerischen Katholischen Missionsrates,
das war Dr. Erich Camenzind, diese Reiseleitungen itbernommen. «**

W. Bithlmann bot sich als Reiseleiter fiir die Afrikareisen, und ihre inhaltliche Ausgestaltung
in mehrfacher Weise an. Er hatte als Missionar am Ende der Kolonialzeit in Tansania gear-
beitet und galt schon in den spaten 1960er Jahren als einer der profiliertesten Schweizer Mis-
sionswissenschaftler, der in seinen theologischen Uberlegungen von seinen Afrikaerfahrungen
ausging. Gleichzeitig zeigte er ein starkes Interesse daran, seine Gedanken zu einem im Geist
des Konzils erneuerten Missionsverstindnis in die Gemeinden hinein zu vermitteln.>

Afrika war der Kontinent, der in der allgemeinen Wahrnehmung der Europder und
Européerinnen in besonderer Weise mit Mission und Entwicklungshilfe assoziiert wurde.®
Diese Einschatzung Afrikas trifft nach U. Altermatt und J. Widmer auch auf die Schweiz
zu.*” Die Organisatoren und Organisatorinnen richteten das Reiseangebot zunachst auf zwei
Zielgruppen aus. Sie wandten sich an die Angehorigen der im Ausland tatigen Schweizer
Missionare und Missionsschwestern und an Laien, die an der Missions- und Entwick-
lungshilfethematik interessiert waren.*® Fiir die Zielgruppe der Berufstitigen, wobei man ins-

33 Eugen VOGT, Die geplante 35 Anton ROTZETTER, In Memoriam 36 SIEVERNICH, Die christliche
Afrikareise der Viatours, in: VIA Mit- Walbert Buhlmann 1916-2007, in: Mission (Anm.s5), 9 8ff.
teilungsblatt Viatours Reisedienst ZMR 91(2007) 288-289; Walter LUDIN, 37 ALTERMATT/WIDMER, Das
SKVV 23 (1970). Walbert Bihlmanns 100. Geburtstag. schweizerische Missionswesen
34 Anton ROOSLI, Interview vom (http://kapuziner.ch/blog/walbert- (Anm. 21), of.

20.Mai 2016. buehlmanns-100-geburtstag/; ein- 38 ROOsLI, Interview (Anm.34).

gesehen am 15.11.2016).




270 Uta Karrer und Harald Grauer

besondere Lehrerinnen und Lehrer im Blick hatte, wurden die Reisen in die Sommerferien
gelegt. Letztlich erwiesen sich insbesondere Pfarrer, deren Angehorige, weitere Kirchen-
angestellte und ledige Lehrinnen®® als Kunden des Reiseangebotes.

Zentrales Ziel der Reisen waren Einrichtungen schweizerischer Missionsorganisationen
und Einsatzorte von schweizerischen Missionsschwestern und Missionaren. In den Reise-
programmen wurden Kapuziner (OFMCap), Benediktiner (OSB), Steyler Missionare (SVD),
Missionare von der Heiligen Familie (MSF), die Missionsgesellschaft Betlehem (SMB) und
Menzinger Schwestern beriicksichtigt. Einrichtungen der Mariannhiller Missionare (CMM),
einer Missionsgesellschaft, die zahlreiche Mitglieder aus der Schweiz zéhlte, bildeten jedoch
nie das Ziel einer Reise, so Anton Roosli.*?

In ihrem Aufbau waren die Reisen auf eine Dauer von circa drei Wochen angelegt, somit
konnten sie problemlos in die Schweizer Sommerferien integriert werden. Es waren der
missionarische Teil der Reiseziele und die 6rtlichen Kontaktpersonen, die diesen Reisen
ein eigenes Profil gaben, das sich absetzte von sikularen Rundreiseangeboten auf der einen
und dem Wallfahrtstourismus auf der anderen Seite.*! Vor Ort titige Missionare iiber-
nahmen die Leitung der Reisegruppen. Sie zeigten den Reisenden die Missionsstationen,
von ihnen gefiihrte Kirchen, Krankenhauser und Schulen und weitere Einrichtungen. Auch
Einrichtungen in sdkularer schweizerischer Tragerschaft wurden von den Missionaren vor
Ort in das Programm integriert. Anton R66sli umschreibt dies in folgender Weise:

»Wenn der zustindige Pater das empfohlen hat, haben wir das angeguckt. Fiir mich war
das Pridikat katholisch fakultativ fiir Entwicklungshilfe. «*

Dieser Zugang zeigt sich beispielweise in der Fotografie, die einheimische Mitarbeiter
an der Bandsdge eines Sdgewerkes in Yaounde zeigt (Abb.1). Die sich hier spiegelnde Ein-
schitzung erscheint nicht untypisch fiir die Diskurse um das Verhaltnis zwischen Entwick-
lungshilfe und Mission unter Deutschschweizer Katholikinnen und Katholiken zu damaliger
Zeit, wie die Untersuchung J. Biegers zeigt.*?

Eine enge Verkniipfung des Entwicklungshilfegedankens mit dem Missionsgedanken
wird deutlich, wie sie sich in den 1960er Jahren in der katholischen Kirche und den
evangelischen Landeskirchen vollzog.** Dies spiegelt zudem den Bezug zu der vom Zweiten
Vatikanischen Konzil geforderten Offenheit fiir die Zusammenarbeit mit allen Menschen
guten Willens wider, wie sie in der Pastoralkonstitution Gaudium et spes formuliert ist.*>

Religiose Inhalte in Form von speziell fiir die Reisegruppe gestalteten liturgischen Hand-
lungen standen nicht im Vordergrund der Reiseplanungen und der Reisen.

Der offene Umgang mit dem Thema des Besuchs von Gottesdiensten und dem Vollzug
anderer Frommigkeitspraktiken zeigt sich auch in der Broschiire zu der Indonesien-Reise
von 1977:

»Sa. 16. Juli Juli: Singapore - Medan. Nach dem Friihstiick Transfer zum Flughafen. Flug
nach Medan. Transfer zum Hotel. Nachmittags Stadtrundfahrt. Kontakt mit Schweizer
Kapuzinern, Gottesdienst-Gelegenheit. So. 17.Juli Medan-Prapat. Nach dem Friihstiick
Fahrt nach Prapat. Nach Mdglichkeit Besuch von Missionsstationen, die am Weg liegen. «*¢

39 Lehrerinnen bezogen fiir die 40 ROOSLI, Interview (Anm.34). 42 ROOSLI, Interview (Anm.34).
damalige Zeit einen relativ hohen 41 Glinter LANCZKOWSKI, Die Heilige 43 BIEGER, Mission (Anm. 4).

Lohn. Lohngleichberechtigung wurde Reise. Auf den Wegen von Gottern 44 Ebd.,17ff; Hans-Werner GEN-

in vielen Teilen der Schweiz schon in und Menschen, Freiburg i.Br. 1982, SICHEN, Missionswissenschaft als

den 1960er Jahren eingeflhrt. Lehre- 117ff; Michael STAUSBERG, Religion theologische Disziplin, in: Karl MULLER
rinnen waren haufig ledig, da sie bei und moderner Tourismus, Berlin (Hg.), Missionstheologie. Eine Ein-
einer Heirat bis in die 1960er Jahre 2010, 40ff. fUhrung, Berlin 1985, 1-144.

hinein ihre Festanstellung verloren
hatten.




Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 271

Der Kontakt und die Gesprachsmoglichkeiten mit Missionaren werden hervorgehoben,
der Besuch eines Gottesdiensts bleibt optional (»Gottesdienst-Gelegenheit«).

A. Roosli stellt im Interview fest, dass religiose Inhalte von Seiten der Reiseplaner kein
zentraler Reiseinhalt gewesen seien. Er erginzt jedoch:

»Aber wenn wir auf einer Missionsstation waren und die Mission hat einen Gottesdienst
gehabt, zum Teil extra wegen uns oder mit uns, da waren wir natiirlich dabei. Das ist klar. «*”

Die Gottesdienste wurden von den Reiseteilnehmerinnen und Reiseteilnehmern nur in
wenigen Ausnahmefillen mitgestaltet. A. R66sli merkt hierzu an:

»Du kannst ja nicht mitsingen, die Melodien waren fremd und so. Aber man war da und
hat mitgekniet und ist mit aufgestanden je nachdem. «*8

Er erginzt, dass die Reisegiste keine Fiirbitten vorgetragen hétten und die mitreisenden
Priester selten gepredigt und konzelebriert hatten, da die Gottesdienste in den Missions-
stationen »sowieso in Lokalsprache gehalten [wurden]«.*

Es zeigt sich in diesem Punkt, dass die Reisen nicht als religiése Reisen im Sinne einer
Wallfahrt angelegt waren, sondern dass die vom Konzil beschlossene religiose Gewissens-
freiheit in das Reiseprogramm eingeschrieben war.

Die Organisatoren der Reisen waren bestrebt, Begegnungen mit der lokalen Bevolkerung
zu ermoglichen, wobei diese iiber die kirchlichen Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen vor Ort
gefiltert wurden. Diese Begegnungen vollzogen sich nicht nur iiber die Gottesdienste auf
den Missionsstationen, sondern auch tiber den Besuch lokaler Feste und Brauche. Anton
Ro0osli formuliert dies so: Es sollte die Moglichkeit geboten werden, »hinter die Kulisse [zu]
schauen« und in Orte zu kommen, »wo man als normaler Tourist nicht hereinkommt«.>

Neben den Missions- und Entwicklungseinrichtungen beinhalteten die Reisen sékulare
touristische Ausflugsziele, wie Bau- und Naturdenkmiler sowie Statten nichtchristlicher
Religionen wie buddhistische und hinduistische Tempel. Auf grofles Interesse bei den
Reisenden stieflen die Nationalparks mit ihren Mdglichkeiten fiir Fotosafaris. Anton R69sli
fasst dies in die Worte:

»In Kenia waren neben den missionarischen Sehenswiirdigkeiten vor allem die Tiere
eine Attraktion fiir die Reisenden, die Parks und auch die Landschaften. «*!

Entsprechend dieser Einschatzung des Interesses der Reiseteilnehmerinnen und Teil-
nehmer, die sich auch an allgemein touristischen Mustern orientierten, finden sich im Foto-
bestand zahlreiche Fotografien, die wihrend Fotosafaris angefertigt wurden. Als Beispiel
mag eine Fotografie von Lowen aus dem Tsavo Nationalpark dienen (Abb. 2).

Mit diesen Reisezielen, aber auch durch die ErschlieSung neuer Zielgebiete, wurde das
Reiseprogramm Teil der wachsenden internationalen Tourismusindustrie. Das Gesamt-
angebot wurde von der Viatours zusammengestellt, auch wenn den Missionaren und
Missionsschwestern vor Ort eine wichtige Funktion bei den Planungen und der Durch-
fithrung einer Reise zukam. Uber die Planungen berichtet Anton Rosli:

»Ich habe mich zuerst informiert, welche Schweizer Missionsgesellschaft hat wo ihre
missionarischen Niederlassungen. Und dann habe ich mich rumgeschaut, mit wem konnte

45 Gaudium et spes/Pastoralkonsti- 46 VIATOURS, Broschire Indone-
tution Die Kirche in der Welt von sien-Reise, 1977.

heute, in: Karl RAHNER /Herbert 47 ROOsLI, Interview (Anm.34).
VORGRIMLER (Hg.), Kleines Konzils- 48 Ebd.

kompendium. Alle Konstitutionen, 49 ROOsLI, Interview (Anm. 31).

Dekrete und Erklédrungen des Zweiten 50 Ebd.

Vaticanums in der bischoflich beauf- 51 ROOSLI, Interview (Anm.34).

tragten Ubersetzung, Freiburg i. Br.
1966, 449-552.




272 Uta Karrer und Harald Grauer

ich da Kontakt aufnehmen. Und das ging meist iber die zustdndige Missionsprokura des
Ordens. Jeder Orden hat einen Missionsprokurator oder wie sie das dann immer nennen.
Und das sind die Leute, die wirklich wissen, was hinter der Kulisse lauft.«*>

Nachdem von den Missionsprokuren Kontaktadressen in den Destinationslandern mit-
geteilt worden waren, kontaktierte das Reisebiiro die Missionare und Missionsschwestern,
die sich auf einer logistisch moglichen Reiseroute befanden. Das Reisebiiro fragte die
Angeschriebenen an, ob Besuch und Betreuung moglich seien. Wenn dies der Fall war,
wurden die Personen vor Ort gebeten, die Unterbringung und das jeweilige touristische
Programm zu organisieren. Von einer solchen Reiseplanung zeugt ein Antwortbrief vom
8.April 1976 des Missionars P. E. Uebelmann SMB auf Anfrage Anton Ro6slis hinsichtlich
eines Aufenthaltes in Morioka, Japan:

»Fahrzeuge fiir Besichtigungen und Ausfliige lassen sich auch kurzfristig besorgen, sei
es ein Bus oder Fahrzeuge von Missionaren. [...] Es [Ich?] weiss nicht ob an diesem Tag
der Ausflug zu den »Eight Immortal Caves« geplant ist. Das wire giinstig. Es liesse sich fiir
Interessenten damit auch eine Gottesdienst Gelegenheit in einer Ureinwohnergemeinde
verbinden. «*?

Lukas Stoffel, der damalige Regional der SMB, teilte Anton Ro6sli am 10. Juni 1976 in
einem Brief beziiglich der Reiseplanung folgende Uberlegung mit:

»Sie kimen am Freitag nachmittags in Hanamaki Flugplatz an und wiirden direkt in
dieses Regionalhaus gefiihrt per Bus ca.1 Stunde. Nachtessen und iibernachten hier. Am
Abend zusammensitzen mit den Missionaren von Morioka: 7 Mann. Samstag Besichtigung
von Morioka unter Fithrung von Hrn Thoma. Kath. Kirchen, Schulen, Kloster und anderes.
Sonntag Messe hier in der Pfarrkirche, dann mit Bus gegen Norden Besichtigung von
»Kanan no Sono« (Anstalt fiir »unterlichtete« Kinder von Protestanten und Kathol. gemein-
sam gegriindet) Besuch einer kleinen Missionsstation (Fukuoka Miss. Hr. Sturm) weiter
Besuch in Kuji (Miss. Station von Hrn. Thoma) und Uebernachten in einem Hotel an der
Kiiste. Montag Fahrt der Kiiste entlang bis Miyako, Besichtigung der Kirche und bes. des
Kindergartens.«**

Die beiden Briefpassagen zeigen beispielhaft auf, wie sich die Interaktion zwischen
dem Reisedienst des SKVV und den Missionaren und Missionsschwestern in den
Destinationsldndern gestaltete. Die Missionare wurden von Seiten des Reisebiiros als
touristische Dienstleister eingebunden. Sie iibernahmen weite Teile der Reiseplanung und
Organisation vor Ort. Der Reisedienst der SKVV konnte hierdurch von der Ortskenntnis
der Missionare und Missionsschwestern profitieren. Diese Ortskenntnis bestand nicht
nur im Wissen um die touristisch interessanten Orte, sondern auch in der Kenntnis der
Infrastruktur und in der Féhigkeit, als » Tiiroffner« zu dienen fiir Orte oder lokale Feste,
die sonst fiir Reisende nicht ohne weiteres zuganglich waren. Indem P.E. Uebelmann
die Begegnung mit einer » Ureinwohnergemeinde« »anbietet«, wird deutlich, dass ihm
die Nachfrage nach der »authentischen Erfahrung« lokaler Kulturen bekannt ist und er
dieser Erwartung entsprechen will. Auf den Reisen nach Indonesien wurde 1977 und 1979
der Besuch eines penti-Festes bei der Bevolkerungsgruppe der Manggarai auf der Insel
Flores in das Programm integriert. Wéhrend der Teilnahme am penti-Fest fotografierte
A. Rosli. Eines der Bilder zeigt die Ubergabe eines Hahns als Geschenk an die Vorsteher
des Rituals (Abb. 3).

52 Ebd. 54 Lukas STOFFEL, Staatsarchiv
53 E. UEBELMANN, Staatsarchiv Luzern, PA 290/652
Luzern, PA 290/652. 55 ROOSLI, Interview (Anm. 31).




Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 273

Bei solchen Anlassen durchbrachen diese Reisen Strukturen des colonial knowledge, indem
festgedachte Grenzen zwischen Kulturen durchbrochen wurden und die européischen
Reisenden die Rolle von Gisten einnahmen, die sich durch das rituell geforderte Uber-
reichen von Geschenken, die als Opfergaben dienten, in das Ritualgeschehen eingliederten.
Sie traten somit in ein Ritualgeschehen ein, dessen Verlauf in den Handen der indigenen
Amtstrager und Amtstragerinnen lag. Die systematische Einbindung der schweizerischen
Missionseinrichtungen als touristische Infrastruktur und Missionare und Missionsschwes-
tern als Wissensvermittler und Wissensvermittlerinnen bildete das Alleinstellungsmerkmal
der Reisen der Viatours im Tourismus. Arbeitsstitten und Projekte der Missionare und
Missionsschwestern waren Besuchsziele. Zugleich wurde ihnen eine mehrfache Funktion
als Ansprechpartner und Kulturvermittler sowie Tiiroffner zu personlichen Begegnungen
und zu ansonsten unzuganglichen Orten und Anlédssen zugewiesen. Es waren diese mehr-
fachen Dienstleistungen der Missionare und Missionsschwestern vor Ort, die den Charakter
der Reisen der Viatours bestimmten.

7 Missionare und Missionsschwestern
als cultural brokers

Wie im vorangegangenen Abschnitt dargelegt, iibernahmen Missionare und Missions-
schwestern vor Ort die Feinabstimmung des Reiseprogramms und wirkten als Reisefiihrer.
Hierbei traten sie sowohl mit den Reisenden als auch mit der lokalen Bevolkerung in Inter-
aktion und nahmen eine vermittelnde Rolle zwischen den beiden Gruppen ein.

Thre Rolle war zentral, da eine direkte Kommunikation zwischen den Reisenden aus der
Schweiz und der lokalen Bevolkerung schon aufgrund der Sprachbarriere in vielen Féllen
erschwert bzw. unmoglich war. Die Missionare und Missionsschwestern vor Ort spielten
insbesondere bei den Reisen in Asien durch ihre Sprachkenntnisse eine ausschlaggebende
Rolle. Dank diesen konnten die Reisenden im Rahmen des Reiseprogramms Begegnungen
mit der lokalen Bevolkerung und ihrer Kultur erleben.

Anton Ro6sli formulierte riickblickend {iber seine Kontakte mit Missionaren und lokaler
Bevolkerung nach den Reisen:

»Ich habe eigentlich kaum mit einem Einheimischen seit damals Kontakt gehabt. Mit
Missionaren schon, also Missionsschwestern, aber mit Einheimischen eigentlich nicht. Ist
vielleicht meine Schuld, ich weiss es nicht.«>>

Die Begegnung mit den Missionaren und Missionsschwestern stand im Mittelpunkt. Von
einer solchen Begegnung zeugt das Foto, das ein gemeinsames Abendessen mit Ingenbohler
Schwestern in Taiwan zeigt (Abb.4). Begegnungen mit Menschen vor Ort waren Teil
der Kontexterfahrung der Missionsstation, der »authentischen Reiseerfahrung« und des
Erlebens der Missionsarbeit.

In den Reisedestinationen konnten die Reiseteilnehmerinnen und —teilnehmer - ver-
mittelt iber die Missionare und Missionsschwestern — auch lokale religiése Kultur
kennenlernen erleben. Der Besuch des penti-Festes auf der indonesischen Insel Flores
stellt hierfiir ein Beispiel dar, bei dem es sich nicht um eine folkloristische Inszenierung
handelte. Gleichzeitig stellt sich die Frage, ob hier Begegnungen mit der lokalen
Bevolkerung im Vordergrund standen, oder ob es doch eher um ein touristisches Erleben
des Rituals oder der Feierlichkeiten ging, das primiar das exotische Arbeitsfeld der
Missionare und Missionsschwestern den Reiseteilnehmerinnen und Reiseteilnehmern
erfahrbar machen sollte.




274 Uta Karrer und Harald Grauer

In dieses Erleben des Arbeitskontextes der Missionare und Missionsschwestern fiigt
sich fur die Reisenden der Besuch von christlichen Gottesdiensten ein, die Missionare
in sogenannter inkulturierter Form feierten, wie auf den im Anhang gezeigten Bildern
(Abb. s, 7). Die Missionare in Taitung, Taiwan, tragen liturgische Gewéander, die an die
traditionelle lokale Kleidung angepasst ist. Deren Bedeutung wird dadurch betont, dass
die einheimischen Gottesdienstbesucher ebenfalls lokale Bekleidung tragen.

Da von Seiten der die Gottesdienste leitenden Missionare einerseits festgelegt wird, was
als lokales Kulturgut in den Gottesdienst integriert werden kann, und andererseits, was den
Reisenden dann in dem jeweiligen Gottesdienst prasentiert wird, nehmen die Missionare
und Missionsschwestern in diesem Punkt wiederum im Sinne von R. Habermas und
R. Hélzl die Rolle der cultural brokers ein.>® Die Missionare stellten die Schnittstelle dar,
iber die sich die Reisegruppe und die lokale Bevolkerung begegneten. In ihren Hianden
lag beispielsweise die Vermittlung der Umgangsformen und Verhaltensweisen, so etwa bei
dem Besuch des penti-Festes.

8 Selbstinszenierung und Fundraising

Die Missionare und Missionsschwestern traten einerseits als kulturvermittelnde und
touristische Dienstleister auf. Gleichzeitig gab dies ihnen und den Missionsgesellschaften
die Moglichkeit, Offentlichkeitsarbeit und Fundraising zu betreiben. Mit Hilfe des Reise-
programms steuerten die Missionare und Missionsschwestern die Begegnung der Reisenden
mit der Missionsarbeit und der lokalen Bevolkerung. Dadurch, dass sie die Zugange schufen
und Begegnungen erméglichten, vermochten sie das Bild, das sich die Reiseteilnehmer und
Reiseteilnehmerinnen von Mission machten, zu beeinflussen.

Bei der Besichtigung der Einrichtungen der Missionsmitarbeiter vor Ort wurde auf
bereits geleistete Spenden aus der Schweiz verwiesen. Anton R66sli berichtet, dass von den
Missionaren oder Missionsschwestern bei den Fithrungen beispielsweise gesagt wurde, »das
ist vom Fastenopfer bezahlt und das ist von der Caritas bezahlt und so weiter«.>”

Es wurden gezielt Einrichtungen wie Krankenhduser und Erziehungs- und Schul-
einrichtungen fiir Kinder zur Besichtigung ausgewihlt, bei denen anzunehmen war, dass
eine Begegnung mit diesen Einrichtungen sich positiv auf das Spendenaufkommen aus-
wirken wiirde. In dieser Hinsicht war der Besuch einer von Missionsschwestern getragenen
Geburtsstation in Dar-es-salam wihrend der Ostafrikareise im Jahr 1972 eine ideale Wahl,
da diese Einrichtung die zwei zentralen Spendenmotive medizinische Versorgung und Hilfe
fur Kinder miteinander verband.

Die besuchte Geburtsstation und das in Abbildung 6 gezeigte Bild weisen auf eine
Kontinuitét in der Berichterstattung und den Illustrationen in Missionszeitschriften, wie sie
seit dem 19. Jahrhundert von katholischen Missionsgesellschaften in der Schweiz vertrieben

56 HABERMAS/HOLZL, Mission 59 Marcel DREIER, »Europdisch 60 Lothar KASER, Fremde Kulturen.
(Anm.10),17. gebdren«. Katholische Mission, Mut- Eine EinfUhrung in die Ethnologie,
57 ROOSLI, Interview (Anm.34). terschaft und Moderne im landlichen 3. Aufl., Erlangen 2005, 235ff.

58 Katharina GREIFELD, Einfiihrung Tansania 1930-1960, in: Linda RAT-

die Medizinethnologie, in: DIES. (Hg.),  SCHILLER/Siegfried WEICHLEIN (Hg.),

Medizinethnologie. Eine Einfiihrung, Der schwarze Korper als Missions-

Berlin 2013,13-37. gebiet. Medizin, Ethnologie, Theologie

in Afrika und Europa 1880-1960,
Koln 2016, 153-174 (fir das Beispiel
Geburtshilfe).




Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 275

wurden, hin. Hierbei handelt es sich um Zeitschriften wie Mariannhill, Betlehem, Missions
(Peres Blancs Fribourg) oder den Michaelskalender. Die von Anton Ro6sli aufgenommene
Fotografie zeigt eine Missionsschwester, an ihrem Habit erkenntlich, und eine junge Mutter,
die auf einem Bett sitzend ihr neugeborenes Kind in den Armen halt, so dass nur der Kopf
des Kindes sichtbar ist. Wihrend die Schwester ihren Habit tragt, der den einzigen, aber
eindeutigen religiosen Referenzpunkt auf dem Bild bildet, ist die junge Frau unbekleidet,
ihr Korper ist jedoch von der Brust abwirts mit einer weiflen Decke bedeckt und das
Bett mit einem weiflen Betttuch. Dieses Unbekleidetsein der Mutter unterstreicht beim
Betrachter des Bildes eine historisch gewachsene und weit verbreitete Vorstellung von
Afrika in Europa. Mission wird durch die Fotografie mit medizinischer Hilfe und Fortschritt
verbunden, symbolisiert im Weif3 der Decken und des Betttuches, das fiir die medizinische
Hygiene und damit Entwicklung steht. Diese Aufnahme spricht solchermafien in direkter
Weise die Vorstellung einer vermeintlichen Gewissheit des colonial knowledge an, die darin
bestand, dass westliche Biomedizin die einzige Form wirksamer Medizin darstellt®® und
dieser daher eine Schliisselfunktion in der »Zivilisierung« oder » Modernisierung« aufler-
europiischer Gesellschaften zukomme.> Letztlich findet sich dieses binire Denken, das
die westliche Biomedizin gegen traditionelle Formen von Medizin und Heilung ausspielt,
noch im 21. Jahrhundert in einzelnen missionarischen Kontexten.®°

Der Empfang von Reisegruppen der SKVV diente, wie Anton Ro6sli wiederholt anmerkte,
den Missionsgesellschaften fiir ihre Selbstinszenierung und fiir das Fundraising. Die
Moglichkeit zur Begriindung langerfristiger direkter Austauschbeziehungen zwischen den
Heimatgemeinden der Reiseteilnehmer und Reiseteilnehmerinnen und den prisentierten
Missionseinrichtungen stellte ein mogliches Ergebnis der Reiseplanung dar.

Die Teilnehmenden sollten die Information zur Missionsarbeit in ihre Gemeinden
in der Schweiz zuriicktragen. Die entstandenen Netzwerke konnten die Missionare und
Missionsschwestern fiir Besuchs- und Fundraising-Reisen in die Schweiz nutzen.

9 Fazit: Reisen und Wissenstransfer

Die Begegnung mit den im Ausland titigen Missionaren aus der Schweiz bildete
fiir die schweizerischen Reisenden den Angelpunkt der Reisen. Die Missionare und
Missionsschwestern nahmen fiir die Reisenden die Rolle von cultural brokers wahr,
wiahrend sie den Reisenden zugleich ihre Tétigkeit als cultural brokers fir die einheimische
Bevolkerung prasentierten. Es sind nicht primér die traditionell gesprochen individuellen
Bekehrungen, etwa die Anzahl der Taufen, die die Missionare présentierten, sondern
die von den Missionaren und Missionsschwestern unterhaltenen Einrichtungen einer
zeitgendssischen, westlich gepragten Entwicklungshilfe wie Schulen, Krankenhéuser und
Ausbildungsstitten, die gezeigt wurden.

Neben der Prasentation infrastruktureller Einrichtungen erméglichten die Missionare
als cultural broker den Reisenden den Zugang zu den »authentischen« Begegnungen mit
den Menschen und ihrer Lebensweise vor Ort. Die Missionare und Missionsschwestern
gestalteten die Punkte im Programm, die mit der jeweilig als traditionell erachteten Kultur
in Verbindung standen. Dies schloss auch unterschiedliche Formen christlicher inkul-
turierter Liturgie ein, die in gewissem Mafle einen von den Missionaren herbeigefiihrten
Schnittpunkt zwischen traditioneller Kultur und Modernitét bildete, indem sie die mit
»Moderne« assoziierte Religion des Christentums, genauer genommen des Katholizismus,
mit Symbolen und rituellen Praktiken aus der traditionellen indigenen Religion verband.




276 Uta Karrer und Harald Grauer

Die schweizerischen Missionare und Missionsschwestern bewegten sich damit in einem
Spannungsverhiltnis, da sie einerseits das »authentisch « Traditionelle als Reisehhepunkt
zeigen sollten und andererseits den wirtschaftlichen und technischen Fortschritt, der durch
die Arbeit der Mission und anderer Entwicklungshilfeorganisationen herbeigefithrt wurde.

Im Unterschied zu dem Medium der Missionszeitschriften bot das Reiseformat des
SKVV den Missionaren und Missionsschwestern gewisse Freirdume, die ihnen erlaubten,
das zu zeigen, was ihnen als vor Ort Tatigen wichtig erschien. Gleichzeitig wurde jedoch
die direkte Begegnung mit der einheimischen Bevolkerung iiber die Missionare und
Missionsschwestern gefiltert, die als Ubersetzende und Vermittelnde wirkten.

Einerseits zeigt sich eine Fortsetzung fritherer Formen des interkulturellen Wissens-
transfers durch Mission und andererseits ist ein Abbau von Filter-und Zensurstufen
festzustellen. Die Begegnung mit dem »Fremden« verlduft fiir die Missionstouristen und
-touristinnen in einer direkteren, dialogischeren und letztlich demokratischeren Form, als
dies in den klassischen Missionswerbemedien geschah. Es zeigt sich aber auch hier, dass
der Vermittlungsprozess wihrend der Reisen ein ambivalenter war, der einerseits den
traditionellen Wissensbestand des colonial knowledge und dessen Narrative fortschrieb,
andererseits, wie anhand des penti-Festes illustriert, diese aufbrach. So wurden den
Schweizer Reisenden neue Rollen in der Begegnung mit dem Fremden zugewiesen. Gleich-
zeitig zeugt das Reiseangebot des SKVV aber auch von einer Verschiebung des Verhéltnisses
zwischen den katholischen Laien in der Schweiz und den Missionaren und den Missions-
schwestern, da die Hauptorganisation der Reisen in Hinden der Laienorganisation SKVV
lag, die mit den Vertreterinnen der Missionsgesellschaften und missionierenden Orden auf
Augenhohe tiber den Verlauf der Reisen verhandelte.

Infolge des direkten Erlebens von Institutionen wie Krankenhdusern und Schulen
wurden den Reiseteilnehmerinnen und Teilnehmern Moglichkeiten erdfinet, nach ihrer
Riickkehr in die Schweiz Direktférder- und Austauschprogramme zu starten. Neue
Begegnungen mit der einheimischen Bevolkerung konnten entstehen, die weniger stark
an die Brokertatigkeit der Missionare und Missionsschwestern gebunden waren und die
zu noch direkteren Begegnungen in Form von Besuchen fithren konnten. Im Anschluss an
diese Uberlegung kann die Frage gestellt werden, inwieweit diese Reisen und insbesondere
daraus hervorgegangene personliche Kontakte dazu beitrugen, das geteilte colonial
knowledge nachhaltig aufzubrechen. Dieser Frage weiter nachzugehen, wiére Teil einer
Folgeuntersuchung, die die weitergehende Transformation des Schweizer Engagements
in der Entwicklungszusammenarbeit und im internationalen Austausch zum Thema hatte.

Zugleich ist darauf zu verweisen, dass der Wissenstransfer durch die Aufnahmen
von Anton Roosli keinen abgeschlossenen Prozess darstellt. Anton R60sli hat in einer
doppelten Rolle nicht nur die Fotografien erstellt, sondern in dem oral-history-Projekt
auch Informationen zu den einzelnen Fotografien an das Fotoprojekt der SGV weiterge-
geben. Diese Fotografien werden nun mit Titeln, Schlagworten, geographischen Angaben
und Datierungen versehen und auf der Website des Fotoprojektes einer breiten Offentlich-
keit zuganglich gemacht. Auf diese Weise setzt das Projekt gemeinsam mit den Autoren
dieses Textes den Wissenstransfer fort. Herausforderung fiir die Zukunft ist, stindig
iber diesen Prozess des institutionell und digital vermittelten Wissens zu reflektieren
und Sichtweisen, insbesondere der in diesen Fotografien dargestellten Personenkreise,
miteinander in Austausch zu bringen. .




Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 277

Fotos: Anton R&0s!
Archiv der
Schweizerischen
Gesellschaft fur
Volkskunde in Basel

Abb. 1

Sagewerk in der Nahe
von Yaounde. Das
besichtigte Sagewerk
war einer Holzfach-
schule angeschlossen,
die von der Schweizer
Caritas finanziert
wurde.

Yaounde 1972

Abb. 2

Léwinnen im

Tsavo Nationalpark.
Kenia 1972

Abb. 3

penti-Fest. Vertreter

der Manggarai haben
von der schweizerischen
Reisegruppe einen
Hahn als Geschenk
erhalten.

Flores 1979




Uta Karrer und Harald Grauer

Abb. 4
Abendessen der
schweizerischen
Reisegruppe

mit Ingenbohler
Schwestern.
Taitung 1976

Abb.5
Schweizerische
Missionare der SMB
in lokaler Tracht beim
Gottesdienst in Taitung.
Taitung 1976

Abb. 6
Missionsschwester
mit junger Mutter in
Mutterstation.
Dar-es-salam 1972

Abb. 7

Gottesdienst mit
indigener Bevolkerung
1976 inTaitung.
Taitung 1976




KLEINER
BEITRAG

Wo das Wasser
hinabstiirzt

und aus Sand
Kristalle wachsen

Das KuNgoni Center of Culture
and Art (Mua/Malawi)

von Klaus Vellguth

as KuNgoni Center of Culture and
D Art,! an dem es zu einer fiir Afrika

einzigartigen Synthese von Theologie,
Anthropologie und Afrikanischer Kunst
kommt,? befindet sich in Mua (Malawi), das
circa 150 Kilometer von Lilongwe entfernt
nahe dem Lake Malawi liegt. Es entstand am
Rande einer Missionsstation der Weiflen
Viter im Dedza-Distrikt, in deren Hianden
die Leitung des Zentrums bis heute liegt.

Die Geschichte
der Missionsstation von Mua

ImJahr 1902 griindeten die Afrikamissionare
die Mission in Mua (Malawi), die heute als
eine der dltesten Missionsstationen des ost-
afrikanischen Landes gilt.> Geprigt war die
missionarische Tatigkeit der Weiflen Vater
in Mua von Anfang an von Evangelisation,
Bildungsarbeit und der Bekampfung von
Armut.* So bauten die Weiflen Viter im

1 KuNgoni Center of Culture and Art,
Box 41, Mtakataka (Malawi). E-Mail:
admin@kungoni.org.

2 Vgl.Martin OTT, African Theology in
Images, Zomba 1999, 87.

3 Bereits im Jahr 1901 hatten die Montfort-
Missionare eine erste Missionsstation in
Nzama errichtet.

4 Inenglischer Sprache wird dabei von
den »drei E« gesprochen: Evangelisation,
Education und Eradication of poverty.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



280

Kleiner Beitrag

gleichen Jahr ein erstes Gebdude fiir ihr
Missionszentrum, das im November 1903
bezogen werden konnte.* Im Jahr 1907 wurde
die erste Kirche der Missionsstation in Mua
eingeweiht.® Sechs Jahre spiter richteten
die WeifSen Viter im Missionshaus einen
Klassenraum ein, aus dem sich (seit 1942 mit
eigenen Raumlichkeiten) die Mua Catholic
Primary School entwickelt hat. Nachdem
sich in Mua die ersten Weiflen Schwestern
(MSOLA)” niedergelassen hatten, griindeten
sie im Jahr 1923 das erste Hospital, das sie
im Jahr 1928 zunichst um ein nahegelegenes
Leprazentrum erweiterten und spiter zu
einem wichtigen Gesundheitszentrum fiir
die Region ausbauten.®

Mit Cornelius Chitsule (1957-1984),
dem ersten autochthonen Priester des
Landes und spiteren Bischof von Dedza,
sowie Patrik Kalilombe (1972-1979), dem
ersten afrikanischen Bischof von Lilongwe,
stammen zwei bedeutende malawische
Bischofe aus der Mua-Region. An dieser
traditionsreichen Missionsstation am Ost-
hang des Dedzaplateaus griindete Claude
Boucher Chisale,” ein kanadischer Missio-
nar, im Jahr 1976 das KuNgoni Art and
Craft Center, aus dem in den vergangenen
vierzig Jahren ein Pastoral- beziehungs-
weise Kulturzentrum hervorgegangen ist,
das heute die Bezeichnung KuNgoni Center
of Culture and Art trigt."® Seinen Namen
verdankt es einem Wasserfall,!! in dessen
unmittelbarer Nachbarschaft das Zentrum
liegt und dessen Dynamik und lebens-
spendende Kraft die Arbeit des Zentrums
pragen soll.

5 ImJahr 1913 wurde das Gebaude durch
eine zweite Etage erganzt. Nachdem das
Gebdude bei einem Erdbeben in den 8oer
Jahren des 20.Jahrhunderts beschadigt
worden war, wurde es in den Jahren 1989
bis 1992 umfanglich saniert. Vgl. Serge
ST-ARNEAULT, KuNgoni. When water falls,
sand becomes crystal. A Guide to Mua

and the KuNgoni Centre of Culture and Art
Malawi, Mtakata 2007, 41.

Claude Bouchers
anfangliches Wirken in Malawi
(1967-1974)

Untrennbar ist die Geschichte des KuNgoni
Center of Culture and Art mit Claude
Boucher Chisale verbunden.!? Der im Jahr
1941 geborene Kanadier begann bereits
mit vier Jahren - angeregt durch seine
kiinstlerisch gepragte Mutter — zu malen.
Schon wihrend der Gymnasialzeit auf
einer Schule der Franziskaner in Longueuil
experimentierte Boucher im Bereich der
Malerei, Plastik, der Topferei und mit der
Erstellung von Collagen. Mit 21 Jahren ent-
schloss sich Boucher, sich der Gemeinschaft
der Weiflen Viter anzuschlieflen, und
wandte sich zunéchst von der Kunst ab, da
dieser im Rahmen der Seminaristenaus-
bildung kaum Raum zugestanden wurde.
Im Jahr 1967 wurde er jedoch zum Leiter
eines Ausstellungsteams ernannt, das den
christlichen Pavillon mit einer Ausstellung
zum Thema »L’homme déchiré« auf der
Weltausstellung in Montreal gestalten sollte,
und war im Rahmen der Ausstellung auch
mit eigenen Werken vertreten.

Kurz nach seiner Priesterweihe im
Jahr 1967 kam Boucher nach Malawi, wo
er zundchst an einer Missionsstation
der Weiflen Viter in Kasinga, einem Ort
zwischen Dedza und Lilongwe, titig war
und Chichewa lernte.!® Wihrend dieser Zeit
begann er die Arbeit an der Diaserie »The
Good News of Jesus Christ«, zu der mehr
als zweitausend Diaaufnahmen entstanden
sind, die biblische Szenen in Malawi nach-

6 Die erste Kirche wurde im Jahr 1971 durch
ein zweites Kirchengebéude ersetzt, dessen
Fassade im Jahr 1996 erneuert wurde.

7 Die Weifen Schwestern waren in Mua bis
zum Jahr 1991 tatig.

8 Die Bedeutungder Einrichtung fir die
gesamte Region lasst sich daran erkennen,
dass beispielsweise im Jahr 1934/35 mehr als
zehntausend Patienten und Patientinnen im
Hospital behandelt worden sind.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



281

Kleiner Beitrag

stellen. Hier zeigte sich schon die Ambition
von Boucher, Ansitze einer Inkulturation
des Christentums zu entwickeln und zu for-
dern. Riickblickend schrieb Boucher: »Ich
fragte mich, wie die Malawier Jesus als ihren
Bruder erkennen konnten. Es bedeutet ihnen
sicher nicht viel, ob nun Jesus ein weifles
oder ein schwarzes Gesicht hat. Bei weitem
entscheidender ist es, ob sein Benehmen und
sein Handeln afrikanisch sind, ob die Wege,
auf denen er geht, und die Landschaften, die
er durchwandert, denen in Malawi dhnlich
sind. [...] Gliucklicherweise ahnelt Malawi
dem Heiligen Land in vielerlei Hinsicht. Es
fehlt nicht an Bergen und Tilern, an Seen
und Fliissen, die auch der Berg Tabor und
der Berg Kidron, der See Genesareth und
der Jordanfluss sein konnten.« '

Im Jahr 1968 wurde Boucher nach Nsipe
versetzt, wo er bald afrikanische Kiinstler
um sich scharte, mit denen er mehrere
Kirchen kiinstlerisch gestaltete. Schon
damals legten die Kiinstler Wert darauf,
afrikanische Materialien zu verwenden, um
dadurch ihre Achtung vor den afrikanischen
Werkmaterialien auszudriicken. Die Kiinst-
lergruppe von Nsipe erregte schnell die Auf-
merksamkeit der Christen in Malawi, und so
lief} sich auch Patrick Kalilombe, der erste
afrikanische Bischof von Lilongwe, einen aus
einem Tsanyabaum geschnitzten Bischofs-
stab von den jungen christlichen Kiinstlern
gestalten. Doch auch jenseits der Landes-
grenzen wurde man auf die Kiinstler auf-
merksam. Im Rahmen des Katechetischen
Kongresses, der im Jahr 1972 in Nairobi statt-
fand, présentierten die Kunstler rund um

9 Claude Boucher Chisale wurde im Jahr
1941in Kanada geboren und lief sich im Jahr
1967 zum Priester weihen. Im gleichen Jahr
kam er nach Malawi.

10 Vgl. ST-ARNEAULT, KuNgoni. When
water falls (Anm.5),13; Piet VAN HULTEN,
Cultural Centre. Witness of Faith, in: Petit
Echo (2009) 1004, 466-468; OTT, African
Theology (Anm. 2), 87-120.

11 KuNgoni bezeichnet in der Sprache
der Chichewa einen Wasserfall.

12 Vgl. OTT, African Theology

(Anm. 2), 89-94.

Claude Boucher ihre christlich inspirierten
Werke. In dieser Zeit entstanden auch erste
Plane fiir ein eigenes Kunstzentrum in Ost-
afrika. Doch bevor die Pline umgesetzt
werden konnten, wollte Boucher zunéchst
einmal seine ethnologischen Kenntnisse
vertiefen.!> So hielt er sich von 1974 bis 1975
zundchst neun Monate zu einem Sabbatjahr
am Ggaba-Pastoralinstitut in Uganda auf,
unternahm anschlieflend Feldforschungen
in Sambia und Malawi und studierte schlief3-
lich im Folgejahr 1975/1976 am Institut fiir
orientalische und afrikanische Studien
(SOAS) in London Anthropologie.

Griindung des KuNgoni Center
of Culture and Art

Urspriinglich hatte Claude Boucher Chisale
vorgehabt, nach seiner Riickkehr aus London
in Nsipe in der Pastoral tdtig zu werden
und dort ein Kiinstler-Zentrum sowie ein
Forschungszentrum fiir Kultur zu initiieren,
doch verweigerte der Bischof von Dedza,
Cornelius Chitsulo, seine Zustimmung fiir
solch ein Zentrum an diesem Ort, da er
ein Kunstzentrum in Mua favorisierte, das
sich stiarker am allgemeinen Geschmack
orientiert und sich primér als einkommens-
schaffende Mafinahme fiir die am Zen-
trum tatigen Kunsthandwerker versteht.
Boucher war gegen eine Ansiedlung seines
Zentrums in Mua, da in Mua nicht (wie
in Nsipe) die Ngoni, sondern die Chewa
angesiedelt sind. Er befiirchtete im Fall
einer Ansiedlung in Mua einen Konflikt

13 Gerardo GONZALVEZ/Antonio
CALVERA, KuNgoni: Centro de arte y de
vida/en colab. con Claude BOUCHER, in:
Mundo negro 31(1990) Heft 334, 34-42,
hier 37.

14 Claude BOUCHER, Présenter le message
en beauté, in: Missions d’ Afrique 70
(1974) 2, 6.

15 Vgl.Martin OTT, Dialog der Bilder. Die
Begegnung von Evangelium und Kultur in
der afrikanischen Kunst, Freiburg 1995, 84.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



282

Kleiner Beitrag

mit den Chewa, da er sich intensiv mit dem
als Geheimkult gepragten gule wamkulu
beschiftigt hatte und mit Widerstand der
Chewa gegen die Auseinandersetzung eines
Ausldnders mit ihrem Geheimkult rech-
nete.'® Da der Konflikt zwischen Boucher
und seinen Mitstreitern auf der einen und
Bischof Chitsulo auf der anderen Seite nicht
zu 1osen war, willigte Boucher schlief3lich
ein, das von ihm geplante Zentrum in Mua
zu errichten. Das Gebiet um Mua herum
zéhlt zu den édltesten Stammesgebieten der
Chewa, deren Geschichte bis in das Jahr 750
nach Christus zuriickverfolgt werden kann.
In Mua begegnete Claude Boucher Chisale
unterschiedlichen afrikanischen Kulturen,
unter anderem den Chewa, Yao, Wiza,
Matengo, Ngoni und Sena. Zugleich trafen in
Mua verschiedene Religionsgemeinschaften
aufeinander: Sowohl Anhdnger traditioneller
Afrikanischer Religionen als auch Muslime
und Christen hatten sich in dieser Region
niedergelassen. Als ethnischer und religioser
Schmelztiegel ging von dem Ort somit
ein Reiz aus, fiir den der anthropologisch
interessierte Boucher empfinglich war. Und
schlieSlich gab es — dies sprach auch aus der
Sicht der Schnitzer fiir diesen Ort - rund
um Mua ausgedehnte Waldgebiete, deren
Baume hervorragendes Schnitzholz fiir die
Arbeiten der Kiinstler zu liefern versprachen.
Im Oktober 1976 begann Boucher in Mua
den ersten Workshop fiir Schnitzer, und im
Verlauf des Jahres liefSen sich neben Boucher
mit Lenardi Chikasassa sowie dessen Sohn
James Chikasassa und Jibu Sani sowie dessen
Sohn Wilson Sani weitere Kiinstler aus Nsipe
in Mua nieder. Im gleichen Jahr begann

16 Vgl. OTT, African Theology (Anm. 2), 97.
17 OTT, Dialog der Bilder (Anm.15), 88.

18 Vgl.Horst HOHMANN, Briickenschnitzer.
In Mua (Malawi) verbindet Schnitzkunst das
althergebrachte Weltbild der Einheimischen
mit den Traditionen des Christentums, in: Alle
Welt (1996) 11/12,16-17.

die Arbeit an einer ersten Rundhiitte, unter
deren Dach die Schnitzer zusammen-
kommen konnten. Schon in den Anfangs-
jahren des Zentrums wurde es beauftragt,
Exponate einer afrikanischen christlichen
Kunst zu gestalten. Martin Ott schreibt iiber
diese Phase: » Trotz mancher Probleme kann
das Zentrum seinen Weg der lokalen Kul-
turverwurzelung und Inkulturation gehen.
Kirchenausstattungen, groflere Reliefs
und Einzelskulpturen sind - neben vielen
kleineren Arbeiten - die Hauptarbeiten.«”
Es sollten weit éiber hundert Kirchen werden,
die von Kiinstlern des KuNgoni-Zentrums
gestaltet wurden. Dabei reicht die Art der
Dekoration von einfachen geometrischen
Verzierungen {iber freskenartig gestaltete
biblische Szenen bis hin zu umfangreichen
Schnitzereien. ImJahr 1981 wurde das
KuNgoni-Zentrum beispielsweise beauf-
tragt, ein 8 x 3 Meter grofles Fresko fir
die Kirche in Milala (Diozese Zomba) zu
gestalten. Dabei war den Kiinstlern des Zen-
trums wichtig, Kirchenausstattungen nicht
zu kopieren, sondern jede Ausgestaltung
unter einem eigenen Leitgedanken zu kon-
zipieren und zu realisieren.

In den Folgejahren schlossen sich zahl-
reiche junge und talentierte Kiinstler dem
KuNgoni-Zentrum an, so dass im Jahr
1984 bereits zehn Meisterschnitzer in Mua
tatig waren. In dieser Phase entstanden
mit den Lagern, den Schulungs- und Aus-
stellungsraumen, den drei Rundbauten
fur die Schnitzer, Maler und Topfer sowie
weiteren Wohnhéusern fiir die Kiinstler
und ihre Familien die Gebdude, die bis
heute das KuNgoni-Zentrum priagen. Um

19 Beieinem spateren Staatsbesuch in Eng-
land im Jahr 1988 bestellt Staatsprasident
Banda weitere Exponate in Mua, um diese
als Gastgeschenke im Rahmen seines Staats-
besuchs weiterzugeben. Vgl. OTT, Dialog
der Bilder (Anm.15), 100.

20 Vgl.J. C. LEMAY, Gaba.The Chapel.
Religious Art: An African expression. Unver-
offentlichtes Dokument, Eldoret, o. Datum.
21 Vgl. OTT, African Theology (Anm. 2), 87.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Kleiner Beitrag

283

das Areal als ein »religioses Biotop« zu
gestalten, wurde in einer parkdhnlichen
Anlage ein kleiner Zoo errichtet.'”® Das
Jahr 1985 stellte einen Hohepunkt fiir das
Kinstlerzentrum von Mua dar, da zahl-
reiche Arbeiten abgeschlossen werden
konnten, die auf das Renommee des Zen-
trums verweisen. So waren u. a. 21 Reliefs
und Skulpturen von der malawischen
Regierung bestellt worden, die Staats-
prasident Banda als Geschenke fir die
konigliche Familie auf seine England-
reise mitnahm.'® Dariiber hinaus wurden
in diesem Jahr 30 Exponate in der Aus-
stellung christlicher Kunst anlésslich
des Eucharistischen Weltkongresses in
Nairobi prisentiert. Auch das Geschenk
der AMECEA (eine Skulptur »Christ - our
Ancestor«) sowie der malawischen Bischofe
(ein Bischofsstab) fiir Papst Paul VI. waren
im KuNgoni-Zentrum in Auftrag gegeben
worden. Die Kapelle des Gaba-Institus in
Eldoret (Kenia) war ebenfalls von Kiinst-
lern aus Mua gestaltet worden.?® Im ersten
Vierteljahrhundert seit Griindung des Zen-
trums wurden nicht nur Kirchen in Malawi,
sondern dariiber hinaus auch in Sambia,
Mosambik, Kenia, Uganda, Namibia, Stid-
afrika, Italien, England, Irland, Belgien,
Deutschland, Osterreich und Kanada von
Kiinstlern aus Mua gestaltet.?! Dies zeigt,
mit welch enormer Schaffenskraft die
Kiinstler von KuNgoni titig waren. Immer
wieder widmet sich das Zentrum grofieren
Projekten. So entwickelten 16 Kiinstler
aus Mua im Zeitraum von drei Jahren ins-
gesamt 50 Einzelobjekte zur Gestaltung
der Hauskapelle von missio in Miinchen.?

22 Vgl. miss10 (Hg.), Alles Leben stromt
aus Gott, Miinchen 2010; MISSI0 (Hg.), Das
Geheimnis vonTod und Leben. Afrikanische
Theologie im Bild. Medien zur Inkulturation,
Minchen, 1994; MISSIO (Hg.), Wie der
Glaube Wurzeln schldgt. Inkulturation in
Malawi, Mlnchen 1993; MIssI0 (Hg.), Haus-
kirche und Sakramentskapelle im Hause
missio Miinchen. Gestaltet von Kiinstlern des
KuNgoni Art Craft Centers, Mua Mission in
Dedza, Malawi, Miinchen o. Datum. Im Jahr
2002 schuf Boucher zusammen mit Tambala

Die nationale und internationale
Anerkennung fiihrte dazu, dass einige
Schnitzer das KuNgoni-Zentrum ver-
lielen und sich selbstindig machten,
wiahrend andere Kiinstler wie Muaza
Maleka, MacDonald Michongwe, Alano
Chindiwo, Smart Bigula, Patrick Maleka
oder Thomas Mpira sich zu den das Zen-
trum tragenden Meisterschnitzern ent-
wickelten. Im Jahr 1991 wurde der Grundstein
des Chamare-Museums gelegt, das in drei
Rundhiitten die ethnologische, kiinstlerische
und pastorale Arbeit widerspiegeln soll, die
am KuNgoni-Zentrum geleistet wird. Das
Museum sollte aber auch dazu beitragen,
dass bei der Bevolkerung ein Bewusstsein
fiur den Wert und die Wiirde der eigenen
Kultur entsteht und damit, so Boucher, einem
kollektiven Minderwertigkeitskomplex ent-
gegengewirkt wird:** »Eines der Hauptpro-
bleme, unter dem die Gesellschaft und die
Kirche in Malawi leiden, ist ein tief sitzender
Minderwertigkeitskomplex. Immer hat
man den Menschen gesagt, dass das, was sie
besitzen, zu nichts niitze sei, dass sie keine
Werte hitten. Das hat die Kolonialisation
betont und in diese Kerbe hat — auf eine andere
Weise — auch die Kirche geschlagen. Die
Menschen haben sich deswegen angewohnt,
immer nach draulen, nach Ubersee, zu den
anderen zu schauen. [...] Deswegen sage
ich, dass KuNgoni vor allem ein Zentrum
der Bewusstseinsbildung ist. Wir wollen ein
Gefiihl fiir den eigenen Wert und die eigene
Wiirde entstehen lassen. Das schliefit dann
notwendigerweise die malawische Kunst mit
ein. Auflerdem gibt das den Menschen wieder
Vertrauen zuriick. «2*

Mponyani fiir missio auch das groformatige
Motiv »The Gospel Seed«. Vigl. MIssIO (Hg.),
Das Geheimnis vonTod und Leben: Ein
Gemalde mitThemen der Inkulturation in
Malawi von Claude Boucher und Tambala
Mponyani, Miinchen o. Datum.

23 Vgl. HOHMANN, Briickenschnitzer
(Anm.18),16-17.

24 GONZALEZ/CALVERA, KuNgoni
(Anm.13),38.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



284

Kleiner Beitrag

Kunst und Inkulturation

Als Claude Boucher nach Malawi kam
und die Diareihe »Projekt Gute Botschaft«
entstand, war das Konzept noch stirker
vom Gedanken einer Kontextualisierung
des Evangeliums gepriagt - was eher
einem religionspadagogischen Ansatz
einer korrelativen Vermittlung entspricht.
Doch schon bald entwickelte Boucher sein
hermeneutisches und offenbarungstheo-
logisches Verstindnis weiter, und so reifte
sein Verstindnis einer Inkulturation des
Evangeliums, einer inkulturierten Liturgie
sowie einer inkulturierten christlichen
Kunst.?® Auch wenn die Begriffe der Kon-
textualisierung bzw. der Inkulturation
héufig synonym verwendet werden, gibt es
eine spezifische Differenzierung zwischen
diesen beiden Termini. Der Begrift der Kon-
textualisierung bezeichnet in Anlehnung
an den soziologischen Begriff der Akkul-
turation bzw. den missionsgeschicht-
lichen Begriff der Akkomodation die im
Rahmen der interkulturellen Begegnung
erfolgte Aneignung von Kulturelementen
einer anderen, spezifischen Kultur. Dagegen
bezeichnet die Inkulturation in Anlehnung
an den von Melville Herskovits entwickelten
soziologischen Begriff der Enkulturation?®
die Aneignung einer spezifischen Kultur

25 Vgl.Georg VOLLINGER, Rosenkranz und
Zauberhorn, in: Kontinente 31(1996) 6,18-21.
26 Vgl.Melville J. HERSKOVITS, Man and his
works. The science of cultural anthropology,
New York 1948, 39ff.

27 Vgl.Giancarlo COLLET, Vom theologi-
schen Vandalismus zum theologischen
Romantizismus? Fragen einer multikulturel-
len Identitat des Christentums, in: Monika
PANKOKE-SCHENK/Georg EVERS, Inkultura-
tion und Kontextualitat. Theologien im welt-
kirchlichen Austausch. FS Ludwig Bertsch,
Frankfurt 1994, 37-49, hier 41.

28 Vgl.Johannes SCHUTTE, Fragen der
Mission an das Konzil, in: DERS. (Hg.),
Mission nach dem Konzil, Mainz 1967,

9-20, hier 15.

29 Vgl.Martin OTT, Auf der Suche nach
Identitat. Einige Anmerkungen zum Stand
der Afrikanischen Theologie aus der Sicht
eines »Gastarbeiters «», in: Zeitschrift fur
Missionswissenschaft und Religionswissen-
schaft 86 (2002) 2, 84-98.

durch das Individuum bzw. die Kirche. Dies
stellt einen permanenten hermeneutischen
Vorgang dar, bei dem das Evangelium in
einer spezifischen sozio-politischen bzw.
religios-kulturellen Situation zu einer
inspirierenden und transformierenden Bot-
schaft wird.>” Letztlich kénnen Inkulturation
und Kontextualisierung als die beiden rezi-
prok aufeinander bezogenen Dynamiken
eines hermeneutischen Prozesses verstanden
werden, der aus den Bewegungen eines
Annehmens und Abgebens, aus einem
Ein- und Ausatmen besteht.8

Bei der Inkulturation, die fiir Glaubige
einen identitatsstiftenden Charakter
besitzt,* geht es nicht nur um das Auf-
tragen eines oberfldchlichen christlichen
Farbanstrichs, sondern um eine tiefgehende,
radikale Begegnung des Christentums
mit einer Kultur, die die Kultur bis in
ihre Wurzeln hinein verandert.*® Ottmar
Fuchs schreibt tiber das Verhiltnis der
beiden oft synonym gebrauchten Begriffe
Kontextualisierung und Inkulturation:
»Wiahrend man Kontextualitat eher als
horizontales Nebeneinander verschiedener
flachiger Vernetzungen und Strukturkom-
plexe eines Tatbestandes beschreibt, benennt
Inkulturation dessen vertikale, also wur-
zelhafte Tiefenstruktur und Tektonik im Kul-
turgefiige. Es geht »um eine Tiefenerfassung

30 Vgl. PAUL V1., Apostolisches Schreiben
Evangelii nuntiandi Seiner Heiligkeit Papst
Paul vI. an den Episkopat, den Klerus und
alle Glaubigen der Katholischen Kirche tber
die Evangelisierung in der Welt von heute,
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz
(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls
2), Bonn 1975, 15f; Karl Josef RIVINIUS, In-
kulturation, in: Stimmen der Zeit 212 (1994)
10,687-696, hier 687.

31 Vgl.Ottmar FUCHS, Gott hat einen Zug
ins Detail. «Inkulturation» des Evangeliums
hierzulande, in: Ottmar FUCHS/Norbert
GREINACHER/Leo KARRER/Norbert
METTE/Hermann STEINKAMP, Das Neue
wachst. Radikale Veranderungen in der
Kirche, Mlnchen 1995, 72.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



285

Kleiner Beitrag

von Kultur/Kulturen bis in deren Wurzeln
hinein««* Dabei setzten sowohl der Begriff
der Kontextualisierung als auch der Inkul-
turation voraus, dass die mit den Begriffen
verbundenen Prozesse sich jeweils dem zu
vermittelnden Text bzw. der christlichen
Botschaft verpflichtet wissen.*>
Exemplarisch fiir die am KuNgoni Center
of Culture and Art entwickelte Inkulturation
des Christentums in die afrikanische Kunst
und Kultur hinein steht die Darstellung
Christi als »Christus-Kacherebaum«.3?
An dieser Darstellung kann aufgezeigt
werden, wie der Glaube in Malawi Wurzeln
schligt.** In Mua wurde eine Skulptur
entwickelt, die Christus in Form eines
Kacherebaums (Ficus natalensis) zeigt,
der in vielen Regionen Zentralafrikas fiir
sein eigentiimliches Wachstum bekannt
ist. Die Friichte des Kacherebaums werden
von Vogeln gefressen, wobei sie die Samen
auf den Asten bzw. in der Rinde anderer
Baume zuriicklassen. Dort keimen die
Samen, verbinden sich zunachst mit dem
Wirtsbaum und bilden anschlieflend Luft-
wurzeln aus, die nach unten wachsen, um
sich im Erdreich zu verwurzeln. Wenn diese
Verwurzelung stattgefunden hat, kann auf
dem Wirtsbaum ein neuer Kacherebaum
entstehen. Der junge Kacherebaum wird
aus dem Erdreich versorgt und umschliefit

32 Vgl.Martin OTT, Inkulturation in
Malawi. Eine Bestandsaufnahme nach der
Afrikanischen Synode, in: missio konkret
(2010) 2, 3-6; Hans WALDENFELS, Gottes
Wort in der Fremde. Inkulturation oder
Kontextualitat, in: PANKOKE-SCHENK/
EVERS, Inkulturation und Kontextualitat
(Anm. 27),114-123, hier 122.

33 Vgl.Martin OTT, Ein Glaube in vielen
Kulturen. Inkulturation — Worum gehtes?,
in: Martin OTT/Bernhard BARTH, Wie der
Glaube Wurzeln schlagt. Inkulturation in der
Weltkirche, Miinchen 1993; Martin OTT,
Kacherebaum und Maisfeld. Inkulturation

in Malawi, Miinchen 1991.

34 Vgl.Claude BOUCHER/Boniface THOLE,
KuNgoni Centre of Culture and Art. Cultural
values as resources for reconciliation and
forgiveness: the Case of KuNgoni Art Centre,
Diocese of Dedza, Malawi, in: Cultural
resources for reconciliation and forgiveness.
Acts of the first meeting of directors of
Catholic cultural centres in Africa (18-22 April

allmihlich die Wirtspflanze, so dass beide
Biaume zu einer Einheit zusammen-
wachsen. Die zweifache Wachstums-
dynamik zunichst von oben nach unten
und anschlieflend von unten nach oben
hat die Kiinstler in Mua dazu angeregt,
Christus in einer allegorischen Anlehnung
als einen Kacherebaum darzustellen:
Wihrend Christus im kenotischen Akt
der Inkarnation »von oben« auf die Erde
gekommen ist, hat er sich in der afri-
kanischen Erde verwurzelt, wird zu einer
Einheit mit der afrikanischen Kultur und
wachst nun auf afrikanischem Boden in den
Menschen Afrikas und ihrer Kulturen.3* Die
Darstellung von Christus als Kacherebaum
ist eine von zahlreichen inkulturierten
Ausdrucksformen in der Kunst, die der
Glaube am KuNgoni Center of Culture and
Art gefunden hat. »The metaphor of the
Kachere tree can be used to talk about
incarnation of Christ or Christianity on
the African soil and also to talk about the
dialogue between culture and Christian
faith.«3¢

Der Ansatz der Inkulturation, der
axiomatisch von einer Offenbarung
Gottes bereits vor der Ankunft der ersten
europdischen Missionare ausgeht, pragt
die Arbeit am KuNgoni-Zentrum.*” In
einem Vortrag, den Claude Boucher im

2006 in Lusaka, Zambia), ed. by Gaspare
MURA, Citta del Vaticano 2007, 137-140, hier
139; Martin OTT, Christus-Kacherebaum.
Meditation zu einer Christusskulptur in
Malawi, in: Werkmappe Weltkirche (1993)
Heft 90, 6.

35 Oft werden zahlreiche weitere Details in
den Korper Christi geschnitzt, die Realitaten
Afrikas darstellen: Im unteren Teil des Kor-
pers finden sich Darstellungen von Armut,
Hunger, Durre, Zwietracht, Kolonialismus
oder Krieg, wahrend Motive auf der oberen
Korperhalfte die Ernte, die Freude, die Unab-
hangigkeit oder den Gemeinschaftssinn
Afrikas darstellen. Martin Ott schrieb dazu:
»Das Leben der Afrikaner ist Christus
gleichsam auf den Leib geschnitzt« (OTT,
Christus-Kacherebaum [Anm. 34], 6).

36 BOUCHER/THOLE, KuNgoni Centre of
Culture and Art (Anm. 34),139.

37 Vgl. ST-ARNEAULT, KuNgoni. When
water falls (Anm. 5), 20.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



286

Kleiner Beitrag

November 2014 im Rahmen der Jahres-
konferenz des afrikanischen Netzwerk
Pastoral hielt, fasste er sein Verstandnis von
Inkulturation zusammen.*® Dabei betonte
er die Vorrangigkeit der Oralitit vor dem
geschriebenen Wort, die Bedeutung eines
Respekts vor Gottes Offenbarungspadagogik,
die Kontinuitdt vom Gott der Ahnen hin zum
lebendigen Gott der Christen, die Bedeutung
der menschlichen Seite Jesu als Sohn Gottes,
die Sorge um eine konkrete Verortung und
Relevanz der Botschaft, die Kultur als einen
»Stolperstein« fiir die gottliche Offenbarung,
die Bedeutung eines holistischen religions-
verbindenden Ansatzes und den Respekt vor
der Schopfung, aus der die Kulturen und
Volker hervorgegangen sind.

Das KuNgoni Center of Culture and Art
gliedert sich heute in ein Handwerker-Zen-
trum, das Chamare-Museum, die
Kafukufuku-Biicherei (mit angegliedertem
Forschungszentrum) und das Namalikate
Village.

Handwerker-Zentrum

Der Geburtsort des KuNgoni Center of
Culture and Art ist das Zentrum der
Schnitzer, das im Jahr 1977 urspriinglich
errichtet worden ist, um Schulabgidngern
eine Ausbildung sowie spéter eine Erwerbs-
tatigkeit zu ermoglichen. Claude Boucher
Chisale baute dazu ein Schnitzzentrum,
in dem er lokale Kunsthandwerker einer-
seits in die Grundlagen der Schnitzerei
einfithrte und ihnen zum anderen neue
Techniken vermittelte. Die von Claude
Boucher Chisale ausgebildeten Schnitzer
gaben wiederum ihr Wissen an spitere
Kunsthandwerker-Generationen weiter.
Heute sind mehr als hundert Schnitzer

38 Vgl.Claude Chisale BOUCHER, KuNgoni
as a Centre of Culture and Art, in: Network
Pastoral Africa, Second Meeting of Network
Pastoral in Africa 22 to 27 November 2014,
unverdffentlichtes Dokument, Lilongwe
2014,17-24, hier 21-23.

am Handwerkszentrum tatig. Gegenseitig
tauschen sie sich tiber ihre Werke aus, und
nur wenn ein Kunstwerk von den anderen
Schnitzern fiir gut befunden worden ist,
gelangt es in den Verkaufsraum. Dieses
Gebiaude (Showroom) wurde im Jahr 1979
errichtet und ist architektonisch nicht nur
wegen der traditionelle Designs aufneh-
menden Fresken interessant. Die Sdulen
des Gebédudes reprasentieren die rund um
Mua anséssigen Volksgruppen der Chewa,
Ngoni, Yao, Matengo, Lomwe und Sena
und symbolisieren die drei Religionen, die
in Mua nebeneinander und miteinander
existieren.

Ausgewahlte Schnitzereien, die im Hand-
werker-Zentrum entstanden sind, werden
in der benachbarten Kunstausstellung (Art
Gallery) prasentiert. Die Schnitzereien aus
Mua sind oftmals von christlichen Sym-
bolen beziehungsweise Illustrationen
gepragt und gelten als gelungene Beispiele
einer Inkulturation des Christentums in
Afrika, da in ihnen Elemente afrikanischer
Kulturen genauso einflieflen wie Elemente
der christlichen Kunst. Kunstwerke aus
Mua sind heute weltweit zu besichtigen,
unter anderem in den Vatikanischen
Museen (Rom) und im Buckingham Palace
(London). Wihrend die Kunsthandwerker
am KuNgoni-Zentrum sich urspriing-
lich - nicht zuletzt inspiriert durch die
umfangreichen Waldbestinde rund um
das Zentrum herum - auf Schnitzereien
konzentriert haben, sind heute neben den
Schnitzern auch Maler sowie Kiinstlerinnen
aktiv, die sich auf die kiinstlerische Weiter-
verarbeitung sowie das Recycling lokaler
Materialien spezialisieren. Produkte, die von
den lokalen Kunsthandwerkern produziert
wurden, konnen in einem Ausstellungsraum
erworben werden.

39 Ein aus Zement gestalteter Bao-
bab-Baum steht heute im Zentrum des
Museums. Vgl. ST-ARNEAULT, KuNgoni.
When water falls (Anm. 5), 22.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Kleiner Beitrag

287

Chamare-Museum

Ebenfalls am KuNgoni Center of Culture
and Art ist mit dem Chamare-Museum ein
Kulturmuseum beheimatet, das drei Abtei-
lungen umfasst, die sich der Kultur der
Chewa, der Ngoni sowie der Yao widmen.
Die drei Hiitten des Museums erinnern an
die drei Zelte, die von den ersten Missio-
naren nach ihrer Ankunft in Mua im Jahr
1902 unter einem Baobab-Baum aufgebaut
worden waren.* Begonnen wurde der Bau
des Museums im Jahr 1991, und es dauerte
insgesamt neun Jahre, bis die Arbeiten am
Museum abgeschlossen waren. Fotos und
Ausstellungsstiicke dokumentieren die
religiose Dimension in den verschiedenen
Kulturen sowie das reiche kulturelle Erbe,
das in den unterschiedlichen Kulturen
beheimatet ist. Ein dem Kulturmuseum vor-
gelagerter Versammlungsraum wird fiir Kon-
ferenzen sowie kleinere Theaterauffithrungen
verwendet. Benannt wurde das Museum nach
Jean-Baptiste Champmartin, dessen Ruf-
name Chamare war und der von 1908 bis 1949
in Mua lebte. Die Statue von Jean-Baptiste
Champmartin im Gesprach mit Cornelius
Chitsulo begriifit die Besucher des Museums
im ersten Raum. In einer ersten Abteilung
fithrt das Museum in die Geschichte der Mis-
sion in Mua und in Fragen der Inkulturation
ein. Die zweite Abteilung des Museums
geht auf die Kultur und Spiritualitdt der
Chewa ein und beheimatet mit weit mehr
als hundert Exponaten eine der grofiten
Sammlungen von Chewa-Masken. Die dritte
Abteilung prasentiert zahlreiche Exponate
der Ngoni und Yao.

Auffillig sind die Fresken, mit denen
Claude Boucher Chisale zusammen mit
Tambala Mponyani die dufleren Fassaden
des Museums in den Jahren 1993 und

40 Vgl.Claude Chisale BOUCHER, Digging
our Roots. The Chamare Museum Frescoes,
Mua 2002.

1994 dekorierte und die zum Thema der
Begegnung gestaltet worden sind.*® Die
Fresken konnen als programmatisch fiir den
Versuch des Museums verstanden werden,
den Besuchern aus dem In- und Ausland eine
Begegnung mit den traditionellen Kulturen
in Mua und damit einen Zugang zur Identitat
der Menschen in Malawi zu erméglichen.
Claude Boucher bezeichnete die Fresken
als Fenster zu den wesentlichen Ereignissen
und Epochen der Menschen bzw. Stimme,
die sich in der Mua-Region niedergelassen
haben: »Central to each fresco is the theme
of encounters. These encounters, between
hunter-gatherers and agriculturist, warriors
and traders, pastoralists and colonialists, and
new beliefs and old customs have shaped
the rich culture, beliefs and history of the
people of the central region of Malawi. Be
carefully peeling back each layer of history to
its source, one can find the roots of identity
and, in turn, be granted the beginnings of
understanding.«*! Im Jahr 2003 schrieb ein
protestantischer Geistlicher aus den Ver-
einigten Staaten, der viele Jahre in Blantyre
lebte, nachdem er das Museum besucht
hatte: »When you first showed me through
the partly completed museum, it was like I
had been hit with a bolt of lightning. There
was proof of what I had always sensed but
only observed in shreds. Now, when every-
thing good, beautiful and worthy of honour
in Malawi is disintegrating, there is at least
one place where it is not - KuNgoni. «*?

Kafukufuku-Biicherei und
Forschungszentrum

Am KuNgoni-Zentrum wurde mit der
Kafukufuku-Biicherei ein umfangreiches
Forschungs- und Dokumentationszentrum

41 Ebd.,1

42 Briefeines protestantischen Priesters an
Claude Boucher Chisale aus dem Jahr 2003,
zitiert nach: ST-ARNEAULT, KuNgoni. When
water falls (Anm. 5), 22.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



288

Kleiner Beitrag

aufgebaut, das neben dem Buchbestand
(iber tausend Bande) Fotos, unterschiedliche
Drucksachen, Diachrome, Videocassetten und
DVDs umfasst. Dariiber hinaus werden im
Forschungszentrum die umfangreichen hand-
schriftlichen Notizen autbewahrt, die Claude
Boucher Chisale seit 1973 angefertigt hat. Welt-
weit einmalig sind die im Archiv gesammelten
Beschreibungen der traditionellen Ténze und
Gesinge in Zentral- und Stidmalawi. Viele der
dokumentierten Tanze werden regelmaflig
anlésslich des vom KuNgoni-Zentrum ver-
anstalteten Tags der Offenen Tiir aufgefithrt.
An diesem Tag kommen Trommler, Ténzer
und Sanger aus der ganzen Region zusammen,
um traditionelle Tédnze und Gesdnge zu
prasentieren. Von besonderer Bedeutung ist
dabei vor allem gule wamkulu, der »Grof3e
Tanz« der Chewa, der in der Tradition
des Stammes mit dem bereits erwéhnten
Geheimkult verkniipft ist.** Bewusst wird
der Tag der Offenen Tiir am KuNgoni-Zen-
trum dazu genutzt, Tanz und Musik auf-
zufithren, um das kulturelle Erbe von der
ilteren Generation an die jiingere Generation
weiterzugeben.

Kursprogramme
am KuNgoni-Zentrum

Vom KuNgoni-Zentrum werden fiir Besu-
chergruppen Kulturprogramme angeboten,
um den Besuchern des Zentrums die
traditionellen Ténze und Gesdnge der Chewa,
Ngoni, Matengo und Yao vorzustellen. Dabei
werden die Ténze von Frauen und Mannern
aus Mua bzw. den umliegenden Dorfern in
ihren traditionellen Gewéndern prisentiert.
Dariiber hinaus werden vom Zentrum
drei- bis viertagige Kurse organisiert, deren
Einheiten sich der Geschichte von Zen-

43 Am 25.November 2005 wurde gule
wamkulu von der UNESCO in die dritte
Erkldrung Uber Meisterwerke des oralen
und intangiblen Erbes der Menschheit
aufgenommen.

tral- und Stiddmalawi, den frithen Migrations-
bewegungen verschiedener in der Region
ansissiger Staimme sowie der Kultur der
Stimme mit ihren Dorf- und Familien-
strukturen, spezifischen Beziehungsmustern,
Rolle der Stammeséltesten etc. widmen.

KuNgoni Center of Culture
and Art als Pastoralinstitut

Im Gegensatz zu anderen Pastoralzentren
fokussiert sich das KuNgoni Center of Culture
and Art auf den Aspekt der Inkulturation,
was mit einer Konzentration auf die ver-
schiedenen Bereiche darstellender Kunst ver-
bunden ist. Wihrend es urspriinglich als ein
Kunsthandwerkszentrum gegriindet worden
ist, versteht es sich heute als ein weit iiber
die Grenzen Malawis ausstrahlendes Kul-
turzentrum.** Das Zentrum war Gastgeber
des zweiten Netzwerktreffens afrikanischer
Pastoralinstitute im November 2014. Inspiriert
von ihrem Aufenthalt am KuNgoni Center of
Culture and Art hielten die Direktoren afri-
kanischer Pastoralinstitute in ihrer Abschluss-
erklarung fest: »Inculturation is an on-going
dialogue between Gospel and Culture,
given that religion and culture can never
be divided.Inculturation is a holistic and
dynamic process, involving all dimensions
of life, such as peace and justice, economics,
gender, ecology, interreligious dialogue, art
and liturgy. Inculturation focuses on the past,
present and future by empowering people
to face the challenges of their lives based on
Gospel values. Inculturation in Africa can be
enriched by specific African views of humanity
such as Ubuntu philosophy. Culture on the
one hand gives flesh to the Gospel, and on the
other hand, people are empowered to critique
the culture in the light of the Gospel.«** &

44 Vgl. BOUCHER/THOLE, KuNgoni Centre
of Culture and Art (Anm. 34),137-140.

45 NETWORK PASTORAL AFRICA, Second
Meeting of Network Pastoral in Africa 22

to 27 November 2014. Final Statement, unver-
offentlichtes Dokument, Lilongwe 2014.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



BERICHTE

400-Jahrfeier
der Propaganda
Fide

Internationales

Symposium an der Urbaniana -
Tagungsbericht

von Michael Meyer

untes Docete Omnes Gentes« steht in
E grofien Lettern am Hochschulgebaude

der Pépstlichen Universitidt Urbaniana.
Der Sendungsauftrag des Auferstandenen,
zu allen Volker zu gehen, sie zu seinen
Jingern zu machen, zu taufen und zu
lehren (vgl. Mt 28,18-20), ist die programma-
tische Ansage fiir den Lehrbetrieb der mis-
sionswissenschaftlich orientierten Hoch-
schule Urbaniana, die zum Gesamt der
Kongregation fiir die Evangelisierung der
Volker gehort. Zwar hat Papst Paul VI. im
Jahr 1967 offiziell den Namen Congregatio
pro Gentium Evangelizatione eingefithrt (von
Johannes Paul II. im Jahr 1988 mit der Kon-
stitution Pastor Bonus bestdtigt), doch ist
der umgangssprachliche Name der Pro-
paganda weiterhin in Gebrauch.

Im Zugehen auf die 400-Jahrfeier der
Propaganda Fide im Jahr 2022 sind am 11.
und 12.Mai 2017 mehr als 40 Missions-
wissenschaftler und Missionswissenschaft-
lerinnen an der Urbaniana zu einem interna-
tionalen Symposium zusammengekommen.
»Verso il IV. centenario di fondazione della
congregazione per I’evangelizzazione dei
popoli: status quaestionis« stand auf der
Einladung zur Tagung, die das Themen-
spektrum des Symposiums in acht intensive
Arbeitseinheiten (»sessione«) einteilte.
Federfiihrend haben Mitarbeitende der
Kanonistik der papstlichen Universitat
das zweitdgige Treffen geplant, vorbereitet
und organsiert. Der Blick galt einerseits

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Berichte

290

der wechselvollen Geschichte der Pro-
paganda, anderseits ermoglichte der »status
quaestionis« eine auf die Zukunft aus-
gerichtete Auseinandersetzung, um mis-
sionstheologisch das Jubildumsjahr der Pro-
paganda Fide bzw. der Kongregation fiir die
Evangelisierung der Volker vorzubereiten.
Es liegt in der Natur der Sache, dass es in der
Kiirze der Zeit nicht moglich war, stets alle
Bereiche profund zu behandeln. Die nicht
weniger als 18 Vortrage in zwei Arbeits-
tagen konnen als ein » Appetizer« oder eine
»tour d’horizons« verstanden werden, in
der die Interdisziplinaritit der Missions-
wissenschaft mit den angrenzenden Grenz-
wissenschaften wie Ethnologie, Sozial- oder
Sprachwissenschaften zur Geltung kam.

Der historische Riickblick jedoch
kann als roter Faden der Tagungsbeitrige
gelten. Mit Blick auf die fast 400-jahrige
Geschichte der Propaganda Fide sprach Pro-
fessor Vincenzo Viva, Rektor des Collegio
Urbano, in seinem Eingangsstatement von
»so viel Geschichte, die noch zu schreiben
und noch zu erforschen ist«. Zukiinftig wird
es darum gehen, die tiberaus wertvollen
Schitze des Archivs der Propaganda noch
mehr fir die Wissenschaft zu erschliefSen,
da der universale Sendungsauftrag, »in
alle Welt zu gehen«, bis heute an Giiltig-
keit nichts verloren hat, auch wenn sich
die dufleren Umstinde im Zeitalter der
Globalisierung von der Griindungszeit
deutlich unterscheiden. Allein der Ver-
weis auf den Namen der Vorlduferkon-
gregation der Propaganda, die von Papst
Pius V. gegriindete Kardinalskongregation
zur Bekehrung der Ungldubigen, spricht
hier eine eigene Sprache.

Die eigentliche Griindung der Sacra
Congregatio de Propganda Fide geht auf Papst
Gregor am Epiphaniefest 1622 zuriick; die
offizielle Errichtungsbulle ist auf den 22. Juni
1622 datiert. Die »Missionen« ganz in die
Hiande des Papstes zu legen, sie nicht den
Hénden der Kolonialméchte zu tiberlassen,
sondern sie kirchlich zu verantworten, galt
als das wichtigste Argument zur Errichtung

der Propaganda Fide. Das gesamte Missions-
wesen sollte der romischen Zentralbehdrde
unterstellt werden, alle Missionare sollten
unmittelbar von ihr abhdngen, um eine
unabhéngige und von kolonialem Macht-
kalkiil befreite Mission zu gewahrleisten.
Der Nestor der deutschsprachigen Missions-
wissenschaft, Josef Schmidlin, sprach in
diesem Kontext anldsslich der Dreihundert-
jahrfeier der Propaganda Fide im Jubildaums-
jahr 1922 von einem »goldenen Meilenstein
des christlichen Roms« und lobte die Pro-
paganda als die »wichtigste Kongregation«.

Gleichwohl zeigt der Blick in die
Geschichte, dass das Ideal, einer »reinenc,
nur kirchlichen, geschweige denn ganz
und gar am Evangelium orientierten Mis-
sion, immer wieder hinter dem eigenen
Anspruch zuriickblieb. Zu sehr waren
Kirchen- und Kolonialpolitik ineinander
verwoben, wie verschiedene Beitrage ver-
deutlichten. Der Fribourger Kirchenhis-
toriker Mariano Delgado sprach in seinem
Beitrag von einer »Kluft zwischen Ideal
und Wirklichkeit«. Professor Fidel Gonzalez
Fernandez, Dozent an der Urbaniana, ver-
wies auf Daniele Comboni, der im 19. Jahr-
hundert eine von nationalen und staatlichen
Interessen befreite Verkiindigung des Evan-
geliums einforderte. Gonzalez zeigte am
Beispiel von Comboni auf, wie der italie-
nische Ordensgriinder den Machterhalt der
Kolonialméchte und die europiische Pro-
tektion verurteilte, die sich unter dem Deck-
mantel der »Mission« verbarg. Tatsach-
lich, so die als Allgemeingut geltende und
wihrend der Tagung nochmals bestitigte
Einsicht: Die Verzahnung kolonialer Belange
und kirchlicher Interessen, das stete Aus-
tarieren an den neuen Herausforderungen
der Zeit, ist als ein cantus firmus der fast
vierhundertjahrigen Geschichte der Propa-
ganda auszumachen.

Ein anderes Feld, das zum Proprium
der Propaganda gehort, ist das Wechsel-
spiel von lokalen Interessen und zentralen
(romischen) Vorgaben. Hierzu gehort
die Spannung zwischen einem vor Ort

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Berichte

201

gelebten inkulturierten Glauben und den
normativen Leitlinien der Universalkirche.
Nicht nur im Lauf der Geschichte kam
es in diesem Bereich immer wieder zu
Konflikten. Der emeritierte Frankfurter
Professor fiir Kirchengeschichte, Klaus
Schatz, beschiftigte sich in seinem Vortrag
exemplarisch mit dem Ritenstreit in Japan.
Die Frage nach lokaler Entscheidungs-
kompetenz und zentralen Interessen der
romischen Kurie ist jedoch nicht nur
fir die Kirche Japans im 17 Jahrhundert,
sondern bis heute ein virulentes Thema,
das je unterschiedlich nuanciert zwischen
kontextuell denkenden Theologen und
Theologinnen einerseits und den Verant-
wortungstragern der Kongregation zur
Evangelisierung der Volker in Rom anderer-
seits angesprochen wird. Aus historischer
Perspektive betrachtet sind die schon in
der Frithen Neuzeit gestarteten Initiativen
einiger Vordenker der Propaganda weg-
weisend, die eine griindliche und fundierte
Ausbildung der zukiinftigen Glaubensboten
aus Europa mit Sprachschulen zum Erlernen
der einheimischen Sprachen der »Missions-
linder« forderten. Ebenso gab es im Lauf
der vierhundertjahrigen Geschichte immer
wieder die Forderung nach der Ausbildung
eines einheimischen Klerus, damit das
Evangelium inkulturiert Fuf$ fassen kénne.
Aktuelle Querverweise zu diesem Themen-
komplex sind bei Papst Franziskus zu finden,
der als Papst »vom anderen Ende der Welt«
spricht, eine »heilsame Dezentralisierung«
(vgl. Evangelii gaudium 16) anstrebt und
eine Starkung der Ortskirchen im Gesamt
der Communio ecclesiarum wiinscht. Der
Horizont auf die weltweite »Gemeinschaft
der Kirche« wurde indes wihrend des zwei-
tagigen Symposiums durch Tagungsbeitrige
mit Blick auf die orientalischen Kirchen, auf
die Situation der »Thomas-Christen« in
Indien oder auf den interreligiésen Dialog
im asiatischen Kontext erginzt.

Beendet wurde die internationale
Zusammenkunft mit einem Gruflwort
durch Kurienerzbischof Savio Hon Tai-Fai,

Sekretiar der Kongregation fir die Evan-
gelisierung der Volker, sowie einer lebhaften
Austauschrunde der Tagungsteilnehmenden
tiber die weiteren Schritte im Zugehen auf
die 400-Jahrfeier: Wie werden tatsichlich
die Stimmen der Stidkirchen in den mis-
sionswissenschaftlichen Diskurs gebracht?
Die im Mai in Rom versammelten Mis-
sionswissenschaftler, fast alle aus Europa
stammend, befassten sich mit dem Themen-
komplex der Mission der Weltkirche in allen
Kontinenten, ohne dass aber Personen aus
Asien, Afrika oder (Latein-)Amerika aktiv
am Diskurs beteiligt waren. Eine wichtige
(aber nicht neue) Einsicht ist ja gerade die,
dass zu Beginn des 21. Jahrhunderts die Welt-
kirche in der stidlichen Hemisphare wachst.
Umso mehr ist es von Bedeutung, kon-
textuell und kulturell in ihren Ortskirchen
beheimatete Personen zu horen, damit sie
ihre Erfahrung in die Weiterentwicklung der
Theologie einbringen. Dazu gehort jedenfalls
der Mut, sich den entstehenden Kontro-
versen zwischen klassischer europaischer
Theologie und neuen Ansitzen aus der Per-
spektive des »globalen Stidens« zu stellen.
Bereits José de Acosta, Jesuit und Missions-
theoretiker der Frithen Neuzeit, stellte fest,
dass jene, die vom européischen Boden aus
die Situation der fernen » Missionslander«
beurteilen, wie Arzte sind, die eine Fern-
diagnose erstellen, aber deren Diagnose
letztlich bedeutungslos ist, da es ihnen an
Erfahrung vor Ort mangelt (vgl.De pro-
curanda 1V, Kap. 11).

Im Bereich der »status quaestionis«, jener
Fragestellungen, die fiir die strukturelle
und rechtliche Organisation der Mission
von Bedeutung sind, stellen sich der Kon-
gregation fiir die Evangelisierung der Vélker
wesentliche Aufgaben aus missionstheo-
logischer Sicht: Das Zweite Vatikanische
Konzil spricht von der pilgernden Kirche,
die »ihrem Wesen nach missionarisch«
(vgl. Ad gentes 2) ist. Damit ist — zumindest
in der Theorie - die Einteilung in eine
geographische geordnete Zweiklassengesell-
schaft in sogenannte »christliche Linder«

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Berichte

292

und » Missionsgebiete« obsolet. Wie jedoch
bildet sich die als Grundlage geltende Ein-
sicht der einen Mission als Wesensmerkmal
der Kirche, also einer nicht geographisch
definierten Mission, organisch in den
romischen Behorden ab? Wie steht es etwa
um das kiinftige Zueinander zwischen
der Kongregation zur Evangelisierung
der Volker und dem Pépstlichen Rat zur
Forderung der Neuevangelisierung? Wie
und in welchem Dikasterium werden die
dringlicher werdenden Fragestellungen des
interreligiosen Dialogs vorrangig bearbeitet?
VerheifSungsvoll ist, dass die Tagungsteil-
nehmenden am Ende Schritte fiir weitere
missionswissenschaftliche Symposien im
Zugehen auf das Jubildumsjahr 2022 verein-
barten. Das Symposium in Rom kann somit
als ein Startpunkt gelten, dem nun weitere
Tagungen an anderen Hochschulstandorten
folgen werden. Es bleibt zu hoffen, dass die
brisanten theologischen Fragestellungen in
aller Offenheit und Weite in den Diskurs
gebracht werden konnen, so dass nicht nur
die binnenkirchliche (oder romische) Per-
spektive betrachtet wird, sondern die vom
letzten Konzil eingeforderte Sicht einer
missionarischen Kirche, die sich in den
Dienst der Menschheitsfamilie rufen lasst.
Das Jubildumsjahr 2022 der Propaganda
Fide wird interessanterweise mit dem
Gedenkjahr der Heiligsprechung von ver-
schiedenen Personen zusammenfallen, die
zu Beginn der Frithen Neuzeit auf ihre je
eigene Weise den missionarischen Impuls
zur Weitergabe des Evangeliums auf-
genommen und fiir ihre Epoche kreativ
umgesetzt haben. Zu ihnen gehoéren Teresa
von Avila, die fiir die Reform des Karmel aus
einer leidenschaftlichen Gotteserfahrung
heraus steht, sowie Philipp Neri, der
»Gaukler Gottes«, der auf eigene Weise
die Freude und die Leichtigkeit des Evan-
geliums lebte. SchliefSlich sind die ersten
Gefahrten der Societas Jesu, Ignatius von
Loyola und Franziskus Xaver, zu nennen,
die aus der Grundintuition, »in alle Welt
zu gehen, einen neuen Akzent in der Mis-

sionsgeschichte setzten. Mit Blick auf das
Jubilaumsjahr der Congregatio pro Gentium
Evangelizatione sind die Impulse, die von
den im Jahr 1622 kanonisierten Heiligen
ausgehen, von Bedeutung: Die substantielle
und nachhaltige Weitergabe des Evan-
geliums wird nur aus einer tiefen Gottes-
beziehung gelingen (so Teresa von Avila),
in einer auf Haltung und Stil achtenden
Verkiindigung (so Philipp Neri) und mit
einem beherzten Engagement, das sich fiir
alle Sprachen, Kulturen und Volkern der
globalisierten Welt 6ffnet (so Ignatius und
Franziskus Xaver). *

250 Jahre nach
Aufhebung

der Jesuiten-
missionen in
Spanisch-Amerika

(1767)

Hintergriinde - Forschungsdebatten -
neue Perspektiven

Universitit Freiburg/Schweiz,
19./20.Mai 2017

von Esther Schmid Heer

2017 ist das Jahr, in welchem der Authebung
der Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika
vor 250 Jahren gedacht wird. Zu diesem
Anlass organisierten die Jesuitenbibliothek
Zirich, das Archiv der Schweizer Provinz
der Jesuiten, Zurich, und Prof. Mariano
Delgado, Freiburg/Schweiz, in Kooperation
am 19. und 20.Mai eine interdisziplindre
und internationale Fachtagung an der Uni-
versitit Freiburg/Schweiz.

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Berichte

293

In vier thematischen Blécken und
einem Abendvortrag nédherten sich
die Referentinnen und Referenten mit
unterschiedlichen disziplindren Zugangen
dem Tagungsthema. Aus der Perspektive vor
allem von Geschichtswissenschaft, Kirchen-
geschichte und Ethnologie wurden aktuelle
Forschungsertrage zu Aufbau, Entwick-
lung, Diskursivierung und Aufhebung der
Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika
vorgestellt und diskutiert. Ein rdumlicher
Schwerpunkt lag auf den verschiedenen
Missionsgebieten der Jesuiten in den Pro-
vinzen Paraguay, Quito, Peru und auch
Mittelamerika.

In einem ersten Block ging es um den his-
torischen Kontext insbesondere der Zeit vor
und nach der Aufhebung der Jesuitenmis-
sionen in Spanisch- und Portugiesisch-Ame-
rika. Johannes Meier (Mainz), der auch
Leiter des Handbuchprojektes Zentral-
europdische Jesuiten in Spanisch- und
Portugiesisch-Amerika ist, machte im 18.
Jahrhundert einen Wandel des Kirchenver-
stindnisses aus. Die Kirche wurde immer
weniger als Stlitze und immer stirker als
Hindernis der staatlichen Entwicklung
betrachtet. Im Gegensatz zu Spanisch-Ame-
rika forderte Portugiesisch-Amerika
integrative Tendenzen. Mariano Delgado
(Freiburg/Schweiz) prisentierte Uber-
legungen zur oft bewundernd genannten
»Singularitdat bzw. Vergleichslosigkeit der
Jesuitenreduktionen« und kam zu dem
Schluss, dass diese weniger im Umgang
mit indigenen Religionen oder der Evan-
gelisierung tiber einheimische Sprachen
und Musik liege, sondern vor allem in
einer vergleichsweise modernen, von den
Kolonialbehorden zunichst geduldeten
wirtschaftlich-sozialen und »rationalen«
Ordnung. Einer der Hauptvorwiirfe gegen-
iiber den Jesuiten im 18. Jahrhundert
lautete, diese hétten in der Jesuitenprovinz
Paraguay einen eigenen »Konig Nikolaus«
eingesetzt und wiirden sich damit der spa-
nischen Herrschaft widersetzen. Dariiber
entbrannte in Europa eine heftige Polemik,

welche neben anderen Faktoren schliefllich
von Spanien und Portugal aus zur Auf-
hebung zunichst der Jesuitenmissionen
und 1773 dann der Gesellschaft Jesu fiihrte.
Diese Debatte illustrierte Fabian Fechner
(Hagen) anhand eines bisher unbekannten
projesuitischen satirischen Flugblatts aus
Augsburg.

Um Wissen und Wissenstransfer ging es
im zweiten Block. Javier Francisco Vallejo
(Berlin), der sich in seinen Forschungen
mit der Jesuitenuniversitat Cordoba (heute
Argentinien) beschiftigt, zeigte auf, dass
viele européische Jesuiten zwar fiir die Mis-
sionen in Spanisch-Amerika angeworben
wurden, tatsachlich dann aber an der Uni-
versitait Cordoba titig wurden, was zu
einer »transatlantischen asymmetrischen
Wissenszirkulation« gefithrt habe. Am Bei-
spiel des englischen Aufklédrers John Lock-
man (1698-1771) veranschaulichte Renate
Diirr (Tiibingen) in ihrem Beitrag, wie durch
das Ubersetzen der Lettres édifiantes et
curieuses, Briefen aus den Jesuitenmissionen
in Stidamerika und der ganzen damals
bekannten Welt, das Spannungsverhéltnis
von Interesse und gleichzeitiger Furcht vor
»gefahrlichem Wissen der Jesuiten« in den
Diskurs der Aufklarung eingebunden wurde.
Irina Pawlowsky (Tiibingen) stellte eine
nach 1767/68 entstandene und dem Bericht
Griindliche Nachrichten iiber die Verfassung
der Landschaft von Maynas (Nirnberg 1785)
des Riickkehrer-Missionars Franz Xaver
Veigl beigefiigte Karte der Maynas-Mis-
sion ins Zentrum ihrer Ausfithrungen.
Sie machte deutlich, dass Karten nicht
geographische Rdume empirisch genau
abbilden, sondern als »rhetorische Texte«
Raume konstruieren, und zwar vor dem
Hintergrund »von religiésen, politischen,
herrschaftlichen oder wissenschaftlichen
Konzepten der jeweiligen Kartenpro-
duzenten«.

»Ubersetzungen des Christentums
in den Jesuiten-Reduktionen«, damit
befasste sich Michael Sievernich §J
(Mainz/Frankfurt am Main) in seinem

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Berichte

294

Abendvortrag und zog verschiedene,
zum Teil unkonventionelle Verbindungs-
linien von »Ubersetzungen« zwischen
unterschiedlich gestalteten Raumen. Ging
es zundchst um die zum Teil existenzielle
»Uber-setzung« auf schwankenden
Schiffen mit der steten Gefahr des
Untergehens, so ging es in den Mis-
sionen in Stidamerika um das Problem,
wie christliche Botschaften in den Raum
der indigenen Volker iibersetzt werden
konnten, und in welcher Weise so »ein
europaisch-guaranitischer Kulturraum
im Zeichen des Christentums« gestaltet
werden konnte. Die Grundlage fiir den
Blick des Jesuitenordens auf globale
Réume machte der Referent in der ignatia-
nischen Spiritualitat aus.

Am Samstagmorgen widmeten sich die
Referenten und die Referentin zunichst
der Rezeption und politischen, sozialen
und kulturellen Weiterentwicklung nach
der Aufthebung der Jesuitenmissionen bis
in unsere Zeit. Christoph Nebgen (Mainz)
ging verschiedenen Biographien von nach
Europa zuriickgekehrten (Ex-)Jesuiten
mit Missionarsvergangenheit nach und
stellte die kritische Frage, ob es die oft
erwihnten »europdischen Netzwerke« von
(Ex-)Jesuiten respektive (Ex-)Missionaren
iiberhaupt gegeben habe. Sein Fazit lautete:
eher nicht. Ebenfalls eher kritisch befassten
sich die nachfolgenden Beitrage mit der oft
vertretenen Behauptung, dass die Jesuiten-
missionen ausschliefllich auf die Leis-
tungen der Jesuiten zuriickzufithren seien
und nach deren Vertreibung alles zu Ende
gewesen sei. Eckart Kithne (Ziirich) machte
anhand der ins Unesco-Weltkulturerbe auf-
genommenen Kirchen in Chiquitos und
Mojos deutlich, dass sowohl die Kirchen
als auch die Kirchenausstattung zu einem
grofleren Teil in nachjesuitischer Zeit ent-
standen sind und indigene Gestaltungs-
elemente insbesondere aus dem 19. Jahr-
hundert aufweisen. Davon zeugen auch die
Fotos und der auf das Gedenkjahr 2017
hin neu restaurierte Film »Panamericana«.

Fotos und Film entstanden auf einer Reise
des ehemaligen Schweizer Missionspro-
kurators Felix A. Plattner zusammen mit
dem Fotografen Albert Lunte quer durch
Stidamerika 1957/58, unter anderem auf
den Spuren der ehemaligen Jesuitenmis-
sionen. Die Fotos wurden von Eckart
Kithne in eine Bilddatenbank eingear-
beitet und kommentiert, welche auf www.
jesuiten-weltweit.ch einsehbar ist. Anhand
von Tondokumenten illustrierte Sieglinde
Falkinger (Klagenfurt) die Uberlieferung
von jesuitischen Sermones, gesungenen
Predigten, in der indigenen Sprache
der Chiquitanos bis in die heutige Zeit.
Dieses »kulturelle Gedédchtnis« ist heute
dadurch gefahrdet, dass die Tradierung
in der jingeren Generation zunehmend
schwieriger wird.

Im letzten Block der Tagung ging es
schlieflich um Kontinuitaten, Diskon-
tinuitdten und Neuerungen im 19. und
20. Jahrhundert. Wihrend Guillermo
Wilde (Buenos Aires/Argentinien) in
seinem Beitrag erlauterte, welche sozialen,
politischen und religiosen Praktiken aus
der »Jesuitenzeit« in nachjesuitischer
Zeit weitertradiert, aber auch weiter-
transformiert worden sind, wies Ignacio
Telesca (Formosa/Argentinien) ent-
schieden die These zuriick, wonach das
Erbe der »Jesuitenzeit« die Bildung des
Nationalstaates Paraguay nach dem ver-
heerenden Krieg gegen die Allianz von
Brasilien-Argentinien-Uruguay (1864-1870)
bedeutend beeinflusst habe. Die jungen
Intellektuellen betonten, dass die para-
guayische Geschichtsschreibung »aurait
été construite en dehors des missions
jésuites«. Im 20. Jahrhundert, mitten in
einer Zeit von sozialen und politischen
Krisen und Repressionen durch Militar
und diktatorische Regimes, wurde eine
zentralamerikanische Jesuitenprovinz auf-
gebaut. Wie diese durch ihre universitire
Bildungsarbeit und eine basisorientierte
Pastoral international Beachtung fand,
fihrte Nikolaus Klein SJ (Ziirich) eindriick-

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Berichte

295

lich vor Augen und vermochte damit auch,
der Tagungsgemeinschaft Impulse fiir die
heutige Zeit mitzugeben.

Weitere Impulse vermittelte auch die
von Nikolaus Klein SJ konzipierte Begleit-
ausstellung zum Tagungsthema in einem
Seitengang der Universitit. Vier thematisch
gestaltete Vitrinen fithrten die Besuche-
rinnen und Besucher anhand von repro-
duzierten Archivdokumenten (aus Ziirich,
Rom u. a.) und Buchausschnitten sowie
Biichern (aus der Jesuitenbibliothek
Zirich) und Objekten (aus dem Archiv
von Jesuiten weltweit Schweiz, Ziirich) in
den historischen und theologischen Kontext
der Jesuitenmissionen in Spanisch-Ame-
rika ein. Von den grundlegenden Uber-
legungen zur Mission in den Konstitutionen
der Gesellschaft Jesu und den Diskussionen
um deren Ausgestaltung auf den frithneu-
zeitlichen Provinzialkonzilien und Pro-
vinzkongregationen iiber unterschiedliche
Rezeptionen im 18. und 19. Jahrhundert
bis zur literarischen Bearbeitung und
wissenschaftlichen Forschung im 20. und
21. Jahrhundert gewahrten die Dokumente
zum Teil iberraschende Einblicke in kom-
plexe Zusammenhange.

Das breite Spektrum dieses interdis-
ziplindr angelegten Symposiums ver-
mittelte eine Vielfalt von neuen Aspekten
zu einem Thema, welches noch immer
gepragt ist von den beiden Polen einer
dezidierten Kritik und einer euphorischen
Rezeption. Es zeigte sich dariiber hinaus
aber auch die Herausforderung, in dieser
vorwiegend kulturwissenschaftlich aus-
gerichteten methodischen Vielfalt und
der Bemithung um Differenziertheit eine
gemeinsame Basis der sprachlichen und
inhaltlichen Verstandigung zu finden. Die
Debatte tiber die Jesuitenmissionen in Spa-
nisch- und Portugiesisch-Amerika wird
jedenfalls angeregt weitergefithrt — nicht
zuletzt auch tiber den Tagungsband, der
im néachsten Jahr in der Freiburger Reihe
Studien zur christlichen Religions- und
Kulturgeschichte erscheinen wird. .

Bericht iiber die Tagung
Die Zeit

der Reformation
aus anderem
Blickwinkel.
Eine latein-
amerikanisch-
okumenische
Perspektive

Magdeburg,
28.Juni bis 2. Juli 2017

von Margit Eckholt
und Johannes Meier

ie von Margit Eckholt und Johannes
D Meier in Kooperation mit dem

Stipendienwerk Lateinamerika-
Deutschland e. V. (ICALA) durchgefiihrte
Tagung hatte das Ziel, die Zeit der
Reformation aus »anderem Blickwinkel,
aus einer lateinamerikanischen und 6kume-
nischen Perspektive, zu betrachten. Die
Reformation, angestoflen durch Martin
Luther, und die Ausbreitung des
Katholizismus in Lateinamerika wur-
den — wie Johannes Meier bei seinem Eroff-
nungsvortrag deutlich machte — als zwei
parallel in den verschiedenen Weltkontexten
verlaufende Prozesse entfaltet. Darin hat die
Tagung den Impuls aufgegriffen, den das
von einer lutherisch-katholischen Dialog-
kommission erarbeitete und am 17.Juni 2013
verdffentlichte Dokument Vom Konflikt zur
Gemeinschaft. Gemeinsames lutherisch-katho-
lisches Reformationsgedenken 2017 gegeben

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Berichte

296

hat: Heute ist nur ein gemeinsames Erinnern
an die Reformation - ein » Gedenken, kein
»Jubilaum« — moglich, und dieses muss in
einem internationalen Horizont erfolgen:
»Es ist das erste Reformationsgedenken, das
im Zeitalter der Okumene stattfindet. So
bietet das gemeinsame Gedenken die
Gelegenheit, die Gemeinschaft zwischen
Katholiken und Lutheranern zu vertiefen. Es
ist das erste Reformationsgedenken im Zeit-
alter der Globalisierung. Darum muss das
gemeinsame Gedenken die Erfahrungen
und Perspektiven der Christen aus dem
Stiden und Norden, aus dem Osten und
Westen einbeziehen« (Nr. 4, S. 13).

In einem ersten Teil der Tagung wurde
der Blick auf Papst Hadrian und seine
Begegnung mit Bartolomé de Las Casas
(Nico Lettinck, Amsterdam), auf Erasmus
von Rotterdams Wirkung in Spanien und
Neuspanien (Otto Danwerth, Frankfurt
a.M.) und auf die Mission des Ordens der
Augustiner in Lateinamerika (Christoph
Nebgen, Mainz) gerichtet, dem Martin
Luther fast 20 Jahre seines Lebens angehorte.
Die reformatorischen Bestrebungen in der
ersten Halfte des 16.Jahrhunderts wurden
so in den weltkirchlichen Autbruch der
Moderne gestellt und ein Missionsver-
stindnis gezeichnet, das - so die Kritik von
Las Casas an der Eroberung der »Neuen
Welt« - Evangelisierung und Gewalt als
unvereinbar ansieht. Luther blieb jedoch in
seinem Weltbild kontinental und von den
Entwicklungen in Ubersee unberiihrt. In
ihrem Kommentar zeigte Barbara Henze
(Freiburg) am Beispiel von Bartolomé de
Las Casas und Martin Luther auf, dass es
entscheidend von den Herausforderungen
des jeweiligen Kontextes abhdngt, wie sich
ein Leben entwickelt.

Im zweiten Teil ging es um verschiedene
missionarische Projekte in der »Neuen
Welt«: um das Religionsgesprach von
Tlatelolco und die Missionsideen der ersten
Franziskaner in Amerika (Paulo Suess, Sao
Paulo), um Bruder Jakob, einen ddnischen
Konigssohn als Missionar in Mexiko

(Jorgen Nybo Rasmussen, Roskilde), um
die »Hospitales de Santa Fe« von Vasco de
Quiroga: die Schaffung einer christlichen
Kolonialalternative im Geiste der » Utopie«
des Thomas Morus (Peter Downes, Santiago
de Chile), sowie um Protestantismus und
Inquisition in Spanisch-Amerika im 16. Jahr-
hundert (Tomas Gutiérrez, Lima). Es wurde
herausgearbeitet, dass das neue System, das
durch die Conquista in Lateinamerika
etabliert wurde, von Gruppen von Missio-
naren von Beginn an, in Orientierung am
Evangelium und an der Menschenwiirde
der einheimischen Bevolkerung, kritisiert
wurde und Alternativen eines Zusammen-
lebens zwischen spanischen Siedlern und
Eingeborenen entworfen wurden. Der pro-
testantische Historiker Tomas Gutiérrez
machte anhand von aktenkundigen Bei-
spielen auf protestantische Opfer der
Inquisition in Peru aufmerksam. In ihren
Kommentaren betonten Gabriela Zengarini
(Buenos Aires) und Klaus Koschorke
(Miinchen) die Bedeutung einer befreiungs-
theologischen und interkulturellen Lesart
des ersten halben Jahrhunderts iberischer
Présenz in Lateinamerika.

Im dritten Teil standen Praktiken der
Hierarchie der katholischen Kirche im Zen-
trum: die romische Kurie und ihr Ver-
haltnis zur »Neuen Welt« im 16. Jahrhundert
(Benedetta Albani, Frankfurt/Rom), das
auf dem Konzil von Trient festgelegte Ideal
des Bischofs, exemplarisch Bischof Toribio
de Mogrovejo von Lima (Mario Grignani,
Rom). Den Abschluss dieses dritten Teils
bildete ein Blick auf die Kunst in Zeiten der
Reformation in Lateinamerika (Rodrigo
Moreno, Valparaiso). Benedetta Albani
nahm auf Bittstellungen Bezug, die tiber
den spanischen Botschafter oder direkt
durch den Bischof oder Ordensleute nach
Rom gesandt wurden. So wurden lokale
Praktiken sichtbar, die im Blick auf orts-
kirchliche Entwicklungen ndher aufzuar-
beiten sind. In seinem Kommentar machte
der peruanische Kirchenhistoriker Juan
Dejo S] (Lima) darauf aufmerksam, dass

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Berichte

297

die alternativen Missionsprojekte von
der romischen Kurie nicht in den Blick
genommen wurden und die Beziehung zu
den einheimischen Kulturen paternalistisch
war. Demgegeniiber sind heute, auch tiber
das 0kumenische Lernen, neue Inkul-
turationsprozesse anzustoflen, die sich an
der Menschenwiirde und der Anerkennung
der anderen orientieren.

Der brasilianische, in Texas lebende
Historiker José Aparecido Gomes Moreira
stellte die von wenigen wahrgenommene,
bereits 1619 in London veroffentlichte His-
toria del Concilio Tridentino des Serviten
Paulo Sarpi vor, die aus einer befreiungs-
theologischen Perspektive ein wichtiges
Korrektiv zur Geschichte des Trienter
Konzils darstellt. Der protestantische His-
toriker Lauri Wirth (Sao Paulo) ging auf
die Mission reformierter niederldndischer
Christen in Nordostbrasilien - unter den
Tupi-Indigenas - ein sowie auf den Jesuiten
Manuel Moraes, der nach der Begegnung
mit den christianisierten Indigenas einen
spannenden personlichen Weg einschlug,
im Dienst einer inkulturierenden und die
Subjektwerdung der Indigenas achtenden
Evangelisierung. In seinem Kommentar
arbeitete der chilenische Historiker und
Theologe Maximiliano Salinas (Santiago de
Chile) den Horizont von Leben und Tod
als methodisches Instrumentarium eines
neuen historischen Blicks auf die Zeit der
Reformation in 6kumenischer und inter-
kultureller Perspektive heraus.

Im letzten Teil wurde die These der
Tagung in einer 6kumenischen und mis-
sionstheologischen Perspektive diskutiert.
Nach einem erdffnenden Vortrag in fun-
damentaltheologischer Perspektive (Margit
Eckholt) wurden Statements auf dem Schlus-
spodium diskutiert. Die Leitfrage fiir die
Referenten und Referentinnen lautete:
Was ergibt sich aus dem Blick auf die Zeit
der Reformation aus dieser Perspektive an
Folgerungen fiir die Okumene der Christen
und die interkulturellen Beziehungen in
der heutigen und kiinftigen Welt? Einige

Schritte, die die Okumene in Lateiname-
rika getan hat, wurden erldutert (Sandra
Arenas, Rodrigo Polanco, Santiago de
Chile) unter Riickbezug auf einen latein-
amerikanischen Kongress zur Geschichte
und Entwicklung der Okumene in Latein-
amerika, der im April 2017 in Santiago
de Chile stattgefunden hat. Sie fordern
fiir die Zukunft vor allem die Notwendig-
keit einer 6kumenischen Ausbildung - in
Orientierung an den Impulsen des II. Vatika-
nischen Konzils. Unter dem Stichwort der
Reformation in Lateinamerika (Heike Walz,
Neuendettelsau) kommt unter anderem
die Frage auf, wie unser heutiges Denken
von Kolonialitat geprigt ist. Dies sei eine
Frage, die bisher in der deutschsprachigen
Theologie nur wenig bedacht ist. Ebenso
wird der Zusammenhang von Frauen und
Reformation erst allméhlich herausgear-
beitet. Mit einem abschlieflenden Blick
auf das Vermichtnis der Reformation und
einer kreativen Ubersetzung der Rechtfer-
tigungslehre Martin Luthers in die Gegen-
wart (Eneida Jacobsen, Siao Leopoldo)
zeigt sich, dass Entscheidungen (heute)
systematisch zugunsten der Reichen gefillt
werden, dass es heute in verschiedenen
Kontexten mafigeblich um einen moglichst
groflen Profit geht. Mit einem kritischen
Blick auf die gegenwirtigen Weltkontexte
schlug Eneida Jacobsen den Bogen zu Papst
Franziskus und seiner Enzyklika Laudato
si’, die sie als Verbindungsmoment sah,
das »Katholiken und Lutheraner in Uber-
einstimmung und Nichtiibereinstimmung
gleichermaflen« inspirieren und an den
Kern der Rechtfertigungslehre auf eine neue
Weise erinnern kann. Nur so, kumenisch
und interkulturell, ist ein Gedenken der
Reformation heute moglich. Das ist auch
der Weg, noch heute existierende koloniale
Denkstrukturen aufzubrechen und Gefihr-
dungen fundamentalistischer religioser Ent-
wicklungen, wie sie sich auch in Lateiname-
rika abzeichnen, vorzubeugen.

Die internationale Dimension der Tagung
wurde darin in besonderer Weise kon-

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Berichte

298

kret, dass die Referierenden und Teilneh-
menden - Studierende der evangelischen
und der katholischen Theologie, Stipen-
diatInnen und weitere Interessierte — aus
verschiedenen lateinamerikanischen und
europdischen Lindern zusammen- und
in den Austausch miteinander kamen. So
konnte dem Anliegen entsprochen werden,
den Blick auf das Reformationsgedenken auf
einen internationalen und weltkirchlichen
Horizont hin zu 6ffnen und im Gesprach
zwischen einer Kirchengeschichte in
globaler Perspektive und einer interkul-
turellen systematischen Theologie 6kume-
nisch-befreiungstheologische Pisten aus-
zulegen. .

Konvergenzen,
Difterenzen

und Perspektiven
im christlich-
islamischen
Dialog

von Mariano Delgado

‘ J nter diesem Titel fand vom
21.bis zum 23.9.2017 an der Uni-
versitit Fribourg ein Workshop

statt, der vom Institut fiir das Studium der

Religionen und den interreligiosen Dialog

und dem Schweizerischen Zentrum fiir

Islam und Gesellschaft der Universitét

Fribourg in Kooperation mit der Theo-

logischen Fakultit Innsbruck und der im

interreligiosen Dialog besonders en-

gagierten Fokolar-Bewegung organisiert

wurde (Programm: www.unifr.ch/ird).
Der interreligiose Dialog gehort zu den

unverzichtbaren Aufgaben der Gegenwart.

Seit dem 11. September 2001, aber auch seit
den Misstonen im Anschluss an die Regens-
burger Rede von Papst Benedikt XVI. 2006
hat der christlich-islamische Dialog einen
neuen Charakter und eine neue Dringlich-
keit bekommen. Nicht zuletzt aus diesem
Grund haben in den letzten Jahren ver-
schiedene Foren iiber Christentum und
Islam stattgefunden. Neben dem »Dia-
log des Lebens« (in dem Menschen in
einer offenen und nachbarschaftlichen
Atmosphire zusammenleben wollen und
nach Wegen der friedlichen Konvivenz
suchen) und dem »Dialog des Handelns«
(in dem Moslems und Christen fir eine
umfassende Entwicklung, fir Gerechtig-
keit und Frieden zusammenarbeiten)
spielt der »Dialog des theologischen Aus-
tausches« (in dem Spezialisten ihr Ver-
standnis ihres jeweiligen religiosen Erbes
vertiefen und die gegenseitigen Werte
zu schitzen lernen) eine zentrale Rolle.
Letztere Dialogform stand im Zentrum
dieses Workshops — in der Uberzeugung,
dass sie auch fir den Dialog des Lebens
und den Dialog des Handelns wichtige
Grundlagen bietet. Ziel war es, angesichts
der Entwicklungen der letzten Jahre im
Dialog Konvergenzen und Divergenzen
herauszuarbeiten.

Am ersten Abend sprach Tobias Spe-
cker (Sankt Georgen, Frankfurt) tiber
die »Unnachahmlichkeit des Koran aus
christlicher Sicht«. Das Anliegen einer
christlichen Perspektive auf die Unnach-
ahmlichkeit des Koran ist, den isla-
misch-theologischen Diskurs dartiber
zu untersuchen, um in den Diskurs-
vorgaben und in den unterschiedlichen
Bestimmungen der Unnachahmlichkeit
das Verhiltnis von Sprache und Offen-
barung systematisch-theologisch zu
analysieren, und dies mit dem Interesse,
eine Phianomenalitit von Offenbarung
beschreibbar zu machen, die auch
interreligios bezugsfahig ist. Specker ging
es darum, eine interreligiose Perspektive
in die Wort-Gottes-Theologie einzutragen

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Berichte

299

und anhand einer » Theologie im Angesicht
des Islam« die Wort-Gottes-Theologie auch
fur die katholische Rezeption weiter aus-
zuloten. Die Grundlage des christlich-isla-
mischen Gespréchs soll nicht allein iiber
den Religionsbegriff, sondern auch im
Hinblick auf eine literaturwissenschaftlich
geweitete Wort-Gottes-Theologie gesucht
werden.

Der an der Gregoriana lehrende
Tunesier Adnane Mokrani (Rom) sprach
tiiber »La mort et la résurrection de Jésus
Christ dans une perspective islamique:
Pour une compréhension dialogique des
dogmes chrétiens«. Anhand des Todes
und der Auferstehung Jesu trat er fiir eine
islamische Theologie ein, die fahig wire,
die christlichen Dogmen so zu verstehen,
dass sie hinter den Differenzen einen
positiven Sinn fainde — ohne Polemik oder
Apologetik.

Der Vormittag des nachsten Tages wurde
eroffnet durch den kritischen Blick von
Jutta Sperber (Rostock) »auf die Themen
und Markierungen des christlich-isla-
mischen Dialogs des Vatikans«, wéahrend
Hamideh Mohagheghi (Paderborn) einen
solchen Blick »auf den christlich-isla-
mischen Dialog aus muslimischer Sicht«
warf.

Der Autor dieses Berichtes trat fiir
die selbstkritische Durchleuchtung der
Pathologien in der eigenen Religions-
geschichte, die klare Nennung von
Konvergenzen und Divergenzen sowie
einen aufgeklarten Inklusivismus als
hermeneutisch-theologische Grundlagen
des christlich-islamischen Dialogs ein
und stellte hierfiir einige Thesen zur Dis-
kussion.

Roman A. Siebenrock (Innsbruck)
pladierte fiir die »Be-Kehrung/Con-ver-
sio auf den verborgenen, je grofieren
Gott hin, der uns in Barmherzigkeit
immer zuvor kommt« als Grundlage fiir
den christlich-islamischen Dialog und
erliuterte diesen Prozess in der katholi-
schen Kirche ausgehend von Nostra aetate 3.

Zekirija Sejdini reflektierte tber »Her-
meneutisch-theologische Grundlagen des
christlich-muslimischen Dialogs aus isla-
mischer Perspektive«.

Ruedi Beck (Luzern), Daniela
Odermatt-Schlichtig (Basel) und Fulvio
Gamba (Ziirich), alle drei Mitglieder der
Fokolar-Bewegung, beschrieben mit viel
Anteilnahme die Erfahrungen dieser
Bewegung mit dem interreligiosen Dialog
auf der Ebene des »Dialogs des Lebens« in
einer Basler Pfarrgemeinde und der benach-
barten Moschee.

René Pahud de Mortanges (Fribourg)
lieferte einen Vergleich der 6ffentlich-recht-
lichen Anerkennung muslimischer
Organisationen in der Schweiz, in Oster-
reich und in England. Der Vergleich zeigte,
wie verschieden die Anerkennungsmodelle
in Europa sind. Rifa’at Lenzin (Ziirich)
setzte sich im schweizerischen Kontext
mit der Frage auseinander, inwieweit der
interreligiose Dialog ein Weg zu dieser
Anerkennung sein konnte - vor allem
wenn sich die etablierten Religions-
gemeinschaften fiir die Rechte der anderen
einsetzten.

Der letzte Tag hatte die Sozialethik im
christlich-islamischen Dialog zum Schwer-
punkt. Hansjorg Schmid (Fribourg),
Ertugrul $ahin (Frankfurt), Michaela
Neulinger (Innsbruck) und Wolfgang
Palaver (Innsbruck) gestalteten eine sehr
anregende Diskussion, in der es u.a. um
Postsakularitat als Ausgangspunkt fiir
den christlich-islamischen Dialog aus
christlicher und islamischer Sicht ging,
aber auch um die Aufdeckung eher fun-
damentalistischer Positionen wie die von
Talal Asad zu Muslimen bzw. zum Islam
in Europa.

Die rege Beteiligung (iiber 100 Per-
sonen, von denen viele auch aktiv an
den Diskussionen teilnahmen) zeigt,
dass Veranstaltungen dieser Art an der
Zeit sind und die theologische Ebene
des interreligiosen Dialogs intensiviert
werden sollte. .

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Berichte

300

Transnationale
missionarische
Bewegungen

Jahrestagung von DGMW und IIMF

von Christian Tauchner SVD

ransnationale missionarische Bewe-
T gungen. Narrative und Akteure,

Medien und Offentlichkeiten« waren
das Thema der gemeinsamen Jahrestagung der
Deutschen Gesellschaft fiir Missionswis-
senschaft (DGMW) und des Internationalen
Instituts fiir Missionswissenschaftliche
Forschung (IIMF) vom 5. bis zum 7. Oktober
2017 in Miinster.! Die Tagung war von den
beiden Organisationen gemeinsam vor-
bereitet worden, die im Reformationsjahr
betonen wollten, dass gerade in der Missions-
wissenschaft und in Miinster viele Grundlagen
fiir eine gemeinsame Reflexion gegeben sind.
Der veranderte Kontext in Kirche und Gesell-
schaft fithrt dazu, dass Missionswissenschaft
jetzt besonders auf »transnationale missio-
narische Bewegungen« schaut.

Zur Tagung kamen trotz wetterbe-
dingter Transportschwierigkeiten etwa
70 TeilnehmerInnen, davon sieben aus
dem Umfeld des IIMF (die Zahl der Voll-
kommenbheit sollte nicht Giber die prekire
Anwesenheit hinwegtdauschen).

Die Tagung war einerseits akademisch
durch Vorlesungen? und ihre Diskussion
gepragt, andererseits durch das Bediirfnis
und die Moglichkeit zu personlicher
Begegnung und Austausch mit den
KollegInnen der beiden Institutionen.

Pfingstkirchen global
Ein Beispiel einer afrikanischen Pfingst-

kirche mit transnationaler Projektion ist
die Kirche »Nzambe-Malamu« aus dem

Kongo (vorgestellt von Moritz Fischer). Sie
ist deutlich geprédgt von ihrem Griinder
Alexandre Aidini Abala (1927-1997). Heilung
und Nachfolge als Konkretisierung des
Lebens Jesu machen die zentralen Elemente
dieser Kirche aus. Die Migrationen und
damit Grenzen sowie ihre Uberschreitung
stellten die Kirche immer wieder vor
Herausforderungen und Probleme.

Ein anderes Beispiel ist in der »Hill-
song Megachurch« zu sehen, einer Kirche
urspriinglich aus Sydney und inzwischen
mit einer sehr erfolgreichen Prisenz in
vielen Grof3stidten auch Europas (vor-
gestellt von Miranda Klaver). Die show- und
musikzentrierte Mega-Kirche zieht viele
Jugendliche und Migranten an und stellt
eine neue Konfiguration von Religion und
religiosem Ausdruck mit der modernen
(Stadt-)Kultur vor. Zu den bestimmenden
Elementen von Hillsong gehoren die Pros-
peritatstheologie, gepaart mit dem Angebot
von Bezugsgruppen, und die Schaffung
von Verbindungen fiir Arbeit, Wohnung
und Kontakte. Trotz dieser integrierenden
Dynamiken lassen sich Mechanismen von
ungleichen Machtstrukturen und Aus-
grenzung beobachten.

In den Diskussionen dieser beiden
Vortrige ging es um Fragen iiber die
Bedeutung der Griindungspersonlichkeiten,
um die (eingeschrankte) Attraktivitat fiir
nicht-christlich sozialisierte Jugendliche
und die Moglichkeiten von ldngerfristigen
Beziehungen (fur Hillsong in Europa
vielleicht nicht zu erwarten). Die sozialen
Dienste und die pentekostale Charakteristik
(Heilung, charismatische Gebetsformen)
wurden ebenfalls diskutiert.

Aus dem Umfeld des Islam

Zwei Vortrage beschiftigten sich mit trans-
nationalen Bewegungen aus dem isla-
mischen Kontext. Eine » Mission als Dienst«
zeigt sich in der Hizmet-Bewegung, die von
Fethullah Giilen gegriindet und geleitet wird
(vorgestellt von Pim Valkenberg). Es geht der

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Berichte

301

Hizmet-Bewegung um Bildung, durch die
der Mensch seine Identitat und eine richtige
Haltung zu Welt und Gesellschaft finden
soll. Diese transnationale Bewegung wird
zur Zeit in vielen Landern vom tiirkischen
Staat verfolgt. Die Hizmet-Bewegung betont
mehr die Entwicklung und den Dienst
angesichts der Bediirfnisse der Menschen
als das religiose Bekenntnis der Glaubens-
gemeinschaft.

Das ist anders bei der islamischen Mis-
sionsbewegung Dawat-e Islami aus Pakistan
(vorgestellt von Thomas Gugler). Es handelt
sich dabei um eine der wichtigsten isla-
mischen Missionsbewegungen, die mit
groflem Selbstbewusstsein und Engagement
ihre Anhinger zur Mission motiviert und
den Akzent gerade auf die strikte religiose
Praxis legt.

Freundschaft als Uberwindung
kolonialen Gefilles

Ein frither bedeutender Schritt in Richtung
der Uberwindung nationaler Perspektiven
in der Mission war die Missionskonferenz
von Edinburgh 1910. Dana L. Robert stellte
in einem von personlichen Referenzen
gepragten Referat die einerseits marginale,
andererseits herausragende Intervention
von indischen Teilnehmern wie dem
spateren Bischof Azariah mit seinem Ruf
»Gebt uns Freunde!« vor. Die Konferenz
in Edinburgh 1910 fand am H6hepunkt des
europdischen Kolonialismus statt, aber die
Beitrage einer Theologie der Freundschaft
sowie die Gastfreundschaft der Christen
in Edinburgh pragten die Konferenz nach-
haltig. Die Perspektive von Freundschaft
wiirde zu einer Missiologie von Verletzlich-
keit und damit zu anderen Moglichkeiten
von Globalitit fithren.

Orthodoxe Perspektiven
Das Panorthodoxe Konzil in Kreta (2016)

beschiftigte sich zutiefst auch mit der Frage
von Mission in Uberwindung von bisherigen

nationalen Sichtweisen (vorgestellt von
Dimitrios Keramidas). Das Konzil sah sich
selbst als missionarisches Ereignis mit der
Herausforderung, im verdnderten Kontext
von post-christlichen Kulturen die Mission
der Kirche neu zu artikulieren. Die Kirche
lebt nicht fiir sich selbst, sondern bietet sich
aufgrund ihrer eschatologischen Natur fiir
eine Umgestaltung der Welt als einen neuen
Himmel und eine neue Erde an. Evan-
gelisierung wird damit zur Verkiindigung
des Plans Gottes mit der Welt. Es geht um
die Vermittlung des Bewusstseins und der
Kenntnis des Heils in eine Welt, in der das
Heil geschichtliche Gestalt annehmen soll.

In der Diskussion dieses Beitrags ging es
ausfithrlich um die Einschétzung des Pro-
selytismus, um das Verstdndnis von »kano-
nischen Territorien« von Kirchen und ihre
Beziehung zu einer weiter gefassten Mission
sowie den Kontext der Unterdriickung in
der Vergangenheit und der Christenver-
folgung in vielen Lindern.

Typologien aktueller katholischer
Missionsbewegungen

In der katholischen Kirche brachte das
II. Vatikanische Konzil die Erkenntnis,
dass die gesamte Kirche auf allen Ebenen
wesentlich missionarisch ist (Michael Sie-
vernich 8] stellte die aktuellen Missions-
bewegungen vor). Gegenwartig lassen
sich vier Typen von missionarischen
Akteuren unterscheiden: Institutions-
orientierte Formen, die sich an klassischen
Orden ausrichten; sozial-kommunitare
Bewegungen wie CEBs und kleine christliche
Gemeinschaften mit ihrem Akzent auf Evan-
gelisierung und Befreiung; neue laikale
Bewegungen, wie Fokolare oder Sant’
Egidio, mit der Betonung von Gebet, Evan-
gelisierung, Solidaritit und Okumene; und
schliefllich charismatische Bewegungen, bei
denen moderne Medien und eine post-
moderne Event-Kultur wichtig sind.

Die Diskussion drehte sich um die
Aufgabenstellung der Theologie (wohl als

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Berichte

302

Reflexionsmoment christlicher Praxis) und
die theologische Pluralitat in der Weltkirche
sowie um die Verschiebungen in den Mis-
sionsbewegungen weg von den ordens-
bezogenen Typologien zu charismatischen
und laikalen Bewegungen.

Auflerdem

In drei kleinen Gruppen wurde {iber die
transnationalen Bewegungen mit ihren
Medien und ihrer oOffentlichen Wahr-
nehmung diskutiert. Dabei wurde der
Zusammenhang zwischen Mission und
Migration in den Blick genommen. Es ging
auch um den Ort des »Koérpers« im Raum
und als Medium in der Mission. Schlief3lich
wurde auch die Frage nach den Identitaten,
die immer mehr zerfasern und neu kon-
struiert werden miissen, behandelt. Manche
Migrationsgemeinden in deutschen Kon-
texten finden sich dabei in ihrer Identitéts-
suche vor Integrationsangebote gestellt, die
ihnen nicht weiterhelfen.

Ein weiterer thematischer Block bot sechs
PromovendInnen die Moglichkeit, ihre For-
schungsprojekte interessierten Zuhorenden
vorzustellen und ihre Perspektiven zu dis-
kutieren.

Abschlieflend hielt der Préisident der
DGMW Henning Wrogemann fest, die
Tagungsbeitrage hitten gezeigt, dass
Missiologie bzw. Interkulturelle Theo-
logie immer noch genug Material fir
ihre Reflexion vorfindet, wenn sie sich
auf die Herausforderungen kirchlichen
Lebens und Mission bezieht. Die Ver-
zahnung und Zusammenarbeit mit
sozial- und kulturwissenschaftlichen Sicht-
weisen ist dafiir von grofler Bedeutung. Ahn-
liche Zusammenhinge und Perspektiven
gelten inzwischen auch fiir die theologischen
Reflexionen anderer Religionen. Daher
sei diese Tagung vor allem »ein grofler
Doppelpunkt fiir das, was noch kommen
wird« - eine Ermutigung zu weiterer Arbeit
der Institutionen und der Missiologlnnen,
die an der Tagung teilgenommen haben. &

Mission und
Okumene - Von
der Konkurrenz
Zur
Zusammenarbeit

von Mariano Delgado

‘ J nter diesem Titel fand am
12.-13.10.2017 an der Universitat
Fribourg das 9. Forum Weltkirche

statt, das vom Institut fiir das Studium der

Religionen und den interreligiésen Dialog

und dem Zentrum fiir vergleichende Pastoral-

theologie der Theologischen Fakultdt in

Kooperation mit MISSIO Schweiz alljahrlich

vor dem Sonntag der Weltmission organisiert

wird (Programm: www.unifr.ch/ird).

Die einfithrenden Vortrage von Mariano
Delgado (Fribourg) und Klaus Koschorke
(Minchen) stellten den Wandel in der
Missionsgeschichte anschaulich dar. Der
Fribourger Kirchenhistoriker machte auf die
Gemeinsamkeiten und Unterschiede in der
katholischen und protestantischen Weltmis-
sion zwischen 1500-1800 aufmerksam, also
in einer Zeit, die von der Konkurrenz unter
den Konfessionen geprigt war. Zugleich
war die Weltmission damals vor allem ein
katholisches Phdnomen, das bei den Pro-
testanten eine gesunde Nachahmung weckte.
Wihrend auf der missionstheologischen
und -organisatorischen Ebene spatestens
seit dem Pietismus kein fundamentaler
Unterschied zu beobachten ist, ist ein
solcher jedoch auf der gesellschaftlichen
anthropologischen Ebene feststellbar: Die
katholische Missions- und Siedlungspolitik
folgte dem altromischen Modell und zielte
auf Vermischung mit den missionierten
Volkern und Schaffung gemischter Gesell-

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Berichte

303

schaften von Alt- und Neuchristen; die pro-
testantische Missions- und Siedlungspolitik
lief hingegen in vielen Fallen auf Apartheids-
regime hinaus, damit die »europiischen
Auserwahlten« unter sich bleiben konnten.

Der Miinchner Kirchenhistoriker stellte
das 19.Jahrhundert als das grofie pro-
testantische Missionsjahrhundert dar und
machte zugleich auf die Dialektik der »Drei
Selbst« (»Three-Selves«: Self-governing,
Self-supporting, Self-extending) aufmerk-
sam, die im Endergebnis die protestantische
Weltmission prigten — auch wenn sie so von
den Missionaren nicht immer intendiert
wurden. Wolfgang Reinhard (1989) spricht
von der »Dialektik des Kolonialismus«: Der
westliche Kolonialismus in Asien und Afrika
war begleitet von der Einfithrung moderner
Erziehung, moderner Technologien und
moderner Organisationsformen, die es den
Volkern Asiens und Afrikas ermdoglichten, sich
von europdischer kolonialer Herrschaft zu
befreien. Horst Griinder (1992) vertritt eine
»Dialektik der Christianisierung«: Die - oft
sehr konservativen - européischen (und ins-
besondere deutschen) Missionare kamen
nach Afrika und Asien und predigten eine
Botschaft, die Wirkungen weit iiber ihre
urspriinglichen Intentionen hatte. Die Ver-
breitung der Bibel und die Predigt, dass Gott
den Menschen - ALLE Menschen, Mann und
Frau, schwarz und weif} - in seinem Ebenbild
geschaffen hatte, fithrte zu Emanzipationspro-
zessen, die viele Missionare nicht intendiert
hatten. Koschorke (2016) spricht eher von der
»Dialektik der >Drei Selbst««: Urspriinglich
ein missionarisches Konzept, beschleunigte es
unter den indigen-christlichen Eliten in Asien
und Afrika die Suche nach Authentizitit und
Unabhiéngigkeit und Selbst-Regierung, als dies
gegen Ende des 19. Jahrhunderts zunehmend
von erheblichen Teilen der missionarischen
community verweigert wurde. Phianomene
wie etwa die nationalkirchliche Bewegung in
Asien beeinflussten ihrerseits erheblich die
entstehende okumenische Bewegung in den
protestantischen Kirchen des Westens im
Umfeld der WMK Edinburgh 1910.

Diesen einfithrenden historischen
Beitragen folgte eine Podiumsdiskussion {iber
das Leitbild verschiedener in der Schweiz
titiger missionarischer Hilfswerke:
Christian Weber stellte die » Basler Mission /
Mission 21« vor, Toni Kurmann »Jesuiten
weltweit« und Martin Brunner-Artho
»Missio Schweiz«. Dabei zeigte sich, dass alle
drei fiir die Universalisierung der promotio
humana eintreten, von einem dkumenischen
Geist beseelt sind und zugleich das eigene
Profil wachzuhalten versuchen.

Ein Hohepunkt des Forums war der
offentliche Vortrag von Bischof Robert
Miranda aus Indien (Gulbarga, Karnataka)
am Abend des ersten Tages iiber seine eigene
Erfahrung mit dem interreligiosen Dialog
und dem Zusammenleben in einer Gesell-
schaft mit anderen Religionen und Kon-
fessionen. Die Katholiken seines Bistums
sind eine kleine Minderheit von ca. 8.000
Personen. Bischof Miranda betonte
die Religionsfreiheit und erlauterte die
Bedeutung von Evangelii gaudium fiir den
interreligiosen Dialog im indischen Kontext.

Am Vormittag des zweiten Tages
folgten fiinf Vortrage. Benjamin Simon
vom Okumenischen Institut des Welt-
kirchenrats in Bossey sprach iiber dessen
Papier Ensemble vers la vie (2013), unter
besonderer Beriicksichtigung der darin
enthaltenen Spiritualitidt. Es liegt ein
trinitarischer Ansatz vor, der die Okumene
und die Bejahung des Lebens in den Blick
nimmt. Der darin enthaltenen dkume-
nischen Spiritualitit wurde eine trans-
formative Kraft bescheinigt.

Frangois-Xavier Amherdt (Fribourg)
ging der Frage »Mission und 6kumenischer
Dialog in Evangelii gaudium« nach. Der
okumenische Dialog ist fiir Papst Franziskus
ein konstitutives Element des sozialen Dia-
logs im Hinblick auf den Frieden sowie auch
der Evangelisierung heute. Amherdt betonte,
dass in der »verfliissigten Postmoderne« die
missionarischen Modelle verschiedener
Kirchen eher zur Komplementaritit als zur
Konkurrenz berufen sind.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



304 Berichte

Salvatore Loiero (Fribourg) setzte sich
mit dem Papier der Deutschen Bischofe
Allen Volkern sein Heil. Die Mission der
Weltkirche (2004) aus der Perspektive der
praktischen Theologie auseinander. Fiir ihn
kann das Papier ohne Ubertreibung als
ein Meilenstein bzgl. der Reflexion und
Weiterfiihrung des missionarischen Selbst-
verstdndnisses von Kirche gesehen werden.

Marie-Heéléne Robert (Lyon) sprach iiber
»Le baptéme: porte d’entrée de 'annonce et
du salut dans une approche cecuménique?« Es
ging um die Taufe als Stein des Anstof3es, als
Grund fiir die Zusammenarbeit, aber auch fiir
die Konkurrenz zwischen den Kirchen. Robert
plédierte fiir eine eingehendere Reflexion in
den Kirchen iiber ihre Evangelisierungspraxis
und ihr Verstandnis der Taufe.

Das Thema von Valérie Aubourg (Lyon)
war »Vibrations cecuméniques. L’exemple
des dispositifs lyonnais Miracles et Gué-
risons«. Die verschiedenen Aktivitdten, die
seit 2006 in diesem Bereich stattfanden und
2014 zu einem groflen Kongress in Lyon
(organisiert in Zusammenarbeit mit der
Association Internationale des Ministéres
de Guérison) fithrten, haben eine sehr aus-
gepragte ckumenische Dimension: inspiriert
von den charismatischen Methoden der
Pfingstler, werden sie auch vor Ort von
Katholiken und Protestanten mitgetragen.
So ist in Lyon eine Okumene der Praxis
entstanden — mit ihren Pendelbewegungen,
ihren Spannungen und Vibrationen.

Die letzte Einheit des Forums war dem
Thema »Mission in Europa: Modelle und
Konzepte verschiedener Kirchen« gewidmet.
Jean-Georges Gantenbein (freikirchlich,
St. Chrischona), Klaus Vellguth (katho-
lisch, Vallendar, MWI Missio Aachen)
und Agustin Sokolovski (russisch-ortho-
dox, Paris) diskutierten eingehend
dariiber. Besonders interessant waren die
Anregungen, die Vellguth aus der Erkldrung
der deutschen Bischofe Gemeinsam Kirche
sein. Zur Erneuerung der Pastoral (23.09.15)
unter Heranziehung des weltkirchlichen
Lernraums zu destillieren vermochte. &

BUCHER

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Buchbesprechungen

305

Barth, Hans-Martin

Das Vaterunser

Inspiration zwischen Religionen
und sakularer Welt
Glitersloher Verlagshaus/
Gutersloh 2016, 222 S.

unser auf beste Weise »das Nachdenken « (205)

anregt. Das geschieht in der Weltoffenheit
eines mundigen christlichen Glaubens in den inter-
religiosen Kontexten und areligiosen Rahmenbedin-
gungen, die Vf. als veranderte Verstehens-Voraus-
setzungen flr das Deutschland des 21. Jahrhunderts
in aller Klirze thematisiert, um fir Christen wie auch
Nichtchristen neue Perspektiven zu erschliefen —
»flr jede Form der Begleitung dankbar« (19).

Im Blick auf den dreifachen Adressatenkreis von
Christen, Anders-Religiésen und Nicht-Religiosen
unterteilt das der Gebets-Anrede geltende Kap. 1:
21-40 die Frage »Vater unser — und kein Vater im
Himmel?« in »Das Vater-Symbol in den Religio-
nen«, »Gott »unser Vater<«im areligidsen Umfeld«
und »Voraussetzungsloses Vaterunser« und argu-
mentiert: »Solches Vertrauen darf im Sinne einer
zweiten Naivitat auch die alte Wendung >unser
Vater« verwenden.« (38) Im Hintergrund stehen
die bereits 2001 Judentum, Islam, Hinduismus und
Buddhismus befragenden Uberlegungen im Lehr-
buch des Vf.s Dogmatik. Evangelischer Glaube
im Kontext der Weltreligionen (Gutersloh 3.Aufl.
2008) zu »aulerchristlichen« Entsprechungen als
Kontext bei der Klarung des christlichen Glaubens-
begriffs, deren Zugangen zu Gotteserkenntnis und
Gottesvorstellungen (85-128. 233-258. 289-320)
samt Folgerungen mitThesen flir »die Integrations-
kraft trinitarischen Denkens« (321-340).

Das - wie alle Kapitel zum Vaterunser etwa
gleich lange - Kap.2: 41-62 hinterfragt die erste
Du-Bitte: »Geheiligt werde dein Name - >heiligen¢
suspekt, »Name«unbekannt? «, wieder unterteilt in
»Religioser Umgang mit dem Namen Uberirdischer
Machte«, »Sakularer Umgang mit bedeutenden
Namen « und dann »Offener Horizont«. Vf. gibt zu
bedenken: »Geheiligt werde das Wesentliche ...,
indem wir es suchen« (57) und: » An dieser Stelle
gerat Jesus, der das Vaterunser gelehrt hat, selbst in
das Vaterunser hinein. Er hat »wesentlich¢, seinem
Wesen entsprechend, gelebt.« (60) Flr weitere
interreligiése Uberlegungen mag deshalb des Vf.s
Dogmatik herangezogen werden mit ihren »Jesus
Christus« bis zuThesen erlduternden Unterkapiteln
»AuRerchristliche Mittlergestalten« (375-391) und
»Integrale Christologie« (391-410).

»Dein Reich komme« ist dann mit Thesen das
letzte Unterkapitel des letzten Teils »Hoffnung Uber
den Tod hinaus« der Dogmatik (792-803) — nach
Unterkapiteln » AuBerchristliche Eschatologie?«
(727-729), »AuRerchristliche Hoffnung Uber den

Ein leserfreundliches Buch, das mit dem Vater-

Tod hinaus« samt Folgerungen flr eine in Thesen
muindende »Integrale individuelle Eschatologie«
(745-778) und »Universale Hoffnung in aufSer-
christlicher Perspektive « (786-792). Ein Epilog »Die
Religionen und die »Areligidsenc<« (807-819)
schlieft sich an. Im neuen Vaterunser-Buch fragt
Kap. 3: 63-86: »Dein Reich komme - ein Paradies
auf Erden?«, wobei es im ersten Teil »Begehrens-
wertes Reich« beim biblischen »Reich Gottes«
als »Fille des Lebens« und beim buddhistischen
Nirwana als »Erléschen« um Symbole geht, »die
sich als dialektisch komplementar erklaren lassen«
(67). Auf »Verlorenes Paradies« folgt »Zukunfts-
bewusst leben«: Das Vaterunser »ist ein Unruhe-
Gebet, es hetzt auf gegen Elend undTod « — indem
wir der Zukunft »winschend und bittend be-
gegnen, ... eingestehen, dass man allein nicht
klar kommt« (81f.). »Sogar im Buddhismus wird
argumentiert. >Wahrlich, es gibt ein Ungeborenes,
Ungewordenes ... Wenn es dieses nicht gabe, dann
ware ein Entrinnen ... nicht méglich ... Die Vater-
unser-Bitte argumentiert nicht, sie halt Ausschau ...
Damit gewinnt die Zeit eine neue Qualitat: Sie wird
zum Raum, in dem die mogliche bessere Welt an-
kommen kann«, und damit »kann »aktives Warten«
in eine Hoffnung umschlagen, die flr das Kom-
mende die Augen 6ffnet und den ganzen Menschen
in Bewegung setzt« (83f.). Flr die Unterkapitel
»Nicht von der Welt« und »Im Kampf« winschte
ich mir allerdings, Vf. hatte fur die das ganze Vater-
unser pragende Thematik vom Reich Gottes das
fur sein Verhaltnis zum Judentum auch sonst ein-
schlagige Buch von Hubert FRANKEMOLLE, Vater
unser — Awinu: das Gebet der Juden und Christen
(Leipzig 2012, bes. 80-141. 162-165) und auch den
Klassiker des eigenen Marburger Vorgangers Rudolf
OTTO, Reich Gottes und Menschensohn. Ein religi-
onsgeschichtlicher Versuch (Munchen 1933, 3. Aufl.
1954) mit herangezogen.

Kap. 4: 87-107 befragt unter »Dein Wille ge-
schehe — wessen Wille? « »religidse Vorstellungenc,
die »sakulare Nuchternheit« und schlieSlich »was
geschehen muss«: »Das Geschehende, wie es ge-
schieht«, zu wollen, »vermag nach Auschwitz nicht
mehr zu Uberzeugen« (89), doch »darf ich als
Glaubender davon ausgehen, dass, was geschehen
muss, in einem guten Zusammenhang steht« (104)
- eine innere Haltung, die ihn »an Jesu Haltung im
Garten Gethsemane erinnert«, mag sogar einem
Atheisten helfen (106).

Die Kapitel 5-8 behandeln die Wir-Bitten: »Es
gibt keinen Menschen, der isoliert, nur fur sich
beten konnte« (109). Die erste Wir-Fragestellung
»Unser Brot — taglich heute?« (109-131) umfasst
»Nahrung und Religion«, »Nahrung als Selbstver-
standlichkeit« und »Kultiviert essen«. Die zweite
Wir-Frage »Vergib — wie wir vergeben?« (133-156)
verbindet Vf. mit der »Vision einer Gemeinschaft
von Menschen, die zu ihrer Schuld stehen, um Ver-

zmr | 101.Jahrgang | 2017



306

Buchbesprechungen

gebung bitten und einander vergeben« (133) und
meint im Teil »Schuld und Vergebung in den Reli-
gionen«: Fir Hindus und Buddhisten »konzentriert
sich die Schuldfrage auf den Begriff karma« (135),
bei Juden, Christen und Muslimen wird Schuld zur
»Slnde vor Gott«, den »immense Vergebungs-
bereitschaft« auszeichnet (137). Mag sein, um sich
an das Selbstverstandliche betend zu erinnern, ist
»der Nachsatz die einzige Stelle im Vaterunser, an
der von menschlicher Aktivitat geredet wird. Viel-
leicht ist, zu vergeben, das Einzige, was Menschen
beitragen kénnen« (140). Als Teile 2 und 3 folgen
»Sakulare Auffassungen von Schuld und Stnde«
und »Einander vergeben und Vergebung erfah-
ren —ein Menschheitstraum«. Die dritte Wir-Frage
»Ohne Versuchung leben?« (157-174) wird unter-
teilt nach »Versuchung - religids interpretiert,
»Versuchung als menschliche Grunderfahrung«
und »Keine Versuchung bitte« hingefuhrt auf die
Hoffnung: »Im Schrei selbst kann die Antwort
begegnen« (174). Uber die abschlieBende Wir-
Bitte um »Erlésung vom Bdsen« (175-197) denkt
V{f. erstmals in vier Teilen nach, namlich »Das Bose
in der Sicht der Weltreligionen«, »Das sogenannte
Bose«, »Erlosung utopisch?« und »Das Ende des
Bosen — unverzichtbare Utopie«: »Konnen sich die
unterschiedlichen Weltanschauungen, Religionen
und Ideologien darauf einigen, dass das Bose das
ist, was den Menschenrechten widerspricht? « (184)
»Der Plural »uns<in der Bitte um Erlésung von dem
Bosen hat therapeutische Bedeutung«, und »die
Bitte ... bestreitet dem Bosen seine Legitimation«
(192f.) — »inder Liebe lauft sich das Bose tot« (197).
Die Uberlegungen in FRANKEMOLLES 0.g. Buch im
Gesprach mit der jlidischen Tradition verdeutlichen
solche »Wechselwirkung der Gebetsrichtungen
im Vaterunser: Der Durchsetzung der Herrschaft
Gottes und seiner Gerechtigkeit im Leben der An-
gesprochenen ... entspricht das Urvertrauen der
Beter, dass Gott fur sie sorgt« (133).

Der Ausblick (199-206) nimmt das in seinem
Teil »Lobpreis und Protest« auf: »Die Doxologie
am Ende des Vaterunser halt fest: Nicht dem Bosen
gehdren »Reich¢, >Kraft< und >Herrlichkeit«« (202),
bevor die Teile 2 und 3 schlieBen: »Wenn »alle
Stricke reifSen¢, gibt es immer noch das Vater-
unser«(205), »begleitet von Stimmen aus vielen
Religionen und von den Sehnslichten zahlloser
Menschen, auch von den buddhistischen Gebets-
muhlen, die der Wind bewegt« (206).

Christoph Elsas/Neustadt

Boff, Leonardo | Hathaway, Mark
Befreite Schopfung
Kosmologie-Okologie-Spiritualitét.

Ein zukunftsweisendes Weltbild

Butzon & Bercker/Kevelaer 2016, 392 S.

n den aufgeregten, um kurzfristige tagespoli-

tische Themen kreisenden Diskussionen in der

Welt der Medien ist die langfristige dkologische
Uberlebensproblematik der Menschheit vortiber-
gehend in den Hintergrund gertickt. Diese mit den
heute vorherrschenden Betrachtungs- und Vor-
gehensweisen offensichtlich nicht zu bewaltigende
Problematik steht im Zentrum des im Jahre 2009
in den USA erschienenen Buches mit dem etwas
ratselhaftenTitel: The Tao of Liberation. The Ecology
of Transformation, in dem die bedrohlichen 6ko-
logischen Zukunftsfragen in unaufgeregter Weise
ohne eine vordergriindige Dramatisierung und
mit einem erstaunlich hoffnungsvollen Ausblick
thematisiert werden. Das bereits in viele Welt-
sprachen Ubersetzte und auf ein vergleichsweise
grof3es Interesse gestoRene Grundlagenwerk einer
spirituellen Okotheologie ist inzwischen auch auf
Deutsch erschienen und verdient m.E. auch im
deutschsprachigen Kontext Aufmerksamkeit. Es
zielt auf meditativ eingestellte Leser, die zunachst
einmal bereit sind, Symbole eines tieferen »kos-
mischen« Sinns (Tao) wahrzunehmen. Die beiden
Autoren des Buches, Leonardo Boff und Mark Hat-
haway, haben tiber das Verhaltnis von Wissenschaft
und Religion und von Okologie und Spiritualitat in
ausgesprochen kreativer Weise jenseits der engen
Fachgrenzen nachgedacht.

Der als nicht unumstrittener katholischer Befrei-
ungstheologe international bekannt gewordene
Leonardo BOFF gehort zu den Vordenkern, die im
Rahmen einer erweiterten, theologischen Wissen-
schaftskonzeption die Okologie als ein wichtiges
religiéses Zukunftsthema entdeckt haben.

Mark HATHAWAY ist ein fUr spirituelle Fragen
offener Mathematiker und Physiker, dessen Kom-
petenzen vor allem auf dem naturwissenschaft-
lichen Feld liegen.

Aufgrund dieses idealen Erganzungsverhalt-
nisses gelingt es den beiden Autoren, im Rahmen
ihres integralen, »zukunftsweisenden Weltbildes «
die wirkungsgeschichtlich verhangnisvolle dualisti-
sche Spaltung zwischen den »naturvergessenen«
Geistes- und den »geistvergessenen « Naturwissen-
schaften zu Giberwinden.

Der schon von Teilhard DE CHARDIN kritisierte,
traditionelle Geist-Materie-Dualismus wird dadurch
Uberwunden, dass unsere anthropozentrischen
Sinngebungsversuche relativiert und die uns vor-
gegebene Sinnstruktur des Kosmos wiederentdeckt
wird.

Den Sinn dieser vorgegebenen numinosen Ord-
nung des Kosmos bezeichnen die beiden Autoren

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Buchbesprechungen

307

mit dem alten chinesischen Grundbegriff TAO, der
Ublicherweise als »Weg« Ubersetzt wird.

Das TAO kann als kosmischer Lebensweg und,
neu interpretiert, als der eigentliche hermeneuti-
sche Schlisselbegriff dieses holistischen Ansatzes
bezeichnet werden. Im Sinne einer prozesstheo-
logischen Schopfungsspiritualitat wird, etwas ver-
karzt formuliert, der Vorrang des ewigen Werdens
vor einem unveranderlichen Sein betont, das wi-
dernatirlich den Lebensfluss einschrankt oder gar
blockiert.

Ein Mensch, der taogemaf lebt, wird sich dem
kosmischen Prozess nicht eigenwillig entgegen-
stellen und auf diese Weise dazu beitragen, dass
sich urspriinglich harmonische in chaotische Zu-
stande verwandeln. Die alten taoistischen Gedan-
ken werden also 6kologieférmig aktualisiert und in
Verbindung mit neueren naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen gleichsam als Lésungsweg zur Uber-
windung der sich durch den taofeindlichen mensch-
lichen Selbstbehauptungswillen weiter verschar-
fenden 6kologischen Krise angeboten. Die beiden
Autoren greifen fur diese Interpretation auf eine
Fille von Zitaten aus dem Tao-te-king zuriick, deren
Naturbewahrungsweisheit vor dem Hintergrund
des heutigen atomaren Naturzerstérungswissens
in der Tat nur erstaunen kann.

Die unmittelbare Ubertragung dieser kontext-
bedingten traditionellen Weisheiten auf den ver-
anderten heutigen Kontext ist in religionswissen-
schaftlicher Perspektive freilich problematisch, weil
sie einerseits die Gefahr von unzuldssigen Neu-,
Um- und Uberinterpretationen in sich birgt und
andererseits die Moglichkeit einer Uberwindung
des historischen Zeitenabstandes und der Grenzen
des Fremdverstehens voraussetzt.

Es kann daher nicht verwundern, dass in dem
Buch die ungewohnlich zahlreichen, »gesammel-
ten« Zitate aus unterschiedlichen heiligen Schriften
und profanen Wissenschaften mitunter so zurecht-
gelegt werden, dass der »Wille zum System« be-
friedigt wird und ein in sich stimmiges, holistisches
Weltbild wahrnehmbar wird, das freilich nicht ge-
schlossen ist, sondern offen bleibt fir neue und
fremde Erfahrungen, die dann in und mit der Zeit
integriert werden kénnen.

Das Ziel dieser ganzheitlichen Unternehmung
ist nicht nur die Befreiung des Menschen aus
den sowohl selbstverschuldeten als auch gesell-
schaftsbedingten Abhangigkeitsverhaltnissen,
sondern grundsatzlicher noch die »Befreiung der
Schopfung« aus der heute vorherrschenden de-
terministischen »Kosmologie der Herrschaft«. Das
traditionelle Anliegen der Befreiungstheologie wird
also auf die gesamte natirliche Mitwelt des Men-
schen, in die er nolens volens eingebunden bleibt,
ausgeweitet, so dass auch von einer Befreiung aus
den Verstrickungen der modernen Anthropozentrik
gesprochen werden kann. Im Denk- und Lebens-

rahmen dieser ganzheitlichen Betrachtungsweise
hangen die soziale und die 6kologische Befreiung
eng zusammen.

In diesem Okotheologischen Grundlagenwerk
begegnen sich uralte religiose Vorstellungen und
neueste naturwissenschaftliche Erkenntnisse in
einer Weise, die ein neues, zukunftsweisendes Welt-
bild auf spiritueller Grundlage erkennbar werden
lassen, das gleichsam noch im Werden begriffen
ist. Die Befreiung der Schopfung ist ein unvoll-
endetes Projekt.

In der ambitionierten Zusammenschau der bei-
den antispezialistisch orientierten, am umgreifen-
den kosmischen Lebenszusammenhang Maf3 neh-
menden Denker werden uralte religidse, aber auch
neue theologische, religionswissenschaftliche, phi-
losophische, physikalische, biologische und psycho-
logische Erkenntnisse verarbeitet, die sich nurdann
problemlos erganzen, wenn man den »ausgeblen-
deten« weltanschaulichen Hintergrund nicht kennt.
Eine Schwache dieses zur kulturiibergreifenden
Vereinheitlichung tendierenden Ansatzes ist die
Vernachlassigung der Differenzhermeneutik, die
durch die mitunter unkommentierte Aneinander-
reihung von dekontextualisierten Zitaten nicht be-
hoben werden kann.

In dem Buch werden vor allem antinaturalisti-
sche Wissenschaftler zitiert, die in ihren jeweiligen
Disziplinen wie etwa CAPRA (Lebensnetz), SHEL-
DRAKE (Morphogenetische Felder) oder LOVELOCK
(Gaia-Hypothese) als AuRenseiter gelten, ohne
dass auf die ausgesprochen komplizierte gegen-
wartige wissenschaftstheoretische Diskussionslage,
die nach wie vor von der Analytischen Philosophie
dominiert wird, eingegangen wird. Zuweilen beru-
fen sich die Autoren kontextbedingt auf dkologisch
orientierte Naturalisten, die sich in den sie ver-
einnahmenden spirituell-ganzheitlich orientierten
Denkrahmen nicht problemlos einfligen lassen.

Die beiden Autoren orientieren sich freilich vor
allem an Wissenschaftlern, die die »Kosmologie
der Herrschaft«, also einen ausschlieRlich macht-
formig-technokratischen Umgang mit der Natur
entschieden zurtickweisen und flr ein dialogisch-
liebesformiges Verhaltnis zur Natur pladieren. Der
lebendige, bewegliche Kosmos wird gegen das
menschengemachte, kulnstlich-mechanistische
»Weltbild « ausgespielt.

In der zunehmenden Verstrickung in eine ma-
terialistisch gepragte Maschinenwelt ohne leben-
digen Naturbezug wird die entscheidende Ursache
der 6kologischen Krise erkannt.

Die von den »maRlos« gewordenen mensch-
lichen Zugriffen befreite Schopfung wird in dem
Buch sicherlich zu sehr in die Nahe einer »heilen
Welt« gerlickt. Das ausgesprochen »romantische «
Naturbild, das sich unter anderen kulturellen Bedin-
gungen bereits im Taoismus findet, ist unverkenn-
bar. Es fallt auf, dass vor allem die angelsachsische

zmr | 101.Jahrgang | 2017



308

Buchbesprechungen

Diskussionslage berticksichtigt wird und die lange
deutsche Tradition religionsokologischer Vorden-
ker von Ludwig KLAGES bis Hans JONAS mit der
Ausnahme einer knappen Anknlpfung an Albert
SCHWEITZERS Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben
(323) weitgehend unberticksichtigt bleibt.

Viele der vorgeblich neuen 6kologischen Er-
kenntnisse lassen sich schon in der Romantik (No-
VALIS), im Vitalismus (Hans DRIESCH) und in der
Lebensphilosophie (Georg MISCH) nachweisen,
doch hat der unbestreitbare Erfolg der mechanisti-
schen »Kosmologie der Herrschaft« bis heute eine
das Naturverstandnis und den Naturumgang ver-
andernde Rezeption dieser Stromungen verhindert.
Der sogenannte »Dialog mit der Natur« blieb blof3e
Theorie ohne die Chance zur Verwirklichung in der
rauen politischen Praxis.

Dies konnte sich freilich angesichts der sich
weiter verscharfenden Krisensituation andern. In
diesem veranderten Kontext kénnte auch die Um-
weltenzyklika Laudato si’ von Papst FRANZISKUS
ihre langfristige, tiefere Bedeutung als Beitrag zur
unumganglichen religionsékologischen Diskussion
und zu einem veranderten Umgang mit der Mit-
geschopflichkeit gewinnen.

Im Unterschied zu vielen profanen 6kologischen
Ansdtzen spielen auch fur BOFF und HATHAWAY
die Religionen und insbesondere das Christen-
tum zur Bewaltigung der Okologischen Krise eine
herausragende Rolle. Unter Berufung auf die Pro-
grammatik der Erd-Charta als eines gemeinsamen
Referenzrahmens wird die Liebe als Erfahrung der
Nicht-Dualitat, des Ungetrenntseins von der Mit-
geschopflichkeit interpretiert.

Am Ende des Buches (312ff.) wird fiir eine neue
Ethik pladiert und dabei vor allem auf die Erd-
Charta verwiesen, die (iber eine blofe Verwaltung
der noch vorhandenen Ressourcen hinausgeht und
auf ein neues, alle Lebensformen verbindendes
Paradigma des Umgangs mit der Natur zielt. Es
gilt, die »Gemeinschaft des Lebens « zu achten und
zu bewahren. Es kann daher nicht Uberraschen,
dass es Franziskus VON AssSISI ist, auf den sich die
beiden Autoren als Vorbild fur eine ¢kologische
Spiritualitat berufen (370ff.).

Trotz der gedulRerten Detailkritik scheint mir die
grundsatzliche Zielsetzung des Buches, nicht nur
aus der Perspektive einer engagierten Religions-
wissenschaft, unterstitzenswert. Es scheint in der
Tat so, dass nur eine ganzheitliche Betrachtungs-
weise, die wieder grundsatzlich uber die Stellung
des Menschen im Kosmos nachzudenken be-
reit ist, die okologische Krise Uberwinden kann,
auch wenn dieser integrale Versuch einer Neu-
orientierung zwangslaufig in einzelnen Kontexten
skizzenhaft bleiben muss. Ich beende meine Aus-
einandersetzung mit diesem lesens- und nach-
denkenswerten Buch mitdem Ausblick der beiden
Autoren:

»Jeder von uns muss von Neuem seine eigene
spirituelle Tradition erkunden und die Einsichten
hervorholen, die uns zur Ehrfurcht vor allem Leben,
zu einer Ethik des Teilens und der Fiirsorge und zu
einer Vision des in den Kosmos inkarnierten Heiligen
bewegt. Wenn uns das gelingt, dann kénnen wir
aus einer tiefen und unerschopflichen Quelle der
Inspiration schopfen, die eine spirituelle Revolution
auslosen kann, welche die Erde wahrhaftig heilen
und gleichzeitig die Qualitat des menschlichen Le-
bens verbessern kann« (383f.).

Wolfgang Gantke/Frankfurt am Main

Bucher, Hubert

Ein Leben flr die Mission
Meine Erlebnisse in Afrika
Verlag Friedrich Pustet/
Regensburg 2017, 366 S.

wissenschaftlichem Anspruch und trotz-

dem - beziehungsweise gerade deshalb - fur
die Missionsgeschichte hochst interessant. Was Hu-
bert Bucher etwa in einer seiner Episoden zum Mis-
sions- und spateren Konzilsbischof Franz Wolfgang
Demont SCJ zum Besten gibt, charakterisiert diesen
wohl bestens (80-82: »Jimmy, kiss my ring!«). Man
ist geneigt zu sagen, dass ein ganzer Archivakt im
Archiv der Herz-Jesu-Priester — es ist das der Kon-
gregation, der P Demont angehorte, und welches
der Rezensent gut kennt - in Rom es nicht so auf
den Punkt bringen konnte, wie es da Bucher auf
knapp zwei Seiten zugespitzt tut. Buchers narrative
Methode, seine Anekdoten mit Biss und Charme,
seine Erlebnisse sind anregend, frisch und aus-
sagekraftig.

Der in der Zwischenkriegszeit 1931 in Regens-
burg geborene BUCHER absolvierte 1972 mit einer
missionswissenschaftlichen These zur Jugendarbeit
in Stdafrika ein romisches Doktorat. Davor hatte er
von 1958 bis 1968 bereits zehn Jahre in der Didzese
Aliwal-North als Missionar gearbeitet und prakti-
sche und sprachliche Erfahrungen gesammelt. 1977
wurde BUCHER - eigentlich zu dieser Zeit als Nach-
folger von Bernward WILLEKE OFM in Wirzburg
vorgesehen — in Sudafrika zum Bischof geweiht.
2008 hat Benedikt XVI.Buchers Rucktrittsgesuch
angenommen. Nunmehr ist der »Missionsbischof «
in seine Heimat zurlickgekehrt. Aus Anlass des
40-jahrigen Bischofsjubildums entstand dieser vom
jetzigen Bischof VODERHOLZER geférderte Band,
der autobiografisch angelegt viele Aspekte des
Missionsgeschehens im 20.Jahrhundert beleuchtet,
die hochinteressant sind: Seien dies die konfessio-
nalistischen Nachwehen in der Mission (121), seien
es Facetten des Kulturkontakts (108: Bedeutung
der mannlichen Beschneidung) und der kulturellen
Transformation von christlicher Mission (97/98:

I Iier anzuzeigendes Werk ist kein Buch mit

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Buchbesprechungen

309

Die emanzipatorische Wirkung des im Galaterbrief
Kapitel 3 in den Versen 26-28 Gesagten). Das nur
beispielhaft und als Appetizer. Das Werk bietet
vieles - vielleicht zu vieles, sodass sich der Leser im
umfangreichen Buch in den verschiedensten Erleb-
nissen auch etwas verlieren kann.

Auf eine spannende Episode, die sich freilich in
Bayern abspielte, soll noch eingegangen werden:
Bischof BUCHER focht Mitte der 1980er Jahre einen
»Straull« mit Franz Josef STRAUSS (1915-1988),
dem bayerischen Lowen und Ministerprasiden-
ten, aus. Streitpunkt war das Apartheitsregime in
Stidafrika und Pieter BOTHAS (1916-2006) Politik,
besser gesagt: unterschiedliche Beurteilungen der
Lage in Sudafrika. Offene Briefe in bayerischen
Zeitungen boten das Forum flr den Dissens zwi-
schen BUCHER und STRAUSS (265-277). Jene Zeilen
BUCHERS zeigen, dass Mission in ihrer Wirkung
nicht nur auf die Ferne beschrankt war, sondern
es immer wieder zu politischen, auch konfliktiven
Verschrankungen im Herkunftsland kam. Mission
ist auch in dieser Hinsicht ein »ganzheitliches Ge-
schehen«. Kiinftigen Historikerinnen und Histori-
kern stehen hier jedenfalls viele Forschungsfelder
offen, die bis in die bayerische Zeitgeschichte hinein
reichen.

BUCHER, der sich selbst das Missionarische am
Christentum erst im Laufe der Zeit aneignete — im
Speziellen im Rahmen eines Studienaufenthalts in
den Vereinigten Staaten nach dem Weltkrieg - be-
dauert im Buch die nachlassende missionarische
Kraft im Land seiner Herkunft. Wie vielfaltig und
bunt das Missionsgeschehen sein konnte, davon
legt der Fidei-Donum-Bischof BUCHER eindrlick-
lich Zeugnis ab, ebenso von der Buntheit der ka-
tholischen Kirche. Seine hier dargelegten Notizen
konnten, wie gesagt, gut und gerne Anlass sein,
sich wissenschaftlich, insbesondere missionsge-
schichtlich naher mit der katholischen Missions-
arbeit in Sidafrika auseinanderzusetzen, wie es
hier in Fribourg 2009 Valentin BECK mit der Arbeit
Das Kreuz des Stidens. Mission in der Bliitezeit des
europdischen Katholizismus zwischen dem ersten
Vatikanum und dem zweiten Weltkrieg — Am Bei-
spiel der Menzinger Heiligen Kreuz-Schwestern in
Basutoland tat. Den autobiografische Notizen, die
sich angenehm lesen lassen, ist jedenfalls eine weite
Verbreitung zu winschen!

David Neuhold/Fribourg

Hartch, Todd

The Rebirth of Latin American Christianity
(Oxford Studies in World Christianity)
Oxford University Press/

New York 2014, xvi + 278 S.

gegebenen Reihe Oxford Studies in World Chris-

tianity legt Todd Hartch, Professor fir Latein-
amerikanische Geschichte und Weltchristentum
an der Eastern Kentucky University sowie katho-
lischer Christ mitevangelikalem Hintergrund, eine
Analyse der neuesten Kirchengeschichte Latein-
amerikas vor. Im Mittelpunkt steht Hartchs These,
dass das lateinamerikanische Christentum in den
letzten 60 Jahren eine Transformation durchlaufen
hat, die von finf Faktoren bestimmt ist: (1)dem
missionarischen Eifer des protestantisch-evan-
gelikalen Christentums, (2) der prophetischen
Stimme der Befreiungstheologien, (3) der emo-
tionalen Spiritualitat der pfingstlichen und cha-
rismatischen Bewegung, (4) den liturgischen
und sozialethischen Erneuerungsbewegungen
des Katholizismus sowie (5) der Globalisierung
lateinamerikanischer Theologien und Frémmig-
keitspragungen.

DieseThese entfaltet der Autor in zehn Kapiteln,
wobei jeweils zwei Kapitel eine thematische Einheit
bilden. In Kapitel 1 und 2 geht es um den Erfolg
des missionarischen Protestantismus. Die Rolle
von evangelikalen Missionsgesellschaften, Evan-
gelisationsprogrammen (»Evangelism-in-Depth«)
und Massen-Evangelisten wie Luis PALAU wird
beleuchtet. HARTCH zeigt am Beispiel der Mam-
Mayas in Guatemala, inwiefern der evangelikale
Protestantismus indigene Formen auspragt hat,
die sich sowohl von traditionellen Religionsfor-
men als auch vom »mestizo Protestantism« (33)
unterscheiden. In den sozialen Konflikten Mexikos
hatten evangelikale Kirchen als Zufluchtsorte fur
Gestrandete Attraktivitit gewonnen. Doch auch
gewaltsame Verfolgung bis hin zu »bloodshed and
murder« (36) seien Teil der protestantischen Iden-
titat geworden - etwas, das von katholischer Seite
oft ausgeblendet und so zu einer »hidden barrier«
O6kumenischer Verstandigung geworden sei (37).
Umgekehrt vermittelt HARTCH auch Verstandnis
fur den katholischen Schock, der Papst JOHAN-
NES PAULII. bei seiner Neuevangelisierungsrede
in Santo Domingo 1992 dazu gebracht habe, die
evangelikalen Protestanten als »rapacious wolfs«
(51) zu bezeichnen. In acht lateinamerikanischen
Landern sei die Bevolkerung inzwischen zu Uber
20% protestantisch.

Kapitel 3 und 4 schildern Entwicklung und
Bedeutung der Befreiungstheologien vor dem Hin-
tergrund der Diktaturen u.a. in Chile und Brasilien.
Im Mittelpunkt stehen katholische Theologen wie
GUTIERREZ, SEGUNDO, CAMARA, BOFF, FREIRE, RO-

I n der von Yale-Historiker Lamin Sanneh heraus-

zmr | 101.Jahrgang | 2017



310

Buchbesprechungen

MERO und die Bischofskonferenzen von Medellin
und Puebla, aber auch evangelikale Befreiungstheo-
logen wie PADILLA, ESCOBAR und COSTAS kommen
vor. HARTCH betont die grofSe Bedeutung sozialer
Reformen durch die katholische Befreiungstheo-
logie, bedauert aber, dass diese sich nicht starker
im numerischen Wachstum der Kirchengemeinden
niedergeschlagen habe. Kapitel 5 und 6 widmen
sich demgegeniiber dem starken zahlenmaRigen
Wachstum und kulturellen Einfluss der pfingstlich-
charismatischen Bewegungen, die HARTCH nicht als
Abklatsch nordamerikanischer Phanomene, son-
dern als Herz lateinamerikanischer Revitalisierung
verstanden wissen will: »Charismatic Catholicism
and Pentecostal Protestantism utterly transformed
Latin America between 1970 and 2000« (92). Dies
unterstreicht er durch soziale Detailbilder aus Chile,
Argentinien und Brasilien sowie biographische Por-
traits zu einflussreichen Predigern wie Carlos AN-
NACONDIA, Omar CABRERA oder Hector GIMENEZ.
HARTCH ist Uberzeugt, dass die spirituelle Vitalitat
dieser Bewegungen als »profound religious ex-
perience« auch weitreichende kulturelle Folgen
haben kann (111).

Kapitel 7 und 8 beschreiben den Einfluss
kirchlicher Erneuerungs- und Basisbewegungen
in Lateinamerika. Thematisiert werden die Katho-
lische Aktion, die bereits in den 1930er Jahren
in Brasilien Laien fiir Katechese und Sozialarbeit
mobilisieren konnte, sowie die davon inspirierten
Basisgemeinschaften der 1960er und 1970er Jahre.
Spater machte sich der Einfluss des starker auf
spirituelle Glaubenserneuerung ausgerichteten
Neokatechumenalen Wegs sowie der sozialdia-
konisch orientierten Fokolare-Gemeinschaften be-
merkbar. Auch auf die Laienorganisation Opus Dei
geht HARTCH kurz ein: sie sei vielleicht moralistisch,
doch keineswegs so negativ, wie die 6ffentliche
Wahrnehmung oft suggeriere.

Die letzten beiden Kapitel 9 und 10 analysie-
ren die Globalisierung des lateinamerikanischen
Christentums, vor allem die Internationalisierung
befreiungstheologischer Diskurse, den lateiname-
rikanisch-evangelikalen Aufbruch zur Weltmission
(COMIBAM, CLADE) und die umstrittene Arbeit
der brasilianischen Pfingstkirche Igreja Universal
do Reino de Deus (IURD) in Portugal und Afrika.
HARTCH sieht die IURD als Typus einer zwar inter-
kulturell unsensiblen, aber in armen Bevélkerungs-
schichten sehr erfolgreichen religiosen Bewegung.
Mit besonderem Interesse (»a whole book could be
written«, [198]) beschreibt HARTCH als Nordame-
rikaner die Rezeption der Verehrung der Jungfrau
von Guadalupe (Mexiko) inden USA bis hin in klassi-
sche protestantische Milieus: »a Protestant-Catholic
mestizaje « (200). Ein hilfreicher Sach- und Namens-
index schliefst das Buch ab. Eine Bibliographie fehlt
leider, die Literaturbelege sind jedoch als Endnoten
zu finden (229-264).

HARTCH bietet eine sowohl eigenwillige als
auch fundierte Perspektive auf wichtige Aspekte
der neuesten lateinamerikanischen Christentums-
geschichte, in der sich sozialgeschichtliche Nah-
aufnahmen mit historischen, politischen oder
theologischen Uberblicken und dem Einbezug
unterschiedlicher Kontexte und Regionen abwech-
seln. Eine besondere Starke des Buchs liegt in der
gleichermafSen engagierten Darstellung protestanti-
scher und katholischer Erfahrungen. Dabei werden
jeweils sensible Themen wie kulturelle Verfolgung
und religidser Proselytismus nicht ausgespart. Der
Autor schreibt als professioneller Historiker, aber
auch als katholischer Christ mit evangelikaler Bio-
graphie. Obwohl seine Vorliebe fur Evangelisation
und geistliche Erneuerung deutlich ist, gelingt es
ihm ebenso, die soziale Bedeutung befreiungstheo-
logischer Entwicklungen aufzuzeigen. Allerdings
|asst der Enthusiasmus des Autors flir numerisches
Kirchenwachstum gelegentlich die kritische Distanz
nicht nur zu fragwurdigen Aspekten neo-pente-
kostaler Unternehmen vermissen. Auch in der Beur-
teilung missionarischer Aktivitdten unterscheidet
HARTCH wenig zwischen jahrelangen, inkulturier-
ten Bibellibersetzungsprojekten und kurzlebigen
Massen-Evangelisationen: »the simple fact that
it was done ... resulted in conversions« (33). Be-
sonders problematisch wird HARTCHS Begeisterung
fur Evangelisationserfolge, wenn diese mit men-
schenverachtenden rechtsgerichteten Diktaturen
einhergingen, wie im Fall von Guatemalas Diktator
und Pfingstprediger José Efrain RioS MONTT, unter
dessen Flihrung die Armee Massaker an der indige-
nen katholischen Bevolkerung beging. Auch wenn
HARTCH MONTTS brutales Vorgehen selbstver-
standlich kritisch kommentiert, bleibt seine davon
scheinbar unbeeindruckte positive Beurteilung von
MONTTS Radioevangelisationen als Beispiel fiir die
»importance of evangelism« (34, vgl. 61) schwer
nachvollziehbar.

Friedemann Walldorf/GiefSen

Weichlein, Siegfried | Ratschiller, Linda (Hg.)
Der schwarze Kérper als Missionsgebiet

Medizin, Ethnologie, Theologie

in Afrika und Europa 1880-1960

Bohlau KéIn/Koln 2016, 224 S.

n kaum einem Gegenstand lassen sich Be-
A herrschungsformen so gut untersuchen wie

am menschlichen Korper« (22). So konnte
das Buch, herausgegeben von Linda Ratschiller
und Siegfried Weichlein, pointiert Uberschrieben
werden. Der Band beinhaltet neben Vorwort und
Einleitung funf inhaltliche Beitrage, die sich auf die
Zeit zwischen den 1880er-Jahren und 1960er-Jahren
beziehen. Die Beispiele kommen aus der katho-
lischen wie protestantischen Missionsgeschichte

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Buchbesprechungen

311

und haben ein ausgewogenes Verhaltnis zueinan-
der. AbschlieRend findet sich noch ein zusammen-
fassender Kommentar.

Den Anfang macht ein Vorwort in Englisch von
Patrick HARRIES, der im Juni des Erscheinungsjahres
2016 verstorben ist. Die Bedeutung von Patrick
HARRIES, Professor in Basel, flr die Schweizerische
Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit
als missionierende Nation ist nicht zu unterschatzen
und sein Platz im Buch erinnert an seine Bedeutung
und sein Verméchtnis im Sinne der fortschreitenden
Arbeit, auch durch seine Schulerlnnen. HARRIES'
Vorwort »Missionaries and the Body in African
History« halt dann auch wichtige Punkte auf dem
Weg hin zumThema des Bandes fest, fokussiert auf
den sudlichen Teil des afrikanischen Kontinentes.

Die Einleitung stammt von Linda RATSCHILLER
und Siegfried WEICHLEIN. Hier werden alle not-
wendigen Hinweise flr die Lektlire angesprochen,
etwa die vielfdltige Auseinandersetzung mit dem
Themenfeld »K&rper und Religion« (15). Von einer
negativ konnotierten »Obsession, Religion Uber
Fragen des Kopers [...] zu beschreiben«, zu schrei-
ben, geht wohl zu weit, gerade auch angesichts
der selbst formulierten Eignung dessen, wie ein-
gangs dieser Rezension zitiert. Die folgenden Artikel
zeigen Uberzeugend die Fruchtbarkeit, die hier ge-
funden wurde und sicherlich noch in Zukunft wird.
Hinweise auf Themen wie das »sich einschreiben,
Quellen »gegen den Strich zu lesen«, oder der
Korper in der Wissensgeschichte sind hilfreich fur
Leserinnen ohne viel Vorwissen Uber missions-
geschichtliche Themen und Praxis und geben den
notwendigen Rahmen fiir die Lekture vor. Ein Raster
vondrei Ebenen in den Beitragen wird angekuindigt:
1) Akteure, Netzwerke, Institutionen, 2) Diskurse,
Praktiken, Identitaten und 3) Religion, Wissenschaft
und Medialitat.

Da nur funf empirische Beitrage im Sammel-
band sind, kann jeder kurz angesprochen werden.
Chronologisch als erster liegend beschaftigt sich
der Beitrag Linda RATSCHILLERS mit der Schnitt-
menge von Missionsfotografie (Basler Mission an
der Goldkuste 1885-1914) und Medizin. Die Autorin
argumentiert, dass gerade durch Fotografie, wie
»kaum eine andere Quellengattung« (42), gefragt
werden kann, wie der schwarze und kranke Korper
in Europa imaginiert wurde. RATSCHILLER zeigt
schén, wie durch Anderungen in der Betitelung
von Fotografien, etwa in popularen Missions-
zeitschriften oder Ausstellungen, die Sicht auf
die Abgebildeten dramatisch verandert wurde:
Aus einem vom Missionsarzt so betitelten »Me-
dizinmann mit seiner Apotheke« wurde fur das
europadische Publikum ein »Gotzenpriester mit
Amuletten« (50).

Karolin WETJEN geht in »Der Korper des Tauf-
lings« auf die sogenannte Beschneidungsdebatte
der Leipziger Mission 1890 bis 1914 ein, die vor allem

die Frage nach dem Ritual als religiosem Ausdruck
oder Volkssitte, also Verbot oder Akzeptanz, eror-
tert. An sich ist das ein interessantes Thema im Kom-
plexder Frage nach dem Kérperlichen, doch verfehlt
die Analyse etwas Zentrales, ndmlich dass man nicht
in einem wissenschaftlichen Text von praktizierter
»Madchen- und Jungenbeschneidung« (84) schrei-
ben kann, da die Beschneidung der mannlichen
Vorhaut in keinster Weise eine Entsprechung in der
Verstimmelung der weiblichen Genitalien (Female
Genital Mutilation, FGM) hat. Selbst die Missio-
nare beschreiben ausdriicklich, dass die Klitoris der
Madchen entfernt wurde (87). Gerade wenn die
Missionare am Beginn des 20.Jahrhunderts keine
Unterscheidung machten, eine wissenschaftliche
Auseinandersetzung im Jahr 2016 muss hier klare
(Definitions-)Grenzen ziehen. Jegliche Auseinan-
dersetzung bezliglich Konnotationen mit der Vor-
hautbeschneidung, die religios (aus dem Judentum
kommend) konnotiert ist, wird unmdglich, wenn
unter dem Terminus »Beschneidung« die Praxis an
mannlichen und weiblichen Kindern und Jugend-
lichen subsumiert wird.

Richard HOLZL nimmt in seinem Beitrag »Lepra
als entangled disease« vor allem das Lesen der
Quellen gegen den Strich aus der Einleitung auf.
Er verpackt viele Themen in seinem Beitrag: Etwa
streicht er die Unterschiede zwischen Missions-
broschure Uber Leprakranke und dem Kolonialdis-
kurs heraus, zeigt die Medialisierung der Kranken,
geht auf die als aktiv dargestellte Rolle der Mis-
sionsschwestern bei der Nottaufe ein, sowie den
»Herz-Jesu-Katholizismus«.

Katharina STORNIG greift Reprasentationen in
der vatikanischen Missionsausstellung von 1925
auf, genauer gesagt »Produktion und mediale Ver-
breitung von Kérperwissen« (126). Produzenten
waren die involvierten Missionarlnnen, Priester und
Wissenschaftler, d.h. die Missionarinnen werden
wie in Ratschillers Beitrag im Band teilhabend an
der »fotografischen Erfassung der Welt« (127) por-
tratiert. Es ist STORNIG in ihrer Einschatzung zu-
zustimmen, dass diese Ausstellung noch nicht viel
Forschung hervorgerufen hat, daher ist ihr Beitrag
ein wichtiges Puzzlestlick in der Auseinanderset-
zung mit diesem grof3en Unternehmen des Vatikans
in der Zwischenkriegszeit.

Der letzte inhaltliche Beitrag stammt von Marcel
DREIER. » Europaisch gebéren« - Katholische Mis-
sion, Mutterschaft und Moderne im landlichen
Tansania 1930-1960« prasentiert die Mutterklinik
in Ifakara als eine » Arena, in der Konzeptionen von
Fortschritt und Entwicklung anhand von Koérper-
praktiken ausgehandelt werden konnten« (173). Die
Fokussierung in diesem Artikel nicht nur auf diese
eine Klinik, sondern auf eine einzige Missionarin,
namlich die Schweizerin Sr. Arnolda der Baldegger
Schwestern, erméglicht spannende Einblicke inden
Spielraum einzelner Akteurinnen.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



312

Buchbesprechungen

Der Band endet mit einem Kommentar von
Anna-Katharina HOPFLINGER, welcher anfangs
noch einmal einige grundsatzliche Uberlegungen
zum Thema »Korper« als solches anstellt und
dann in Antwort auf die vorliegenden Beitrage
drei Aspekte als zentral ansieht: Medialisierung
des Korpers, Abgrenzungs- und Zugehdrigkeitspro-
zesse, und schliefSlich die Hinterfragung von missio-
narischen bzw. wissenschaftlichen Perspektiven.

Abschliefend kann gesagt werden, dass ein
wertvoller Aspekt des Bandes in der Vermeidung der
Einbahnstral3e liegt, die in der Missionsgeschichte
oft noch dominiert, wenn der Blick namlich auf einer
lediglich von Europa ausgehenden Dynamik ver-
harrt. In der Einleitung heil3tes: Die »europaische[n]
Wissensbestande [fanden] Eingang in Afrika und
umgekehrt das Wissen um schwarze Korper [fand]
Eingang in europaische Wissens- und Imaginations-
raume« (24). Dieses selbstverstandliche Zusammen-
sehen von Austausch anstatt von Export alleine ist
vor allem anhand der Artikelauswahl sichtbar. Die
ausfuhrliche Einleitung macht das Buch auch wert-
voll fir eine mit der Missionsgeschichte noch nicht
so vertraute Leserschaft. Die Beitrage harmonieren
untereinander, sie liegen nicht zu weit entfernt und
weisen keine Redundanzen auf. Sie werden durch
die ausflhrliche Einleitung gut vorbereitet, und
durch die abschlieSenden Aspekte von HOPFLIN-
GER nicht nur zueinander in Verbindung gesetzt,
sondern durch die Ruckkehr zur Korperthematik
tatsachlich abgerundet.

Rebecca Loder-Neuhold/Uppsala

Zander, Helmut

»Europaische « Religionsgeschichte
Religiése Zugehorigkeit durch
Entscheidung - Konsequenzen im
interkulturellen Vergleich

De Gruyter - Oldenbourg/Berlin -
Boston 2016, 635 S.

Publikationen mit dieser ein weiteres wohl-

Uberlegtes und sauber gearbeitetes gewich-
tiges Werk vorgelegt. Gleichwohl beansprucht er
damit zu Recht nur, durch »Fingeribungen an
einer allerdings als zentral postulierten Frage, der
Zugehorigkeit durch Entscheidung«, dazu an-
zuregen, »neue Perspektiven zu bedenken und die
bisherigen Schwachen zu bearbeiten« (47). Bisher
verbinden 2006 erschienene Worterblcher mitdem
Begriff »Europaische Religionsgeschichte«, »dass
das Christentum in Europa in standiger Auseinan-
dersetzung mit und Konkurrenz zu den anderen
gleichzeitigen Europaischen Religionen, aber auch
zu Wissenschaften u.a. Sinnstiftern steht«, d.h.,
speziell »gepragt durch Pluralitat, Diskursivitat und
wechselseitige Interferenz, ... die eigene religiose

Zander hat nach seinen umfénglichen friiheren

Kultur« (Worterbuch der Religionen): »Man muss
sich flr sie entscheiden und im »Glauben«< bewah-
ren« (Religionen der Welt).

Das biographische Nachwort (539-541), das
dem breit angelegten Literaturverzeichnis und kur-
zen Register vorangeht, skizziert das Vorgehen, das
mit Gesprachen zur europaischen Wissenschafts-
geschichte an der HU Berlin begann und den Vf. als
Professor fur vergleichende Religionsgeschichte
und interreligiésen Dialog an die Katholisch-Theo-
logische Fakultat der Universitat Freiburg / Schweiz
fuhrte: Uber das Forschungskolleg Collegium Hel-
veticum in Basel und das Kathe Hamburger-Kolleg
in Bochum, wo »die chaotische Welt der religions-
historischen Details unter den Zwang der strengen
methodischen Reflexion geriet«. Entsprechend trifft
Teil | Festlegungen zunachst im Blick auf kon-
zeptionelle Vorentscheidungen (3-55):

Gleich zu Beginn benennt er »das Herzstick
dieses Buches: Ohne die christliche Tradition der Bil-
dung von religiésen Gemeinschaften, in denen die
Zugehorigkeit auf der Entscheidung ihrer Mitglieder
beruht, keine Religion als exklusive Konfession, die
es aber auch nicht ohne den Souveranitatsanspruch
des neuzeitlichen Staates gegeben hatte ... Wenn,
so die zentrale These, Zugehdrigkeit durch Ent-
scheidung hergestellt wird oder zumindest auf
dem Anspruch einer solchen beruht, entsteht eine
anders strukturierte Religion als dort, wo die Zu-
gehorigkeit aufgrund von Geburt existiert« (3).
So hat das Buch den »Anspruch, strukturelle Ei-
genheiten zu identifizieren«, und legt daflr zu
Beginn Rechenschaft Uber zentrale Festlegungen
ab: Begriffe wie >Europa¢, »Religion< und >Ent-
scheidung«« (6, ausgefiihrt 7-23). Meine Religions-
geschichte Europas von 2002 bevorzugte in der
Einleitung »Religionswissenschaftliches Bemuhen
um religiose Komponenten europaischer Identitat «
ein induktives Vorgehen dialogisch konzipierter
Religionswissenschaft: »Europa« existiert aus-
schlieRlich als konstruierter Begriff, der sich an
Verhaltnisbestimmungen zu » Asien« anlehnt und
dessen Inhalt sich jeweils mitdem neuen Verstand-
nis von Traditionen angesichts neuer Situationen
und in der Begegnung zwischen unterschiedlich
gepragten Gruppen wandelt — mein letztes Kapitel
heiRt entsprechend »Konvergenzméglichkeiten fiir
Menschenrechtstraditionen«. Demgegentber will
das zu rezensierende Buch den Begriff Europa
nicht fur vorneuzeitliche Perioden verwenden
und davon ausgehen, dass sich Byzanz einschliefs-
lich der heute als »européisch« betrachteten Teile
nie zu Europa zahlte und die arabische Welt mit
»Franken« deren lateinisch-christliche Welt und
auch grofRere Teile des Okzidents meinen konnte.
Dessen »sich teilweise in >Erbfeindschaften< gegen-
Uberstehenden Staaten einte die Uberzeugung der
europdischen Superioritat«, die der Kolonialismus
»machtpolitisch durch Eroberungen realisierte«

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Buchbesprechungen

313

(13). Doch solle es im Buch bei der »europaischen«
Religionsgeschichte »um die Wahrnehmung von
Differenz auf einer egalitaren, horizontalen Ebene«
gehen (15). Das entspricht der Suche »nach dem
Impetus der europaischen Geistesgeschichte ... im
Unterschied und in Abgrenzung zu allen anderen
Kulturen dieser Erde«, wie sie 2002 das Vorwort
des Religionswissenschaftlers Peter ANTES im Band
Christentum und europdische Kultur betonte. Dann
aber ware m.E. ZANDERS Untersuchung zu ergan-
zen etwa um die des Systematikers Jorg LAUSTER
(Verzauberung der Welt. Kulturgeschichte des
Christentums, 2004) zur Ausformung christlichen
Welterlebens in Verbindung mit dem Neuplato-
nismus und dartber hinaus um Reflexionen zur
Bedeutung von AUGUSTINS Gottesstaat flr die
Besonderheiten und zugleich die interkulturellen
und interreligidsen Gesprachsfahigkeiten des west-
lichen Christentums.

ZANDERS historiographische Positionsbe-
stimmungen (23-47) stellen die von Burkhard
GLADIGOW angeregte Konzeption einer durch
Pluralitat ausgezeichneten »Europdischen Religions-
geschichte« in Frage (32-31) und sehen das fur
Europa Spezifische durchgangig »von der nicht-
gentilen Organisation der Zugehdrigkeit als Unter-
scheidungskriterium« ausgehen (31): »Es ist meist
nicht relevant, was in einer Religion passiert und
was es dort gibt, sondern es kommt darauf an,
in welchem Ausmal es passiert und was schliefs-
lich hegemonial wird ..., ndmlich das Postulat
einer durch Entscheidung begriindeten Religions-
zugehorigkeit, im Okzident ... bei den grof3en
Kirchen Uber lange Zeit nur gefordert, manchmal
bei kleinen Christentlimern zumindest zeitweilig
praktiziert« (45).

Wenn nach Jan ASSMANN Elemente aus dem
Speichergedachtnis ins aktive, kommunikative
Gedachtnis Uberfihrt werden, konnen derart »la-
tente Faktoren immer wieder neu aktualisiert und
kommunikabel gemacht werden« - in der »Trans-
formation von Traditionsgehalten ... auf einem
einmal abgesteckten Pfad« (51f.). Doch betont Vf.,
dass »Alleinstellungsmerkmale keine qualitativen,
sondern quantitative GroRen « seien und bei seiner
Konzeption »zwar die Genese und damit auch das
latente Gedachtnis kulturrelativ bleiben, wahrend
Geltung, etwa der Anspruch auf freie Entscheidung
in Religionsangelegenheiten, auch ... ineiner ande-
ren Kultur begriindet werden kann« (54f.).

Was das 2. Kapitel als »religionsgeschichtliche
Stationen« festlegt (57-91), »bleibt zugegebener-
malden ein selektives Florilegium, ... das den gegen-
wartsbezogenen Zeitindex des vorliegenden Buches
anzeigt« (s57): Eurasien (57-60), Beziehungsge-
schichten: Judentum - Christentum - Buddhis-
mus — Islam (60-70), religidse Tiefengrundierung
des okzidentalen Christentums seit dem »Mittel-
alter« (70-87) und Globalisierung (87-91).

Das 3. Kapitel »Entscheidung« thematisiert
dann als 2. Hauptteil »Systemwechsel« die fir eine
konversionswillige Europaerin gewohnte Zugeho-
rigkeit durch Entscheidung von einer seit Beginn
des 20.Jahrhunderts in Indien debattierten zoroas-
trischen Perspektive her (95-97): »War man nicht
Parsin von Geburt an und musste man es nicht
durch Geburt sein?« (95) Im Vergleich dazu wird
die religiose Zugehdrigkeit in der mediterranen
Antike (97-147) aufgeschlisselt: 3.2.1 Die pagane
Welt: gentile Strukturen und polytheistische Tradi-
tionen; 3.2.2 Judentum: gentile Zugehorigkeit — die
Regel mit Ausnahmen; 3.2.3 Christentum: exklusive
Entscheidung — eine regulative Idee; 3.2.3a Reli-
giose Zugehorigkeit zwischen sozialer Bindung
und personlicher Entscheidung; 3.2.3b Vereine und
die nicht gentile Vergemeinschaftung von Ent-
scheidungen. Dabei »gingen christliche Gruppen
im Ausmal? ihrer sozialen Offenheit meist weit Gber
vergleichbare Inklusionsprozesse in paganen Ver-
einen hinaus« und »erhielt die ortstibergreifende
Organisation im Christentum eine neue Dimension:
durch gemeindetbergreifende Leitungsstrukturen,
durch die Kanonisierung von Schriften, durch einen
Austausch fast >internationalen<Zuschnitts in einer
reichen Briefkultur oder durch wechselseitige Be-
suche« (145f.).

Dem folgt das stark untergliederte Kapitel 3.3
»Konsequenzen entscheidungsbasierter Zugeho-
rigkeit — ein eurozentrischer Vergleich: Judentum,
Christentum, Islam, >Hinduismus«¢, Buddhismusx,
zundchst mit Differenzierungen bei Eintritt und
Wissensvermittlung (150-205): » Paulus etwa setzt
einen Herrschaftswechsel voraus« (159), aber
»etwa bei den Ubertritten von manchen grossen
Ethnien ... wurde die Unterweisung Erwachsener
Teil einer allgemeinen Bildung, in der es keinen
separaten Religionsunterricht gab« (175) — wurde
damit wirklich Entscheidung und nicht blof§ wie
in Gentil-Verbanden Konformitat gefordert? Wel-
chen Unterschied gegentiber dem Christentum
sieht Vf. hier beim Islam gegeben, firr den er eine
Gleichzeitigkeit von naturlicher und entschiede-
ner Zugehorigkeit« herausstellt (178-191)? Wenn
neben den Stammesverband »die Umma trat, in
der die religiose, also eine soziale Verwandtschaft
das Fundament der gesellschaftlichen Beziehungen
bilden sollte«, und damit die Moglichkeit einer
Zugehorigkeit durch Entscheidung gegeben war,
»dUrfte es sich bei dieser Zugangsvariante um ein
Erbe des Christentums handeln« (183). Doch im
Islam — so ZANDER — »wurde eine religiose Anthro-
pologie entwickelt, die Fitra, welche die freiwillige
Zugehdrigkeit zugunsten einer >vererbten< hie-
rarchisierte« (185).

Fir den Buddhismus merkt V. an, man habe in
der Forschung teils »eher von der Ausbildung einer
unscharfen Grenze zwischen Buddhisten und Nicht-
buddhisten ... und von einer >Transformation statt

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Buchbesprechungen

314

Konversion« gesprochen, fiir deren Beschreibung
die Konzepte von Exklusivitat und Bruch unange-
messen seien« — und demnach »auch die Freiheit
der miindigen Entscheidung und der Bruch mit der
Familie in der Praxis relativ« (199). Weil »hinsicht-
lich der Theorie ... >Laienc als nicht konstitutiv fir
den Sangha galten«, vermutet Vf. in deren Auf-
wertung in einigen buddhistischen Traditionen »das
Ergebnis eines Zusammentreffens von Buddhismus
und Christentum seit dem 18. und 19.Jahrhundert«,
wahrend der Sangha »als Vereinigung einer religio-
sen Elite eher Ahnlichkeiten mit einem christlichen
Kloster als mit einer Gemeinde« hat. Doch »his-
torisch hat jedenfalls der Sangha friher als das
Christentum eine auf Entscheidung beruhende Zu-
gehorigkeit gefordert« (204f.).

Der Titel von Teil 3.3.2 » Ausbreitung und Reli-
gionswechsel« (205-270) ist an den des von mir
herausgegebenen Bandes Interreligiése Verstdndi-
gung zu Glaubensverbreitung und Religionswechsel
angelehnt, der das VI. Internationale Rudolf-Otto-
Symposion 2009 in Marburg dokumentiert und in
dem ZANDERS Bochumer Mentor Volker KRECH die
Wahl dieser Begriffe anstelle der engeren Termini
Mission und Konversion gelobt hatte (Berlin 2010,
56). Die hier von ZANDER verglichenen Religionen
Christentum, Judentum, Islam und Buddhismus sind
dort mit jeweils mehreren Beitragen in eine Diskus-
sion gebracht, wahrend es ihm ganz darum geht,
»das spezifisch Christliche ... zu diskutieren, die
Ausbreitung als intentionaler Prozess, manchmal
gar als strategisches Unternehmen« (205). Fur das
nachantike Judentum spricht Vf. von »Diaspora«
ohne Machtpolitik (233-237). Beim Islam (237-259)
willer »die Ausdehnung des arabischen Herrschafts-
raumes nicht von dem Motiv geleitet ... sehen, den
Islam zu verbreiten und in diesem Sinne Mission zu
betreiben«, sondern von der MachtvergroRerung
als dem primaren Ziel (238). Beim Buddhismus
(259-270) diskutiert ZANDER eine Ausbreitung ohne
»Mission«: »Der >Hinduismus< kannte Uber Jahr-
tausende hin kein Programm einer »Mission<«, im
Buddhismus ist die » Verbindung von Entscheidung
und Ausbreitung in der vorchristlichen Religions-
geschichte singuldr« (260f.), zumal sich die »Hin-
wendung zum Buddhismus ... nicht, so jedenfalls
in der Theorie, durch eine externe Ansprache (wie
in der christlichen Mission) ereigne, sondern durch
ein selbstgesteuertes, inneres Erwachen« (262f.).
»Bei den Unterstutzern handelte es sich vor allem
um Fuhrungsschichten, aber auch um volksreligiose
Anhanger, die durch rituelle Dienstleistungen oder
auch die Ubertragung von karmischem Verdienst an
den Sangha gebunden wurden « (266). »Gruppen,
die in ihrem Selbstverstandnis eine »Mission«< (mit
den Parametern des christlichen Konzeptes) be-
treiben«, »sind, wie im »Hinduismusc, Kinder des
19.Jahrhunderts und ein Ergebnis der Begegnung
mit dem Christentum« (269).

Teil 3.3.3 »Organisation religidser Pluralitat
zwischen »>Toleranz« und Gewalt« (270-347) the-
matisiert das Problem, dass »eine auf Entscheidung
plus Exklusivitdt beruhende Zugehdrigkeit zu einer
religiosen Gemeinschaft ... ein hohes Konflikt-
potenzial « birgt (270). Vf. untersucht beim Christen-
tum »verfolgte und verfolgende Christen — und die
Religionsfreiheit« (3.3.3a: 272-302): » Apologetik«
als »Verteidigung« des Christentums ... dlrfte viel
mit der Legitimierung der Differenz zu tun haben,
die durch die entscheidungsbegriindete Segregation
entstand ... und spater legalistisch in der rechtlichen
Minderstellung anderer Religionen durchgesetzt
wurde« (274). Speziell »im lateinischen Christentum
und hier konzentriert im >karolingischen Kern-
europa«wurde auf dem Hintergrund zunehmender
religiéser Bildung - so Vf. — »mit der intensivierten
Christianisierung breiter Bevolkerungsschichten
auch die Frage nach theologischen Differenzen, die
Frage nach »Orthodoxie<und »Haresie«, virulenter«
(290). »Die Reformation lasst sich als Versuch
lesen, einer religidsen Entscheidung wieder zu
ihrem Recht zu verhelfen - nicht zwischen Religio-
nen, aber immerhin fir ein »wahres< Christentum«
(292). Auf dem langen »Weg von einer Politik der
Duldung zu einer Politik der Anerkennung ... wurde
aus der engbegrenzten Moglichkeit der freien Ent-
scheidung das Recht auf freie Religionsausiibung
im neuzeitlichen Verstandnis« (298): »Elemente
der christlichen Anthropologie und Theologie waren
konstitutive Bedingungen. Sie flhrten allerdings
nicht automatisch zur Religionsfreiheit, sondern ge-
nerierten sie erst unter bestimmten sozialen Voraus-
setzungen« (301) — fur Vf. war »die staatliche Uber-
nahme von Firsorgeleistungen eine notwendige
(und wiederum nicht ausreichende) Bedingung flr
die theologisch geforderte Entscheidung fir eine
Religion und die rechtlich gesicherte Religions-
freiheit« (302).

Eine religionsvergleichende Zwischenbilanz (3.4:
347-351) resimiert: Mit Entscheidungsforderungen
verbundene Praktiken, vor allem die »>Taufe« mit
einer »Konversion«als Ubergang von einer >Religion«
in eine andere, eine darauf bezogene religiése Un-
terweisung (>Katechese«) und einen daraus abge-
leiteten Anspruch auf die >Missionierung« anderer
Menschen, gab es in anderen Religionen lange
nicht ..., weil, so die Riickseite der These dieses
Buches, andere Zugehdrigkeitskonzepte diese Prak-
tiken schlicht nicht bendtigten« (349).

Der dritte Hauptteil thematisiert dann »Kon-
sequenzen« (353-539), zunachst in Kapitel 4
(355-462) an der Bedeutung von Schriften — mit
einem Teil »Schrift: ein relatives Zentrum von Re-
ligion« (4.1: 356ff.), gefolgt von Teilen »Judentum
und Christentum« (4.2: 368ff.), »Islam« (4.3: 424ff.),
»Buddhismus« (4.4: 439ff.) bis zu »Kanonisierung:
Bedingungen und Folgen in komparativer Per-
spektive« (458ff.): »Eine Gemeinschaft, die sich,

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Buchbesprechungen

315

wie das Christentum, neu konstituiert und sich
... jenseits etablierter Sozialstrukturen verstehen
konnte, brauchte Elemente zur Sicherung ihrer
Gruppenidentitat« (458). Aber »vielleicht angesto-
f3en durch Begegnungen mit dem Islam in Spanien
kam es nach ersten Ansatzen in der Antike in der
Neuzeit zu einer radikalen methodischen Trennung
von historischer Empirie und kultureller Deutung ...,
die protestantische Theologen im 19.Jahrhundert
insbesondere in Deutschland auf ein bis dato uner-
reichtes Niveau brachten und auch popularisierten«
(460). Doch »in Byzanz und in den orientalischen
Kirchen wurde keine vergleichbar ambitionierte
historische Kritik entwickelt« (462).

Kapitel 5 (463-484) diskutiert »die These, dass
sich die Stadt im Okzident anders entwickelt hatte,
wenn es nicht die Option einer Organisation jen-
seits gentiler Gruppen, als Stadtrat mit einem
Rathaus, gegeben hatte« (463). »Aber die Ent-
wicklungen in den 6stlichen Christentlimern legen
zugleich die Konsequenz nahe, in dieser Entwick-
lung keinen Selbstldufer zu sehen« (472). Im Ver-
gleich betont Vf.. »Die grofse Moschee war als
strukturelles Aquivalent zum okzidentalen >Platz«
der eigentliche offentliche Raum in islamischen
Stadten« (473), und »in den Quartieren wohnten
gentilizische oder familiale Verbande, die zugleich
religiose Minderheiten wie Juden und Christen sein
konnten« (475). Zur Frage »Stadtische Selbstver-
waltung: ein lateinisch-christlicher Sonderweg?«
meinter, »diese beiden Pfade dirften ohne gréRere
Wechselwirkungen begangen worden sein«, ob-
wohl »Interferenzen ... hinsichtlich der stadtischen
und stadtebaulichen Platzanweisung fur kulturelle
Minderheiten diskutiert« werden (481), aber »die
Verkammerung entwickelte sich eben schon in vor-
islamischer Zeit in byzantinischen Stadten« (484).

Kapitel 6 (484-512) zur Universitat gilt Uber-
legungen, »ob sie mit einem Merkmal ein welt-
historischer Sonderfall ist, namlich hinsichtlich der
Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, und »diese
Entwicklung mit Traditionen der Selbstorganisa-
tion im Christentum zusammenhangen durfte,
die ihrerseits Wurzeln in der Konstituierung des
Christentums als Entscheidungsgemeinschaft be-
sitzt«: Auch wenn man im indischen Buddhismus
»den Sangha als selbstorganisierte Gemeinschaft
verstehen kann, bildeten dessen »f(r die gelehrte
Reflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keine
gegenliber dem Sangha selbstandigen Rechts-
raume« (48s). In China organisierte sich zwar eine
Elite als intellektuelles Netz mit eigenen Riten und
transnationalen Verbindungen, aber ein juristisch ei-
genstandiger Korper wie das Universitatskollegium
entstand dabei nicht« (486), ebenso wenig al-
lerdings auch in Byzanz — »was indiziert, dass eine
christliche Pragung keine zwangslaufigen Entwick-
lungen, hier: hin zur Universitat, generierte« (487).
Entsprechend charakterisiert der Teil »Die Univer-

sitat im lateinischen Christentum« (6.1: 488ff.)
die beiden um 1200 in Bologna und Paris ent-
standenen Universitaten als »revolutionares Modell
der Wissenssuche und Wissensvermittlung« (488).
Denn mitten in die scholastischen Diskussionen
des 12.Jahrhunderts hinein »wurden neue Schriften
des Aristoteles prasent, dazu die Kommentare von
arabischen und jludischen Denkern ... Aus dem ge-
schlossenen Wissenssystem wurde eine »Vielfalt¢
von >Wissenswelten<« (490). »In den Auseinander-
setzungen zwischen Kaiser, Papst und Kommune
... hatten sich die Scholaren ... Selbstverwaltungs-
rechte gegen die Kommune erkampft«, und dabei
»setzte sich die kirchliche Lehraufsicht durch den
Universitatskanzler durch, die aber zugleich die
Universitat vor dem Zugriff der weltlichen Behérden
schltzte« (494) — anders als bei der Madrese im
Islam (6.2: 499ff.) und trotz Wechselbeziehungen
zwischen islamischen und christlichen Bildungs-
einrichtungen (6.3: 509ff.).

Kapitel 7 (513-538) zur neuzeitlichen Natur-
forschung spricht imTeil »Religion und die »wissen-
schaftliche Revolution«« (7.1: 515ff.) gegentiber der
von der Durchsetzung »der Wissenschaft« gegen
»die Religion« bestimmten »Meistererzahlung ...,
die seit dem 18.Jahrhundert ihren Siegeszug ins
historische Gedachtnis angetreten hat« (515), von
»einer kirchlich situierten Gelehrtenkultur« (517).
Das lasst Vf. die beiden abschliefenden verglei-
chenden Teile »Sonderwege in der okzidentalen
Naturforschung« (7.2: 522ff.) als von der »christ-
lichen Anthropologie« (524) mitbestimmt und
»Sozietaten und Wissenschaft« (7.3: 526ff.) als
»ohne die Vorgeschichte christlicher Vergemein-
schaftungsformen nicht denkbar« (526) abheben
von »Naturforschung in der arabisch-islamischen
Welt« (528ff.).

Christoph Elsas/Neustadt

zmr | 101.Jahrgang | 2017



Anschriften

der Mitarbeiter
und Mitarbeiterinnen
dieses Heftes

Dr. Eva-Maria Gerigk
Am Wald 15
D -33442 Herzebrock-Clarholz

Harald Grauer
Anthropos Institut
Arnold-Janssen-StralSe 20
D-53757 St. Augustin

Prof. Dr. Norbert Hintersteiner
WWU Minster

HufferstraSe 27, B2.07

D-48149 MUnster

Dr. Claudia Hoffmann
Universitat Basel
Nadelberg 10

CH -4051 Basel

Dr. Jose Kalapura S)J

Xavier Institute of Social Research
Digha Ghat, P.O.

PATN A-India-800 o11

Uta Karrer
Universitat Basel
Rheinsprung 9 /11
CH-4051 Basel

Richard Kimball
Angliham, Menlo
IRL-Galway

Prof. Dr. Christoph Stenschke
Biblisch-Theologischen Akademie
Forum Wiedenest
EichendorffstralSe 2

D-51702 Bergneustadt

Prof. DDDr. Klaus Vellguth
MISSIO

GoethestralRe 43

D-52064 Aachen

Vorschau

Auf das nachste Heft
102.Jahrgang 2018

Themenheft_
Religion und Okologie

Wolfgang Gantke

Religion und Okologie.

Die 6kologische Krise alsThema
der Religionen

Hans Kessler

Eritis sicut deus?
Geschopflichkeit und
oOko-soziales Ethos

Johann Figl
Okologie und Buddhismus

Margit Eckholt
Schépfungsspiritualitat im Dienst
der »grof3en Transformation «.
Systematisch-theologische
Uberlegungen im Ausgang von
»Laudato Si'«

Dries Bosschaert

»| left Lahore by plane for the Council«:
Mgr Marcel Roger Buyse O.F. M.

CAP Conciliar Journal (1962-1965)

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Inhalt
101. Jahrgang
ZMR 2017

40014

Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft
1911 begrtindet von

Joseph Schmidlin

Herausgeber
Internationales Institut fiir
missionswissenschaftliche
Forschungen e.V.

zmr | 101.Jahrgang | 2017



318 Inhalt 101. Jahrgang ZMR 2017

Inhaltsverzeichnisse

1
Inhalt Heft 1-2

161
Inhalt Heft 3-4

Editorial

3
Globalisierung der Mission
Michael Sievernich SJ

163
Protestantische Weltmission
im Zeitalter der
Konfessionalisierung
Mariano Delgado

Abhandlungen

64
Bauer, Christian
DraufRen zuhause?
Konzilstheologische
Inspirationen flr die Mission
der Kirche

8
Delgado, Mariano
Euphorie — Nachdenklich-
keit — Neubeginn.
Der Wandel der Missions-
wissenschaft im Spiegel der
ersten 50 Jahrgange der ZMR
(1911-1966)

426
Eckholt, Margit
ZwischenWeltenLeben -
Missionarinnen als trans-
kulturelle Akteurinnen.
Impulse fur eine feministische
Missionswissenschaft aus
systematisch-theologischer
Perspektive

180
Gerigk, Eva-M.
Die Rolle des Menschen
in der Schopfung.
Zum Menschenbild in Bibel
und Koran

33
Gmainer-Pranzl, Franz
Mission in Zeiten der
Interkulturalitat

166
Hintersteiner, Norbert
Kimball, Richard
L'hospitalité divine: Towards
a Responsive Christian-Muslim
Theology

242
Hoffmann, Claudia
Das Tiwah in der Fotografie
der Basler Mission

218
Kalapura, Jose SJ
Heroic Church Leadership
in India:
Capuchin Bishop Anastasius
Hartmann (1803-1866)

262
Karrer, Uta
Grauer, Harald
Der Missionstourismus des
Schweizerischen Katholischen
Volksvereins.
Ein Beispiel fur demokratisierten
Wissenstransfer in der Nach-
konzilszeit?

78
Korner, Felix SJ
Das Dialogverstandnis der
katholischen Kirche. Eine theo-
logische Grundlegung

202
Stenschke, Christoph W.
Migration und Mission nach
der Apostelgeschichte

22
Waldenfels, Hans SJ

Mission im Wandel nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil

Kleine Beitrage

125

Delgado, Mariano

Die Religion der Utopier -
und einige Fragen dazu

120

Vellguth, Klaus
Relationale Missions-
wissenschaft.

Wenn Mission dazwischen
kommt

279
Vellguth, Klaus
Wo das Wasser hinabstirzt und
aus Sand Kristalle wachsen.
Das KuNgoni Center of Culture
and Art (Mua/Malawi)

100 Jahrgdnge

Zeitschrift fir Missions-
wissenschaft und Religions-
wissenschaft (ZMR)

98
Kramer, Klaus
GruRwort anlasslich des
100. Jahrgangs der ZMR

102

Marx, Reinhard Kardinal
Festrede. Mission - in den
Umbrichen der Zeit

95
Sievernich, Michael SJ
Festakt.
Ero6ffnung des Symposiums
»Mission — Zukunft der Kirche «

113
Sievernich, Michael SJ
Bericht vom Symposium
»Mission — Zukunft der Kirche«

zmr | 101. Jahrgang | 2017



Inhalt 101. Jahrgang ZMR 2017 319

Berichte

Abschlussarbeiten

298
Delgado, Mariano
Konvergenzen, Differenzen
und Perspektiven im
christlich-islamischen Dialog

302
Delgado, Mariano
Mission und Okumene - Von
der Konkurrenz zur Zusammen-
arbeit

295
Eckholt, Margit
Meier, Johannes
Bericht Giber die Tagung
»Die Zeit der Reformation aus
anderem Blickwinkel.
Eine lateinamerikanisch-6kume-
nische Perspektive«,
Magdeburg, 28. Juni bis
2. Juli 2017

289
Meyer, Michael
400-Jahrfeier der Propaganda
Fide.
Internationales Symposium an
der Urbaniana - Tagungsbericht

292
Schmid Heer, Esther

250 Jahre nach Aufhebung der
Jesuitenmissionen in Spanisch-
Amerika (1767):

Hintergriinde - Forschungs-
debatten - neue Perspektiven
Universitat Freiburg/Schweiz,
19./20. Mai 2017

300
Tauchner, Christian SVD
Transnationale missionarische
Bewegungen.

Jahrestagung von DGMW und
IIMF

129
Theologische
Abschlussarbeiten

Zur Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft.
Im akademischen Jahr
2014/2015

134
Theologische
Abschlussarbeiten

Zur Missionswissenschaft
und Religionswissenschaft.
Im akademischen Jahr
2015/2016

Besprechungen

305
Barth, Hans-Martin
Das Vaterunser.
Inspiration zwischen Religionen
und sakularer Welt
Glitersloher Verlagshaus/
Glitersloh 2016, 222 S.
(Christoph Elsas)

306
Boff, Leonardo
Hathaway, Mark
Befreite Schopfung
Kosmologie-Okologie-
Spiritualitat. Ein zukunfts-
weisendes Weltbild
Butzon & Bercker/
Kevelaer 2016, 392 S.
(Wolfgang Gantke)

308
Bucher, Hubert
Ein Leben flr die Mission.
Meine Erlebnisse in Afrika
Verlag Friedrich Pustet/
Regensburg 2017, 366 S.
(David Neuhold)

309
Hartch, Todd
The Rebirth of Latin American
Christianity
(Oxford Studies in World
Christianity)
Oxford University Press/
New York 2014, xvi, 278 S.
(Friedemann Walldorf)

310
Weichlein, Siegfried
Ratschiller, Linda (Hg.)

Der schwarze Korper als
Missionsgebiet.

Medizin, Ethnologie, Theologie
in Afrika und Europa 1880-1960
Béhlau Kéin/Kdln 2016, 224 S.
(Rebecca Loder-Neuhold)

312
Zander, Helmut
»Europaische « Religions-
geschichte.

Religiése Zugehorigkeit durch
Entscheidung - Konsequenzen
im interkulturellen Vergleich
De Gruyter - Oldenbourg/
Berlin — Boston 2016, 635 S.
(Christoph Elsas)

Anschriften

141, 316
Anschriften
der Mitarbeiterinnen
und Mitarbeiter

zmr | 101.Jahrgang | 2017



40014

Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft

1911 begriindet von

Joseph Schmidlin

Herausgeber
Internationales Institut fiir
missionswissenschaftliche
Forschungen e.V.

Mit Unterstitzung von

MISSi

glauben.leben.geben.

Redaktion

Mariano Delgado
Fribourg
verantwortlicher
Schriftleiter

in Zusammenarbeit mit
Ulrike Bechmann
Graz

Claudia von Collani
Wirzburg

Norbert Hintersteiner
Mdnster

Claude Ozankom
Bonn

Joachim Piepke svD
St. Augustin

Ginter Ri3e
Vallendar/Koln
Michael Sievernich sJ
Mainz/Frankfurt

Klaus Vellguth
Vallendar/Aachen
Hans Waldenfels sJ
Bonn/Essen

Redaktionssekretariat

Dr.Michael Lauble
Mirjam Kromer

ISSN 0044-3123

Die Zeitschrift fur Missions-

wissenschaft und Religions-
wissenschaft (= ZMR)

ist Organ des Internationalen
Instituts flr missionswissen-
schaftliche Forschungen (1IMF).
Sie erscheint halbjahrlich

im Jahresgesamtumfang von
320 Seiten.

Sie wird gedruckt mit Unter-
stutzung des IIMF, von
Missio-Aachen und von der
Sitftung Promotio Humana.

Ladenpreise

€ 42,00 je Jahrgang

€ 33,60 flr Studenten
€ 24,00 je Doppelheft
€ 19,20 fur Studenten
jeweils zuzuglich Porto
im Inland incl.7% MwsSt

Bankverbindungen
Empfanger
»Internationales Institut
fur missionswissen-
schaftliche Forschungenc
Steyler Bank GmbH
Sankt Augustin

Blz 38621500
Kto-Nr100394

IBAN

DE 4238621500 00001003 94
BIC GENODED1STB

Der Verkaufspreis ist flr
Mitglieder des I1MF durch
Mitgliedsbeitrag abgegolten.

Geschdftsstelle
Geschaftsstelle des IIMF
Meinrad Watermeyer SVD
Arnold-Janssen-Stralse 20
D-53 754 Sankt Augustin

Vereinsregister

Das IIMF ist in das Vereins-
register des Amtsgerichts
zu MUnster/Westf.

unter Aktenzeichen
V.R.Nr.1672 eingetragen.

Fiir die Schriftleitung
bestimmte Sendungen
werden erbeten an

Prof. Dr. Dr. Mariano Delgado
(zMR) Universitat Freiburg
Av.de |'Europe 20
CH-1700 Freiburg/Schweiz
Fon ++41/+26-300 74 03
Fax ++41/+26-300 96 62
eMail

mariano.delgado @ unifr.ch
internet
www.unifr.ch/zmr
www.iimf.de

© Verlag

EOS Verlag

Erzabtei St.Ottilien
D-86941 St.Ottilien
Fon 08193-71700
Fax 08193-71709
eMail
mail@eos-verlag.de
Internet
www.eos-verlag.de

Gestaltung
GraphicDesign
Sievernich & Rose
www.sievernich.de

Die Zeitschrift ist urheber-
rechtlich geschitzt.

Die dadurch begriindeten
Rechte, insbesondere

die der Ubersetzung, des
Nachdrucks, der Entnahme
von Abbildungen, der
Funksendung, der Wieder-
gabe auf fotomechanischem
oder ahnlichem Wege und
der Speicherung in Daten-
verarbeitungsanlagen
bleiben, auch bei nur aus-
zugsweiser Verwertung,
vorbehalten.

Die Vergltungsanspriiche
des §54, Abs.2, UrhG,
werden durch die
Verwertungsgesellschaft
Wort wahrgenommen.



	Front matter
	Heft 1/2
	Globalisierung der Mission
	Notiz der Redaktion
	Euphorie - Nachdenklichkeit - Neubeginn Der Wandel der Missionswissenschaft im Spiegel der ersten 50 Jahrgänge der ZMR (1911-1966)
	Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
	Mission in Zeiten der Interkulturalität
	Zwischen WeltenLeben - Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen Impulse für eine feministische Missionswissenschaft aus systematisch-theologischer Perspektive
	Draußen zuhause? Konzilstheologische Inspirationen für die Mission der Kirche
	Das Dialogverständnis der katholischen Kirche Eine theologische Grundlegung
	Titelblatt
	Festakt. 100 Jahrgänge "Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft (ZMR) Eröffnung des Symposions »Mission - Zukunft der Kirche«
	Grußwort anlässlich des 100. Jahrgangs der ZMR
	Mission - in den Umbrüchen unserer Zeit Festrede beim Symposium "Mission - Zukunft der Kirche" anlässlich des 100. Jahrgangs der "Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft"
	Bericht vom Symposion »Mission - Zukunft der Kirche«
	Relationale Missionswissenschaft Wenn Mission dazwischen kommt
	Die Religion der Utopier - und einige Fragen dazu
	Theologische Abschlussarbeiten 2014/2015
	Theologische Abschlussarbeiten 2015/2016

	Heft 3/4
	Protestantische Weltmission im Zeitalter der Konfessionalisierung
	L' hospitalité divine towards a responsive Christian-Muslim theology
	Die Rolle des Menschen in der Schöpfung zum Menschenbild in Bibel und Koran
	Migration und Mission nach der Apostelgeschichte
	Heroic church leadership in India capuchin bishop Anastasius Hartmann (1803-1866)
	Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission
	Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins ein Beispiel für demokratisierten Wissenstransfer in der Nachkonzilszeit?
	Wo das Wasser hinabstürzt und aus Sand Kristalle wachsen das KuNgoni Center of Culture and Art (Mua/Malawi)
	400-Jahrfeier der Propaganda Fide internationales Symposium an der Urbaniana : Tagungsbericht
	250 Jahre nach Aufhebung der Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika (1767) Hintergründe - Forschungsdebatten - neue Perspektiven : Universität Freiburg/Schweiz, 19./20. Mai 2017
	Die Zeit der Reformation aus anderem Blickwinkel eine latein-amerikanisch-ökumenische Perspektive : Magdeburg, 28. Juni bis 2. Juli 2017
	Konvergenzen, Differenzen und Perspektiven im christlich-islamischen Dialog
	Transnationale missionarische Bewegungen Jahrestagung von DGMW und IIMF
	Mission und Ökumene - von der Konkurrenz zur Zusammenarbeit
	Barth, Hans-Martin, Das Vaterunser
	Boff, Leonardo / Hathaway, Mark, Befreite Schöpfung
	Bucher, Hubert, Ein Leben für die Mission
	Hartch, Todd, The Rebirth of Latin American Christianity
	Weichlein, Siegfried / Ratschiller, Linda (Hg.), Der schwarze Körper als Missionsgebiet
	Zander, Helmut, "Europäische" Religionsgeschichte

	Anschriften
	Inhaltsverzeichnis
	Back matter

