
Inhalt

Heft 1- Zeitschrift für
10  vur Jahrgang 1ssionswissenschaft un:

2017 Religionswissenschaft

emenne Missıon — Zukun: der Kirche

Michael Sievernich
Globalisierung der Missıion

Marıano Delgado
uphorie Nachdenklichkei Neubeginn
Der andel der Missionswissenschaft 1m Spiege] der
ersten 5 Jahrgänge der ZM (1911-1966)

Hans Waldenfels SJ
Mission 1m andel nach dem / weiten Vatikanischen
Konzil

Franz Gmainer-Pranzl
Mission ın Zeiten der Interkulturalität

Margıt Eckhalt
46 7Zwischen WeltenLeben Missionarınnen

als transkulturelle Akteurinnen.
mpulse für 1ne feministische Missionswissenschaft
AUS systematisch-theologischer Perspektive
Christian Bauer

64 Drau{fsen zuhause? Konzilstheologische Inspirationen
für die Mission der Kirche

Felix KOrner SJ
75 [Das Dialogverständnis der katholischen Kirche.

Fine theologische Grundlegung

Inhalt

Zeitschrift für 
Missionswissenschaft und  
Religionswissenschaft 

Mission – Zukunft der Kirche

Michael Sievernich SJ
Globalisierung der Mission	

Mariano Delgado
Euphorie – Nachdenklichkeit – Neubeginn
Der Wandel der Missionswissenschaft im Spiegel der 
ersten 50 Jahrgänge der ZMR (1911-1966)

Hans Waldenfels SJ
Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil 

Franz Gmainer-Pranzl
Mission in Zeiten der Interkulturalität
	
Margit Eckholt
ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen  
als transkulturelle Akteurinnen.
Impulse für eine feministische Missionswissenschaft  
aus systematisch-theologischer Perspektive

Christian Bauer
Draußen zuhause? Konzilstheologische Inspirationen  
für die Mission der Kirche

Felix Körner SJ
Das Dialogverständnis der katholischen Kirche.  
Eine theologische Grundlegung

Heft 1 -2 
101. Jahrgang

2017

Themenheft

3

8

22

33

46

64

78



10  - Jahrgänge
Zeitschrift für Missionswissenschaft
un Religionswissenschaft
Michael Sievernich SJ

95 Festakt
röffnung des 5Symposions
» VMission —_ Zukunft der Kirche«

Klaus Kramer
Grufswort95
anlässlich des 10 Jahrgangs der ZM

Reinhard ardına Marx
1072 Festrede

Miıssion ın den mbrüchen UNSCIECT eit

Michael Sievernich SJ
113 Bericht

VOoO 5Symposion
» VMission Zukunft der Kirche«

Kleine Beitrage
Klaus Vellguth

120 Relationale Missionswissenschaft.
Wenn Mission dazwischen kommt

Marıano Delgado
125 DIie eligion der Utopier und ein1ge Fragen dazu

Abschlussarbeiten
129 -2
134 2015-201

141 Anschriften

100 Jahrgänge  
Zeitschrift für Missionswissenschaft  
und Religionswissenschaft (ZMR)

Michael Sievernich SJ
Festakt 
Eröffnung des Symposions  
»Mission – Zukunft der Kirche«

Klaus Krämer 
Grußwort  
anlässlich des 100. Jahrgangs der ZMR

Reinhard Kardinal Marx
Festrede 
Mission – in den Umbrüchen unserer Zeit

Michael Sievernich SJ
Bericht  
vom Symposion  
»Mission – Zukunft der Kirche«

Kleine Beiträge

Klaus Vellguth
Relationale Missionswissenschaft.
Wenn Mission dazwischen kommt

Mariano Delgado
Die Religion der Utopier – und einige Fragen dazu

Abschlussarbeiten 
2014-2015
2015-2016

Anschriften

95

98

102

113

120

125

129
134

141



Globalisierung
der 1SS10N
Vo  - Michael Sievernich SJ

1e heutige Debatte die Globalisierung mıt ihren Chancen und Schatten en
den 1C VOL em auf wirtschaftliche und politische Aspekte Weniger Aufmerk-

samkeit dagegen chenkt 111A111 der historischen und kulturellen Dimension dieser
Prozesse. DIie zunehmende raäumliche Vernetzung und zeitliche Beschleunigung scheint
der Geschichte immer weniger Raum und eit einzuraumen, WdS ber auf Dauer einer
geschichtlichen Atemnat Damıiıt ber schwindet uch das Wissen die Grundlagen
der formativen Kraft der Kulturen, AUS denen die heutige Welt-Kultur sich entwickelt.
Deren Diversitat un Pluriformität stellt einen Reichtum dar, dem alle ZU Wohl er
teilhaben können un sollen

Man en 11UTE die » Achsenzeit«, WIE der Philosoph Karl aspers ıne Epoche der
menschlichen Geschichte benannte, ın der ungefähr 1m gleichen Zeitraum VOoO  — OO bis
pÄGC)  ® VOL Christus ın unabhängigen Kulturräumen Ideen und Texte entstanden, die ZU

normatıven FErbe der Menschheit ehören. Dazu zäahlen der Konfuzianismus ın ina,
der ddhismus ın Indien, das Judentum 1m (Orient un die griechische Philosophie 1m
Okzident, denen spater noch das Christentum und das römische Recht sto{fßsen. Hier
kamen ın mannigfaltiger Gestalt universale Ideen Zzu Durchbruch, deren Kern die
TIranszendenz bildet ur7z nach dem / weiten e  1eg verfasst, suchte diese geschichts-
philosophische Reflexion nach einer Urlentierung, die nach der Erfahrung VOoO  —

Millionen Toten unabweisbar geworden WAl.

Angesichts der heutigen Erfahrungen VO  - ZanNlreıchen Dauerkriegen, Genoziden,
Christenverfolgungen und islamistischem Tlerror uch den Islam, erfahren WIr erneut
weltweit Orientierungskrisen‚ b ın rechtlichen, ethischen und religiösen Grundfragen.
Auch einschneidende Wirtschaftskrisen, Zukunftsängste und der Verlust VOoO  — bisherigen
Gewissheiten bedrängen welte €e1le der Bevölkerung. Mag das technische Verfügungswissen
rasant wachsen, nımmt das Urilentierungswissen doch ebenso Frasanıt ab, dass ıne TICLUE

1 ust entsteht, iın der Weltgeschichte schürfen und deren chätze TIECEL entdecken. Daher
raucht nicht verwundern, dass neben dem philosophischen VOLr €em das historische
Interesse der Weltgeschichte wächst, weil 1T11A1 AUS ihr noch immer un immer wieder
lernen kann, VOL em AUS den posiıtıven Ereignissen und glücklichen Entwicklungen, ber
V1a nNEQZabLONIS uch AUS dem Negativen. Diesem Impetus folgen Historiker und verfassen
monumentale Werke ZUr Geschichte der Globalisierung Jürgen Osterhammel) der ZUr

Die Unterwerfung der Welt ın der frühen Neuzeit, eliner Globalgeschichte der europäischen
Expansion (Wolfgang Reinhard) DIie TICUE Betrachtung der Welt-Geschichte arbeitet
nicht allein die Prozesse und die Profile der Akteure heraus, vielmehr gewinnen uch die
Kulturen der Welt Aufmerksamkeit und werden nicht mehr über den eurozentrischen
Kamm geschoren.

In olchen epochalen Werken gewinnt, WE uch zaghaft, die Geschichte der CANrıstilhıchen
Mission Aufmerksamkeit. Überdies erscheinen lobale Überblicksdarstellungen über
die weltweiten Missionsbemühungen, die zeitlich und räumlich die Epochen und Kon-

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Globalisierung  
der Mission
von Michael Sievernich SJ

 ie heutige Debatte um die Globalisierung mit ihren Chancen und Schatten lenkt 
den Blick vor allem auf wirtschaftliche und politische Aspekte. Weniger Aufmerk-

samkeit dagegen schenkt man der historischen und kulturellen Dimension dieser 
Prozesse. Die zunehmende räumliche Vernetzung und zeitliche Beschleunigung scheint 
der Geschichte immer weniger Raum und Zeit einzuräumen, was aber auf Dauer zu einer 
geschichtlichen Atemnot führt. Damit aber schwindet auch das Wissen um die Grundlagen 
der formativen Kraft der Kulturen, aus denen die heutige Welt-Kultur sich entwickelt. 
Deren Diversität und Pluriformität stellt einen Reichtum dar, an dem alle zum Wohl aller 
teilhaben können und sollen. 

Man denke nur an die »Achsenzeit«, wie der Philosoph Karl Jaspers eine Epoche der 
menschlichen Geschichte benannte, in der ungefähr im gleichen Zeitraum von 800 bis 
200 vor Christus in unabhängigen Kulturräumen Ideen und Texte entstanden, die zum 
normativen Erbe der Menschheit gehören. Dazu zählen der Konfuzianismus in China, 
der Buddhismus in Indien, das Judentum im Orient und die griechische Philosophie im 
Okzident, zu denen später noch das Christentum und das römische Recht stoßen. Hier 
kamen in mannigfaltiger Gestalt universale Ideen zum Durchbruch, deren Kern die 
Transzendenz bildet. Kurz nach dem Zweiten Weltkrieg verfasst, suchte diese geschichts-
philosophische Reflexion nach einer neuen Orientierung, die nach der Erfahrung von 
Millionen Toten unabweisbar geworden war. 

Angesichts der heutigen Erfahrungen von zahlreichen Dauerkriegen, Genoziden, 
Christenverfolgungen und islamistischem Terror auch gegen den Islam, erfahren wir erneut 
weltweit Orientierungskrisen, ob in rechtlichen, ethischen und religiösen Grundfragen. 
Auch einschneidende Wirtschaftskrisen, Zukunftsängste und der Verlust von bisherigen 
Gewissheiten bedrängen weite Teile der Bevölkerung. Mag das technische Verfügungswissen 
rasant wachsen, so nimmt das Orientierungswissen doch ebenso rasant ab, so dass eine neue 
Lust entsteht, in der Weltgeschichte zu schürfen und deren Schätze neu zu entdecken. Daher 
braucht es nicht zu verwundern, dass neben dem philosophischen vor allem das historische 
Interesse an der Weltgeschichte wächst, weil man aus ihr noch immer und immer wieder 
lernen kann, vor allem aus den positiven Ereignissen und glücklichen Entwicklungen, aber 
via negationis auch aus dem Negativen. Diesem Impetus folgen Historiker und verfassen 
monumentale Werke zur Geschichte der Globalisierung (Jürgen Osterhammel) oder zur 
Die Unterwerfung der Welt in der frühen Neuzeit, einer Globalgeschichte der europäischen 
Expansion (Wolfgang Reinhard). Die neue Betrachtung der Welt-Geschichte arbeitet 
nicht allein die Prozesse und die Profile der Akteure heraus, vielmehr gewinnen auch die 
Kulturen der Welt an Aufmerksamkeit und werden nicht mehr über den eurozentrischen 
Kamm geschoren. 

In solchen epochalen Werken gewinnt, wenn auch zaghaft, die Geschichte der christlichen 
Mission an Aufmerksamkeit. Überdies erscheinen globale Überblicksdarstellungen über 
die weltweiten Missionsbemühungen, die zeitlich und räumlich die Epochen und Kon-



Fditorial

ınente überspannen. Die CArTISTCHE MIissıtOn. Geschichte und Gegenwart 2009) habe ich
einen eigenen gloDalen Entwurf benannt, der historisch und systematisch vorangeht. Welt-
eroberung N Christentum (Horst runder ezieht sich auf die Mission ın der gesam(ten
Neuzeit, andere bieten lokale Darstellung etwa VOoO  — 1na (Liam Matthew rockey),
OUVeEeIle Fkrance (Franz-Joseph Post), dem Jesuitenstaat ın araguay (Peter Hartmann)
der untfer dem 1Te MissıoOn global Habermas;) 1ne Verflechtungsgeschichte
se1t dem 1 Jahrhundert Schliefslic sSind zahlreiche Werke einzelnen grofßen Akteuren
erschienen, darunter Bartolome de Las ( ‚asas (Mariano elgado un Jose de Acosta
audıo0 Burgaleta) ın Amerika, und ın ÄAslen Matteo Rıiccı (Ronnie Po-chia Hsia) der
Alexandre de Rhodes (Klaus chatz)

Epochen der Glaubensverbreitung
In der zweitausendjährigen Missionsgeschichte lassen sich zwanglos fünf Perioden
unterscheiden, die VOoO  — deutlichen asuren markiert werden. Klassisch werden die spate
Antike als erster Resonanzraum des chnell wachsenden Christentums und die ein aNZECS
ahrtausend umfassende mittelalterliche Christianisierung Europas unterschieden. on
hier stofsen westliche Missionare 1im asiatischen Raum den Mongolen-Khanen VOo  Z Dazu
kommt Te1ilic die Missionsbewegung der assyrischen Kirche des UOstens, die ın ÄAslen bis
nach 1na das Christentum verbreitete, ber nicht auerna verwurzeln konnte. DIie
dritte Periode ist die Frühe Neuzeit, ın der 1U die Miıssion VOoO christianisierten Europa
in andere Kontinente ausgeht. DIie gul ausgebildeten Ordensleute der Westkirche, VOLr €em
die Mendikanten und die Jesuiten, gehen ın die Neue Welt Amerika und verbreiten dort den
Glauben ebenso WIE ıIn den asijatischen Grofsreichen [Iie vierte Epoche der Christianisierung
1m 19. Jahrhundert, dem Jahrhundert Europas, vollzieht sich bis ın die erste des
20. Jahrhunderts Sie betraf VOL em den afrikanischen Kontinent, allerdings untfer der
Hypothek des europäischen Kolonialismus un ın Konkurrenz den protestantischen
Missionsbewegungen. Auch die konfessionelle Christianisierung Australiens und ()zeanlens
sehört dazu. DIie fünfte Periode schlie{fslich hat einen anderen Charakter, weil S1E sich
nicht mehr geographisch orlentiert, sondern anderen roadmaps. DIie Fäsur beginnt mıt
der Dekolonisation ın der zweıten des Jahrhunderts und mıt dem kirchlichen
Ereignis des / weiten Vatikanischen Konzils. eitdem Wwelsen konziliare Dokumente TICUE

normatıve Wege: ZU Verhältnis den nichtchristlichen Religionen (Nostra getate), ZUr

Religionsfreiheit (Dignitatis humanae), Zzu Okumenismus (Unitatis redintegratio) und
ZUr Missionstätigkeit der Kirche (Ad gentes) Evangelisierung un Neue Evangelisierung
bestimmen die ichtung.

Unter diesen fünf Epochen duürfte die Frühe Neuzeit ıne aufserordentliche Bedeutung
mıt nachhaltigen Folgen en DIie intensIıve Missionstätigkeit wurde VOI1 den en
gelragen, die sich Tausenden den Meeren anverftrauten, den überseeischen Völkern
die OTSCHa: bringen rTeilic Walr diese Tätigkeit eingebettet ın die Expansion der
iberischen Seemächte, die mıt ihren Elotten nach ()sten und nach Westen ausgriffen.
Getrieben VOoO  — der Neugier un der Hoffnung auf Eroberungen und TICUE Handelsrouten
expandierten s1e, begleitet VOo  — den Missionaren, welche VOo Patronat der portugiesischen
und spanischen Könige finanziert wurden. Nolens volens damıt die kirchlichen
Missionsbewegungen, die zugleic Reform ewegungen 11, ın die Globalgeschichte
der europäischen Expansion verwoben. Gleichwohl unterwarfen S1E sich nicht ünfach
dem kolonialen Kegime, sondern gingen gft elgenNSINNIS VOIL,; ihrer Aufgabe erecht
z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

4 Editorial

tinente überspannen. Die christliche Mission. Geschichte und Gegenwart (2009) habe ich 
einen eigenen globalen Entwurf benannt, der historisch und systematisch vorangeht. Welt-
eroberung und Christentum (Horst Gründer) bezieht sich auf die Mission in der gesamten 
Neuzeit, andere bieten lokale Darstellung etwa von China (Liam Matthew Brockey), 
Nouvelle France (Franz-Joseph Post), dem Jesuitenstaat in Paraguay (Peter Hartmann) 
oder unter dem Titel Mission global (Rebekka Habermas) eine Verflechtungsgeschichte 
seit dem 19. Jahrhundert. Schließlich sind zahlreiche Werke zu einzelnen großen Akteuren 
erschienen, darunter Bartolomé de Las Casas (Mariano Delgado) und José de Acosta 
(Claudio Burgaleta) in Amerika, und in Asien Matteo Ricci (Ronnie Po-chia Hsia) oder 
Alexandre de Rhodes (Klaus Schatz).

Epochen der Glaubensverbreitung

In der zweitausendjährigen Missionsgeschichte lassen sich zwanglos fünf Perioden 
unterscheiden, die von deutlichen Zäsuren markiert werden. Klassisch werden die späte 
Antike als erster Resonanzraum des schnell wachsenden Christentums und die ein ganzes 
Jahrtausend umfassende mittelalterliche Christianisierung Europas unterschieden. Schon 
hier stoßen westliche Missionare im asiatischen Raum zu den Mongolen-Khanen vor. Dazu 
kommt freilich die Missionsbewegung der assyrischen Kirche des Ostens, die in Asien bis 
nach China das Christentum verbreitete, aber nicht dauerhaft verwurzeln konnte. Die 
dritte Periode ist die Frühe Neuzeit, in der nun die Mission vom christianisierten Europa 
in andere Kontinente ausgeht. Die gut ausgebildeten Ordensleute der Westkirche, vor allem 
die Mendikanten und die Jesuiten, gehen in die Neue Welt Amerika und verbreiten dort den 
Glauben ebenso wie in den asiatischen Großreichen. Die vierte Epoche der Christianisierung 
im 19. Jahrhundert, dem Jahrhundert Europas, vollzieht sich bis in die erste Hälfte des 
20. Jahrhunderts. Sie betraf vor allem den afrikanischen Kontinent, allerdings unter der 
Hypothek des europäischen Kolonialismus und in Konkurrenz zu den protestantischen 
Missionsbewegungen. Auch die konfessionelle Christianisierung Australiens und Ozeaniens 
gehört dazu. Die fünf‌‌te Periode schließlich hat einen anderen Charakter, weil sie sich 
nicht mehr geographisch orientiert, sondern an anderen roadmaps. Die Zäsur beginnt mit 
der Dekolonisation in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts und mit dem kirchlichen 
Ereignis des Zweiten Vatikanischen Konzils. Seitdem weisen konziliare Dokumente neue 
normative Wege: zum Verhältnis zu den nichtchristlichen Religionen (Nostra aetate), zur 
Religionsfreiheit (Dignitatis humanae), zum Ökumenismus (Unitatis redintegratio) und 
zur Missionstätigkeit der Kirche (Ad gentes). Evangelisierung und Neue Evangelisierung 
bestimmen die Richtung.

Unter diesen fünf Epochen dürf‌‌te die Frühe Neuzeit eine außerordentliche Bedeutung 
mit nachhaltigen Folgen haben. Die intensive Missionstätigkeit wurde von den Orden 
getragen, die sich zu Tausenden den Meeren anvertrauten, um den überseeischen Völkern 
die Botschaft zu bringen. Freilich war diese Tätigkeit eingebettet in die Expansion der 
iberischen Seemächte, die mit ihren Flotten nach Osten und nach Westen ausgriffen. 
Getrieben von der Neugier und der Hoffnung auf Eroberungen und neue Handelsrouten 
expandierten sie, begleitet von den Missionaren, welche vom Patronat der portugiesischen 
und spanischen Könige finanziert wurden. Nolens volens waren damit die kirchlichen 
Missionsbewegungen, die zugleich Reformbewegungen waren, in die Globalgeschichte 
der europäischen Expansion verwoben. Gleichwohl unterwarfen sie sich nicht einfach 
dem kolonialen Regime, sondern gingen oft eigensinnig vor, um ihrer Aufgabe gerecht zu 



FEditorial

werden. tanden S1E doch VOLr der epochalen Aufgabe, die unbekannte nicht-christliche Welt
wahrzunehmen und das Verhältnis ZUr kulturellen und religiösen Diversitat gestalten,
nicht selten uch koloniale Interessen.

SO legten schon 1m frühen 16 Jahrhundert die Dominikaner den ersten prophetischen
Protest die unwürdige Behandlung der Indianer ein (Anton de Montesino) und
legten die theologischen, moralischen und Frec  ıchen Grundlagen flır Menschenrechte
(Bartolome de Las (Casas) und das Völkerrec (Francisco de Vitoria). Anders gestaltete
sich die Miıssion ın den Ländern des UOstens, da dort ın der ege keiner kolonialen
Landnahme kam und sich die Mission stärker den dortigen Hochkulturen mMusste.
Daher reaglerten S1E mıt einer Akkomaodation, die den anderen Kulturen SO WeI1lt weIıit WIE
möglich entgegenkam. In beiden Fällen zeigten sich die Jesuiten VOoO  — ihrer aNnDassSungS-
fähigen Seite, b mehr die Natur der die Kultur, die S1E spirituell 1m Suchen nach dem
üllen (Jottes eingeübt hatten.

Dreı Globalisierungen
Was en die Jesuiten mıt der Globalisierung schaffen? DIiese Frage stellt ein Buch
The Jesuits an Globalization 2016) welches das historische FErbe un die zeitgenössischen
Herausforderungen behandelt Konzipiert VOo  - dem Politologen Ihomas Benchoffund dem
Soziologen Jose ( ‚asanova VOoO  — der Georgetown University (Washington D.C.), vertiretfen
diese die These VOo  — den drei Phasen der Globalisierung, der frühmodernen, der modernen
und der gegenwartigen, welche 1m Zusammenhang mıt den Unternehmungen der Gesell-
SC Jesu ın diesen Epochen steht

Fur frühmodernen Phase sehört die Entdeckung der Neuen Welt und die Umschiffung
des Globus, die mıt der ründung des Ordens 1540) un dem Aufbau eINeEs weltweiten
missionarischen Netzwerkes zusammengeht, das sich noch Loyolas Zeiten VOoO  — apan
bis Brasilien erstreckt, dann uch ın ÄAslen die Philippinen und 1na umfasst, ın Afrika
Athiopien und den KONgO und ın Amerika den Norden und den en bis nach 1le Mıt
a ll diesen sprachlich, kulturell, politisch und technologisch cschr unterschiedlichen Welten
ist der Umgang erlernen.

DIie moderne Phase der Globalisierung beginnt mıt dem 1 Jahrhundert un der WEST-
lichen Dominanz, begleitet VOoO  — WEe1 Weltkriegen und diversen Diktaturen. [Iiese Phase
koinzidierte mıt der Unterdrückung des Ordens urc Staaten und den Papst 1773)
aufser ın Usslianı und Preufsen, und der Wiedererrichtung 1m ahr 1514 Hier tellen
die europäische Migration ın €e1 Amerikas, die Mission 1Ns subsaharische Afrika, die
Bildung ın den USA, die so7ziale Frage und die Entwicklung einer katholischen Soziallehre
die Herausforderungen dar, einschlie{slich der ideologischen Kämpfe mıiıt WEe1 atheistischen
Weltanschauungen.

DIie dritte Phase der Globalisierung beginnt ın der Gegenwart, ın der zweıten
des Jahrhunderts nach dem / weiten e  1eg mıt der US-Hegemonie un der

Menschenrechtserklärung der 1948) ber uch mıt MeLuhans Wortschöpfung des
global village 1962) Der Kalte Krlieg, die uflösung der 5SowjJetunion, der ufstieg Chinas
ZUr Weltmacht, un nicht zuletzt die TICUEC Informationstechnologie markieren die
Gegenwart. Neue Herausforderungen flır die Jesuiten sSind die konziliare Ekklesiologie
und die Religionsfreiheit, die Ihemen der so7ialen Gerechtigkeit, der Migration un des
Interreligiösen Dialogs, ber uch das Prinzip der Inkulturation SOWIE die Verfolgung VOoO  —

Christen ın Amerika, Afrika, ÄAslen un 1m Nahen (Isten Erüh ın dieser Phase entstanden

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

5Editorial

werden. Standen sie doch vor der epochalen Aufgabe, die unbekannte nicht-christliche Welt 
wahrzunehmen und das Verhältnis zur kulturellen und religiösen Diversität zu gestalten, 
nicht selten auch gegen koloniale Interessen. 

So legten schon im frühen 16. Jahrhundert die Dominikaner den ersten prophetischen 
Protest gegen die unwürdige Behandlung der Indianer ein (Antón de Montesino) und 
legten die theologischen, moralischen und rechtlichen Grundlagen für Menschenrechte 
(Bartolomé de Las Casas) und das Völkerrecht (Francisco de Vitoria). Anders gestaltete 
sich die Mission in den Ländern des Ostens, da es dort in der Regel zu keiner kolonialen 
Landnahme kam und sich die Mission stärker den dortigen Hochkulturen anpassen musste. 
Daher reagierten sie mit einer Akkomodation, die den anderen Kulturen soweit weit wie 
möglich entgegenkam. In beiden Fällen zeigten sich die Jesuiten von ihrer anpassungs-
fähigen Seite, ob mehr an die Natur oder die Kultur, die sie spirituell im Suchen nach dem 
Willen Gottes eingeübt hatten. 

Drei Globalisierungen

Was haben die Jesuiten mit der Globalisierung zu schaf‌‌fen? Diese Frage stellt ein Buch 
The Jesuits and Globalization (2016), welches das historische Erbe und die zeitgenössischen 
Herausforderungen behandelt. Konzipiert von dem Politologen Thomas Benchoff und dem 
Soziologen José Casanova von der Georgetown University (Washington D.C.), vertreten 
diese die These von den drei Phasen der Globalisierung, der frühmodernen, der modernen 
und der gegenwärtigen, welche im Zusammenhang mit den Unternehmungen der Gesell-
schaft Jesu in diesen Epochen steht. 

Zur frühmodernen Phase gehört die Entdeckung der Neuen Welt und die Umschiffung 
des Globus, die mit der Gründung des Ordens (1540) und dem Aufbau eines weltweiten 
missionarischen Netzwerkes zusammengeht, das sich noch zu Loyolas Zeiten von Japan 
bis Brasilien erstreckt, dann auch in Asien die Philippinen und China umfasst, in Afrika 
Äthiopien und den Kongo und in Amerika den Norden und den Süden bis nach Chile. Mit 
all diesen sprachlich, kulturell, politisch und technologisch sehr unterschiedlichen Welten 
ist der Umgang zu erlernen.

Die moderne Phase der Globalisierung beginnt mit dem 19. Jahrhundert und der west-
lichen Dominanz, begleitet von zwei Weltkriegen und diversen Diktaturen. Diese Phase 
koinzidierte mit der Unterdrückung des Ordens durch Staaten und den Papst (1773), 
außer in Russland und Preußen, und der Wiedererrichtung im Jahr 1814. Hier stellen 
die europäische Migration in beide Amerikas, die Mission ins subsaharische Afrika, die 
Bildung in den USA, die soziale Frage und die Entwicklung einer katholischen Soziallehre 
die Herausforderungen dar, einschließlich der ideologischen Kämpfe mit zwei atheistischen 
Weltanschauungen. 

Die dritte Phase der Globalisierung beginnt in der Gegenwart, d.h. in der zweiten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts nach dem Zweiten Weltkrieg mit der US-Hegemonie und der 
Menschenrechtserklärung der UN (1948), aber auch mit McLuhans Wortschöpfung des 
global village (1962). Der Kalte Krieg, die Auf‌‌lösung der Sowjetunion, der Aufstieg Chinas 
zur neuen Weltmacht, und nicht zuletzt die neue Informationstechnologie markieren die 
Gegenwart. Neue Herausforderungen für die Jesuiten sind die konziliare Ekklesiologie 
und die Religionsfreiheit, die Themen der sozialen Gerechtigkeit, der Migration und des 
Interreligiösen Dialogs, aber auch das Prinzip der Inkulturation sowie die Verfolgung von 
Christen in Amerika, Afrika, Asien und im Nahen Osten. Früh in dieser Phase entstanden 



Fditorial

Bildungsinitiativen WIE He Alegrid ın Lateinamerika der auf Inıtlative des Generaloberen
Pedro Arrupe der Jesuit Refugee Service. Und der alle überraschende Papst Franziskus AUS

dem Jesuitenorden hat Beginn des Pontifikats mıt seinem ersten Apostolischen Rund-
schreiben Evangelii gaudium 2013) starke missionarische Ak7zente geselzl. So reflektiert das
Buch AUS dem Prisma der Jesuiten über die Globalisierung VOoO Beginn der Neuzeit bis ın
1ISCEIEC Gegenwart. Damıit zeigt WIE ın einem Spiege] die jeweiligen Anforderungen der
Epoche und die AÄAntworten auf die Herausforderungen, die jede Ortskirche und Ordens-
gemeinschaft uch für sich anstellen kann

Werfen WIr VOI1 heute AUS nochmals einen 1C ın den Rückspiegel. Als die Jesuiten-
mMIliss1iONaAre der Frühen Neuzeit uUrc riesige Entfernungen auf der Weltkugel voneinander
getlrenn 11;, die einen 1m chinesischen Kaiserreich, die anderen ın den sSüdamerika-
nischen Reduktionen, lieben 1E doch innerlich verbunden, nicht L1UTL UuUrc zirkulierende
Nachrichten und Güter, sondern uch spirituell uUurc das füreinander und die
ignatianische Methode Denn alle Jesuiten hatten Anfang und Ende ihrer langen
Ausbildung den Prozess der Fxerzitien Geistlichen Ubungen) durchlaufen, die sich adurch
auszeichnen, dass S1E den 1C VOIl Oben« (de rriba) einüben sollen Damlıt ist ein Per-
spektivenwechsel geme1nt, den Karl Rahner die » Mystik der ignatianischen Weltfreudigkeit«
genannt hat [Dieser erlaubt, den liebenden 1C des trinitarischen (Jottes einzunehmen,
der UuUrc die Inkarnation das Menschengeschlecht reiten moöchte. Dabei überschauft den
gesam(ten Erdkreis, »IM grofßer Verschiedenheit der Tracht WIE des Benehmens, die einen
weils und die anderen schwarz, die einen 1m Frieden und die anderen 1m Krieg « (Exerzitien
Nr. 106) AÄus dieser Imagination des UÜbenden bildet sich gleichsam der spirituelle Kern
Jener Globalisierung, die 1T11A1 als Geburt der gloDalen Verantwortung AUS dem göttlichen
1C VOoO  — ben bezeichnen kann [Iiese Verantwortung steht uch heute VOL ÜAhnlichen
globalen Herausforderungen, WE 111A111 11UL Menschenrechte, Interkulturalität und
den Dialog der Religionen en der ıne Spiritualität ın sakularen /eiten.

Seit wenigen Jahrzehnten wächst eın erstaunlich€swissenschaftliches Interesse
den grofßen Missionsprojekten der damals Jungen Gesellscha: Jesu, die 1m 1 und 158 ahr-
hundert gleichzeitig auf beiden Seiten der rı  uge ın Gang geSETZL wurden.

Vornehmlich diese beiden rojekte sSind heute Gegenstand interdisziplinärer un:
internationaler Forschung, die ıne umfangreiche Lıteratur hervorbringt. DIiese Geschichte
und ihre Vernetzungen ın einzelne Disziplinen WIE Geschichtswissenschaft un Kirchen-
geschichte, Sprachwissenschaft, Sinologie und andere Einzelsprachen WIE Tagalog und
(Guaranl, Ethnologie, Astronomıie un: Mathematik, Pharmazie un: Medizin, Kunst-
wissenschaft, Architektur und Musikologie eic kennen, lässt historisch nachvollziehen,
weilche Fragestellungen anstanden un auf weilche Art und Weilse S1E gelöst wurden. AÄus
diesem historischen Wissen lässt sich uUurc Analogieschlüsse Urlentierungswissen flır
die zeitgenössische Situation gewinnen, zumal anthropologische Fragen der Menschheit
uch ın Konstellationen raglic leiben SO schr das wissenschaftliche Interesse

den Jesuiten-Missionen der FEFrühen Neuzeit egrüßen 1st, wünschenswert ware
CD, dass uch Theologinnen und eOLlOgen ın dieses Forschungsfeld einste1gen, da die
theologische Stimme 1m interdisziplinären Konzert nicht fehlen darf. » M1ISSION« el die
frühneuzeitliche Formel der Kirche, ın en Phasen der Globalisierung ihrer Sendung Treu

d  NJleiben un bei der Formung einer Menschheitsfamilie mitzuwirken.

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

6 Editorial

Bildungsinitiativen wie Fe y Alegría in Lateinamerika oder auf Initiative des Generaloberen 
Pedro Arrupe der Jesuit Refugee Service. Und der alle überraschende Papst Franziskus aus 
dem Jesuitenorden hat zu Beginn des Pontifikats mit seinem ersten Apostolischen Rund-
schreiben Evangelii gaudium (2013) starke missionarische Akzente gesetzt. So reflektiert das 
Buch aus dem Prisma der Jesuiten über die Globalisierung vom Beginn der Neuzeit bis in 
unsere Gegenwart. Damit zeigt es wie in einem Spiegel die jeweiligen Anforderungen der 
Epoche und die Antworten auf die Herausforderungen, die jede Ortskirche und Ordens-
gemeinschaft auch für sich anstellen kann. 

Werfen wir von heute aus nochmals einen Blick in den Rückspiegel. Als die Jesuiten-
missionare der Frühen Neuzeit durch riesige Entfernungen auf der Weltkugel voneinander 
getrennt waren, die einen im chinesischen Kaiserreich, die anderen in den südamerika-
nischen Reduktionen, blieben sie doch innerlich verbunden, nicht nur durch zirkulierende 
Nachrichten und Güter, sondern auch spirituell durch das Gebet füreinander und die 
ignatianische Methode. Denn alle Jesuiten hatten am Anfang und am Ende ihrer langen 
Ausbildung den Prozess der Exerzitien (Geistlichen Übungen) durchlaufen, die sich dadurch 
auszeichnen, dass sie den Blick »von oben« (de arriba) einüben sollen. Damit ist ein Per-
spektivenwechsel gemeint, den Karl Rahner die »Mystik der ignatianischen Weltfreudigkeit« 
genannt hat. Dieser erlaubt, den liebenden Blick des trinitarischen Gottes einzunehmen, 
der durch die Inkarnation das Menschengeschlecht retten möchte. Dabei überschaut er den 
gesamten Erdkreis, »in so großer Verschiedenheit der Tracht wie des Benehmens, die einen 
weiß und die anderen schwarz, die einen im Frieden und die anderen im Krieg« (Exerzitien 
Nr. 106). Aus dieser Imagination des Übenden bildet sich gleichsam der spirituelle Kern 
jener Globalisierung, die man als Geburt der globalen Verantwortung aus dem göttlichen 
Blick von oben bezeichnen kann. Diese Verantwortung steht auch heute vor ähnlichen 
globalen Herausforderungen, wenn man nur an Menschenrechte, Interkulturalität und 
den Dialog der Religionen denkt, oder an eine Spiritualität in säkularen Zeiten. 

Seit wenigen Jahrzehnten wächst ein erstaunlich lebhaftes wissenschaftliches Interesse an 
den großen Missionsprojekten der damals jungen Gesellschaft Jesu, die im 17. und 18. Jahr-
hundert gleichzeitig auf beiden Seiten der Erdkugel in Gang gesetzt wurden. 

Vornehmlich diese beiden Projekte sind heute Gegenstand interdisziplinärer und 
internationaler Forschung, die eine umfangreiche Literatur hervorbringt. Diese Geschichte 
und ihre Vernetzungen in einzelne Disziplinen wie Geschichtswissenschaft und Kirchen-
geschichte, Sprachwissenschaft, Sinologie und andere Einzelsprachen wie Tagalog und 
Guaraní, Ethnologie, Astronomie und Mathematik, Pharmazie und Medizin, Kunst-
wissenschaft, Architektur und Musikologie etc. zu kennen, lässt historisch nachvollziehen, 
welche Fragestellungen anstanden und auf welche Art und Weise sie gelöst wurden. Aus 
diesem historischen Wissen lässt sich durch Analogieschlüsse Orientierungswissen für 
die zeitgenössische Situation gewinnen, zumal anthropologische Fragen der Menschheit 
auch in neuen Konstellationen fraglich bleiben. So sehr das wissenschaftliche Interesse 
an den Jesuiten-Missionen der Frühen Neuzeit zu begrüßen ist, so wünschenswert wäre 
es, dass auch Theologinnen und Theologen in dieses Forschungsfeld einsteigen, da die 
theologische Stimme im interdisziplinären Konzert nicht fehlen darf. »Mission« heißt die 
frühneuzeitliche Formel der Kirche, in allen Phasen der Globalisierung ihrer Sendung treu 
zu bleiben und bei der Formung einer Menschheitsfamilie mitzuwirken.  � A



FEditorial

Naotız der Redaktion 'rans
ler MISSIONSWISSEeNSC

Der 10 Jahrgang der ZM wurde VOoO
EL

2.-3 Dezember 2017 ın Maınz mıt der Tagung
» Mission Zukunft der Kirche« und mıt
einem Festakt gefeiert, ın dessen Rahmen
einnNar'ı ardına MarxX;, der den Festvortrag
1€ die Festschrift Transformationen der
Missionswissenschaft (zugleich 100 Jg der ZMR)
überreicht wurde
[Dieses Doppehlheft dokumentiert die Beiträge
VOoO  — Tagung und Festakt.

U VErg

[Das zweıte Doppelheft 2017 wird ein Varla-
Fastschrıheft mıt verschiedenen, VOoO  — der Redaktion
zu 100.Jahrgang

AUSCHOILLINECLEC Beiträgen un den Buch- Cder ZMR
besprechungen dieses Jahrgangs Se1IN. Auch Transformationen der
wird das Kegister für die Jahrgänge 76-100 Misstonswissenschaft

ZMR Sonderhand(1992-2017) enthalten.
100. Jahrgang 70176

Marıano Delgado
verantwortlicher Schriftleiter

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

7Editorial

Notiz der Redaktion

Der 100. Jahrgang der ZMR wurde vom 
2.-3. Dezember 2017 in Mainz mit der Tagung 
»Mission – Zukunft der Kirche« und mit  
einem Festakt gefeiert, in dessen Rahmen  
Reinhard Kardinal Marx, der den Festvortrag  
hielt, die Festschrift Transformationen der  
Missionswissenschaft (zugleich 100. Jg. der ZMR)  
überreicht wurde. 
Dieses Doppelheft dokumentiert die Beiträge 
von Tagung und Festakt. 

Das zweite Doppelheft 2017 wird ein Varia- 
heft mit verschiedenen, von der Redaktion 
angenommenen Beiträgen und den Buch- 
besprechungen dieses Jahrgangs sein. Auch 
wird es das Register für die Jahrgänge 76 -100 
(1992-2017) enthalten.  

Mariano Delgado 
verantwortlicher Schriftleiter

Festschrift  
zum 100. Jahrgang  
der ZMR  
Transformationen der  
Missionswissenschaft 
ZMR Sonderband  
100. Jahrgang | 2016

Festschrift  
zum 100. Jahrgang  
der ZMR 
Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft 
 

 

Sonderband 
100. Jahrgang  
2016

Mariano Delgado  
Michael Sievernich SJ 
Klaus Vellguth 
Herausgeber

EOS Verlag 



Eu horie
Nachdenklic  e1t
Neubeginn
Der andel der Missionswissenschaft ım Spiegel
der erstien 5 Jahrgänge der ZM  - (1911-1966)
Vo  - Marıano Delgado

Zusammenfassung Verstanadanis Cder rechtlich Ver- STrac
DIe ersien Jahrgange Cder ankerten Religionstreihelt als Ihe Irs OT ZMR
/Z/MR zwischen 1911-19 geho- Rahmenbedingung Tur Issiıon (Zeitschri Tur Mıssionswissen-
16l zur ASsP des Ubergangs eute; SCNIE: VT NDenken schaft UNG Rellgionswissen-
VT1 Cder vierten zufr Uuntten MAIS- n den Schablonen cder ONTEess!- schaft gurna| Tor Missiology
sionsepoache. In cdieser /aıt geht onskonkurrenz hın alner and Rellgious tudies IC|
CJe Kolonljale Mıssionsara OökumenIischen (jesIn- Includes the 1SSUeSs Hetween
Ende Der ande| Cder Mlıssions- LUNY, SCHIE: VT 'erständ- 1911 and a66 belong the
wissenschaftt, den Cdas Zwverte NIS cder Issiıon als Transier transıtion ohase Irom the
Vatıkanısch Konzıl besiegeln europalscher Theologien UNG Tourth the IssIıon

Kırchen hın aınem 'erständ-wiırd, Uund CJe Verlagerung des Deriod. During thıs tIme the
Schwerpunktes Cder Kırche auT NIS derselben als » Austausch colonıal Issıon CIn TEW
CJe SUuGIıche Halbkugel machen Cder en < n Cder aınen \Nalt- (CI0se transıtıion In missiol-

kKkırcheSich hemerkhbar. Insgesamt SINCG OUY, cpaled DY the Second \atı-
C(Iese Jahrgange VT1 Tolgenden Schlüsselbegriffe ( dl Councıll, and the church’'s
Themen gepragt Bewusstsenm Missionsepochen n emphasıs the SOuth-

CUE MıssionsaTur den Epochenübergang (1.) S71 nemisphere made them-
der einheimIsche Klarus (2.) Cdas aiınheimIscher Klarus calVves Talt ()ver a the 1SSUeSs
Akkommodationsprinzip UNG Akkomodation OTP VT shapea DY
CJe Heraustforderung Asıens (3.) aslatıscher VWeg des he Tollowing themes { {()[1-
Cdas » Frwachen« Alrıkas (A.) Christentums SCIQUSNESsSs OT the transıtion
Uund das Rıngen Ine athalı- Erwachen Alrıkas DerioC (1.) the nmatıve clergy (2.)

Missionswissenschafitcsche Missionswissenschaflt (5.) he orinNcCIplIe OT accommaOadatıon
Insgesamt SINCG CIese Jahrgange UNG Vatıcanum and the challenge OT SIa (3.)
mıt Ihren zeiıtgemalsen NZU- he »awakenIng « OT Alrıca (2.)
langlıchkeiten an Spiegelbil and the struggle Tor AaTtNolıc
Cder Kkathaoalıschen MIISSIONSWIS- MIssIOlogy (5.)  aken ogether,
csenschaftt Ubergang zur P yearly 1SSUeS Ith AIr

Mıssionsara des globall- delliciencies In keepiIng ıth
sierten Christentums Dies helr t1mes Al rellection OT
ECdeute SCHNIE: VT1 Cder AaTtNaOalıc MISSIOLOgY aTt the bom

OT transıtion the ‘1 Issiıoneuphorischen, QUası neokoalao-
nıalen Betrachtung cder \Nalt CIn OT globalized Christianity.
Uund cder Religionsgeschichte als Thıs mean bidding Tarewell
alner Einhahnstraße zufr Okz71- the euphoric, QUası neo-caolao-
dentalisierung UNG christlichen 1a] 1e\W OT the WOrIC and the
Missionterung hın aınem history OT religion ONC-VWdY

STrEET Tor Occidentalızation and
Christian evangelization and
MOVINO understanding OT

z 10)1. Jahrgang 2017

Zusammenfassung
Die ersten 50 Jahrgänge der 
ZMR zwischen 1911-1966 gehö-
ren zur Phase des Übergangs 
von der vierten zur fünf‌‌ten Mis-
sionsepoche. In dieser Zeit geht 
die koloniale Missionsära zu 
Ende. Der Wandel der Missions-
wissenschaft, den das Zweite 
Vatikanische Konzil besiegeln 
wird, und die Verlagerung des 
Schwerpunktes der Kirche auf 
die südliche Halbkugel machen 
sich bemerkbar. Insgesamt sind 
diese Jahrgänge von folgenden 
Themen geprägt: Bewusstsein 
für den Epochenübergang (1.), 
der einheimische Klerus (2.), das 
Akkommodationsprinzip und 
die Herausforderung Asiens (3.), 
das »Erwachen« Afrikas (4.) 
und das Ringen um eine katholi-
sche Missionswissenschaft (5.). 
Insgesamt sind diese Jahrgänge 
mit ihren zeitgemäßen Unzu-
länglichkeiten ein Spiegelbild 
der katholischen Missionswis-
senschaft am Übergang zur 
neuen Missionsära des globali-
sierten Christentums. Dies 
bedeutet Abschied von der 
euphorischen, quasi neokolo-
nialen Betrachtung der Welt 
und der Religionsgeschichte als 
einer Einbahnstraße zur Okzi-
dentalisierung und christlichen 
Missionierung hin zu einem 

Verständnis der rechtlich ver
ankerten Religionsfreiheit als 
Rahmenbedingung für Mission 
heute; Abschied vom Denken 
in den Schablonen der Konfessi-
onskonkurrenz hin zu einer 
neuen ökumenischen Gesin-
nung; Abschied vom Verständ-
nis der Mission als Transfer 
europäischer Theologien und 
Kirchen hin zu einem Verständ-
nis derselben als »Austausch 
der Gaben« in der einen Welt-
kirche.
Schlüsselbegriffe

BB Missionsepochen
BB neue Missionsära
BB einheimischer Klerus
BB Akkomodation 
BB �asiatischer Weg des 
Christentums

BB Erwachen Afrikas
BB �Missionswissenschaft  
und II. Vaticanum

Abstract
The first 50 years of ZMR 
(Zeitschrift für Missionswissen-
schaft und Religionswissen-
schaft = Journal for Missiology 
and Religious Studies), which 
includes the issues between 
1911 and 1966, belong to the 
transition phase from the 
fourth to the fifth mission 
period. During this time the 
colonial mission era drew to a 
close. The transition in missiol-
ogy, sealed by the Second Vati-
can Council, and the church’s 
shift in emphasis to the south-
ern hemisphere made them-
selves felt. Over all, the issues 
of these years were shaped by 
the following themes: con-
sciousness of the transition 
period (1.), the native clergy (2.), 
the principle of accommodation 
and the challenge of Asia (3.), 
the »awakening« of Africa (4.), 
and the struggle for a Catholic 
missiology (5.). Taken together, 
these yearly issues with their 
deficiencies in keeping with 
their times are a reflection of 
Catholic missiology at the point 
of transition to the new mission 
era of globalized Christianity. 
This meant bidding farewell to 
the euphoric, quasi neo-colo-
nial view of the world and the 
history of religion as a one-way 
street for occidentalization and 
Christian evangelization and 
moving to an understanding of 

Euphorie –  
Nachdenklichkeit –  
Neubeginn
Der Wandel der Missionswissenschaft im Spiegel  
der ersten 50 Jahrgänge der ZMR (1911-1966)

von Mariano Delgado

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 8 - 21



rellglous Dberty astahlıshe DYy Sumarıo NUEeSTrO tiempo; E despedida
La Hasıc Iramewaork Tor | OS brimeros 3aNOs e E el bensamılento 195 Cc-
MissionNary actıvity 003y HIC- ZMR (1911-19 Dertenecen [T11c5 e E competencia conTe-
ding Tarewell Inking n the E Tase el HAdbO de E Cuarta SiONa| Hala Car HAa OU UTa

templates OT contTessiona|l rvalry eD0Ca mısiıonera E quinta. E-N mentalıdaa ecumenica;
5 tiempo acahba ] Deriodo E despeadlda e UTa VISION eand MOVvING toward 1E A{ U-

enical attıtude:; bidaIng Tare- e E mısion colonıal. s notlan E misıon ( (IITIO transierencia de
al understanding OT ] cambıo E misiologla, 1as teologlas Iglesias
Issıon transier OT FUro- cellado bor el Concıilio alıcano Hala car HAa OU UT1cq COTMMIDFEN-
VEa theologies and churches 1, ] traspase el Centro de SION de E mısmaAa ( (IITIO yInter-
and MOVING Understand- graveda de E Iglesia a| hNemIs- cambıo e 105 CdQOoNEes« E Igle-

Teri0 SUIT_ -N S1105 anos, E /MR SIa Un versal.INg OTP »exXchange OT
OITts « n the (II1€ Unı versa|l Neva E impronta de 105 SIguIen- Conceptos claves
church Tes e2mas CconNcIeNCIA el 0710 EDOCaSs de E mısion
Keywords e UTn epoca ira (1.) ] cClero NUEeVO Deriodo de E mısıon

IssIıon Deriods Indigena (2.) ] DMNCIPIO e Clero indigena
1E Issiıon CIn acomoadacıon ] desallo de Acaomadacıon

C amınaoa aslatıco elnmatıve clergy SIa (3.) ] »despertar« de
accommaOadatıon Africa (A.) ] desarraollo de UTa cnstianısma
Asıan VWdY OT Christianity misiologla catolıca (5.) E-N Despertar de Africa
awakenIng OT Alrıca general, dıchoas anos 5T ( (If1 Misiologla el Concıilio

allıcanoMISSIOlOgYy and the 1as Imıtaclones e tiempo,
Seconda Vatıcan Councıl espej0 e E mMisiologla cato-

ca ] HAa OU E CIn

misiologica el cristianısma glo-
allzado HSTO sIignifIca: E (es-
DedIda e E VISION autforica
CUası colonlal el mMmuUNdAO de E
ISTOTIa e 1as rellgiones ( (IITIO
UTa calle dıirecclion UnIca
Hala E Occidentalizacıon
evangelizacion hacıa UTa ( ()[11-

nrension el derecho de herta
rellglosa ( (IITIO ] INOIS-
nensable Hala E mision

religious liberty established by 
law as a basic framework for 
missionary activity today; bid-
ding farewell to thinking in the 
templates of confessional rivalry 
and moving toward a new ecu-
menical attitude; bidding fare-
well to an understanding of 
mission as a transfer of Euro-
pean theologies and churches 
and moving to an understand-
ing of these as an »exchange of 
gifts« in the one universal 
church.
Keywords

BB mission periods
BB new mission era
BB native clergy
BB accommodation
BB Asian way of Christianity
BB awakening of Africa
BB �missiology and the  
Second Vatican Council

Sumario
Los primeros 50 años de la  
ZMR (1911-1966) pertenecen a 
la fase del paso de la cuarta 
época misionera a la quinta. En 
ese tiempo se acaba el periodo 
de la misión colonial. Se notan 
el cambio en la misiología, 
sellado por el Concilio Vaticano 
II, y el traspase del centro de 
gravedad de la Iglesia al hemis-
ferio sur. En estos años, la ZMR 
lleva la impronta de los siguien-
tes temas: conciencia del paso 
de una época a otra (1.), el clero 
indígena (2.), el principio de 
acomodación y el desafío de 
Asia (3.), el »despertar« de 
África (4.) y el desarrollo de una 
misiología católica (5.). En 
general, dichos años son, con 
las limitaciones de su tiempo, 
un espejo de la misiología cató-
lica en el paso a la nueva era 
misiológica del cristianismo glo-
balizado. Esto significa: la des-
pedida de la visión eufórica y 
cuasi colonial del mundo y de la 
historia de las religiones como 
una calle en dirección única 
para la occidentalización y 
evangelización hacia una com-
prensión del derecho de libertad 
religiosa como el marco indis-
pensable para la misión en 

nuestro tiempo; la despedida 
del pensamiento en los esque-
mas de la competencia confe-
sional para dar paso a una 
nueva mentalidad ecuménica; 
la despedida de una visión de 
la misión como transferencia de 
las teologías e iglesias europeas 
para dar paso a una compren-
sión de la misma como »inter-
cambio de los dones« en la Igle-
sia universal.
Conceptos claves

BB Épocas de la misión
BB Nuevo periodo de la misión
BB Clero indígena
BB Acomodación
BB �Camino asiático del 
cristianismo

BB Despertar de África
BB �Misiología del Concilio 
Vaticano II



Marıiano Delgado

Nalog ZUr klassischen Dreiteilung der Profan- und Kirchengeschichte ın Altertum, Mittel-
alter un Neuzeit sprach OSeSchmidlin, der Begründer und Altmeister der katholischen
Missionswissenshaft, 1923 VO  . drei missionshistorischen Zeitaltern mıt Unterschieden

1mM Missionszie und -ergebnis SOWIE 1ın der Missionsmethode. Dabei rechnete dlie eit der
ründung der ZMR der neuzeitlichen Mission Z (lie mıt den grofßsen Entdeckungen Ende des
15. Jahrhunderts angefangen hatte und 1mM 19. Jahrhunder ıne Steigerung ihrer spezifischen
Merkmale erlebhte * AÄAus der Betrachtung der Missionsgeschichte CWALLN MU: den F1In-
TUucC| (ass TO der vielen Fehler, Rückschritte un Misserfolge eın providentieller Ariadnefaden
darin erkennen SE1 »dass uch das enfkorn und der Sauerteig der Mission sich ınauf-
haltsam wachsend entfalten und ausbreiten I1 USS, bis E1ın Hırt und Fine Herde sSe1In werden,
dass Iso die vielverschlungene Kette der Missionsentwicklung bei Ien einzelnen ICK7Z7ACKS
uınd Entgleisungen 1mM Gesamteindruck ıne stetig und organisch aufsteigende [ını]e darstellt« “

Heutige Missionshistoriker Sind eın wenI1g nuüuchterner iın der Sprache und der Perspektive
eINeEs linearen Fortschritts, tellen ber fest, dass das Christentum einer Weltreligion
werden konnte, weil VOoO  — Anfang mıt WEe1 Merkmalen ausgestattet WAadl, die sSeINE
missionarische Ausbreitung und damıt die Universalität des Evangeliums förderten:
der NEUE Volk-Gottes-Begriff der Einheit ın Christo ohne geographische, nationale,
kulturelle un so7iale Schranken: und Se1INE TIranslations- und Inkulturationsfähigkeit
hne Tabuisierung einer Sprache der Kultur ® DIie Globalisierung des Evangeliums hat
AWar heute 1ne besondere Dimension erreicht, S1E Walr ber ın den Ursprungsmerkmalen
des Christentums tendenzie angelegt.

Fur Michael Sievernich die Weilsen der Evangelisierung 1mM Lauf der Geschichte und
der Epochen »vielfältiger Art«, ber Wel srundlegende eIiNOden stachen VO  . Anfang her-
VOLTL » Einerseılts entstand ıne gleichsam haarfeine, kapillare Verbreitung des auDens Urc
das Zeugnis des Lebens, das sich 1mM so7ziokulturellen Umfteld herumsprach Andererseits
machten sich professionelle Missi]ionare auf den Weg, die auf Missionsreise gingen und VOo  .

ihrem Glauben erzählten und predigten«* manchmal leider nicht LIUTE iın der gewünschten
evangelischen Art, sondern uch ın der Verquickung mıiıt ‚Wang und kolanialer Herrschaft.
Sievernich pricht V  . fünf Missionsepochen und rechnet die zwelte des 1 und die
erstie des Jahrhunderts mıt dem Schwerpunkt 1mM subsaharischen Afrika der vierten Epoche
Z während der entscheidende chritt ZUF aktuellen ınften Epoche iın der Miıtte des etzten
Ja  hunderts mıiıt der Dekolonisierung und dem ”» Vatikanischen Koanzil lege Neben der
Verlagerung des Schwerpunktes der Kirche auf die SUdlıche Halbkugel, »deren Folgen nach
nicht abzusehen sind«‚ sehöre dieser iınften Epoche »clas Prinzip einer iımmer mehr
verschränkten Interkulturalität und eINes immer intensiıveren interreligiösen Dialogs«.”

DIie ersten 5 Jahrgänge der ZM zwischen 1911-1966 ehören emnach ZUr Phase des
Übergangs VOo  _ der vierten ZUr ınften Epoche. Nicht zuletzt AUS diesem Tun: sind 1E VOo  _

folgenden Ihemen epragt, mıt denen WIr uUulls 11U  — näher befassen werden: Bewusstsein
für den Epochenübergang (1.) der einheimische Klerus (2.) das Akkommodationsprinzip
und die Herausforderung AÄAslens (3.) das » Erwachen« Afrikas (4.) und das Kingen 1nNe
katholische Missionswissenschaft (5.)

Vgl. Joseph SCHMIDLIN,Die MISSIONS- Vgl Mlarıano DELGADO, [)as FIS Mliıchael SIEVERNICH, pochen
unterschliede erdreı Kirchlichen Zelt- tentium Ale hMistorische Kenstruktion der Evangelisierung. Eın Kurzer ITa
alter ( Altertum, Mlittelalter UNd NeU- semMer Identität, n Gregor Marıa aufenme ange Geschichte, n Klaus
zeit}, n 15 1923 12-20U, miler 10 HOFF/Hans VWALDENFELS (Hg.) DITS KRÄMER /Klaus (Hg.)}
P Ebd., ethnologische Kenstruktion Ades Evangelisierung. DITS Freucde Aes Fuvan-

Christentums. Fremdperspektiven auf geliums miteinander tellen ThEW Q}
IN Hekannte Religion, Stuttgart reiburg 2015, U, hiler »Il
20086, 04-63.

10 Mariano Delgado

 nalog zur klassischen Dreiteilung der Profan- und Kirchengeschichte in Altertum, Mittel-
alter und Neuzeit sprach Josef Schmidlin, der Begründer und Altmeister der katholischen 
Missionswissenshaft, 1923 von drei missionshistorischen Zeitaltern mit Unterschieden 

im Missionsziel und -ergebnis sowie in der Missionsmethode. Dabei rechnete er die Zeit der 
Gründung der ZMR der neuzeitlichen Mission zu, die mit den großen Entdeckungen Ende des 
15. Jahrhunderts angefangen hatte und im 19. Jahrhundert eine Steigerung ihrer spezifischen 
Merkmale erlebte.1 Aus der Betrachtung der Missionsgeschichte gewann Schmidlin den Ein-
druck, dass trotz der vielen Fehler, Rückschritte und Misserfolge ein providentieller Ariadnefaden 
darin zu erkennen sei: »dass auch das Senfkorn und der Sauerteig der Mission sich unauf-
haltsam wachsend entfalten und ausbreiten muss, bis Ein Hirt und Eine Herde sein werden, 
dass also die vielverschlungene Kette der Missionsentwicklung bei allen einzelnen Zickzacks 
und Entgleisungen im Gesamteindruck eine stetig und organisch aufsteigende Linie darstellt«.2

Heutige Missionshistoriker sind ein wenig nüchterner in der Sprache und der Perspektive 
eines linearen Fortschritts, stellen aber fest, dass das Christentum zu einer Weltreligion 
werden konnte, weil es von Anfang an mit zwei Merkmalen ausgestattet war, die seine 
missionarische Ausbreitung und damit die Universalität des Evangeliums förderten: 
der neue Volk-Gottes-Begriff der Einheit in Christo ohne geographische, nationale, 
kulturelle und soziale Schranken; und seine Translations- und Inkulturationsfähigkeit 
ohne Tabuisierung einer Sprache oder Kultur.3 Die Globalisierung des Evangeliums hat 
zwar heute eine besondere Dimension erreicht, sie war aber in den Ursprungsmerkmalen 
des Christentums tendenziell angelegt.

Für Michael Sievernich waren die Weisen der Evangelisierung im Lauf der Geschichte und 
der Epochen »vielfältiger Art«, aber zwei grundlegende Methoden stachen von Anfang an her-
vor: »Einerseits entstand eine gleichsam haarfeine, kapillare Verbreitung des Glaubens durch 
das Zeugnis des Lebens, das sich im soziokulturellen Umfeld herumsprach […]. Andererseits 
machten sich professionelle Missionare auf den Weg, die auf Missionsreise gingen und von 
ihrem Glauben erzählten und predigten«  4 – manchmal leider nicht nur in der gewünschten 
evangelischen Art, sondern auch in der Verquickung mit Zwang und kolonialer Herrschaft. 
Sievernich spricht von fünf Missionsepochen und rechnet die zweite Hälfte des 19. und die 
erste des 20. Jahrhunderts mit dem Schwerpunkt im subsaharischen Afrika der vierten Epoche 
zu, während der entscheidende Schritt zur aktuellen fünf‌‌ten Epoche in der Mitte des letzten 
Jahrhunderts mit der Dekolonisierung und dem 2. Vatikanischen Konzil liege. Neben der 
Verlagerung des Schwerpunktes der Kirche auf die südliche Halbkugel, »deren Folgen noch 
nicht abzusehen sind«, gehöre zu dieser fünf‌‌ten Epoche »das Prinzip einer immer mehr 
verschränkten Interkulturalität und eines immer intensiveren interreligiösen Dialogs«.5

Die ersten 50 Jahrgänge der ZMR zwischen 1911-1966 gehören demnach zur Phase des 
Übergangs von der vierten zur fünf‌‌ten Epoche. Nicht zuletzt aus diesem Grund sind sie von 
folgenden Themen geprägt, mit denen wir uns nun näher befassen werden: Bewusstsein 
für den Epochenübergang (1.), der einheimische Klerus (2.), das Akkommodationsprinzip 
und die Herausforderung Asiens (3.), das »Erwachen« Afrikas (4.) und das Ringen um eine 
katholische Missionswissenschaft (5.) 

1	 Vgl. Joseph Schmidlin, Die Missions- 
unterschiede der drei kirchlichen Zeit-
alter (Altertum, Mittelalter und Neu-
zeit), in: ZMR 13 (1923) 12-20, hier 18.
2	 Ebd., 20.

3	 Vgl. Mariano Delgado, Das Chris-
tentum – die historische Konstruktion 
seiner Identität, in: Gregor Maria 
Hoff / Hans Waldenfels (Hg.), Die 
ethnologische Konstruktion des 
Christentums. Fremdperspektiven auf 
eine bekannte Religion, Stuttgart 
2008, 64-83.

4	 Michael Sievernich, Epochen 
der Evangelisierung. Ein kurzer Blick 
auf eine lange Geschichte, in: Klaus 
Krämer / Klaus Vellguth (Hg.), 
Evangelisierung. Die Freude des Evan-
geliums miteinander teilen (ThEW 9), 
Freiburg 2015, 21-39, hier 21f.



uphorie Nachdenklichkeit Neubeginn
Bewusstsein für den Epochenübergang

Als Schmidlin 1923 VOoO  — den erwähnten drei Zeitaltern der Missionsgeschichte sprach,
mehrten sich 1m Anschluss den Ersten Weltkrieg bereits die Anzeichen dafür, dass WIr
»elner gahz Missionsepoche entgegengehen«,  6 nicht zuletzt auIigrun der Freiheits-
sehnsucht der kolonisierten Völker [Iiese 1C. bekräftigte der Jesuit Alfons Väath 1932 ın
seinem Buch HDas Bild der Weltkirche Akkommaodation N Europäaismus 11 "andel der
Jahrhunderte N ıIn der eit‘ Im Aufsatz » [Das Zeitalter der einheimischen Kirche«‚
erschienen 1m Doppeljahrgang 1947/1948, nımmt der Schmidlin-Schüler Anton Freitag SV D
(im Anschluss SCNANIE: VOoO  — der neuzeitlichen Mission: » Wır möchten die N:
NEUESTE Missionsepoche VOoO  — {wa 1525 bis Zzu / weiten Weltkriege 1939 datieren und ZUr

neuzeitlichen Missionsepoche der kolonialen Miss]ionsara se1t den grofßen Entdeckungen
rechnen. DIie JeTZ sichtbar werdende TICUC Missionsara ang ufs engste mıt den die eele
der Völker berührenden tiefen mwandlungen der aNzZeN Menschheit, besonders der
Missionsvölker, IM!DIie geographischen, politischen und wirtschaftlichen mwäl-
ZUNgCN und Neubildungen pielen natürlich ıne grolse abei,; ber nicht die Haupt-
rolle. «S [)as LICUEC Zeitalter ıst das der »gleichwertigen Nationen« und »des unwiderruflichen
Zusammenbruchs der Kolonialära«? Im Verlust manchen irdischen Vorteils, der mıt dem
Kolonialismus einherging, sieht Freitag die Chance für ein Verständnis der Miıssion »als
gelstige Macht ın eın religiösem Gewand«, *® ber uch »wichtige Mahnungen und große
Probleme«. » Weıitaus das brennendste Missionsproblem«"* 1ST für iıh »dclie Heranbildung
eINeESs einheimischen Klerus«, die sich RKRom spatestens se1t 1919 (S.U.) mıt Nachdruck wuünscht.
Än zweıter Stelle nNeNNT »die Anpassung der Kirche die Anschauungen, Sitten un
Bräuche VOoO  — Volk und Land«‚ wobei als wichtigstes Akkommodationsproblem »die
Formung der einheimischen Sprache« nennt, »s0) dass S1E imstande 1st, die erhabenen
christlichen Grundbegriffe un Dogmen, die Nn CArıSTUliche Terminologie,
fassen und wiederzugeben. [Das Walr schon das altchristliche Problem der lateinischen un
griechischen Kirc e«.13 Als drittes Missionsproblem nNeNNT Freitag »die Heranbildung
einer katholischen FElite« VOoO  — Lailen, die imstande ist, bei der katholischen Gestaltung der
Politik, Volkswirtschaft und Kultur mM1iıtzuhelfen Hier habe die Miıssion der Kolonialzeit
»Arnl me1lsten versagt und ihre christlichen (Gemeinden vorwiegend AUS den untfersten
Schichten rekrutiert« * Als weiıtere dringende uIgaben nNenNnNT Freitag die so7iale Aktion,
für ih »das Antlitz der Mission 1m Zeitalter«, die wirksame Nutzung der Presse
und das Laienapostolat16 [)ass WIr damıit »wahrscheinlich« Anfang » eiIner wirklich

Missionsepoche der Ära« stehen, bekräftigt Freitag 1953 in seinem Buch Die HEUE

MIisSStOnsSara. HDas Zeitalter der einheimischen Kirche. Er traf den Nerv der Zeit, und das Buch
erreichte gleich Wel Auflagen.””

Zeitdiagnostischen Wert besitzt uch der Beitrag »Religionswissenschaftliche ber-
legungen ZUr Miission der Gegenwart« VOo  — Johann Peter Steffes 1m selben Doppeljahrgang
1947 /1948."” Der Artikel ScChLE mıt folgenden Forderungen die Missionare ın der

Missionsepoche: »S1e mMuUuUssen das Christentum ın einer korm darbieten, die gerel-

ED Ebd., 36 Vgl nten FREITAG, DIe "euSe KAIS-
T ntion FREITAG, [)as Zeltalter 11 Ebd., 177 SIONSara [)as Zeitalter der einheimISscChHen
der einheimiIschen Kirche, n Ebd., 1/2 Kirche, Kaldenkirchen 4Q 53, 10.
(1947/1948) 09-1861, mıer 169. Ebd., 175 Johann STEFFES, ReligionswiSs-

HMannover 1932 Ebd., 174 sanschaftliche Uberlegungen Zur

FREITAG, Zeltalter (Anm. 6),169. Ebd., 175 Mlıssion n der Gegenwart, n Z7M
C Ebd., 170. Vgl ebd., 1281 (1947/1948) 15-31

E

11Euphorie – Nachdenklichkeit – Neubeginn  

1	� Bewusstsein für den Epochenübergang

Als Schmidlin 1923 von den erwähnten drei Zeitaltern der Missionsgeschichte sprach, 
mehrten sich im Anschluss an den Ersten Weltkrieg bereits die Anzeichen dafür, dass wir 
»einer ganz neuen Missionsepoche entgegengehen«,6 nicht zuletzt aufgrund der Freiheits-
sehnsucht der kolonisierten Völker. Diese Sicht bekräftigte der Jesuit Alfons Väth 1932 in 
seinem Buch Das Bild der Weltkirche. Akkommodation und Europäismus im Wandel der 
Jahrhunderte und in der neuen Zeit.7 Im Aufsatz »Das Zeitalter der einheimischen Kirche«, 
erschienen im Doppeljahrgang 1947  /1948, nimmt der Schmidlin-Schüler Anton Freitag SVD 
(im Anschluss an Väth) Abschied von der neuzeitlichen Mission: »Wir möchten die ganze 
neueste Missionsepoche von etwa 1825 bis zum Zweiten Weltkriege 1939 datieren und zur 
neuzeitlichen Missionsepoche der kolonialen Missionsära seit den großen Entdeckungen 
rechnen. Die jetzt sichtbar werdende neue Missionsära hängt aufs engste mit den die Seele 
der Völker berührenden tiefen Umwandlungen der ganzen Menschheit, besonders der 
Missionsvölker, zusammen. Die geographischen, politischen und wirtschaftlichen Umwäl-
zungen und Neubildungen spielen natürlich eine große Rolle dabei, aber nicht die Haupt-
rolle.«  8 Das neue Zeitalter ist das der »gleichwertigen Nationen« und »des unwiderruf‌‌lichen 
Zusammenbruchs der Kolonialära«.9 Im Verlust manchen irdischen Vorteils, der mit dem 
Kolonialismus einherging, sieht Freitag die Chance für ein Verständnis der Mission »als 
geistige Macht in rein religiösem Gewand«,10 aber auch »wichtige Mahnungen und große 
Probleme«.11 »Weitaus das brennendste Missionsproblem«  12 ist für ihn »die Heranbildung 
eines einheimischen Klerus«, die sich Rom spätestens seit 1919 (s.u.) mit Nachdruck wünscht. 
An zweiter Stelle nennt er »die Anpassung der Kirche an die Anschauungen, Sitten und 
Bräuche von Volk und Land«, wobei er als wichtigstes Akkommodationsproblem »die 
Formung der einheimischen Sprache« nennt, »so dass sie imstande ist, die erhabenen 
christlichen Grundbegriffe und Dogmen, d. h. die ganze christliche Terminologie, zu 
fassen und wiederzugeben. Das war schon das altchristliche Problem der lateinischen und 
griechischen Kirche«.13 Als drittes Missionsproblem nennt Freitag »die Heranbildung 
einer katholischen Elite« von Laien, die imstande ist, bei der katholischen Gestaltung der 
Politik, Volkswirtschaft und Kultur mitzuhelfen. Hier habe die Mission der Kolonialzeit 
»am meisten versagt und ihre christlichen Gemeinden vorwiegend aus den untersten 
Schichten rekrutiert«.14 Als weitere dringende Aufgaben nennt Freitag die soziale Aktion, 
für ihn »das Antlitz der Mission im neuen Zeitalter«,15 die wirksame Nutzung der Presse 
und das Laienapostolat.16 Dass wir damit »wahrscheinlich« am Anfang »einer wirklich 
neuen Missionsepoche oder Ära«  17 stehen, bekräftigt Freitag 1953 in seinem Buch Die neue 
Missionsära. Das Zeitalter der einheimischen Kirche. Er traf den Nerv der Zeit, und das Buch 
erreichte gleich zwei Auf‌‌lagen.18 

Zeitdiagnostischen Wert besitzt auch der Beitrag »Religionswissenschaftliche Über-
legungen zur Mission der Gegenwart« von Johann Peter Steffes im selben Doppeljahrgang 
1947  /1948.19 Der Artikel schließt mit folgenden Forderungen an die Missionare in der 
neuen Missionsepoche: »Sie müssen das Christentum in einer Form darbieten, die gerei-

5	 Ebd., 38.
6	 Anton Freitag, Das Zeitalter 
der einheimischen Kirche, in: ZMR 
(1947  /1948) 169-181, hier 169.
7	 Hannover 1932.
8	 Freitag, Zeitalter (Anm. 6), 169. 
9	 Ebd., 170.

10	 Ebd.
11	 Ebd., 171.
12	 Ebd., 172.
13	 Ebd., 173.
14	 Ebd., 174.
15	 Ebd., 175.
16	 Vgl. ebd., 181.
17	 Ebd.

18	 Vgl. Anton Freitag, Die neue Mis-
sionsära. Das Zeitalter der einheimischen 
Kirche, Kaldenkirchen 1953, 10.
19	 Johann P. Steffes, Religionswis-
senschaftliche Überlegungen zur 
Mission in der Gegenwart, in: ZMR 
(1947   /1948) 15-31.



Marıiano Delgado

nıgt ist VOoO  — den Verdächtigungen und Eigenschaften, die ihm die Ablehnung des ()stens
eintrugen und iımmer wieder eintragen werden, SOWwWeIltT S1E sich nicht AUS dem Wesen des
Christentums notwendig ergeben. [Das Christentum 111U8S55 erscheinen als 1ne gelstige
Welt, die mıt den Mächten des Krieges, der Gewalt, der Politik, des Materialismus und
Rationalismus nichts tun hat, vielmehr 1m schroffsten Gegensatz ihnen steht [Dieses
Christentum darf uch nicht verkündet werden als Exponent westlichen Geistes, WEST-
licher Kultur und westlicher Eroberung un Invasıon«. Steffes ordert ıne Entlastung
des Christentums historischen Ballast des Westens,; VOoO  — der spezifisch-rationalen
Denkart selner europäischen Gestalt, VOoO  — den 1SC. abendländischen Wertkategorien,

sich, natürlich hne Substanzverlust, den Völkern offenbaren als AÄAntwort VOoO  — ott
her auf die Fragen und Nöte, die sich AUS ihrer Natur, AUS ihrer Geschichte und AUS ihrem
Schicksal ergeben aben, und die noch keine letzte Antwort fanden «“ WOZU uch ıne
Neubelebung des Christentums ın Europa not1ig SEe1

Fine aANnnlıche StofSrichtung hat se1in Beitrag » [DDIie Missionskirche ın der Zeitenwende«
1m Jahrgang 1951 Steffes pricht hier VOoO  — einer »weltgeschichtlichen Krisis«‚ die nicht 11ULE

Europa als Abendland betreffe, sondern »die Welt als Ganzes«.“! Dafür macht Oolgende
»Umbrüche NnnNer der Neuzeit, die allesamt lne Umdeutung des Christentums ın sich
schliefsen«, verantwortlich: die Bestreitung der Kirche ın der Reformation führte ZUr Ver-
rängung der Kirche AUS dem Offentlichen Leben:;: der Rationalismus und die u  ärung
üuhrten ZUr eugnung und Ausmerzung des UÜbernatürlichen ın der Offentlichkeit: und
schlie{fslich en Rationalismus, Ethizismus un Hıstorismus das Christentum SeINES
übernatürlichen Charakters entkleidet und einer weltförmigen eligion umgedeutet
bzw. ın den Bereich der en verwiesen “* Demgegenüber empfehlt Steffes der Kirche
allgemein »TLTICUE Wege und Methoden« angesichts der doppelten missionarischen Haupt-
aufgabe der eit die religiöse un moralische Erneuerung der entchristlichten Völker ın
Europa und die Bekämpfung der Einwirkung revolutionärer, materialistischer Bewegungen
und des Nationalismus auf die Missionsvölker *°

Ebenfalls als » KTFISIS« bezeichnet Ihomas Ohm den Epochenwandel ın seinem Beitrag
AUS dem re 1955 » [DIie katholische Weltmission gestern und heute«. Darın €1 » Alles
ist einem Wendepunkt angelangt der 10324 schon ın Eluss gekommen. Ja. DIie Miıssion
ist ın ıne Krise geraten und mancherorts ın uflösung begriffen«.““ DIe Krisen- und
Auflösungserscheinungen betreffen das Missionsfeld, das Missionsobjekt, den MIsSS1ONS-
trager, die Urganisation des Missionswerkes, die Missionsmethode, den Missionsgelst,
die Früchte un Erfolge Ohm elässt nicht bei der Diagnose, sondern gibt uch ein1ge
Empfehlungen für die Mission ın der Epoche: Sie sollte »wesentlich theozentrisch
und christozentrisch« und »auf die Agape« ausgerichtet sein,“” die Lalen einbeziehen,
das » Welt-Denken« und den Missionsgedanken bei U1l fördern, beten un nicht zuletzt
»Geduld haben« mıt den Menschen un Völkern und » SOSdl gegenüber dem Kommun1s-
111US bis ott anders füg'[«.26

Ebd., Ebd., 1717. n 1951 21572194, Johannes
21 Johann STEFFES, DITS MAISSIONS- Ebd., 176 |HAUREN, Evangelll Wra COTNCS, n
Kirche n der Zeitenwende, n Vgl ME GROSSER, [)as MAISSIONS- ZMR (1952) 59-61.
1951 3-100, mier 64765 m |ıchte Aes Hapstlichen Send- Vgl. dazu ME4KON-

Vgl. ebd., 94fT. schreibens » Maxımum illud«‚ n Lroversen U ber den eannheIMISChen
Vgl ebd., 96-98. 1920 73-60); ME4[)as Missionsklerus, n 1939 22472129
1 homas OHM, [DIe Kkatholische Rundschreiben Dıus’ arum ACccCIe- Vgl. Josef SCHMIDLIN, Katholische

Waltmission Adamals Ulale heute, n SIaCuherdlie Förderung Mliıssionslehre m Grundriss, Mlunster
ZM 1955 61-176, Jer 161 Aes Missionswesens, n 16 1926) 1925, 2U  14.

61-166; DERS., Evangellil Wra COTNCS, Ebd., 291[.

12 Mariano Delgado

nigt ist von den Verdächtigungen und Eigenschaften, die ihm die Ablehnung des Ostens 
eintrugen und immer wieder eintragen werden, soweit sie sich nicht aus dem Wesen des 
Christentums notwendig ergeben. Das Christentum muss erscheinen als eine geistige 
Welt, die mit den Mächten des Krieges, der Gewalt, der Politik, des Materialismus und 
Rationalismus nichts zu tun hat, vielmehr im schroffsten Gegensatz zu ihnen steht. Dieses 
Christentum darf auch nicht verkündet werden als Exponent westlichen Geistes, west-
licher Kultur und westlicher Eroberung und Invasion«. Steffes fordert eine Entlastung 
des Christentums »vom historischen Ballast des Westens, von der spezifisch-rationalen 
Denkart seiner europäischen Gestalt, von den typisch abendländischen Wertkategorien, 
um sich, natürlich ohne Substanzverlust, den Völkern zu offenbaren als Antwort von Gott 
her auf die Fragen und Nöte, die sich aus ihrer Natur, aus ihrer Geschichte und aus ihrem 
Schicksal ergeben haben, und die noch keine letzte Antwort fanden«  20 – wozu auch eine 
Neubelebung des Christentums in Europa nötig sei.

Eine ähnliche Stoßrichtung hat sein Beitrag »Die Missionskirche in der Zeitenwende« 
im Jahrgang 1951. Steffes spricht hier von einer »weltgeschichtlichen Krisis«, die nicht nur 
Europa als Abendland betreffe, sondern »die Welt als Ganzes«.21 Dafür macht er folgende 
»Umbrüche innerhalb der Neuzeit, die allesamt eine Umdeutung des Christentums in sich 
schließen«, verantwortlich: die Bestreitung der Kirche in der Reformation führte zur Ver-
drängung der Kirche aus dem öffentlichen Leben; der Rationalismus und die Aufklärung 
führten zur Leugnung und Ausmerzung des Übernatürlichen in der Öffentlichkeit; und 
schließlich haben Rationalismus, Ethizismus und Historismus das Christentum seines 
übernatürlichen Charakters entkleidet und zu einer weltförmigen Religion umgedeutet 
bzw. in den Bereich der Mythen verwiesen.22 Demgegenüber empfiehlt Steffes der Kirche 
allgemein »neue Wege und Methoden« angesichts der doppelten missionarischen Haupt-
aufgabe der Zeit: die religiöse und moralische Erneuerung der entchristlichten Völker in 
Europa und die Bekämpfung der Einwirkung revolutionärer, materialistischer Bewegungen 
und des Nationalismus auf die Missionsvölker.23 

Ebenfalls als »Krisis« bezeichnet Thomas Ohm den Epochenwandel in seinem Beitrag 
aus dem Jahre 1955 »Die katholische Weltmission gestern und heute«. Darin heißt es: »Alles 
ist an einem Wendepunkt angelangt oder sogar schon in Fluss gekommen. Ja. Die Mission 
ist in eine Krise geraten und mancherorts in Auf‌‌lösung begriffen«.24 Die Krisen- und 
Auf‌‌lösungserscheinungen betreffen das Missionsfeld, das Missionsobjekt, den Missions-
träger, die Organisation des Missionswerkes, die Missionsmethode, den Missionsgeist, 
die Früchte und Erfolge. Ohm belässt es nicht bei der Diagnose, sondern gibt auch einige 
Empfehlungen für die Mission in der neuen Epoche: Sie sollte »wesentlich theozentrisch 
und christozentrisch« und »auf die Agape« ausgerichtet sein,25 die Laien einbeziehen, 
das »Welt-Denken« und den Missionsgedanken bei uns fördern, beten und nicht zuletzt 
»Geduld haben« mit den Menschen und Völkern und »sogar gegenüber dem Kommunis-
mus […] bis Gott es anders fügt«.26

20	 Ebd., 31.
21	 Johann P. Steffes, Die Missions-
kirche in der Zeitenwende, in: ZMR 
(1951) 83-100, hier 84-85.
22	 Vgl. ebd., 94f.
23	 Vgl. ebd., 96-98.
24	 Thomas Ohm, Die katholische 
Weltmission damals und heute, in: 
ZMR (1955) 161-176, hier 161.

25	 Ebd., 171f.
26	 Ebd., 176.
27	 Vgl. Max Grosser, Das Missions-
wesen im Lichte des päpstlichen Send-
schreibens »Maximum illud«, in: ZM 10 
(1920) 73-86; Max Bierbaum, Das 
Rundschreiben Pius‘ XI. Rerum eccle-
siae gestarum über die Förderung 
des Missionswesens, in: ZM 16 (1926) 
161-166; ders., Evangelii praecones,  

in: ZMR (1951) 215-219; Johannes 
Thauren, Evangelii praecones, in: 
ZMR (1952) 59-61.
28	 Vgl. dazu Max Bierbaum, Kon-
troversen über den einheimischen 
Missionsklerus, in: MR (1939) 224-229.
29	 Vgl. Josef Schmidlin, Katholische 
Missionslehre im Grundriss, Münster 
1923, 291-314.
30	 Ebd., 291f.



13uphorie Nachdenklichkeit Neubeginn
Der einheimische Klerus

Wır sahen, dass ın der Miss]ionsara die Förderung des einheimischen Klerus für das
»brennendste Missionsproblem« gehalten wird Dementsprechend widmen die ersten 5
Jahrgänge der Z£M dem Ihema die gebührende Aufmerksamkeit, besonders zwischen 1920
und 1952 DIie Missionsenzykliken Maxımum (20.11.1919) VOoO  — ened1ı X Rerum
ecclesiae gestarum (11.12.1925) VOoO  — Pıus Al und Evangelii praecones (2.6.1951) VOoO  — Pıus AIIL,,
die ZUr Förderung des einheimischen Klerus einschlie{slich des einheimischen Episkopats
und Ordenswesens mahnen, werden eingehend kommentiert “ Ebenso aufmerksam werden
die entsprechenden Werke 1m Rezensionsteil besprochen, bibliographische Berichte ZU

Ihema erstellt der Kontroversen ın anderen Ländern kritisch verfolgt.“® Und historische
Beiträge machen darauf aufmerksam, dass ın anderen Epochen der Missionsgeschichte der
einheimische Klerus selbstverständlicher und besser gefördert wurde als ın der Kolaonialära.

[Dies Tut 0ose Schmidlin selbst ın der zweıten Auflage sSelnNer Katholische(n) MISSIONS-
Ye IM Grundriss, 1923 erschienen, Iso nach dem päpstlichen Paukenschlag 48}  - Maxımum
illud.“? Fuür Schmidlin ıst die Förderung des einheimischen Klerus VOo  . Anfang »geradezu
ıne Lebensfrage für die Mission«,”® die ber ın der neuzeitlichen Mission vernachlässigt
wurde TO der wohlmeinenden Instruktionen der Propaganda se1it 1622, die VOoO  —

Schmidlin kritisch Oommentiert werden, weil 1E ausgeführt wurden, dass »Eingeborene
N1€e über Europäaer und LIUTE dann die Spitze V  - Missionsbezirken« gesetzt werden sollten,
» WE darin blo{ß einheimische Priester wirken« * Anstatt die FEinheimischen 30888 ZU

anı eINeEs Hilfsklerus« herabzusetzen, sollte 111Al sich, Schmidlin, der Itchristlichen
und mittelalterlichen Miıssion ein eispie nehmen, die ın dieser Frage »viel rascher und
unbedenklicher VOLANSCHANSHCIN« SE1. Schmidlin selhbst verfolgt ın mehreren Beiträgen
mıt grofßer Aufmerksamkeit die Entwicklung des einheimischen Klerus ın Indien, 1na
und 1m fernen Osten *” und stellt 1934 den » Sieg« der eingeborenen Missionskirche fest34

Schmidlins chüler WIE Anton Freitag mahnen, dass die Leitung der Miss10Nns-
gebiete, » WO und Wallll iımmer möglich 1St«, ın die Hände der FEinheimischen kommen
111US55 [DIieses Problem, schreibt Freitag 1947/,;, 111U8S55 JeTZ gelöst werden, »denn ın den
folgenden Jahrzehnten bilden sich die Völker und bildet sich die einheimische Kirche bei
ihnen «.35 In seinem bereits zıt1erten Buch Die HEUE MissStOnsara widmet der ründung
der einheimischen Kirche ein eingehendes Kapitel, denn das bildet »das eigentliche
Kennzeichen, wodurch sich die TICUC Missionsara VOoO  — der etzten L OSSCIL Missionsepoche
der Kolonialzeit namentlich se1it 1500 abheht« >®

1951 pricht Ohm ın der ZM VO » Ende einer Phase der afrikanischen MISS1IONS-
geschichte«, nämlich der Phase des europäischen Paternalismus. Ohm ermahnt die
Missionare Zzu » Verzicht auf jede 5Spur VOo  — Herrentum und jede Haltung VO1I1 Superioritat
gegenüber den Schwarzen« un einer Haltung des Jenens;) In den MISS1IONS-
enzykliken Benedikts un: Pius qi wurde auf die Heranziehung eINeEes Zzanlreichen

+ 1 Ebd., 511 DERS., Zur Indlanısation der ndıschen Vgl. Josef SCHMIDLIN, Der S1eq
Ebd., 312 Kirche, n 158 1928 01-63; DERS., der eingeborenen Missionskirche,
Vgl. Josef SCHMIDLIN, Zur Frage Zur Förderung Ades eainnNeIMISCHEN n  24 (1934  1-19,.

Aes eainnNeIMIScChen Klarus n China, Klarus Uund EpISKOPatTs n Fernasien, n FREITAG, Zeltalter (Anm. 6), 171f7.
n 15 1923 79-162; DERS., /um 1930 270-276; DERS., zZum FREITAG, Mlıssionsara
modernen Akkommodationsstreit Ulale Durchbruch Aes eInNnNeIMISChEN EPISKO- (Anm. 18), D, vgl.darın auch 06-67.
eingeborenen Klerus n Indien, n Dats m fernen sten, n ZM 25 1lhomas OHM, » Ich BIN untereuch

16 1926 241-2406; DERS., Zur KON- 1933) A2fF/t-27Y9. als Diener« (Lk 22,27 zZum Ende eIner
herden ndıschen Klarus Ulale Phase der alrıkanıschen MAISSIONS-

EpIsKOpat, n 17 (1927 506-161; geschichte, n 30 1951 40-146.

13Euphorie – Nachdenklichkeit – Neubeginn  

2	� Der einheimische Klerus

Wir sahen, dass in der neuen Missionsära die Förderung des einheimischen Klerus für das 
»brennendste Missionsproblem« gehalten wird. Dementsprechend widmen die ersten 50 
Jahrgänge der ZMR dem Thema die gebührende Aufmerksamkeit, besonders zwischen 1920 
und 1952. Die Missionsenzykliken Maximum illud (30.11.1919) von Benedikt XV., Rerum 
ecclesiae gestarum (11.12.1925) von Pius XI. und Evangelii praecones (2.6.1951) von Pius   XII., 
die zur Förderung des einheimischen Klerus einschließlich des einheimischen Episkopats 
und Ordenswesens mahnen, werden eingehend kommentiert.27 Ebenso aufmerksam werden 
die entsprechenden Werke im Rezensionsteil besprochen, bibliographische Berichte zum 
Thema erstellt oder Kontroversen in anderen Ländern kritisch verfolgt.28 Und historische 
Beiträge machen darauf aufmerksam, dass in anderen Epochen der Missionsgeschichte der 
einheimische Klerus selbstverständlicher und besser gefördert wurde als in der Kolonialära. 

Dies tut z. B. Josef Schmidlin selbst in der zweiten Auf‌‌lage seiner Katholische(n) Missions-
lehre im Grundriss, 1923 erschienen, also nach dem päpstlichen Paukenschlag von Maximum 
illud.29 Für Schmidlin ist die Förderung des einheimischen Klerus von Anfang an »geradezu 
eine Lebensfrage für die Mission«,30 die aber in der neuzeitlichen Mission vernachlässigt 
wurde – trotz der wohlmeinenden Instruktionen der Propaganda seit 1622, die von 
Schmidlin kritisch kommentiert werden, weil sie so ausgeführt wurden, dass »Eingeborene 
nie über Europäer und nur dann an die Spitze von Missionsbezirken« gesetzt werden sollten, 
»wenn darin bloß einheimische Priester wirken«.31 Anstatt die Einheimischen »nur zum 
Stand eines Hilfsklerus« herabzusetzen, sollte man sich, so Schmidlin, an der altchristlichen 
und mittelalterlichen Mission ein Beispiel nehmen, die in dieser Frage »viel rascher und 
unbedenklicher vorangegangen« sei.32 Schmidlin selbst verfolgt in mehreren Beiträgen 
mit großer Aufmerksamkeit die Entwicklung des einheimischen Klerus in Indien, China 
und im fernen Osten   33 und stellt 1934 den »Sieg« der eingeborenen Missionskirche fest.34 

Schmidlins Schüler wie Anton Freitag mahnen, dass die Leitung der Missions-
gebiete, »wo und wann es immer möglich ist«, in die Hände der Einheimischen kommen 
muss. Dieses Problem, schreibt Freitag 1947, muss jetzt gelöst werden, »denn in den 
folgenden Jahrzehnten bilden sich die Völker und bildet sich die einheimische Kirche bei 
ihnen«.35 In seinem bereits zitierten Buch Die neue Missionsära widmet er der Gründung 
der einheimischen Kirche ein eingehendes Kapitel, denn das bildet »das eigentliche 
Kennzeichen, wodurch sich die neue Missionsära von der letzten grossen Missionsepoche 
der Kolonialzeit namentlich seit 1500 abhebt«.36 

1951 spricht Ohm in der ZMR vom »Ende einer Phase der afrikanischen Missions-
geschichte«, nämlich der Phase des europäischen Paternalismus. Ohm ermahnt die 
Missionare zum »Verzicht auf jede Spur von Herrentum und jede Haltung von Superiorität 
gegenüber den Schwarzen«  37 und zu einer Haltung des Dienens: »In den Missions-
enzykliken Benedikts XV. und Pius’ XI. wurde auf die Heranziehung eines zahlreichen 

31	 Ebd., 311.
32	 Ebd., 312.
33	 Vgl. Josef Schmidlin, Zur Frage 
des einheimischen Klerus in China,  
in: ZM 13 (1923) 179-182; ders., Zum 
modernen Akkommodationsstreit und 
eingeborenen Klerus in Indien, in:  
ZM 16 (1926) 241-246; ders., Zur Kon-
troverse über den indischen Klerus und 
Episkopat, in: ZMR 17 (1927) 156-161; 

ders., Zur Indianisation der indischen 
Kirche, in: ZMR 18 (1928) 61-63; ders., 
Zur Förderung des einheimischen 
Klerus und Episkopats in Fernasien, in: 
ZMR 20 (1930) 270-276; ders., Zum 
Durchbruch des einheimischen Episko-
pats im fernen Osten, in: ZMR 23 
(1933) 277-279.

34	 Vgl. Josef Schmidlin, Der Sieg 
der eingeborenen Missionskirche,  
in: ZMR 24 (1934) 1-19.
35	 Freitag, Zeitalter (Anm. 6), 171f.
36	 Freitag, Missionsära 
(Anm. 18), 68, vgl. darin auch 68-87.
37	 Thomas Ohm, »Ich bin unter euch 
als Diener« (Lk   22,27). Zum Ende einer 
Phase der afrikanischen Missions-
geschichte, in: ZMR 38 (1951) 140-146.



1. Marıiano Delgado
un gute einheimischen Klerus gedrungen Aber ın ‚ Evangelii PTaccCONCS« wird och
mehr verlangt, namlich die Unterordnung untfer die einheimischen 1SCNOTE un S_
dienst fülır den einheimischen Klerus«, WdS »Selbstlosigkeit, Demut un!: Opfergesinnung«
Ordert » Aber gerade diese ugenden verlangt der Heilige Vater VO  - den Missıionaren
der Gegenwart«.”®

Das Akkommodationsprinzip
und die Herausforderung Asıens

In selner Missionstehre pricht Schmidlin VOoO  — der Anpassung der Evangelisierung die
Adressaten als Strukturprinzip der Missionsgeschichte und SE sich kritisch mıt dem
Scheitern der Akkommaodation ın der Chinamission als O1ge des Kıtenstreits auseinander.“”
kur die katholische Missionswissenschaft der eit ist die Akkommaodation ın der Mensch-
werdung versinnbildlicht, denn Christus ist nicht gekommen, »Zu vernichten, sondern
vervollkammnen« gema dem scholastischen AÄAxlom, dass die na nicht die Natur
zerstort, sondern ZUr Vollendung bringt.“ In der Miss]ionsara gewinnt die Akkom-
modation LICUE Brisanz. Einige Beiträge der ZM  r. befassen sich mıt spekten der liturgischen
Akkommodation,“* andere sSind grundsätzlicher Natur.

Im Artikel » Akkommodation un Assımilation ın der Heidenmission ach dem
Ihomas VOo  - Aquin «42 versucht Ohm 1927 zeigen, dass die Akkommodation FST

dann gelungen ist, WE Ende des Prozesses die »den Heiden eigenen Frkenntnisse
und Werte ın den christlichen Wahrheits- und Wertbesitz« aufgenommen werden,*
also, modern ausgedrückt, WE ıne lokale Akkommodation uUunıversa  rchliche Rück-
wirkungen hat

Johann Steffes macht 1933 auf den Synkretismus als Begleitproblem der missionarischen
Akkommaodation aufmerksam, »W die SACNIIC gebotenen Tenzen einer christlichen
Akkommodationsmöglichkeit überschritten werden« 44 Kaschmitter betont, dass nicht
L1UTE die Anpassung die Kulturen not1g 1st, sondern uch die einzelnen Menschen *°

In seliner AÄAntwort auf einen polemischen Beitrag VOoO  — ermann Koster ın der übinger
Theologischen Quartalschri, über » Akkommuaodation der Theologie ?«,*® der die MIsSS1ONS-
wissenschaft als »farblos und bekenntnisscheu« apostrophierte, zeigt OSe: Glazik 1960
modernes Problembewusstsein, WE schreibt, dass die Aufgabe der missionarischen
Akkommodation weiıter reiche als die pädagogische, psychologische, künstlerische, sprach-
1C UuSsSsw. Akkommodation: » S1e 111US55 die Heilswirklichkei ın den remden Menschen
und Kulturen inkorporieren und aTiur uch einen vollgültigen entsprechenden USAaruc
schaffen, der WE 19508  — SOZUSagcCNh ll die eologie 111U55 1ne dem remden Denken
entsprechende TICUE Gestalt gewinnen«.

Ebd., 145T. 41 Vgl . a. Theodar RUHL, DITS Johann4Akkommo-
Vgl SCHMIDLIN, Miissionslehre missiOoNarısche kkommodation m Adation Uund Synkretismus als MAISSIONS-

Anm 29} 216 -2386. DITS chinesische gottesdienstlichen Volksgesang, n roblem, n 25 1933 4 lerg
kkommeodation der Gegenwart 1/ 1927 1357155, | ukas KUNZ, KA  !  4 aption
verfolgt die mIT grofßer Autfmerk- Europälsche Ulale eAinheImMISche Was?, n ZM 1957
samkeit, vgl. Alfons KMOÖLLER, Kirchenmusik n den Missionen?, Vgl. Theologische Quartalschrift
Praktische kkommodation n China?, n MR {(1940)} 233-236; Kar] RÖHR, 159 1959 257-269
n 34 1955 226-233. Liturgische Akkommodation n Josef GLAZIK, Eın seanderbarer

Vgl ulphus VAN DLER VAT, Afrika, n A0U 1956} 210 -222. Beltrag zur Akkommaodation, n ZM
Zur mäheren Begründung Ades OM- 17 (1927) 4711 A4d 1960 50-71535, ler 132

Ebd., L5modationsprinzIps, n 17 1927
245-74245, mier 24.  IN

14 Mariano Delgado

und guten einheimischen Klerus gedrungen. Aber in ›Evangelii praecones‹ wird noch 
mehr verlangt, nämlich die Unterordnung unter die einheimischen Bischöfe und Hilfs-
dienst für den einheimischen Klerus«, was »Selbstlosigkeit, Demut und Opfergesinnung« 
fordert: »Aber gerade diese Tugenden verlangt der Heilige Vater von den Missionaren 
der Gegenwart«.38 

3	� Das Akkommodationsprinzip  
und die Herausforderung Asiens

In seiner Missionslehre spricht Schmidlin von der Anpassung der Evangelisierung an die 
Adressaten als Strukturprinzip der Missionsgeschichte und setzt sich kritisch mit dem 
Scheitern der Akkommodation in der Chinamission als Folge des Ritenstreits auseinander.39 
Für die katholische Missionswissenschaft der Zeit ist die Akkommodation in der Mensch-
werdung versinnbildlicht, denn Christus ist nicht gekommen, »zu vernichten, sondern zu 
vervollkommnen« – gemäß dem scholastischen Axiom, dass die Gnade nicht die Natur 
zerstört, sondern zur Vollendung bringt.40 In der neuen Missionsära gewinnt die Akkom-
modation neue Brisanz. Einige Beiträge der ZMR befassen sich mit Aspekten der liturgischen 
Akkommodation,41 andere sind grundsätzlicher Natur.

Im Artikel »Akkommodation und Assimilation in der Heidenmission nach dem 
hl.  Thomas von Aquin«  42 versucht Ohm 1927 zu zeigen, dass die Akkommodation erst 
dann gelungen ist, wenn am Ende des Prozesses die »den Heiden eigenen Erkenntnisse 
und Werte in den christlichen Wahrheits- und Wertbesitz« aufgenommen werden,43 
also, modern ausgedrückt, wenn eine lokale Akkommodation universalkirchliche Rück-
wirkungen hat.

Johann P. Steffes macht 1933 auf den Synkretismus als Begleitproblem der missionarischen 
Akkommodation aufmerksam, »wo die sachlich gebotenen Grenzen einer christlichen 
Akkommodationsmöglichkeit überschritten werden«.44 W. A. Kaschmitter betont, dass nicht 
nur die Anpassung an die Kulturen nötig ist, sondern auch an die einzelnen Menschen.45

In seiner Antwort auf einen polemischen Beitrag von Hermann Köster in der Tübinger 
Theologischen Quartalschrift über »Akkommodation oder Theologie?«,46 der die Missions-
wissenschaft als »farblos und bekenntnisscheu« apostrophierte, zeigt Josef Glazik 1960 
modernes Problembewusstsein, wenn er schreibt, dass die Aufgabe der missionarischen 
Akkommodation weiter reiche als die pädagogische, psychologische, künstlerische, sprach-
liche usw. Akkommodation: »Sie muss die Heilswirklichkeit in den fremden Menschen 
und Kulturen inkorporieren und dafür auch einen vollgültigen entsprechenden Ausdruck 
schaf‌‌fen, oder – wenn man sozusagen will – die Theologie muss eine dem fremden Denken 
entsprechende neue Gestalt gewinnen«.47

38	 Ebd., 145f.
39	 Vgl. Schmidlin, Missionslehre 
(Anm. 29), 216-238. Die chinesische 
Akkommodation der Gegenwart 
verfolgt die ZMR mit großer Aufmerk
samkeit, vgl. Alfons Brockmöller, 
Praktische Akkommodation in China?,  
in: ZMR 39 (1955) 228-233. 
40	 Vgl. Odulphus van der Vat, 
Zur näheren Begründung des Akkom-
modationsprinzips, in: ZM 17 (1927) 
243-245, hier 244.

41	 Vgl. u. a. Theodor Rühl, Die 
missionarische Akkommodation im 
gottesdienstlichen Volksgesang, in: 
ZM 17 (1927) 113-135; Lukas Kunz, 
Europäische und einheimische 
Kirchenmusik in den Missionen?,  
in: MR (1940) 233-238; Karl Röhr, 
Liturgische Akkommodation in  
Afrika, in: ZMR 40 (1956) 219-222.
42	 ZM 17 (1927) 94-113.
43	 Ebd., 95.

44	 Johann P. Steffes, Akkommo
dation und Synkretismus als Missions-
problem, in: ZM 23 (1933) 1 -11, hier 9.
45	 W. A. Kaschmitter, Adaption – 
an was?, in: ZMR 41 (1957) 15-25.
46	 Vgl. Theologische Quartalschrift 
139 (1959) 257-269.
47	 Josef Glazik, Ein sonderbarer 
Beitrag zur Akkommodation, in: ZMR 
44 (1960) 130-133, hier 132.



uphorie Nachdenklichkeit Neubeginn 15

Im selben Heft pricht Ohm VOo  . einer 1ın der Diskussion Z oft VELSESSCHCH Seite des
Akkommodationsprozesses, nämlich VOonn der Anpassung der Nicht- und der Neuchristen

die Mission und das, WAdS S1E bringt und vermittelt, VOo  — der Anpassung, die VOo  — denen
gefordert 1st, die 1ın das Reich (‚jottes eintreten und Christus eingeleibt Ooder 1ın die Kirche
eingegliedert werden wollen und sollen oder schon eingetreten bzw. eingegliedert sind« .48
Von einer olchen Anpassung, schreibt Ohm eın weni1g ironisch, »haben 1ISCIEC asiatischen
und afrikanischen AÄAutoren« geschwiegen, »während S1E die Einsichten und Werte ihrer Völker
betonten und sich des Eigenen U: ‚rühmten «« P Demgegenüber hält Ohm Ende Se1Nes
Beitrags mahnend fest »Gestattung der Polygamie und alter heidnischer Riten, Ersetzen des
Alten Testamentes UuUurc die Veden oder den Koran 1st €S her als Jene Akkommuodation,
die VO  . Christen gefordert wird. «> Wenige revorher hatte sich Ohm 1mM selben ironischen
Unterton über die Akkommodation geäußert: » Bisweilen moöchte einem scheinen, als ob die
Akkommaodation der Hauptgegenstand der Missionswissenschaft SE1 In dieser Zeitschrift 1st
1mM Laufe V  . rund Jahren cschr viel über Akkommaodation gehandelt worden. Aber V  - der
Bekehrung? [DIie OfIsSscha V  . der Umkehr 1st ıne FEFrohbotschaft Apg 14,15). ulserdem
wird bei einer Umkehr 1mM Sinne CHhristi LIUTE der Irrtum, die Uun: und die Schuld bgetan
[)as ber hat ZUr olge, da{fßs das Wahre und ute und Schöne, das T111A1 besitzt, ın selner SaNzZeN
Frische und Schönheit hervortritt und besser erkannt, ewahrt und epflegt werden kannn
DDIe Umkehr ist die Voraussetzung eliner richtigen Akkommaodation und ‚ Inkarnation«.«>  1

In diesen etzten Beiträgen wird indirekt die tiefe theologische Akkommaodations-
rage angeschnitten, mıiıt der sich Ohm ın seinem Buch AÄSIens Nein uN Ja ZU  S westlichen
Christentum”* eingehend efasst hatte » Unsere eologie entspricht bis JetZ der europäischen
Periode der Kirchengeschichte und der eologie selbst DIiese Periode 1st Ende Ooder seht

Ende Unsere eologen, vorab die Dogmatiker, en en ITun: und 0S die Pflicht,
ihren Horizant erweıtern, nach Aslien hinüberzuschauen, die Asıaten anzuschauen, ihre
Meinungen hören und dann ın ihren Büchern und Vorlesungen entsprechend handeln,
Iso allz Fragen der Asıaten und ihre nliegen aufzunehmen , Fxklusive Selbstgespräche«
und uch Gespräche 1LI1UTE mıiıt und für Menschen des estens enugen nicht mehr. «® In der
Asien-Miss1on, Ohm, stehen WIr 1m Grunde ımmer noch ın den » Anfängen«.”“

DIie Diskussion das hier (Jemeılnte Wal unmittelbar VOL dem Konzil UuUrc 1e
Öhngens FEssal Der Weg der abendtändischen eologie epragt. Söhngen, VOo  - dem der
Junge Theologiestudent Joseph Katzinger »hingerissen« war, meınte, dass 1m Verlauf
des asiatischen Akkommodationsprozesses eın »indischer« der »chinesischer« Weg des
Christentums neben dem abendländischen entstehen könne, Ja MUSSE* » Es seht nicht
anders, als dass die Chinesen und andere ()stasıaten sich VOo  - ihrem fernöstlichen Denken
her miıt dem abendländischen Weg christlicher eologie auseinandersetzen und arüber
nicht eın Gemisch halb un: halb, gleichsam eın Hühnerragout halb, Werke bringen,
sondern das (Janze einer Wesensgestalt christlicher eologie, näamlich eınen ern-

1 homas OHM, VOon der OM- Muünchen 1960, a hHearbeitete
modation der Icht- Ulale Neuchristen, Auflage, zunächst 1946 als Asıpns Krı
n A4d 1960 Ö3-167. Hk abendiandische: Christentum

arschlienen.Ebd., 153
Ebd., 18  N Ebd., 2701
1lhomas OHM, VOon der Umkehr, Ebd., 225.

der Mlıssion Uund der MAISSIONSWISSEN- enedl AMVMI., | elzie Gespräche
SC}  a n Z7M A0U 1956 257-265, MAIT oter Seewald, Muünchen 2016,
mıer 264 104[.

15Euphorie – Nachdenklichkeit – Neubeginn  

Im selben Heft spricht Ohm von einer in der Diskussion allzu oft vergessenen Seite des 
Akkommodationsprozesses, nämlich »von der Anpassung der Nicht- und der Neuchristen 
an die Mission und das, was sie bringt und vermittelt, von der Anpassung, die von denen 
gefordert ist, die in das Reich Gottes eintreten und Christus eingeleibt oder in die Kirche 
eingegliedert werden wollen und sollen oder schon eingetreten bzw. eingegliedert sind«.48 
Von einer solchen Anpassung, schreibt Ohm ein wenig ironisch, »haben unsere asiatischen 
und afrikanischen Autoren« geschwiegen, »während sie die Einsichten und Werte ihrer Völker 
betonten und sich des Eigenen sogar ›rühmten‹«.49 Demgegenüber hält Ohm am Ende seines 
Beitrags mahnend fest: »Gestattung der Polygamie und alter heidnischer Riten, Ersetzen des 
Alten Testamentes durch die Veden oder den Koran ist alles eher als jene Akkommodation, 
die von Christen gefordert wird.«  50 Wenige Jahre vorher hatte sich Ohm im selben ironischen 
Unterton über die Akkommodation geäußert: »Bisweilen möchte es einem scheinen, als ob die 
Akkommodation der Hauptgegenstand der Missionswissenschaft sei. In dieser Zeitschrift ist 
im Laufe von rund 40 Jahren sehr viel über Akkommodation gehandelt worden. Aber von der 
Bekehrung? […] Die Botschaft von der Umkehr ist eine Frohbotschaft (Apg 14,15). Außerdem 
wird bei einer Umkehr im Sinne Christi nur der Irrtum, die Sünde und die Schuld abgetan. 
Das aber hat zur Folge, daß das Wahre und Gute und Schöne, das man besitzt, in seiner ganzen 
Frische und Schönheit hervortritt und besser erkannt, bewahrt und gepflegt werden kann. 
Die Umkehr ist die Voraussetzung einer richtigen Akkommodation und ›Inkarnation‹.«  51

In diesen letzten Beiträgen wird indirekt die tiefe theologische Akkommodations-
frage angeschnitten, mit der sich Ohm in seinem Buch Asiens Nein und Ja zum westlichen 
Christentum  52 eingehend befasst hatte: »Unsere Theologie entspricht bis jetzt der europäischen 
Periode der Kirchengeschichte und der Theologie selbst. Diese Periode ist zu Ende oder geht 
zu Ende. Unsere Theologen, vorab die Dogmatiker, haben allen Grund und sogar die Pflicht, 
ihren Horizont zu erweitern, nach Asien hinüberzuschauen, die Asiaten anzuschauen, ihre 
Meinungen zu hören und dann in ihren Büchern und Vorlesungen entsprechend zu handeln, 
also die Fragen der Asiaten und ihre Anliegen aufzunehmen […] ›Exklusive Selbstgespräche‹ 
und auch Gespräche nur mit und für Menschen des Westens genügen nicht mehr.«  53 In der 
Asien-Mission, so Ohm, stehen wir im Grunde immer noch in den »Anfängen«.54

Die Diskussion um das hier Gemeinte war unmittelbar vor dem Konzil durch Gottlieb 
Söhngens Essai Der Weg der abendländischen Theologie geprägt. Söhngen, von dem der 
junge Theologiestudent Joseph Ratzinger »hingerissen« war,55 meinte, dass im Verlauf 
des asiatischen Akkommodationsprozesses ein »indischer« oder »chinesischer« Weg des 
Christentums neben dem abendländischen entstehen könne, ja müsse: »Es geht nicht 
anders, als dass die Chinesen und andere Ostasiaten sich von ihrem fernöstlichen Denken 
her mit dem abendländischen Weg christlicher Theologie auseinandersetzen und darüber 
nicht ein Gemisch halb und halb, gleichsam ein Hühnerragout halb, zu Werke bringen, 
sondern das Ganze einer neuen Wesensgestalt christlicher Theologie, nämlich einen fern-

48	 Thomas Ohm, Von der Akkom-
modation der Nicht- und Neuchristen, 
in: ZMR 44 (1960) 183-187.
49	 Ebd., 183.
50	 Ebd., 186.
51	 Thomas Ohm, Von der Umkehr, 
der Mission und der Missionswissen-
schaft, in: ZMR 40 (1956) 257-265, 
hier 264.

52	 München 1960, neu bearbeitete 
Auf‌‌lage, zunächst 1948 als Asiens Kri-
tik am abendländischen Christentum 
erschienen.
53	 Ebd., 220f.
54	 Ebd., 223.
55	 Benedikt   XVI., Letzte Gespräche. 
Mit Peter Seewald, München 2016,  
104f.



16 Marıiano Delgado
Ööstlichen Weg einer eologie, deren Fernöstliches gerade darin flır U1l uüuhlbar würde,
dass U1l Abendländern zunächst und noch ange Horen und en verginge, ben weil
Auge und Ohr des abendländischen (Jelstes sich se1t den griechischen Philosophen auf
anderen Wegen gebilde hat«?® und flır die »denkerische Zumutung« einer asiatischen
eologie nicht geschu 1STt

Än dieses Riesenproblem TasteTt sich die ZM 1963 mıt ose eunNners Beitrag » Auf dem
Wege einer indischen Theologie« heran, der einen Munsteraner Vortrag VOoO 22.6.1962
dokumentiert. In der indischen Priesterausbildung SE1 1ne eologie nöt1g, die die nhalte
der Offenbarung (etwa Gott, Offenbarung, Glaube und Sünde) »der Begriffswelt des
Hinduismus gegenüber« stel1t _>“ Aufdiesem Weg könnte ıne indische eologie entstehen,
die kein fremdländisches Gewächs hne Bezug ZUur eologie des estens ware‘ » Vielmehr
ist indische eologie die Ausweltung christlichen Denkens ın die östlichen Kaume, ın die
religiöse Welt des Hinduismus und ın die Fragen der modernen Entwicklung hinein. «>  S
Fine solche Assimilation der Aneignung des Christentums ın den Denkkategorien der
eigenen Kultur ist aber, ose Glazik ın einem seliner Beiträge über das Konzil mıt den
Worten des Propaganda-Präfekten ardına Agaglanlan, » eInNne Aufgabe für die einhei-
mischen Christen«.””

Fine andere, ZU Teil wichtigere Akkommuodationsfrage wird ın der ZM jedoch kaum
thematisiert, Oobwohl Lauren7z Kilger schon 1927 auffiel, dass die europäische Beherrschung
und Bevormundung nicht 11UL » Hass un Abneigung den rücksichtsliosen Weiflsen
entzündet«, sondern uch »dclie uUucC nach europäischer Technik und europäischem
Lebenskomfort« eweckt habe ©® Nicht Missionswissenscharftler, sondern der unge
systematische Theologe Joseph Katzinger rachte 1960 das hier gemeınte Problem auf den
Punkt Angesichts der gangıgen Argumente in der Missionswissenschaft, das Christentum
komme ın der Dritten Welt nicht gut 11, weil ein westlicher Export sel; verwelst

auf das Phänomen des Marxısmus und der modernen Weltkultur, die uch westliche
Exporte selen un ın der aNzZenN Welt rezıplert würden, Ja mancherorts, WIE ın ina, mıt
mehr Fifer als bei uln  S Anschliefsend rag sich, b denn das Christentum bei uUulls selhbst
heute letztlich besser verstanden werde als ın der aufßsereuropäischen Welt, und kommt
Zzu folgenden rgebnis: » Wır mMuUuUssen U1l ndlich eingestehen, da{ß das Christentum ın
der se1it Jahrhunderten konservierten korm bei U1l 1m Grunde nicht besser verstanden
wird als ın ÄAslen und Afrika Es ist nicht 11ULE dort rem! sondern uch bei U11S, weil eın
chritt ausgefallen I1Sst der VOoO Mittelalter ZUr Neuzeıit. [Das Christentum ebt gerade uch
bei U1l selber nicht ın UNSCIECL eigenen, sondern ın einer uUulls weitgehend remden Gestalt,
der Gestalt des Mittelalters « [Diesen ausgefallenen chritt nachzuhoale SE1 1U  — die Aufgabe
der Gegenwart: »50 ıst die primare Aufgabe, die sich eologie 1m 1NDIl1C auf die Mission
tellt, nicht die y Akkommodation« Ööstliche der afrikanische Kulturen, sondern die
s Akkommauaodation« UNSCIECN eigenen, gegenwartigen eist«.6! Um dieses Agglornamento

leisten, wurde bekanntlich das / weite Vatikanische Konzil einberufen.

Gottleh SOHNGEN, Der Weqg der T | aurenz KILGER, Geschichtliches JOS e COSTA, DIE Drocuranda
abendländischen Theologlie. Grund- zur Anpassung und Heranziehung der ndarum salute, Bole Corpus

hispanorum Ae WaiC 23-24), Mladrıalgedanken einer Theologie Aes Eingeborenen 015 der Missionsarbeit,
» VWEegeS«, Muünchen 1959, 241. n 1/ 1927 A, mıer 07 1984-1967, mıer Bd.1, Proomium,

Josef NEUNER, Auf dem VWege T Josepn KATZIN GER Theologia D0-71
elIner ndıschen Theologie, n A f HDerennIs? Uber Zeitgemälsigkeit Ulale Vgl Gunther SCHULEMANN,
1963} 1-15, ler 7 Zeitlosigkeit n der Theologie, n DITS ußeren Erscheinungsformen

„15. VorT Uund \VWersheilt 15 1960 179 -166, Aes Budahismus n der Gegenwart,
Josetf GLAZIK, Mlıssion der Kırche mıer 1877. n 25 1933) 5427151, Heainrich

m Zeichen Aes Konzils, n 4A6 4Mystik m Urbudahismus
1964) 99-175, mıer 175 Ulale Hınayana, n ZM 34 1955

16 Mariano Delgado

östlichen Weg einer Theologie, deren Fernöstliches gerade darin für uns fühlbar würde, 
dass uns Abendländern zunächst und noch lange Hören und Sehen verginge, eben weil 
Auge und Ohr des abendländischen Geistes sich seit den griechischen Philosophen auf 
anderen Wegen gebildet hat«  56 – und für die »denkerische Zumutung« einer asiatischen 
Theologie nicht geschult ist.

An dieses Riesenproblem tastet sich die ZMR 1963 mit Josef Neuners Beitrag »Auf dem 
Wege zu einer indischen Theologie« heran, der einen Münsteraner Vortrag vom 22.6.1962 
dokumentiert. In der indischen Priesterausbildung sei eine Theologie nötig, die die Inhalte 
der Offenbarung (etwa Gott, Offenbarung, Glaube und Sünde) »der Begriffswelt des 
Hinduismus gegenüber« stellt.57 Auf diesem Weg könnte eine indische Theologie entstehen, 
die kein fremdländisches Gewächs ohne Bezug zur Theologie des Westens wäre: »Vielmehr 
ist indische Theologie die Ausweitung christlichen Denkens in die östlichen Räume, in die 
religiöse Welt des Hinduismus und in die Fragen der modernen Entwicklung hinein.«  58 
Eine solche Assimilation oder Aneignung des Christentums in den Denkkategorien der 
eigenen Kultur ist aber, so Josef Glazik in einem seiner Beiträge über das Konzil mit den 
Worten des Propaganda-Präfekten Kardinal Agagianian, »eine Aufgabe für die einhei-
mischen Christen«.59 

Eine andere, zum Teil wichtigere Akkommodationsfrage wird in der ZMR jedoch kaum 
thematisiert, obwohl Laurenz Kilger schon 1927 auf‌‌fiel, dass die europäische Beherrschung 
und Bevormundung nicht nur »Hass und Abneigung gegen den rücksichtslosen Weißen 
entzündet«, sondern auch »die Sucht nach europäischer Technik und europäischem 
Lebenskomfort« geweckt habe.60 Nicht Missionswissenschaftler, sondern der junge 
systematische Theologe Joseph Ratzinger brachte 1960 das hier gemeinte Problem auf den 
Punkt: Angesichts der gängigen Argumente in der Missionswissenschaft, das Christentum 
komme in der Dritten Welt nicht gut voran, weil es ein westlicher Export sei, verweist 
er auf das Phänomen des Marxismus und der modernen Weltkultur, die auch westliche 
Exporte seien und in der ganzen Welt rezipiert würden, ja mancherorts, wie in China, mit 
mehr Eifer als bei uns. Anschließend fragt er sich, ob denn das Christentum bei uns selbst 
heute letztlich besser verstanden werde als in der außereuropäischen Welt, und kommt 
zum folgenden Ergebnis: »Wir müssen uns endlich eingestehen, daß das Christentum in 
der seit Jahrhunderten konservierten Form bei uns im Grunde nicht besser verstanden 
wird als in Asien und Afrika. Es ist nicht nur dort fremd, sondern auch bei uns, weil ein 
Schritt ausgefallen ist: der vom Mittelalter zur Neuzeit. Das Christentum lebt gerade auch 
bei uns selber nicht in unserer eigenen, sondern in einer uns weitgehend fremden Gestalt, 
der Gestalt des Mittelalters.« Diesen ausgefallenen Schritt nachzuholen sei nun die Aufgabe 
der Gegenwart: »So ist die primäre Aufgabe, die sich Theologie im Hinblick auf die Mission 
stellt, nicht die ›Akkommodation‹ an östliche oder afrikanische Kulturen, sondern die 
›Akkommodation‹ an unseren eigenen, gegenwärtigen Geist«.  61 Um dieses Aggiornamento 
zu leisten, wurde bekanntlich das Zweite Vatikanische Konzil einberufen.

56	 Gottlieb Söhngen, Der Weg der 
abendländischen Theologie. Grund-
gedanken zu einer Theologie des 
»Weges«, München 1959, 24f.
57	 Josef Neuner, Auf dem Wege zu 
einer indischen Theologie, in: ZMR 47 
(1963) 1-15, hier 7.
58	 Ebd., 15.
59	 Josef Glazik, Mission der Kirche 
im Zeichen des Konzils, in: ZMR 48 
(1964) 169-175, hier 175.

60	 Laurenz Kilger, Geschichtliches 
zur Anpassung und Heranziehung der 
Eingeborenen bei der Missionsarbeit, 
in: ZM 17 (1927) 14-24, hier 20f.
61	 Joseph Ratzinger, Theologia 
perennis? Über Zeitgemäßigkeit und 
Zeitlosigkeit in der Theologie, in: 
Wort und Weisheit 15 (1960) 179 -188, 
hier 187f.

62	 José de Acosta, De procuranda 
indorum salute, 2 Bde. (Corpus 
hispanorum de pace 23-24), Madrid 
1984-1987, hier Bd. 1, Proömium,  
60-71. 
63	 Vgl. u. a. Günther Schulemann, 
Die äußeren Erscheinungsformen 
des Buddhismus in der Gegenwart,  
in: ZMR 23 (1933) 132-151; Heinrich 
Dumoulin, Mystik im Urbuddhismus 
und Hinayana, in: ZMR 39 (1955) 



uphorie Nachdenklichkeit Neubeginn 1

Das » Erwachen« Afrikas

In der ersten des 20. Jahrhunderts galt weitgehend noch die kulturelle Typologie
der Heiden, die der Jesuit Jose de Acosta Ende des 16 Jahrhunderts VOILSCHÖLLNLIEL
hatte Chinesen, Inder und apaner wurden flır fast SCHAUSO zivilisiert WIE die Europäaer
gehalten, denn S1E en »feste Regierungsordnungen, staatliche Gesetze, befestigte Städte,
hochangesehene Beamte, einen blühenden, wohlorganisierten Handel, und WdS noch
wichtiger ist den anerkannten eDrauc der Schrift«.‘” Mit der eit nehmen die MI1SSIO-
I0Ma die asiatischen Hochreligionen mıt ihren Werten und ihrer Mystik ernst

ein1ge Beiträge ın den etzten Jahrgängen der hier behandelten Periode der ZM zeugen.®
DIie Schwarzafrikaner wurden ingegen den Guaranı-Indianern der Jesuitenreduktionen,
höchstens den Arteken und nka gleichgestellt, denen 111A111 nicht 11UL das Christentum,
sondern uch die europäische 7Zivilisation beibringen MUSSE. DIiese Mentalität merkt
1T11A1 ın vielen Jahrgängen der ZM allein schon der Sprache, WE darin {wa iımmer
wieder VOoO  — den »Negervölkern«, dem »dunklen Kontinent« der den »Söhnen Chams«
die Rede ist uch 1m Aufsatz » [Das Erwachen Afrikas und die uIgaben der katholischen
Kirche« VOo  — Pater Gotthardt ()MI 1m 1 Jahrgang 1925 » Es unterliegt keinem Zweifel, dass
der Adunkle FErdteil der chwelle eliner eit steht Fın Erwachen geht urc die
schwarze Rasse. DIie ne ams besinnen sich auf die Aufgabe, die ihnen 1m Plane der
Vorsehung VorbenNnalten Se1IN dürfte, S1E schicken sich . den ihnen gebührenden Platz 1m
Keigen der Völker einzunehmen. Wır möchten das Erwachen der Völker Afrikas ECMLIEN

DIie Kolonialmächte werden sich früher der spater mıt der einmal begonnenen EWESUNgG
auseinander seizen en DIie Kirche, die große FErzieherin und Lehrerin der Völker,
darf ihr nicht chtlos vorübergehen. Ihr erwächst hier 1ne Aufgabe hnlich der nach
der grofßen europäischen Völkerwanderung, da S1E die daherflutenden wilden Horden ın
ihren Schoss ufnahm und christlichen Staatengebilden umformte «°*

Gotthardt SE sich mıt der politischen und religiösen » Negeremanzipation«, Iso der
Ideologie des Äthiopismus‚ auseinander, und sieht die kirchliche Lösung, e1In wenI1g verein-
achend, ın der chamfung eiINes afrikanischen Klerus. Man MUSSE War die VOoO  — Schmidlin
ın seliner Katholischen Missionsliehre betonten Hindernisse, nämlich die » Rasseninferiorität«
und das Problem des O1N1DAaTs bedenken,®> dazu noch »clas erschlaffende un anmende
ropenklima und uch die Nachwirkungen des Iuches über die Kinder Chams«.  66 Aber
(Gjotthardt lässt sich davon nicht abschrecken und rag sich, ob Opportun und notwendig
sel; 7ölibat fest halten, doch die grientalische Praxıs 1ne andere SEe1 » Ware
nicht vielleicht zeitgemäfS, WE VOoO  — berufener Seite die einzelnen Missionsgesellschaften
aufgefordert würden, ihre Ansichten über diese Frage und ihre etwalgen bisherigen
Erfahrungen auf diesem Gebiete mitzuteilen, SOWIE praktische Vorschläge machen, WIE
die Heranbildung eINeEs einheimischen Klerus systematisch und ın grofszügiger Weilse ın
en afrikanischen Missionen ın die Wege geleitet werden könnte?«©®

15-126; DERS., Budahistische Mystik Vgl GOÖOTTHARDT, Erwachen der unenNLwegten Erstrebung Ades als
m Mahayana, n ZM A0U 1956} Anm O3), 218 Vgl. SCHMIDLIN, notwendig arkannten Zieles zurück-
46-1062; DERS., Budahismus Ulale Mliıssionslehre Anm 29} 300775311

Schmialin Ale vorhandenen
schrecken er allz Uberzeugung WC}7]

Christentum. /U einIgen Neuerschei- semMer Notwendigkeit erschüttern«,
HUuNgEN n Japan, n ZM Ad 1958) Schwlierigkeiten, st aber WC}7] der ebd., 511
206 -217; DERS., Budahismus n Notwendigkeit der Förderung Aes GOTTHARDT, Erwachen
Asıen Budaha Jayantı n Tokyo, eannNeIMISChHeEnN Klarus Uberzeugt: Anm O3), 214
R 4A3  1959} 187-197. » Aher A|l| Alese Schwierigkeiten, allz Vgl.ebd.

0S  R  7 [)as Erwachen SsiCch üUbrigens mmer mehr vermmndern E
Afrıkas UNd allz ufgaben der athaoalı- Ulale tellweise jetzt schon mıcht S1-
schen Kirche, la ZMR 15 1923 2107219 lcher alur sind, Adurtfen nıemals ‚1018

17Euphorie – Nachdenklichkeit – Neubeginn  

4	� Das »Erwachen« Afrikas

In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts galt weitgehend noch die kulturelle Typologie 
der neuen Heiden, die der Jesuit José de Acosta Ende des 16. Jahrhunderts vorgenommen 
hatte: Chinesen, Inder und Japaner wurden für fast genauso zivilisiert wie die Europäer 
gehalten, denn sie haben »feste Regierungsordnungen, staatliche Gesetze, befestigte Städte, 
hochangesehene Beamte, einen blühenden, wohlorganisierten Handel, und – was noch 
wichtiger ist – den anerkannten Gebrauch der Schrift«.62 Mit der Zeit nehmen die Missio-
nare die asiatischen Hochreligionen mit ihren Werten und ihrer Mystik ernst – wovon 
einige Beiträge in den letzten Jahrgängen der hier behandelten Periode der ZMR zeugen.63 
Die Schwarzafrikaner wurden hingegen den Guaraní-Indianern der Jesuitenreduktionen, 
höchstens den Azteken und Inka gleichgestellt, denen man nicht nur das Christentum, 
sondern auch die europäische Zivilisation beibringen müsse. Diese Mentalität merkt 
man in vielen Jahrgängen der ZMR allein schon an der Sprache, wenn darin etwa immer 
wieder von den »Negervölkern«, dem »dunklen Kontinent« oder den »Söhnen Chams« 
die Rede ist – auch im Aufsatz »Das Erwachen Afrikas und die Aufgaben der katholischen 
Kirche« von Pater Gotthardt OMI im 13. Jahrgang 1923: »Es unterliegt keinem Zweifel, dass 
der dunkle Erdteil an der Schwelle einer neuen Zeit steht. Ein Erwachen geht durch die 
schwarze Rasse. Die Söhne Chams besinnen sich auf die Aufgabe, die ihnen im Plane der 
Vorsehung vorbehalten sein dürf‌‌te, sie schicken sich an, den ihnen gebührenden Platz im 
Reigen der Völker einzunehmen. Wir möchten es das Erwachen der Völker Afrikas nennen. 
Die Kolonialmächte werden sich früher oder später mit der einmal begonnenen Bewegung 
auseinander zu setzen haben. Die Kirche, die große Erzieherin und Lehrerin der Völker, 
darf an ihr nicht achtlos vorübergehen. Ihr erwächst hier eine Aufgabe ähnlich der nach 
der großen europäischen Völkerwanderung, da sie die daherflutenden wilden Horden in 
ihren Schoss aufnahm und zu christlichen Staatengebilden umformte.«  64

Gotthardt setzt sich mit der politischen und religiösen »Negeremanzipation«, also der 
Ideologie des Äthiopismus, auseinander, und sieht die kirchliche Lösung, ein wenig verein-
fachend, in der Schaffung eines afrikanischen Klerus. Man müsse zwar die von Schmidlin 
in seiner Katholischen Missionslehre betonten Hindernisse, nämlich die »Rasseninferiorität« 
und das Problem des Zölibats bedenken,65 dazu noch »das erschlaffende und lähmende 
Tropenklima und auch die Nachwirkungen des Fluches über die Kinder Chams«.  66 Aber 
Gotthardt lässt sich davon nicht abschrecken und fragt sich, ob es opportun und notwendig 
sei, am Zölibat fest zu halten, wo doch die orientalische Praxis eine andere sei:67 »Wäre es 
nicht vielleicht zeitgemäß, wenn von berufener Seite die einzelnen Missionsgesellschaften 
aufgefordert würden, ihre Ansichten über diese Frage und ihre etwaigen bisherigen 
Erfahrungen auf diesem Gebiete mitzuteilen, sowie praktische Vorschläge zu machen, wie 
die Heranbildung eines einheimischen Klerus systematisch und in großzügiger Weise in 
allen afrikanischen Missionen in die Wege geleitet werden könnte?«  68 

115-126; ders., Buddhistische Mystik 
im Mahayana, in: ZMR 40 (1956) 
148-162; ders., Buddhismus und 
Christentum. Zu einigen Neuerschei-
nungen in Japan, in: ZMR 42 (1958) 
208-217; ders., Buddhismus in 
Asien – Buddha Jayanti in Tokyo,  
in: ZMR 43 (1959) 187-197.
64	 Jos. Gotthardt, Das Erwachen 
Afrikas und die Aufgaben der katholi
schen Kirche, in: ZMR 13 (1923) 210-219.

65	 Vgl. Gotthardt, Erwachen 
(Anm. 63), 218f; vgl. Schmidlin, 
Missionslehre (Anm. 29), 309-311. 
Schmidlin nennt die vorhandenen 
Schwierigkeiten, ist aber von der 
Notwendigkeit der Förderung des 
einheimischen Klerus überzeugt: 
»Aber all diese Schwierigkeiten, die 
sich übrigens immer mehr vermindern 
und teilweise jetzt schon nicht ernst-
licher Natur sind, dürfen niemals von 

der unentwegten Erstrebung des als 
notwendig erkannten Zieles zurück-
schrecken oder die Überzeugung von 
seiner Notwendigkeit erschüttern«, 
ebd., 311.
66	 Gotthardt, Erwachen 
(Anm. 63), 219.
67	 Vgl. ebd.
68	 Ebd.



15 Marıiano Delgado
Von einer »afrikanischen Iheologie« ist ın den ersten 5 Jahrgängen der ZM nicht die

Rede Aber das Werk Bantu Philosophie Placide Tempels, den ene7z7et Bu)Jo als » Vater der
afrikanischen Theologie« bezeichnet hat,°” wird darin 195 / ın der deutschen Übersetzung
besprochen.‘” Und ein1ge weni1ge Aufsätze können als Vorstufe einer afrikanischen
eologie betrachtet werden, der Beitrag »Arteigene Aufbauwerte der afrikanischen
Kirche« VOoO  — er Kkromer ONN]S AUS dem re 1951 Der Autor rag sich, b die
vielen Taufen ın Afrika WIFrKIIC » eın aNzer Erfolg « sind » Ist das, WdS blühen
scheint, echt und ın der eele des Afrikaners verwurzelt, der handelt sich 11UTE 1ne
Erscheinungsform des Europäisierungsprozesses? «”“ Kkromer ist bemüht, die Prinzipien
einer afrikanischen Weltanschauung oder Philosophie skizzieren, die für die afrikanische
Akkommaodation des Christentums wichtig waren, denn der Miss1i0onar sollte bemuüuht se1nN,
» keine afrikanischen Werte zerstoren, sondern S1E sublimieren und erhalten« *
Dabei stellt Kromer klar, dass selhst VOLrL Tempels Buch schon dieses Problem dachte
» Als dann 1945 das wertvolle Buch Tempels herauskam, Walr ich angenehm überrascht,
WIE weıt die Grundzüge dieser Bantu-Philosophie mıiıt der 1939 VOo  . mMır versuchten Synthese
übereinstimmten, die Tempels bestimmt nicht ekannt hat« > Dann ist VOoO  — drei Urbild-
kreisen afrikanischer Philosophie die Rede, die bei der theologischen Akkommodation
des Christentums berücksichtigen waren: Zum ersten ehören der Himmel un Gott,
Zzu zweıten der Urahne und die Ahnen, die eDenden un der KONI1g, Zzu dritten die
Tier- und Pflanzenwelt SOWIE die unbelebte Natur _ “* Kromer zıtl1ert Ende SeINES Beitrags
die Worte Arnold oynbees, wonach die Afrikaner erufen selen, »dclie a.  €,u Asche
des Christentums 1m Abendland wieder ZUur göttlichen Elamme entfachen, die Toten
Zzu Leben erwecken«. ”>

In einem welteren Beitrag mıt dem 1Te » Afrika verliert sSein Gesicht Der Prozess der
Akkulturation« beklagt der berühmte Pygmäen-Forscher Paul Schebesta, dass die rasche Ver-
westlichung Afrikas nfolge VOo  — Mission und KolonialismuszVerlust afrikanischer Werte
und Bräuche ühre, die erhaltenswert waren, ber uch ZUr Einführung anderer Werte anstelle
»tyrannischer Sitten«. /7u den Frsteren 79 das egwerIen der Stammesweihen Urc dlie
»Negerjugend«: » [Das feierlich mystische eid 1st der Inıtıation SLAUSALLL abgerissen worden:
WAS geblieben 1St, 1st der physiologisch medizinische Eingriff der Beschneidung«.”® /7u den
Letzteren wird allz erireuliche »Konstitulerung weiblicher religiöser Gemeinschaften ehelosen
Standes« ezählt, die » die alteingesessene tyrannische Sitte der Versklavung der Frau urch-
brochen, Ja ihr S: den Todesstoaf{ß VErSei7i« habe ““ AÄus diesem Beitrag pricht einerselts die
Angst des Ethnologen den Verlust eiInes wertvollen Forschungsobjektes, ber andererseits
die orge ıne für die Afrikaner gute Akkulturation, die keine Verwestlichung UrC|
Christianisierung bedeutet: » [DIe Zivilisationsgüter duüurfen den Eingeborenen nicht WIE eın
massıger Panzer angelegt werden: das gilt uch VOo christlichen Religionsgut 1e1menNnr
musste ıne Vermählung zwischen der Eingeborenen-Psyche und dem (jelste des Abendlandes
angestrebt werden «® WOZU mehr Geduld STA missionarischer Aktivismus nOt1g SE1 Denn
ıne Akkulturation könne L1UTE gelingen, » WE dem Assimilationsprozess eit gelassen wird«.”

onnn BAUR, Christus Kommt nach
Alfrıka AI Jahre Christentum auf

Vgl Ale Besprechung n Z7M ZM 37(1950 207-261, mıer 275
1957,} 164. Ebd., 279

dem Schwarzen Keontinent. ÄUS derm 71 Or  Tall KROMER, Arteigene Ebd., 7091  ®]
Englischen Ubersetzt, U berarbeitet Ulale Aufbauwerte der alrıkanıschen Kirche, Ebd., 7091
erganzt WC}7] Brigitte Mluth-Oelschner n 3 1951 256-279, hiler 25 /.
Studien ZUur ehristlichen Religions- Ebd., 264.
Uund Kulturgeschichte O} FriDbourg/ Ebd., 265.
Stuttgart 20006, 574 Vgl.ebd.

Ebd., 279

18 Mariano Delgado

Von einer »afrikanischen Theologie« ist in den ersten 50 Jahrgängen der ZMR nicht die 
Rede. Aber das Werk Bantu Philosophie Placide Tempels’, den Bénézet Bujo als »Vater der 
afrikanischen Theologie« bezeichnet hat,69 wird darin 1957 in der deutschen Übersetzung 
besprochen.70 Und einige wenige Aufsätze können als Vorstufe zu einer afrikanischen 
Theologie betrachtet werden, so z. B. der Beitrag »Arteigene Aufbauwerte der afrikanischen 
Kirche« von Berthold Kromer CSSp aus dem Jahre 1951. Der Autor fragt sich, ob die 
vielen Taufen in Afrika wirklich »ein ganzer Erfolg« sind: »Ist das, was so zu blühen 
scheint, echt und in der Seele des Afrikaners verwurzelt, oder handelt es sich nur um eine 
Erscheinungsform des Europäisierungsprozesses?«  71 Kromer ist bemüht, die Prinzipien 
einer afrikanischen Weltanschauung oder Philosophie zu skizzieren, die für die afrikanische 
Akkommodation des Christentums wichtig wären, denn der Missionar sollte bemüht sein, 
»keine afrikanischen Werte zu zerstören, sondern sie zu sublimieren und zu erhalten«.72 
Dabei stellt Kromer klar, dass er selbst vor Tempels’ Buch schon an dieses Problem dachte: 
»Als dann 1945 das wertvolle Buch P. Tempels’ herauskam, war ich angenehm überrascht, 
wie weit die Grundzüge dieser Bantu-Philosophie mit der 1939 von mir versuchten Synthese 
übereinstimmten, die P. Tempels bestimmt nicht gekannt hat«.73 Dann ist von drei Urbild-
kreisen afrikanischer Philosophie die Rede, die bei der theologischen Akkommodation 
des Christentums zu berücksichtigen wären: Zum ersten gehören der Himmel und Gott, 
zum zweiten der Urahne und die Ahnen, die Lebenden und der König, zum dritten die 
Tier- und Pflanzenwelt sowie die unbelebte Natur.74 Kromer zitiert am Ende seines Beitrags 
die Worte Arnold Toynbees, wonach die Afrikaner berufen seien, »die kalte, graue Asche 
des Christentums im Abendland wieder zur göttlichen Flamme zu entfachen, die Toten 
zum Leben zu erwecken«.75 

In einem weiteren Beitrag mit dem Titel »Afrika verliert sein Gesicht. Der Prozess der 
Akkulturation« beklagt der berühmte Pygmäen-Forscher Paul Schebesta, dass die rasche Ver-
westlichung Afrikas infolge von Mission und Kolonialismus zum Verlust afrikanischer Werte 
und Bräuche führe, die erhaltenswert wären, aber auch zur Einführung anderer Werte anstelle 
»tyrannischer Sitten«. Zu den Ersteren zählt er das Wegwerfen der Stammesweihen durch die 
»Negerjugend«: »Das feierlich mystische Kleid ist der Initiation grausam abgerissen worden; 
was geblieben ist, ist der physiologisch medizinische Eingriff der Beschneidung«.76 Zu den 
Letzteren wird die erfreuliche »Konstituierung weiblicher religiöser Gemeinschaften ehelosen 
Standes« gezählt, die »die alteingesessene tyrannische Sitte der Versklavung der Frau durch-
brochen, ja ihr sogar den Todesstoß versetzt« habe.77 Aus diesem Beitrag spricht einerseits die 
Angst des Ethnologen um den Verlust eines wertvollen Forschungsobjektes, aber andererseits 
die Sorge um eine für die Afrikaner gute Akkulturation, die keine bloße Verwestlichung durch 
Christianisierung bedeutet: »Die Zivilisationsgüter dürfen den Eingeborenen nicht wie ein 
massiger Panzer angelegt werden; das gilt auch vom christlichen Religionsgut […]. Vielmehr 
müsste eine Vermählung zwischen der Eingeborenen-Psyche und dem Geiste des Abendlandes 
angestrebt werden«  78 – wozu mehr Geduld statt missionarischer Aktivismus nötig sei. Denn 
eine Akkulturation könne nur gelingen, »wenn dem Assimilationsprozess Zeit gelassen wird«.79

69	 John Baur, Christus kommt nach 
Afrika. 2000 Jahre Christentum auf 
dem Schwarzen Kontinent. Aus dem 
Englischen übersetzt, überarbeitet und 
ergänzt von Brigitte Muth-Oelschner 
(Studien zur christlichen Religions-  
und Kulturgeschichte 6), Fribourg  /
Stuttgart 2006, 374.

70	 Vgl. die Besprechung in: ZMR 41 
(1957,) 164.
71	 Berthold Kromer, Arteigene 
Aufbauwerte der afrikanischen Kirche, 
in: ZMR 38 (1951) 256-279, hier 257.
72	 Ebd., 264.
73	 Ebd., 265.
74	 Vgl. ebd.
75	 Ebd., 279.

76	 ZMR 37 (1950) 267-281, hier 275.
77	 Ebd., 279.
78	 Ebd., 280.
79	 Ebd., 281.



uphorie Nachdenklichkeit Neubeginn 1

Das Rıngen ul ıne NeUE katholische
Missionswissenschaft für die NeUE Missı]ionsara

Miıt Schmidlin entsteht bekanntlich die Munsteraner Schule der Missionswissenschaft. Als
Pioniler hat sich grobe Verdienste bei der wissenschaftlichen Etablierung des Faches mıt
den Gebieten Missionskunde bzw. Missionsgeschichte und Missionslehre bzw. -theorie
erworben. Von Uunster sind mpulse AUSSCHANSCIL, die anderswo nach eigenen Kriıiterien
umgeseTzt wurden. Nicht hne O17 wird 1933 ın der ZM eın Bericht AUS der Kölner
Vo  zeitung abgedruckt, der VOo »Dlegeszug der Missionswissenschaft« spricht, weil 1ın
Rom se1t 1919 Propagandakolleg un: der Gregorlana missionswissenschaftliche
Lehrstühle bzw. Institute untfer Beratung Schmidlins entstanden$ uch WEl die
deutsche Missionswissenshaft ın Rom » oft als hyperkritisch, als theoretisch-abstrakt«
bezeichnet wircl ®0

DIie Munsteraner Schule wird bekanntlich der » Konversionstheorie« zugeordnet, denn
für S1E esteht das Haupftziel der Miıssion darin, »dclie Lehre CHhristi und das eil ın Christo
en Menschen mitzuteilen, spezie Jjenen, die S1E noch nicht kennen und besitzen;: überall
das Evangelium predigen und das Reich (Jottes auszubreiten: die FEinzelseelen WIE die
Völker ekehren: S1E urc die aufTfe der Welterlösung Anteil nehmen lassen und
der Kirche der Welterlösers einzugliedern; aneben ber uch den Mitmenschen irdische
Wohltaten penden und die Werke der Barmherzigkeit ihnen auszuüben« 81 Schmidlin
nennt die Ausbreitung des Christentums die y»innerlich religiöse« Seite der MI1SS1ON,; während
die Ausbreitung der Kirche die »auferlich SsO7ilale« SEe1 Auch WE die Christianisierung
darin besteht, »beide organisch und untrennbar« einem (Janzen verknüpfen,”“ ist
bei Schmidlin un der Munsteraner Schule ein deutlicher Vorrang der Christozentrik VOL

der FEkklesiozentrik beobachten DIie VOoO  — Pierre Charles gepragte LOwener und die VOoO  —

Edouard Loffeld beeinflusste Parıiser Schule achten her ekklesiozentrisch und territorial:
Sie vertiraten die sogenannte » Plantationstheorie« un verstanden untfer Mission prımar
die mıt der Verkündigung einhergehende Einpflanzung der hierarchisch verfassten Kirche
als Heilssakrament und Verwalterin der sakramentalen Gnadenvermittlung untfer Berück-
sichtigung des konkreten kulturellen Kontextes. [iese chulen, die »römischer« anmuteten,
hatten mehr FEinfluss auf die ehramtlichen Missionsdokumente VOoO  — Pıus Al und Pıus AIl
[)a das Konzil für keine einNzZIge theologische Schule ParteIl ergreifen wollte, versuchte C
» e1INe Synthese der beiden genannten Richtungen erreichen « S AÄus diesem run
pricht 111A111 ın der Forschung uch VOI1 den »ZWEeI1 Missiologien« des Missionsdekretes $
In manchen Teilen VOoO  — gentes ist die emühung die Juxtaposition dieser MIsSS1ONS-
chulen EULC. {wa ın Nr 6) WE die » VMissionen« definiert werden: »Gemeinhin
heifßsen y Missionen« die speziellen Unternehmungen, wodurch die VOo  - der Kirche gesandten
Boten des Evangeliums ın die Nn Welt ziehen und die Aufgabe wahrnehmen, bei den
Völkern und Gruppen, die noch nicht Christus lauben, das Evangelium predigen
und die Kirche selhbst einzupflanzen«.

SCHMIDLIN, MliissionslehreJosepn PETERS, Der Siegeszug der artın UFFING, DITS Dilgernde
Kırche st hrem esean nach » MNISSIO-Missionswissenschaft, n ZM 25 Anm 29} 24)1. Eın eindrucksvolles

1933) 54-56, hiler 5 9: n eInen Plädoyer Tur Mlıssion als Aufrut ZuUur marısch C4 /U Mlıssion Ulale MAISSIONS-
anschliefßenden Beltrag wehrt SsIiCh Umkenr m Sinne der KONversIons- wWwiSssenNschaflt mach » Aq Gentes«,
JOsef SCHMIDLIN Adlesen VMOr- theorie Mält Thomas (I)HM 1956 n SO - n 9 2005) 263-279, hiler 267
vUIrT: ST UNSESTE MAISSIONSWISSEN- *16 Hen Herets ziıUlerten Kleinen Vgl peter  R, (jeIstes-
xa ahbstrakt Ulale nebelhaft?, Aufsatz: VOon der Umkenr Anm. 51} Gegenwart Ulale Missio-Ekklesiologie
n ebd., 56-58. SCHMIDLIN, Mliissionslehre Perspektiven Ades . Vaticanums, n

(Anm.29)}, 44. MR 96 (2012) 64-74.

19Euphorie – Nachdenklichkeit – Neubeginn  

5	� Das Ringen um eine neue katholische  
Missionswissenschaft für die neue Missionsära

Mit Schmidlin entsteht bekanntlich die Münsteraner Schule der Missionswissenschaft. Als 
Pionier hat er sich große Verdienste bei der wissenschaftlichen Etablierung des Faches mit 
den Gebieten Missionskunde bzw. Missionsgeschichte und Missionslehre bzw. -theorie 
erworben. Von Münster sind Impulse ausgegangen, die anderswo nach eigenen Kriterien 
umgesetzt wurden. Nicht ohne Stolz wird 1933 in der ZMR ein Bericht aus der Kölner 
Volkszeitung abgedruckt, der vom »Siegeszug der Missionswissenschaft« spricht, weil in 
Rom seit 1919 am Propagandakolleg und an der Gregoriana missionswissenschaftliche 
Lehrstühle bzw. Institute unter Beratung Schmidlins entstanden waren, auch wenn die 
deutsche Missionswissenshaft in Rom »oft als hyperkritisch, als zu theoretisch-abstrakt« 
bezeichnet wird.80

Die Münsteraner Schule wird bekanntlich der »Konversionstheorie« zugeordnet, denn 
für sie besteht das Hauptziel der Mission darin, »die Lehre Christi und das Heil in Christo 
allen Menschen mitzuteilen, speziell jenen, die sie noch nicht kennen und besitzen; überall 
das Evangelium zu predigen und das Reich Gottes auszubreiten; die Einzelseelen wie die 
Völker zu bekehren; sie durch die Taufe an der Welterlösung Anteil nehmen zu lassen und 
der Kirche der Welterlösers einzugliedern; daneben aber auch den Mitmenschen irdische 
Wohltaten zu spenden und die Werke der Barmherzigkeit an ihnen auszuüben«.81 Schmidlin 
nennt die Ausbreitung des Christentums die »innerlich religiöse« Seite der Mission, während 
die Ausbreitung der Kirche die »äußerlich soziale« sei. Auch wenn die Christianisierung 
darin besteht, »beide organisch und untrennbar« zu einem Ganzen zu verknüpfen,82 ist 
bei Schmidlin und der Münsteraner Schule ein deutlicher Vorrang der Christozentrik vor 
der Ekklesiozentrik zu beobachten. Die von Pierre Charles geprägte Löwener und die von 
Édouard Loffeld beeinflusste Pariser Schule dachten eher ekklesiozentrisch und territorial: 
Sie vertraten die sogenannte »Plantationstheorie« und verstanden unter Mission primär 
die mit der Verkündigung einhergehende Einpflanzung der hierarchisch verfassten Kirche 
als Heilssakrament und Verwalterin der sakramentalen Gnadenvermittlung unter Berück-
sichtigung des konkreten kulturellen Kontextes. Diese Schulen, die »römischer« anmuteten, 
hatten mehr Einfluss auf die lehramtlichen Missionsdokumente von Pius XI. und Pius   XII. 
Da das Konzil für keine einzige theologische Schule Partei ergreifen wollte, versuchte es, 
»eine Synthese der beiden genannten Richtungen zu erreichen«.83 Aus diesem Grund 
spricht man in der Forschung auch von den »zwei Missiologien« des Missionsdekretes.84 
In manchen Teilen von Ad gentes ist die Bemühung um die Juxtaposition dieser Missions-
schulen deutlich, so etwa in Nr. 6, wenn die »Missionen« definiert werden: »Gemeinhin 
heißen ›Missionen‹ die speziellen Unternehmungen, wodurch die von der Kirche gesandten 
Boten des Evangeliums in die ganze Welt ziehen und die Aufgabe wahrnehmen, bei den 
Völkern und Gruppen, die noch nicht an Christus glauben, das Evangelium zu predigen 
und die Kirche selbst einzupflanzen«.

80	 Joseph Peters,Der Siegeszug der 
Missionswissenschaft, in: ZMR 23 
(1933) 54-56, hier 55. In einem 
anschließenden Beitrag wehrt sich 
Josef Schmidlin gegen diesen Vor-
wurf: Ist unsere Missionswissen- 
schaft zu abstrakt und nebelhaft?,  
in: ebd., 56-58.

81	 Schmidlin, Missionslehre 
(Anm. 29), 241. Ein eindrucksvolles 
Plädoyer für Mission als Aufruf zur 
Umkehr im Sinne der Konversions-
theorie hält Thomas Ohm 1956 in sei-
nem oben bereits zitierten kleinen 
Aufsatz: Von der Umkehr (Anm. 51).
82	 Schmidlin, Missionslehre 
(Anm. 29), 44.

83	 Martin Üffing, Die pilgernde 
Kirche ist ihrem Wesen nach »missio-
narisch« … Zu Mission und Missions-
wissenschaft nach »Ad Gentes«,  
in: ZMR 89 (2005) 263-279, hier 267.
84	 Vgl. Peter Walter, Geistes- 
Gegenwart und Missio-Ekklesiologie. 
Perspektiven des II. Vaticanums, in: 
ZMR 96 (2012) 64-74.



Marıiano Delgado
ose Glazik Walr der Vertreter der Muünsteraner Schule beim Konzil. In der ZM hat

mehrere Beiträage publiziert) ın denen verstehen oibt, dass die Christozentrik und
die Pneumatologie nicht stark betont wurden. In der Definition der Kirche als »ıhrem
Wesen nach ysmissionarisch<« (AG 2) sieht 1ne Korrektur jener Auffassung, »die der MIS-
S1ON lediglich eliner Randstellung ın der Kirche einraumte und S1E als 1ne organisatorische
Veranstaltung der Hierarchie ansah Um dieser Korrektur willen ist die theologische
Grundlegung trinitarisch und nicht anders. Ware die Korrektur nicht notwendig CWESCH,
hätte 111A111 >111’1V01'6i1’1g61’101’1'11’1'161’1 < 1ne eologie der Missionstätigkeit entwerfen können,

hätte S1E wahrscheinlic anders ausgesehen. Sie ware vielleicht VOoO Heilsgeheimnis der
Menschwerdung dAUSSCHANSCH der VOoO Wirken des Pfingstgeistes ın der Kirche« ® Wenn
die MIisstO HDet urc die Kirche 1INAdUuUrc. auf die Welt zielt, könne und urie die Mission
eshalb »nicht ekklesiozentrisch se1nN, Miıssion ist zentrifugal«.®”

Glazik bemängelt, dass 19508  — 1m Missionsdekret nicht alle KOonsequenzen AUS den Tund-
satzerklärungen des Konzils gEZOHCNMN habe Bel em VerweIls auf Lumen gentium scheint

den Konzilsvertretern bei gentes »Arl dem notwendigen Mut efehlt aben, die
Folgerungen daraus ziehen, dass die Kirche sclas allumfassende Heilssakrament«, ycdlas
Zeichen und Werkzeug der inneren Verbindung mıt ott und der FEinheit des aNzZeN
Menschengeschlechts:« Ist;, SONST ware die Notwendigkeit der Missionstätigkeit (n 7) anders
begründet worden, un hätte 111A111 sich nicht schr VOI1 einer posiıtıven Beurteilung der
nicht-christlichen Religionen distanziert« S®

Ebenso bemängelt Glazik, die eNlende Befruchtung des Missionsdekrets UuUrc Gaudium
ef SDES » Vielleicht hätte das missionarische Gegenstück Lumen gentfium nicht das M1S-
sionsdekret Se1IN dürfen, sondern ıne missionarische Konstitution über die Kirche ın der
Welt VOoO  — heute eın und universale Sendung der Kirche hätten auf diese Weilse über-
zeugender ZUuU USAaruc geDrac. werden können«'  89 azlwird nicht expliziter. Er lässt

bei dem abschliefßsenden Urteil bewenden, dass gentes »deshalb nicht eın Schlusspunkt,
sondern ein Anfang« INt90

In der Tat hätte das Missionsdekret urc die Kezeption mancher tellen AUS der
Pastoralkonstitution christologischer und pneumatologischer leTfe gewinnen können. So
vermisst 111A111 ın gentes Jjeden 1NWwWeIls auf Gaudium ef SDES 2 obwohl das Konzil darin
die Verschränkung VOo  — eologie und Anthropologie SOWIE die Beziehung des universalen
Heilswillens (Jottes ZU Menschwerdungs- und Ostergeheimnis und Zzu Wirken des
eiligen (Jelstes deutlicher als anderen tellen ausdrückt. In seinem Oommentar G5

hat Joseph Ratzinger 1965 AUS diesem ITun geschrieben: » Wenn 191008  — über die Meinung
des Vaticanum I8l ZUr Frage nach dem eil der Vielen handelt, sollte 111A111 ın Zukunft mehr
VOoO  — diesem ext AUS y Gaudium el ausgehen als VOoO  — der Kirchenkonstitution, deren
wen1g glücklicher Anlauf hier ein gutes ucC verbessert worden ist«.  Il

Schlie{fßlic vermiısst iINan 1mM Missionsdekret ıne Rezeption der zentralen Aussage
des Konzils ber die »Inkulturation«, die sich melnes Frachtens ın befindet
» Wıe aber 1mM Interesse der Welt jegt, die Kirche als gesellschaftliche Irklıch-

Vgl JOsef GLAZIK, Mlıssion der Konzilsdekret Josepn KATZINGER, Ommentar
Kırche Anm 5Q )}; DERS., DITS MISSIONA Anm 05), O9 ZU Gaudium L SPEeSs 11-22], n | exIkon
rische Aussage der Kenzilskonstitution Ebd., ür Theologie Ulale Kirche, Aufl!l
» Uber dıe Kirche«, n Z7M AU 1965 Ebd., [)as Z\nolTe Vatikanische Konzil.
05-64; DERS., DITS Mlıssion m 1. Vatı- E Dokumente Ulale Ommentare, Ba 54
Kkanıschen KOonzil, n DERS., ZMR E reiburg 196&8, 31573954, mıer 3631
1966) 574'5, DERS., [)as Kenzilscdekret
» Aqd Gentes«, n 1966) 006-71

20 Mariano Delgado

Josef Glazik war der Vertreter der Münsteraner Schule beim Konzil. In der ZMR hat er 
mehrere Beiträge publiziert,85 in denen er u. a. zu verstehen gibt, dass die Christozentrik und 
die Pneumatologie nicht stark genug betont wurden. In der Definition der Kirche als »ihrem 
Wesen nach ›missionarisch‹« (AG 2) sieht er eine Korrektur jener Auf‌‌fassung, »die der Mis-
sion lediglich einer Randstellung in der Kirche einräumte und sie als eine organisatorische 
Veranstaltung der Hierarchie ansah […]. Um dieser Korrektur willen ist die theologische 
Grundlegung trinitarisch und nicht anders. Wäre die Korrektur nicht notwendig gewesen, 
hätte man ›unvoreingenommen‹ eine Theologie der Missionstätigkeit entwerfen können, 
so hätte sie wahrscheinlich anders ausgesehen. Sie wäre vielleicht vom Heilsgeheimnis der 
Menschwerdung ausgegangen oder vom Wirken des Pfingstgeistes in der Kirche«.86 Wenn 
die Missio Dei durch die Kirche hindurch auf die Welt zielt, könne und dürfe die Mission 
deshalb »nicht ekklesiozentrisch sein, Mission ist zentrifugal«.87

Glazik bemängelt, dass man im Missionsdekret nicht alle Konsequenzen aus den Grund-
satzerklärungen des Konzils gezogen habe. Bei allem Verweis auf Lumen gentium scheint 
es den Konzilsvertretern bei Ad gentes »an dem notwendigen Mut gefehlt zu haben, die 
Folgerungen daraus zu ziehen, dass die Kirche ›das allumfassende Heilssakrament‹, ›das 
Zeichen und Werkzeug der inneren Verbindung mit Gott und der Einheit des ganzen 
Menschengeschlechts‹ ist, sonst wäre die Notwendigkeit der Missionstätigkeit (n. 7) anders 
begründet worden, und hätte man sich nicht so sehr von einer positiven Beurteilung der 
nicht-christlichen Religionen distanziert«.88

Ebenso bemängelt Glazik, die fehlende Befruchtung des Missionsdekrets durch Gaudium 
et spes: »Vielleicht hätte das missionarische Gegenstück zu Lumen gentium nicht das Mis-
sionsdekret sein dürfen, sondern eine missionarische Konstitution über die Kirche in der 
Welt von heute. Sein und universale Sendung der Kirche hätten auf diese Weise über-
zeugender zum Ausdruck gebracht werden können«.89 Glazik wird nicht expliziter. Er lässt 
es bei dem abschließenden Urteil bewenden, dass Ad gentes »deshalb nicht ein Schlusspunkt, 
sondern ein Anfang« ist.90

In der Tat hätte das Missionsdekret durch die Rezeption mancher Stellen aus der 
Pastoralkonstitution an christologischer und pneumatologischer Tiefe gewinnen können. So 
vermisst man in Ad gentes jeden Hinweis auf Gaudium et spes 22, obwohl das Konzil darin 
die Verschränkung von Theologie und Anthropologie sowie die Beziehung des universalen 
Heilswillens Gottes zum Menschwerdungs- und Ostergeheimnis und zum Wirken des 
Heiligen Geistes deutlicher als an anderen Stellen ausdrückt. In seinem Kommentar zu GS 
22 hat Joseph Ratzinger 1968 aus diesem Grund geschrieben: »Wenn man über die Meinung 
des Vaticanum II zur Frage nach dem Heil der Vielen handelt, sollte man in Zukunft mehr 
von diesem Text aus ›Gaudium et spes‹ ausgehen als von der Kirchenkonstitution, deren 
wenig glücklicher Anlauf hier um ein gutes Stück verbessert worden ist«.91

Schließlich vermisst man im Missionsdekret eine Rezeption der zentralen Aussage 
des Konzils über die »Inkulturation«, die sich meines Erachtens in GS 44 befindet: 
»Wie es aber im Interesse der Welt liegt, die Kirche als gesellschaftliche Wirklich-

85	 Vgl. Josef Glazik, Mission der 
Kirche (Anm. 59); ders., Die missiona-
rische Aussage der Konzilskonstitution 
»über die Kirche«, in: ZMR 49 (1965) 
65-84; ders., Die Mission im II. Vati- 
kanischen Konzil, in: ders., ZMR 50 
(1966) 3-25; ders., Das Konzilsdekret 
»Ad Gentes«, in: ZMR 50 (1966) 66-71.

86	 Glazik, Konzilsdekret 
(Anm. 85), 69.
87	 Ebd., 70.
88	 Ebd., 71.
89	 Ebd.
90	 Ebd.

91	 Joseph Ratzinger, Kommentar 
[zu Gaudium et spes 11-22], in: Lexikon 
für Theologie und Kirche, 2. Auf‌‌l.: 
Das Zweite Vatikanische Konzil. 
Dokumente und Kommentare, Bd. 3, 
Freiburg 1968, 313-354, hier 353f.



uphorie Nachdenklichkeit Neubeginn
keit der Geschichte un: als deren Ferment anzuerkennen, ıst sich die Kirche uch
darüber 1mM klaren, WIE viel SI1E selbst der Geschichte un Entwicklung der Menschheit
verdankt. Von Beginn ihrer Geschichte hat S1E gelernt, die OfIfscha Christi ın
der Vorstellungswelt un Sprache der verschiedenen Völker dUSZUSaSCH un: darüber
hinaus diese OTtTsScha mıt der Weisheit der Philosophen verdeutlichen,
das Evangelium sowohl| dem Verständnis er als uch berechtigten Ansprüchen der
Gebildeten ANSCMESSCH verkünden. [DIiese ın diesem Sinne angepasste Verkündigung
des geoffenbarten Wortes 1I1US$S eın (‚esetz er Evangelisation bleiben Denn wird
ın jedem 'olk die Fähigkeit, die Ofscha Christi auf eigene Welse dUSZUSAaASCNH, enTt-
wickelt un zugleic der ebhafte Austausch zwischen der Kirche un den verschiedenen
nationalen Kulturen gefördert.«

us  1C

Manches 111US55 ich hier leider ausklammern, WIE {wa die Beurteilung des Islam und der
asiatischen Religionen.”“ [)as Gesagte mOöge ber für die Erkenntnis genugen, dass die ersten
5 Jahrgänge der ZM uch ın den darin vorhandenen zeitgemäfsen Unzulänglichkeiten,
eın Spiegelbi der katholischen Missionswissenschaft Übergang ZUr u€enNn Missionsara
des globalisierten Christentums Sind DIies bedeutet SCAIE: VOo  — der euphorischen, quası
neokolonialen Betrachtung der Welt un der Religionsgeschichte als einer Einbahnstra{fßse
ZUr Okzidentalisierung und christlichen MNlissionierung hin einem Verständnis der recht-
ich verankerten Religionsfreiheit als Rahmenbedingung für Mission heute: SCAIE: VOo

Denken ın den Schablonen der Konfessionskonkurrenz hin eliner Oökumenischen
Gesinnung; SCAIE VOoO Verständnis der Mission als Transfer europäischer Theologien
und Kirchen hin einem Verständnis derselben als » Austausch der Gaben « ın der einen
Weltkirche

Brennpunkt dieses Wandels ist die TICUEC Missionstheologie, die das / weite Vatikanische
Konzil ski7z7zierte- mıt einem areren Verständnis der Mission der Kirche als MisstoO Dei,
mıt eliner verstärkten Reflexion über die Dialektik zwischen individueller Bekehrung,
Plantatio ecclesiae un Inkulturation. Aber uch mıt eliner deutlicheren Wahrnehmung
der religions- und missionstheologischen Grundfragen (positive Wertung der anderen
Religionen un ihrer Heilsrelevanz, Adifferenziertere Religions  ologie), die die O-
lische Missionswissenschaft untier Berücksichtigung dieser vier Grundpfeiler iIimMmmer wieder
edenken und argumentatıv plausibel machen sollte der universale Heilswille Gottes, die
universale Heilsmittlerschaft Jesu Christi, der universale pneumatologische Heilshorizont
VOoO nbeginn der Schöpfung bis Zzu Ende der Zeit, und nicht zuletzt die und
Bedeutung der Kirche, die, WIE das Konzil sagte, »IM Christus gleichsam das Sakrament«
ISst, »das el Zeichen und Werkzeug für die innıgste Vereinigung mıt ott WIE für die
FEinheit der aNzZeN Menschheit« (Lumen gentium )93 d  N

Fürdie aslatıschen Religionen 257145, Rudı DITS (OLLEeSVOTr- geklärten Inklusivismus, n
vgl.die n der Anm 03 ziıUlerten stellung m Isiam, n ZM 54 1950) Gregor Marıa H OFF/Gunter
Beltrage. Fürden Islam vgl ME 1-9 Ulale 200 -216) rR- (Hg.) [)as Christentum n der Religi-
HORTEN, DITS lberale Mystik des Isiam, 4Hindernisse der christlichen Oonsgeschichte. Perspektiven fuür das
n 25 1933) 306 -3106; Alhert Islammission, n 46 1962 71 Jahrhundert. Festschrift Tur ans
VERBAL, Katholiken Ulale Mohamme- 102-1049,. Waldenfels Studien ZuUur ehristlichen
daner, n (1940}) 16 -24; ranz Vgl AMazu Mlarıano DELGADO, Religions- Uund Kulturgeschichte 16),
TAESCHNER, er Is!am n der M- [)as Christentum n der Rellgions- Fribourg/Stuttgart 2011,
wartigen Weltkrise, n 1941} geschichte. Unterwegs eInen auf-

21Euphorie – Nachdenklichkeit – Neubeginn  

keit der Geschichte und als deren Ferment anzuerkennen, so ist sich die Kirche auch 
darüber im klaren, wie viel sie selbst der Geschichte und Entwicklung der Menschheit 
verdankt. […] Von Beginn ihrer Geschichte an hat sie gelernt, die Botschaft Christi in 
der Vorstellungswelt und Sprache der verschiedenen Völker auszusagen und darüber 
hinaus diese Botschaft mit Hilfe der Weisheit der Philosophen zu verdeutlichen, um so 
das Evangelium sowohl dem Verständnis aller als auch berechtigten Ansprüchen der 
Gebildeten angemessen zu verkünden. Diese in diesem Sinne angepasste Verkündigung 
des geoffenbarten Wortes muss ein Gesetz aller Evangelisation bleiben. Denn so wird 
in jedem Volk die Fähigkeit, die Botschaft Christi auf eigene Weise auszusagen, ent-
wickelt und zugleich der lebhafte Austausch zwischen der Kirche und den verschiedenen 
nationalen Kulturen gefördert.«

6	� Ausblick

Manches muss ich hier leider ausklammern, wie etwa die Beurteilung des Islam und der 
asiatischen Religionen.92 Das Gesagte möge aber für die Erkenntnis genügen, dass die ersten 
50 Jahrgänge der ZMR, auch in den darin vorhandenen zeitgemäßen Unzulänglichkeiten, 
ein Spiegelbild der katholischen Missionswissenschaft am Übergang zur neuen Missionsära 
des globalisierten Christentums sind. Dies bedeutet Abschied von der euphorischen, quasi 
neokolonialen Betrachtung der Welt und der Religionsgeschichte als einer Einbahnstraße 
zur Okzidentalisierung und christlichen Missionierung hin zu einem Verständnis der recht-
lich verankerten Religionsfreiheit als Rahmenbedingung für Mission heute; Abschied vom 
Denken in den Schablonen der Konfessionskonkurrenz hin zu einer neuen ökumenischen 
Gesinnung; Abschied vom Verständnis der Mission als Transfer europäischer Theologien 
und Kirchen hin zu einem Verständnis derselben als »Austausch der Gaben« in der einen 
Weltkirche.

Brennpunkt dieses Wandels ist die neue Missionstheologie, die das Zweite Vatikanische 
Konzil skizzierte: mit einem klareren Verständnis der Mission der Kirche als Missio Dei, 
mit einer verstärkten Reflexion über die Dialektik zwischen individueller Bekehrung, 
Plantatio ecclesiae und Inkulturation. Aber auch mit einer deutlicheren Wahrnehmung 
der religions- und missionstheologischen Grundfragen (positive Wertung der anderen 
Religionen und ihrer Heilsrelevanz, differenziertere Religionstypologie), die die katho-
lische Missionswissenschaft unter Berücksichtigung dieser vier Grundpfeiler immer wieder 
bedenken und argumentativ plausibel machen sollte: der universale Heilswille Gottes, die 
universale Heilsmittlerschaft Jesu Christi, der universale pneumatologische Heilshorizont 
vom Anbeginn der Schöpfung bis zum Ende der Zeit, und nicht zuletzt die Rolle und 
Bedeutung der Kirche, die, wie das Konzil sagte, »in Christus gleichsam das Sakrament« 
ist, »das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die 
Einheit der ganzen Menschheit« (Lumen gentium 1).93� A

92	 Für die asiatischen Religionen 
vgl. die in der Anm. 63 zitierten 
Beiträge. Für den Islam vgl. u. a. Max 
Horten, Die liberale Mystik des Islam, 
in: ZMR 23 (1933) 308-316; Albert  
Perbal, Katholiken und Mohamme-
daner, in: MR 3 (1940) 16-24; Franz 
Taeschner, Der Islam in der gegen-
wärtigen Weltkrise, in: MR 4 (1941) 

125-143; Rudi Paret, Die Gottesvor-
stellung im Islam, in: ZMR 34 (1950) 
181-92 und 206-218; Erika Unger- 
Dreiling, Hindernisse der christlichen 
Islammission, in: ZMR 46 (1962) 
102-109.
93	 Vgl. dazu Mariano Delgado, 
Das Christentum in der Religions-
geschichte. Unterwegs zu einem auf-

geklärten Inklusivismus, in: ders. /  
Gregor Maria Hoff / Günter Risse 
(Hg.), Das Christentum in der Religi-
onsgeschichte. Perspektiven für das 
21. Jahrhundert. Festschrift für Hans 
Waldenfels (Studien zur christlichen 
Religions- und Kulturgeschichte 16), 
Fribourg  /Stuttgart 2011, 15-31.



1SS10N 1M andel
ach dem
/weiten Vatikanischen Konzil
Vo  - Hans Waldenfels SJ

Zusammenfassung STrac Sumarıo
Ausgehena VT Kat aps FHran- Bearıng n Ind the aCdvICe OT Partiendo el m  CONseEJO el Han
ziskus”, aufT Unterscheidungen POope Francdcıs HaYy attention Francısca e brestar atencion

achten, geht In diesem distinctions, thıs contrihbution 1as diferenclas, ] artıcula
Beltrag CJe Issıon mehnhr als consIders MissioNary actıvity e E mision MmMas e
an halbes Jahrhundert ach I1IOTE than Halt cenTtury er mediß SIgl0 despues el Ina|l el
BeendiIgung des 1 Vatıkanı- the conclusion OT the Second Concılio allıcano brestando
schen Konzils, Untier Hesonderer Vatıcan Council. T 25 Into especla| atencion 105 SIguIen-
Berucksichtigung Tolgender speclal ACCOUNT the Tollowing Tes aspeclIos: ] cambıo de Hald-
Aspekte Paradiıgmenwechse! aspects: the Daradıgm Igma de E »MISION « E
VT1 » Mıssion« » Evangeli- Irom » MISSION« »evangell- »evangelizacion < Evangehn
sierung < n Evangelti nuntiandı zatıon« n Evangehn Nnuntandı nuntandı 1975 E clalectica
1975 \  Irchliche Dialektik 1975 the wöorld-church C1a- Onitre apertura decentralı-
VT1 Offenhaeıt Uund Dezentrie- lectic OT and decen- zacıon E Iglesia universal,

195 acentos miısiıoneras Ale-1UNG, missioNarısche Akzente In ration, MissioNary AaCCenTs In
Deutschland, Welchenstellung Germany, and the setting OT Mmanıa, ] rumbo marcado Da
Umter aps Franzıskus. Der the ( (QUTSSC Uınder POope Francdcıs ] Han PFrancısca. Al Inal, ]

Ihe artıcle concludes Ith theBeltrag en mıT Cder orge des mencIoONaAa E WICOCU-
Verfassers den verpassten author's ( ONICETT] OU the Haclıon el autor WOT slar

mISSed Kalros and ıth theKalros UNG Cder Ermutigung, E altura el Kalros exhor-
den lıc AauT die NIC| encouragement NOoT R: tacıon nerder e Vıista n
verlieren. SIg OT the center. verdaderamente central.
Schlüsselbegriffe Keywords Conceptos claves

Issiıon UNG ] Vatıcanum IssIıon and the Second Mısion Concıilio allıcano
Evangellisierung, Issıon Vatıcan Councıl Evangelizacion, Mısion
UNG \Waltkırche evangelization, Issiıon and Iglesia un versal
Issiıon In NDeutschlan the Wworld church Mısion Alemanıa
Evangelisierung Uund aps IssIıon n Germany Evangelizacion Han
Franzıskus evangelization and POope PFrancısScCa
Evangelisierung Uund Kalros Francdcıs Evangelizacion Kalros

evangelization and Kalros

z 10)1. Jahrgang 2017 5

Mission im Wandel  
nach dem  
Zweiten Vatikanischen Konzil
von Hans Waldenfels SJ

Zusammenfassung
Ausgehend vom Rat Papst Fran-
ziskus’, auf Unterscheidungen 
zu achten, geht es in diesem 
Beitrag um die Mission mehr als 
ein halbes Jahrhundert nach 
Beendigung des II.Vatikani-
schen Konzils, unter besonderer 
Berücksichtigung folgender 
Aspekte: Paradigmenwechsel 
von »Mission« zu »Evangeli
sierung« in Evangelii nuntiandi 
(1975), weltkirchliche Dialektik 
von Offenheit und Dezentrie-
rung, missionarische Akzente in 
Deutschland, Weichenstellung 
unter Papst Franziskus. Der 
Beitrag endet mit der Sorge des 
Verfassers um den verpassten 
Kairos und der Ermutigung, 
den Blick auf die Mitte nicht zu 
verlieren.
Schlüsselbegriffe

BB Mission und II. Vaticanum
BB �Evangelisierung, Mission  
und Weltkirche

BB Mission in Deutschland
BB �Evangelisierung und Papst 
Franziskus

BB Evangelisierung und Kairos

Abstract
Bearing in mind the advice of 
Pope Francis to pay attention to 
distinctions, this contribution 
considers missionary activity 
more than a half century after 
the conclusion of the Second 
Vatican Council. It takes into 
special account the following 
aspects: the paradigm shift 
from »mission« to »evangeli
zation« in Evangelii nuntiandi 
(1975), the world-church dia
lectic of openness and decen-
tration, missionary accents in 
Germany, and the setting of 
the course under Pope Francis. 
The article concludes with the 
author’s concern about the 
missed kairos and with the 
encouragement not to lose 
sight of the center.
Keywords

BB �mission and the Second 
Vatican Council

BB �evangelization, mission and 
the world church

BB mission in Germany
BB �evangelization and Pope 
Francis

BB evangelization and Kairos

Sumario
Partiendo del consejo del papa 
Francisco de prestar atención a 
las diferencias, el artículo se 
ocupa de la misión más de 
medio siglo después del final del 
Concilio Vaticano II y prestando 
especial atención a los siguien-
tes aspectos: el cambio de para-
digma de la »misión« a la 
»evangelización« en Evangelii 
nuntiandi (1975), la dialéctica 
entre apertura y decentrali
zación en la Iglesia universal, 
los acentos misioneros en Ale-
mania, el rumbo marcado bajo 
el papa Francisco. Al final, el 
texto menciona la preocu
pación del autor por no estar 
a la altura del kairos y su exhor-
tación a no perder de vista lo 
verdaderamente central.
Conceptos claves

BB Misión y Concilio Vaticano II
BB �Evangelización, Misión e 
Iglesia universal

BB Misión en Alemania
BB �Evangelización y papa 
Francisco

BB Evangelización y kairos

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 22 - 32



MissıoOn 17 "andel nach dem /weiten Vatikanischen Konzil

Zwischen Kontinuitat und Brüchen

Missionsverständnis der eit nach dem LL Vatikanischen Konzil ist wesentlich
epragt VOoO  — den innerkirchlichen Entwicklungen, die sich zentralkirchlich WIE

regionalkirchlich zeigten. Dabei reicht allerdings nicht AUS, den 1C allein auf
ein zentrales Innerkirchliches Ereignis WIE das Vatikanische Konzil und sSeINE Kezeption

richten. 1elimenr ist beachten, dass die Welt als (Janze sich weiterentwickelt und
Ereignisse ın Welt, Gesellscha: und Politik, ın Wissenschaft und Technik, Okonomie und
Ökologie nicht hne Folgen flır die Kirche sSind. Gerade weil die CANArCıISTUlcCHeE OTSCHa: sich

alle Menschen richtet, reicht er ıne eın binnenkirchliche Betrachtung der
Geschichte nıcht AU.  S Viel ange en sich eologie un Pastoral vordringlich
apologetisc. positionlieren versucht.

DIe Apologetik aber hat ın erster Linıe mıiıt der TIreue ZU. rsprung IL  =} Deshalb
ıst die Wahrung der Kontinuintat eın Leitgedanke, der dem Eingeständnis VO  - Brüchen
bis ın die Realität der Kirche hinein oft 1mM Wege steht WwWar ıst die Welt ın vielfältiger
Weilse dem andel unterworfen, doch ın (‚ott un der OTSCHa VO  - (‚ott egegnen WIr
dem Unwandelbaren, dem Ewigen, der sich un den Menschen er Zeiten un: er
Raume Lreu Ist Was aber für den ewlgen (j‚ott gilt, ıst ange auf die Repräsentanz
(‚ottes ın der Welt, auf die Kirche, übertragen worden, ın der Kirche dann auf die Auto-
rıtatstrager un die hierarchische Struktur. DIe kirchlichen Autoritätsträger mMUsSsSen
sich heute fragen lassen, b SI1E nicht Ende mehr ber die anrher verfügen, als
dass SI1E ihr dienen.

Dabei erweIlst sich ın UNSCIEN agen ın den traditionell VOoO Christentum gepragten
Teilen der Welt die Kirche als ıne MenscNHlicCche Gesellschaft, die WIE vieles andere ın der
Welt VOoO  — Brüchen bestimmt 1St. [Das Wort »Bruch« ist ber ın UNSCIECL eigenen Sprache
ambivalent. Wır sprechen VOo  — mbrüchen, bbrüchen und Aufbrüchen und spuren abei,;
dass die Rede VOoO Bruch keineswegs furchtsam vermieden werden 111US5 Wır benötigen
allerdings die Nüchternheit der Unterscheidung.

»Unterscheidung«, discretio, SCHNAUCI die discretio spirıfuum, die »Unterscheidung der
(Jeilster« ist ber keineswegs reduziert auf ein jesuitisches Grundverständnis. Sie
sich schon 1m Korintherbrief 12,10 unter den aben, die die Kirche als den Leib CHhristi
aufbauen.

»Unterscheidung« ist für Papst Franziskus ıne der Grundeigenschaften, die VOoO  —

einem mündigen Christen ordert Nur WTr unterscheiden CIINAS, ist ahıg ın seinem
Leben immer wieder die richtigen Entscheidungen treffen. Im Abschlussschreiben ZU.

ahr der Barmherzigkeit Misericordia ef m1sera VOoO ”50.11.2016 steht ziemlich Anfang,
WdS der Papst VvIelITaAaC. varılert Zzu USAaruc bringt:

» Im Mittelpunkt stehen nicht das (Gesetz und die legale Gerechtigkeit, sondern die Liebe
(Jottes. S1e versteht, 1m Herzen eINeEs Jjeden Menschen lesen, SseINeE verborgenste
Sehnsucht erfassen, und 111US5 VOL em den Vorrang haben « (Nr. 1)

Wenn 1m Folgenden die Miıssion mehr als ein halbes Jahrhundert nach Beendi-
U1 des » Vatikanischen Konzils geht, kommen WIr nicht umhin, auf den Ruf nach
Unterscheidungen achten.

23Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil  

1	� Zwischen Kontinuität und Brüchen

 as Missionsverständnis der Zeit nach dem II. Vatikanischen Konzil ist wesentlich 
geprägt von den innerkirchlichen Entwicklungen, die sich zentralkirchlich wie 

regionalkirchlich zeigten. Dabei reicht es allerdings nicht aus, den Blick allein auf 
ein zentrales Innerkirchliches Ereignis wie das 2. Vatikanische Konzil und seine Rezeption 
zu richten. Vielmehr ist zu beachten, dass die Welt als Ganze sich weiterentwickelt und 
Ereignisse in Welt, Gesellschaft und Politik, in Wissenschaft und Technik, Ökonomie und 
Ökologie nicht ohne Folgen für die Kirche sind. Gerade weil die christliche Botschaft sich 
an alle Menschen richtet, reicht daher eine rein binnenkirchliche Betrachtung der 
Geschichte nicht aus. Viel zu lange haben sich Theologie und Pastoral vordringlich 
apologetisch zu positionieren versucht. 

Die Apologetik aber hat in erster Linie mit der Treue zum Ursprung zu tun. Deshalb 
ist die Wahrung der Kontinuität ein Leitgedanke, der dem Eingeständnis von Brüchen 
bis in die Realität der Kirche hinein oft im Wege steht. Zwar ist die Welt in vielfältiger 
Weise dem Wandel unterworfen, doch in Gott und der Botschaft von Gott begegnen wir 
dem Unwandelbaren, dem Ewigen, der sich und den Menschen aller Zeiten und aller 
Räume treu ist. Was aber für den ewigen Gott gilt, ist zu lange auf die Repräsentanz 
Gottes in der Welt, auf die Kirche, übertragen worden, in der Kirche dann auf die Auto-
ritätsträger und die hierarchische Struktur. Die kirchlichen Autoritätsträger müssen 
sich heute fragen lassen, ob sie nicht am Ende mehr über die Wahrheit verfügen, als 
dass sie ihr dienen. 

Dabei erweist sich in unseren Tagen in den traditionell vom Christentum geprägten 
Teilen der Welt die Kirche als eine menschliche Gesellschaft, die wie vieles andere in der 
Welt von Brüchen bestimmt ist. Das Wort »Bruch« ist aber in unserer eigenen Sprache 
ambivalent. Wir sprechen von Umbrüchen, Abbrüchen und Aufbrüchen und spüren dabei, 
dass die Rede vom Bruch keineswegs furchtsam vermieden werden muss. Wir benötigen 
allerdings die Nüchternheit der Unterscheidung. 

»Unterscheidung«, discretio, genauer die discretio spirituum, die »Unterscheidung der 
Geister« ist aber keineswegs reduziert auf ein jesuitisches Grundverständnis. Sie findet 
sich schon im 1. Korintherbrief 12,10 unter den Gaben, die die Kirche als den Leib Christi 
aufbauen. 

»Unterscheidung« ist für Papst Franziskus eine der Grundeigenschaften, die er von 
einem mündigen Christen fordert. Nur wer zu unterscheiden vermag, ist fähig , in seinem 
Leben immer wieder die richtigen Entscheidungen zu treffen. Im Abschlussschreiben zum 
Jahr der Barmherzigkeit Misericordia et misera vom 20.11.2016 steht ziemlich am Anfang, 
was der Papst vielfach variiert zum Ausdruck bringt: 

»Im Mittelpunkt stehen nicht das Gesetz und die legale Gerechtigkeit, sondern die Liebe 
Gottes. Sie versteht, im Herzen eines jeden Menschen zu lesen, um seine verborgenste 
Sehnsucht zu erfassen, und muss vor allem den Vorrang haben.« (Nr. 1) 

Wenn es im Folgenden um die Mission mehr als ein halbes Jahrhundert nach Beendi- 
gung des 2. Vatikanischen Konzils geht, kommen wir nicht umhin, auf den Ruf nach 
Unterscheidungen zu achten.



Hans Waldenfels 5

» M1ISS1ION« ım Vaticanum 11

ber das Missionsverständnis des / weiten Vatikanischen Konzils ist inzwischen gft
eredet worden. Ich erinnere einNıgE Grundgedanken, die ich anderer Gelegenheit
besprochen habe!

Richtungweisend Wr ce1t dem Konzil der Einleitungssatz des Missionsdekrets Ad gentes
» [DDIie pilgernde Kirche ist ihrer Natur nach missionarisch, da S1E selhbst AUS der Sendung
des Sohnes un der Sendung des eiligen (Jelstes ihren rsprung herleitet gema: dem
Ratschluss Gottes, des Vaters. «

[Dieses Verständnis VOoO  — Kirche erfordert einen entsprechenden 1C auf die Adressaten
der Botschaft, die Menschen ın er Welt DIie Pastoralkonstitution Gaudium ef SDES hat
den kirchlichen Auftrag ın die eit geste und kommt €1 einem Dreischritt, WIE
ihn einpragsam der belgische Gründer der Christlichen Arbeiterjugen Joseph Cardijn
formuliert hat en Urteilen Handeln

» Zur Erfüllung ihrer| Aufgabe obliegt der Kirche UuUrc alle eit die Pflicht, die Zeichen
der eit erforschen und 1m Licht des Evangeliums auszulegen, dass S1E ın eliner der
jeweiligen (Jeneration AUNSCIHNCSSCHEN Weilse auf die beständigen Fragen der Menschen
nach dem ıInn des gegenwartigen und des zukünftigen Lebens und nach ihrem I1-
seltigen Verhältnis antTwortfen kann.«

DIie OTtIsSscha der Kirche sall sich Iso konkret als Antwort auf die Sehnsucht der Menschen
erwelsen. Anders geSsagTt DIie Boten mMuUssen die Situation der Horer ihrer OtIscha ın ihren
Fragen und Noöten einbeziehen: aliur mMuUssen S1E S1E kennen.

[Die 1C der Vatikanischen Konzils bedeutete zunächst SCHIE VO  . einem einseltig
europäisch-neuzeitlichen Missionsverständnis, ın dem Europäer bzw. Menschen der WEST-
lichen Welt die übrige Welt paralle den neuzeitlichen Kolonialunternehmungen den
europäischen Werten und Vorstellungen unterwerfen suchten. DIie Mission ist vielmehr
als eın Unternehmen sehen, das die Menschen ın er Welt, uch bei U1l selhbst etrifft
Gesprochen wird heute VOoO  — einer » VMission ın fünf Kontinenten«, ın der einem
Austausch mıt Menschen unterschiedlicher Pragung kommt, die keineswegs LU mpfänger,
sondern gft uch er sSind.

Im Selbstverständnis der Kirche verliert die » M1ISSION« zugleic den Charakter eINeEs
Sonderunternehmens innerhalb der Kirche. 1el1menr sSind alle Getauften aufgerufen, dort,

S1E en, ın der ihnen möglichen Weilse, urc Wort un Tat (Jottes heilendes Wirken
ın Jesus Christus bezeugen.

[Iiese Grundausrichtung verbindet sich mıt WEe1 welteren Impulsen, die 1m Konzil
grundgelegt sSind. Gefordert ist ein Umgang mıt den anderen Religionen. Er wurde
VOL €m ausgelöst UuUrc. die mıiıt dem Ende des / weiten Weltkriegs offenkundig gewordene
Schuld den en, ın die Christen verwickelt DIieser Impuls fand selinen Nieder-
schlag ın der Erklärung über den Umgang mıt den nichtchristlichen Religionen Nostra
Aefafte und der damıt ausgelösten Aufforderung einem friedvollen Dialog. Er
TICUEC Aktualität ın der Gegenwart, ın der weltweit einem Miteinander VOoO  —

Nicht-Muslimen und Muslimen kommt

Vgl. Hans WALDENFELS, Mission (Hg.)} Einander Dbegegnen. Chancen
m KONTLEXT Ades eutigen Dialogs, n Uund (renzen m Dialog der Religionen
IDUCZ76 UDEANI/Danıel REB heute, ürzburg 2015, 29-46.

24 Hans Waldenfels SJ

2	� »Mission« im Vaticanum II

Über das Missionsverständnis des Zweiten Vatikanischen Konzils ist inzwischen oft genug 
geredet worden. Ich erinnere an einige Grundgedanken, die ich zu anderer Gelegenheit 
besprochen habe  1.

Richtungweisend war seit dem Konzil der Einleitungssatz des Missionsdekrets    Ad gentes 1:

»Die pilgernde Kirche ist ihrer Natur nach missionarisch, da sie selbst aus der Sendung 
des Sohnes und der Sendung des Heiligen Geistes ihren Ursprung herleitet gemäß dem 
Ratschluss Gottes, des Vaters.« 

Dieses Verständnis von Kirche erfordert einen entsprechenden Blick auf die Adressaten 
der Botschaft, die Menschen in aller Welt. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes 4 hat 
den kirchlichen Auftrag in die Zeit gestellt und kommt dabei zu einem Dreischritt, wie 
ihn einprägsam der belgische Gründer der Christlichen Arbeiterjugend Joseph Cardijn 
formuliert hat: Sehen – Urteilen – Handeln:

»Zur Erfüllung [ihrer] Aufgabe obliegt der Kirche durch alle Zeit die Pflicht, die Zeichen 
der Zeit zu erforschen und im Licht des Evangeliums auszulegen, so dass sie in einer der 
jeweiligen Generation angemessenen Weise auf die beständigen Fragen der Menschen 
nach dem Sinn des gegenwärtigen und des zukünf‌‌tigen Lebens und nach ihrem gegen-
seitigen Verhältnis antworten kann.«

Die Botschaft der Kirche soll sich also konkret als Antwort auf die Sehnsucht der Menschen 
erweisen. Anders gesagt: Die Boten müssen die Situation der Hörer ihrer Botschaft in ihren 
Fragen und Nöten einbeziehen; dafür müssen sie sie kennen. 

Die Sicht der 2. Vatikanischen Konzils bedeutete so zunächst Abschied von einem einseitig 
europäisch-neuzeitlichen Missionsverständnis, in dem Europäer bzw. Menschen der west-
lichen Welt die übrige Welt – parallel zu den neuzeitlichen Kolonialunternehmungen – den 
europäischen Werten und Vorstellungen zu unterwerfen suchten. Die Mission ist vielmehr 
als ein Unternehmen zu sehen, das die Menschen in aller Welt, auch bei uns selbst betrifft. 
Gesprochen wird heute von einer »Mission in fünf Kontinenten«, in der es zu einem 
Austausch mit Menschen unterschiedlicher Prägung kommt, die keineswegs nur Empfänger, 
sondern oft auch Geber sind.

Im Selbstverständnis der Kirche verliert die »Mission« zugleich den Charakter eines 
Sonderunternehmens innerhalb der Kirche. Vielmehr sind alle Getauften aufgerufen, dort, 
wo sie leben, in der ihnen möglichen Weise, durch Wort und Tat Gottes heilendes Wirken 
in Jesus Christus zu bezeugen.

Diese Grundausrichtung verbindet sich mit zwei weiteren Impulsen, die im Konzil 
grundgelegt sind. Gefordert ist ein neuer Umgang mit den anderen Religionen. Er wurde 
vor allem ausgelöst durch die mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs offenkundig gewordene 
Schuld an den Juden, in die Christen verwickelt waren. Dieser Impuls fand seinen Nieder-
schlag in der Erklärung über den Umgang mit den nichtchristlichen Religionen Nostra 
aetate und der damit ausgelösten Auf‌‌forderung zu einem friedvollen Dialog. Er findet 
neue Aktualität in der Gegenwart, in der es weltweit zu einem neuen Miteinander von 
Nicht-Muslimen und Muslimen kommt. 

1	 Vgl. Hans Waldenfels, Mission 
im Kontext des heutigen Dialogs, in: 
Chibueze C. Udeani / Daniel Greb 

(Hg.), Einander begegnen. Chancen 
und Grenzen im Dialog der Religionen 
heute, Würzburg 2015, 29-46.



MissıoOn 17 "andel nach dem /weiten Vatikanischen Konzil 25

Der zweıte Impuls kam VOL em AUS den USA und betraf die Religionsfreiheit. DIie
rklärung Dignitatis humanade verankert S1E ın der Wuürde eINes Jeden Menschen. Wile
Trem der Gedanke vielen Christen bis heute Ist, ze1gt sich darin, dass sich stark konservativ
eingestellte Katholiken WIE die Pius-Bruderschaft diesen Ausrichtungen des Kaoanzils iımMmmer
noch widersetzen. DIieser Widerstand verstärkte sich, sich die hier angesprochene Neu-
einstellung der katholischen Kirche auf die Okumene auswirkt. S1e schliefslich ihre
Fortsetzungsgeschichte 1m Kingen der Kirche mıt der sakularisierten Welt, 1m Umgang
mıt Ungläubigen un bekennenden Atheisten. Es seht innerkirchlich den Zugang ZUr

Eucharistie, ber uch das Verständnis VOo  - Familie und die Bewertung unterschiedlicher
Lebensformen, die der Fkrauen ın Kirche und Gesellscha: AL Angesichts der
zögerlichen Haltung der Kirche ın vielen Detailfragen wächst die NgEdU: vieler Menschen,
ber uch der 7 weifel ihrer Kompetenz und schwindet iımmer mehr das Interesse
den Kirchen.

»Evangelisierung«
Finen zusätzlichen rhielt der nachkonziliare Missionsgedanke auf der 1SCNOTS-
synode 1974 ZUr Evangelisierung ın der Welt VOoO  — heute In Deutschland Walr die eit
der Würzburger Synode (1974-75); die mıt ihrem Dokument Unsere Hoffnung wichtige
mpulse gesetzt hat [)a ich selhbst sowohl| ın die Vorbereitung der Synode einbezogen als
uch während der Synode iın RKom anwesend WAdl, sind MI1r einıge Dinge ın guter Erinnerung.
SO erinnere ich mich gul, dass für einen bedeutenden Missiologen WIE OSe: Glazik
selhbst ın jener eit noch selbstverständlic WAadl, dass der Begriff » VMl1ISSION« eigentlich die
CArıSTUliche Glaubensverkündigung me1linte. Dabei längst andere Religionen direkt
der indirekt missionarisch ın UNMNSCIETNN Land alıg. Dazu gehörten VOL em verschiedene
Hindugruppen. Es gab ber uch »Buddhis M1SSIONS« ın den angelsächsischen Ländern.
Nur der Islam pielte noch keine

Wichtig wWar ın dieser Synode zunächst ıne Änderung der Verfahrensweise. Nicht
WeTr sich meldete, durfte reden, sondern unabhängig VO  - der TO einer 1SCANOTIS-
konferenz hatte NUur eın Vertreter das Rederecht. SO durfte ardına Döpfner, der spater
eintraf, selinen Beitrag nicht mehr ın der Aula vortragen, weil ardına Höffner schon
eredet hatte

Hs gab WwWwel Generalsekretäre, den Inder D. 5. Amalorparvadass un den Italiener
Domen1co (Jrasso S}J. Irotz intensıver Arbeit ın den kleinen Zirkeln kam zwischen
ihnen Ende keiner inigung auf eıiInen Text, den 11a  - Papst Paul VI hätte vorlegen
können. Auch wWenn dem römischen Sprachgebrauch zı wider War DIe Synodalen
gingen » MIT leeren Händen« ach Hause. och die Freude bei den Bischöfen der Drıitten
Welt War nicht übersehen: S1Ie hatten sprechen dürfen, un: der Papst hatte ihnen
zugehört

Wenige Wochen ach Beendigung der Synode erschien das bis heute Wwirksame
Apostolische Schreiben Evangelii nuntiandı. 5Späatestens seither hat die CArıISTUlchNe Miıssion
VOo  — ihrem Inhalt her einen Namen: » Evangelisierung«. Es geht das Evangelium,
die Botschaft, die Jesus ın die Welt hinein verkündet und gelebt hat, und dann die OTtTsSscha:
VOoO  — ihm, WEr für uUulls Walr und für uUulls 1St.

Rückblickend auf, dass ın diesem Dokument, hnlich WIE ın der Offenbarungs-
konstitution Det verbum 2) Wort un Tat sgeht; Ja, VOo Zeugnis die Rede ist; pricht
Evangelti nuntiandı ZUEerSsT VOoO Zeugnis der Tat un dann VOoO Zeugnis des Wortes.

25Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil  

Der zweite Impuls kam vor allem aus den USA und betraf die Religionsfreiheit. Die 
Erklärung Dignitatis humanae verankert sie in der Würde eines jeden Menschen. Wie 
fremd der Gedanke vielen Christen bis heute ist, zeigt sich darin, dass sich stark konservativ 
eingestellte Katholiken wie die Pius-Bruderschaft diesen Ausrichtungen des Konzils immer 
noch widersetzen. Dieser Widerstand verstärkte sich, wo sich die hier angesprochene Neu-
einstellung der katholischen Kirche auf die Ökumene auswirkt. Sie findet schließlich ihre 
Fortsetzungsgeschichte im Ringen der Kirche mit der säkularisierten Welt, im Umgang 
mit Ungläubigen und bekennenden Atheisten. Es geht innerkirchlich um den Zugang zur 
Eucharistie, aber auch um das Verständnis von Familie und die Bewertung unterschiedlicher 
Lebensformen, um die Rolle der Frauen in Kirche und Gesellschaft u. a.m. Angesichts der 
zögerlichen Haltung der Kirche in vielen Detailfragen wächst die Ungeduld vieler Menschen, 
aber auch der Zweifel an ihrer Kompetenz und schwindet immer mehr das Interesse an 
den Kirchen.

3	� »Evangelisierung«

Einen zusätzlichen Schub erhielt der nachkonziliare Missionsgedanke auf der Bischofs-
synode 1974 zur Evangelisierung in der Welt von heute. In Deutschland war es die Zeit 
der Würzburger Synode (1974-75), die mit ihrem Dokument Unsere Hoffnung wichtige 
Impulse gesetzt hat. Da ich selbst sowohl in die Vorbereitung der Synode einbezogen als 
auch während der Synode in Rom anwesend war, sind mir einige Dinge in guter Erinnerung. 
So erinnere ich mich gut, dass es für einen bedeutenden Missiologen wie Josef Glazik 
selbst in jener Zeit noch selbstverständlich war, dass der Begriff »Mission« eigentlich die 
christliche Glaubensverkündigung meinte. Dabei waren längst andere Religionen direkt 
oder indirekt missionarisch in unserem Land tätig. Dazu gehörten vor allem verschiedene 
Hindugruppen. Es gab aber auch »Buddhist Missions« in den angelsächsischen Ländern. 
Nur der Islam spielte noch keine Rolle.

Wichtig war in dieser Synode zunächst eine Änderung der Verfahrensweise. Nicht 
wer sich meldete, durf‌‌te reden, sondern unabhängig von der Größe einer Bischofs
konferenz hatte nur ein Vertreter das Rederecht. So durf‌‌te Kardinal Döpfner, der später 
eintraf, seinen Beitrag nicht mehr in der Aula vortragen, weil Kardinal Höffner schon 
geredet hatte. 

Es gab zwei Generalsekretäre, den Inder D. S. Amalorparvadass und den Italiener 
Domenico Grasso SJ. Trotz intensiver Arbeit in den kleinen Zirkeln kam es zwischen 
ihnen am Ende zu keiner Einigung auf einen Text, den man Papst Paul   VI. hätte vorlegen 
können. Auch wenn es dem römischen Sprachgebrauch zuwider war: Die Synodalen 
gingen »mit leeren Händen« nach Hause. Doch die Freude bei den Bischöfen der Dritten 
Welt war nicht zu übersehen: Sie hatten sprechen dürfen, und der Papst hatte ihnen 
zugehört!

Wenige Wochen nach Beendigung der Synode erschien das bis heute wirksame 
Apostolische Schreiben Evangelii nuntiandi. Spätestens seither hat die christliche Mission 
von ihrem Inhalt her einen neuen Namen: »Evangelisierung«. Es geht um das Evangelium, 
die Botschaft, die Jesus in die Welt hinein verkündet und gelebt hat, und dann die Botschaft 
von ihm, wer er für uns war und für uns ist.

Rückblickend fällt auf, dass es in diesem Dokument, ähnlich wie in der Offenbarungs-
konstitution Dei verbum 2, um Wort und Tat geht; ja, wo vom Zeugnis die Rede ist, spricht 
Evangelii nuntiandi zuerst vom Zeugnis der Tat und dann vom Zeugnis des Wortes.



s Hans Waldenfels 5

fien und dezentriert

Im Folgenden ware sprechen
+ VOoO  — der Befreiungstheologie als einem nachkonziliaren Impuls,
+ VOo  — den lateinamerikanischen Generalversammlungen ın edelllin 1968, ın Puehbhla 1979

bis Aparecida 20077
VOoO  — der UOption für die AÄArmen un VOoO  — der Entstehung der Basisgemeinschaften,
VOoO  — der nzyklika Redemptoris M1SS1O Papst Johannes Pauls LL VOoO /.12.1990,
VOoO Aufruf ZUr »Neuevangelisierung«, die unter ened1ı AVI ZUr ründung eINes
eigenen Päpstlichen Rates führte und auf der Bischofssynode 012 ZU Ihema wurde

Ich überschlage diese Ereignisse, weil S1E ıne eigentümliche Bündelung ın der Gestalt
des lateinamerikanischen Papstes Franziskus mıt seinem eigenen Stil und selnen Akzent-
setzungen en Doach die Reaktionen auf ihn sSind heute ambivalent. Auf der einen Seite
schlägt dem Jjetzıgen Papst ın der Weltöffentlichkeit 1ne starke Sympathie entgegen, und
die Erwartungen ih sSind grofß Auf der anderen Seite reiben sich innerhalb der Kirche
Menschen bis ın die höchsten Kreise ihm, und ın UNSECIECN Breiten werden Se1INE Anstö{fße
für ıne missionarische Gestalt der Kirche her totgeschwiegen un nicht umgesetzT. Im
Gegenteil, sSind deutsche Oberhirten beteiligt, 7Zweifel seinem Apostolischen
Schreiben Amori1s agetitig gesa werden. DDas es beweist hinreichend, dass WIr ın einer
eit des MDruchs und der Brüche en

Papst Franziskus T1 für ıne offene, dezentrierte Kirche eın Er betont die Synodalitä
und möchte die Eigenveran LW ortung der rtskirchen stärken. Der ın den Ruhestand
gelretene Maıinzer ardına Karl Lehmann mahnt 1ın etzter eit ımmer wieder die deutschen
Bischöfe, die VOo  — Papst Franziskus eröffneten Freiheiten für die Kirchen VOL (Jrt nutizen.
Oruülıc zıtl1ert wird Lehmann: » Franziskus will, dass WIr LICUEC Wege erkunden, anchma
111US55 111A111 nicht FST darauf warten, bis sich der gahz grolse Tanker bewegt. «“

Ich selbst habe Karl Lehmann ın einem Artikel Höchste Zeit, über E ıIn der Kirche
sprechen zıti1ert

» [Diese Riesengemeinden AAL, das ist nicht Ding. Leibhaftigkeit, Personalität und
Prasenz VOL (Jrt ehören eigentlich gerade ZUr katholischen Kirche. «

Und dann

» [DDIie Not ist bedrängend, dass mich schr besorgt macht, dass WIr arüber ın den
Bischofskonferenzen wen1g reden und diskutieren AÄAus der pastoralen Erfahrung
heraus würde ich ın UNSCIETNN Biıstum auf Anhieb 1ne Reihe der tändigen Diakone
ausfindig machen können, die theologisc ausreichend gebildet, uch ın ihrer Ehe und
ın ihren Familien gefestigt und ın ihren Gemeinden verwurzelt sind Sie machen fast
alles, aufser der FEucharistiefeier. Warum sollte IA  — diese Leute nicht 1mM Finzelfall weihen
können! [Das ware besser, als ünfach VOoO  — einer Ausbildung der Universitat her, SOZU-

CI 1m Abstrakten, einen an kreieren «

P Vagl. Kar' LEHMANN, [DIe \VC}| 'aps Tabus n der Kirche zu sprechen, n EUESs
\VC}| DLER DDEUTSCHEN
D Vgl Die deutschen ISCHOTE D, ng

gewährte Fraelheilt nutzen, n GUCSs Ruhr-Wort Sr Nr. 44 (5.11.2016}, 70
Ruhr-Wort 54 Nr. 46 (19.11.2016) YVagl. für einen Gesamtüuberhblick dıe BISCHOFSKONFERENZ, Bonn

Vgl. Karl! LEHMANN, Mit langem Offizielle Gesamtausgabe der T Vgl Die deutschen ISCHOTE 76, ng
Tem. VWege, Erfahrungen, Einsichten. Baschlüsse: LUdWIg BERTSCH 5 ] \VC}| DLER DD)DEUTSCHEN
Der Kardınal| M espräc| aaı Mlarkus (Hg.)} (Jememmnsame Synode der BıS- BISCHOFSKONFERENZ, Bonn 2004
Schächter, reiburg 2016,134T; Aazlı mer der Bundesrepubli Meutsch- Vgl. Michael SIEVERNICH, [DIe
ans VVALDENFELS, Höchste Zelt, U Der and Beschlusse der Vollversammlung ehristliche Mlıssion Geschichte Ulale

Freiburg /Basel/Wien Gegenwart, Darmstadt 2009

26 Hans Waldenfels SJ

4	� Offen und dezentriert

Im Folgenden wäre zu sprechen 
�� von der Befreiungstheologie als einem nachkonziliaren Impuls, 
�� �von den lateinamerikanischen Generalversammlungen in Medellín 1968, in Puebla 1979 

bis Aparecida 2007, 
�� von der Option für die Armen und von der Entstehung der Basisgemeinschaften, 
�� von der Enzyklika Redemptoris missio Papst Johannes Pauls   II. vom 7.12.1990, 
�� �vom Aufruf zur »Neuevangelisierung«, die unter Benedikt   XVI. zur Gründung eines 

eigenen Päpstlichen Rates führte und auf der Bischofssynode 2012 zum Thema wurde. 
Ich überschlage diese Ereignisse, weil sie eine eigentümliche Bündelung in der Gestalt 
des lateinamerikanischen Papstes Franziskus mit seinem eigenen Stil und seinen Akzent
setzungen finden. Doch die Reaktionen auf ihn sind heute ambivalent. Auf der einen Seite 
schlägt dem jetzigen Papst in der Weltöffentlichkeit eine starke Sympathie entgegen, und 
die Erwartungen an ihn sind groß. Auf der anderen Seite reiben sich innerhalb der Kirche 
Menschen bis in die höchsten Kreise an ihm, und in unseren Breiten werden seine Anstöße 
für eine missionarische Gestalt der Kirche eher totgeschwiegen und nicht umgesetzt. Im 
Gegenteil, es sind deutsche Oberhirten beteiligt, wo Zweifel an seinem Apostolischen 
Schreiben Amoris laetitia gesät werden. Das alles beweist hinreichend, dass wir in einer 
Zeit des Umbruchs und der Brüche leben. 

Papst Franziskus tritt für eine offene, dezentrierte Kirche ein. Er betont die Synodalität 
und möchte die Eigenverantwortung der Ortskirchen stärken. Der in den Ruhestand 
getretene Mainzer Kardinal Karl Lehmann mahnt in letzter Zeit immer wieder die deutschen 
Bischöfe, die von Papst Franziskus eröffneten Freiheiten für die Kirchen vor Ort zu nutzen. 
Wörtlich zitiert wird Lehmann: »Franziskus will, dass wir neue Wege erkunden, Manchmal 
muss man nicht erst darauf warten, bis sich der ganz große Tanker bewegt.«  2

Ich selbst habe Karl Lehmann in einem Artikel Höchste Zeit, über Tabus in der Kirche 
zu sprechen zitiert:

»Diese Riesengemeinden XXL, das ist nicht unser Ding. Leibhaftigkeit, Personalität und 
Präsenz vor Ort gehören eigentlich gerade zur katholischen Kirche.« 

Und dann:

»Die Not ist so bedrängend, dass es mich sehr besorgt macht, dass wir darüber in den 
Bischofskonferenzen zu wenig reden und diskutieren […] Aus der pastoralen Erfahrung 
heraus würde ich z. B. in unserem Bistum auf Anhieb eine Reihe der Ständigen Diakone 
ausfindig machen können, die theologisch ausreichend gebildet, auch in ihrer Ehe und 
in ihren Familien gefestigt und in ihren Gemeinden verwurzelt sind. Sie machen fast 
alles, außer der Eucharistiefeier. Warum sollte man diese Leute nicht im Einzelfall weihen 
können! Das wäre besser, als einfach von einer Ausbildung an der Universität her, sozu-
sagen im Abstrakten, einen neuen Stand zu kreieren.«  3 

2	 Vgl. Karl Lehmann, Die vom Papst 
gewährte Freiheit nutzen, in: Neues 
Ruhr-Wort 3, Nr. 46 (19.11.2016), 4.
3	 Vgl. Karl Lehmann, Mit langem 
Atem. Wege, Erfahrungen, Einsichten. 
Der Kardinal im Gespräch mit Markus 
Schächter, Freiburg 2016, 134f; dazu 
Hans Waldenfels, Höchste Zeit, über  
 

Tabus in der Kirche zu sprechen, in: Neues  
Ruhr-Wort 3, Nr. 44 (5.11.2016), 28.
4	 Vgl. für einen Gesamtüberblick die 
offizielle Gesamtausgabe der 
Beschlüsse: Ludwig Bertsch SJ u. a. 
(Hg.), Gemeinsame Synode der Bis-
tümer der Bundesrepublik Deutsch-
land. Beschlüsse der Vollversammlung 
Freiburg  /Basel  / Wien 21976. 

5	 Vgl. Die deutschen Bischöfe 68, hg. 
vom Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz, Bonn 52002.
6	 Vgl. Die deutschen Bischöfe 76, hg. 
vom Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz, Bonn 2004.
7	 Vgl. Michael Sievernich, Die 
christliche Mission. Geschichte und 
Gegenwart, Darmstadt 2009.



MissıoOn 17 "andel nach dem /weiten Vatikanischen Konzil

MI1SsS10O0N ın Deutschland

Damıit kommen WIr ZUF Situation ıIn UNSCIECINMN Land BIis O12 die missionarischen
Inıtlativen und Institutionen gebündelt 1mM Deutschen Katholischen Missionsrat, der O12

aufgelöst wurde Seine tragenden Säulen die missionierenden Manner- und Frauen-
orden, die deutschen Bistumer die päpstlichen und bischöflichen Hilfswerke SOWIE die
wissenschaftlichen und andere Institute. DDIe Blickrichtung der beteiligten Mitglieder Wr

bis ZUF uflösung des Missionsrats VOLT €m 1ISCIC Mitverantwortung der Glaubensver-
breitung ıIn der weılten Welt, die sich 1ın personeller WIE VOLT €m finanzieller Hinsicht zeigte.
Gerade Urc die aljährlichen Kaollekten für die Hilfswerke und
RENOVABIS SOWIE den Weltmissionssonntag werden die (Gemeinden dlie weltweiten M1SS10-
narischen urigaben erinnert. e Situation 1mM eigenen Land stand €1 weniger 1mM Blickfeld

DIie Würzburger Synode verabschiedete aufser dem schon genannten Beschluss Unsere
Hoffnung zahlreiche Beschlüsse. Ich 111 eINIYE:

Der Religionsunterricht ın der Schule
DIie Beteiligung der Lalen der Verkündigung
Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral
Der ausländische Arbeitnehmer 1ne Frage die Kirche und die Gesellscha:
DIie pastoralen Dienste ın der Gemeinde
Verantwortung des aNzZenN Gottesvolkes für die Sendung der Kirche® O D DD wo+«C Missionarischer [DDIienst der Welt?*

AIl diese Beschlüsse ollten der konkreten Umsetzung der Konzilsanstöfße dienen. Doach
ist kein Geheimnis, dass S1E heute weithin VELHCSSCHI sSind und bei den aktuellen ber-

legungen ZUr Kirchengestaltung der Zukunft kaum 1ne pielen Den nach 1975
geborenen Priestergenerationen sSind die Würzburger Beschlüsse praktisch unbekannt.
Gelegentlic wird höchstens daran erinnert, dass Rom auf damals weitergeleitete Desiderate
bis heute nicht geantwortet hat

DIie deutschen 1SCNOTE en ın der Folgezeit iımmer wieder ın bedeutenden Schreiben
ZUr weltkirchlichen Aufgabe ellung bezogen AÄAm 76.11.2000 erschien mıiıt einem Geleitwort
des damaligen Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz Karl Lehmann der Aufruf
eit der Aussaat Missionarisch Kirche sein?, 23.90.2004, ebenfalls unterzeichnet VOo  _ Karl
Lehmann, en Voölkern ein eil Die MiIissiıon der Weltkirche® Michael Sievernich, Pastoral-
€O10gE ın Frankfurt und Mainz, veröffentlichte 2009 SeINE Einführung ın Geschichte und
Gegenwart der christlichen Mission”‘. Doch hinter der eindrucksvollen Fassade verlor die
missionarische Ausrichtung der deutschen Kirche euilic Gewicht

Fur eit des Konzils gab abgesehen VOo  — ein1gen Ordenshochschulen deutschen
Universitaäaten drei mMissionNswissenschaftliche Lehrstühle (»OÖrdinariate«), ın unster,
ürzburg un Uunchen. Alle drei Oordentlichen Lehrstühle wurden ın den Jahren ach
dem Konzil aufgehoben. Unster un ürzburg en ın der Folgezeit Nachfolge-
einrichtungen erhalten®.

Um mıcht missverstanden OT - w/iSsenNnschaflt Uberlebt, da a Adort ange chen 4.2004 Ale Einrichtung INes
den Ich preche mıer WC}7] den alten eInen (L4- Uund C3-Lehrstuhl mıt einem Stiftungslehrstuhls Tur MAISSIONSWISSEN-
C4-Lehrstühlen, Ale a hmeute mıcht Qut ausgestatieten wissenschaftlichen xa Ulale Dialog der Religionen
mehr gibt. DITS ZUur Zalt Ades Konziıls VT Institut gab; etzteres hmat RS meute ermöglicht.
mandenen C4-Lehrstühle Tur MAISssIoOns UDerlel Für Würzburg hmatdıe \VC}|
wiSssenschaft SsInd alle aufgehoben nternationalen Institut Tur MISSIONS-
woöorden. n Mlunster hmat die MAISSIiONnS- wiSssenschaftliche Forschungen =Vi

gegründete Stiftung Promotig
Humana mIT ISSIO Mlun-

27Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil  

5	� Mission in Deutschland 

Damit kommen wir zur Situation in unserem Land. Bis 2012 waren die missionarischen 
Initiativen und Institutionen gebündelt im Deutschen Katholischen Missionsrat, der 2012 
aufgelöst wurde. Seine tragenden Säulen waren die missionierenden Männer- und Frauen-
orden, die deutschen Bistümer die päpstlichen und bischöf‌‌‌‌lichen Hilfswerke sowie die 
wissenschaftlichen und andere Institute. Die Blickrichtung der beteiligten Mitglieder war 
bis zur Auf‌‌lösung des Missionsrats vor allem unsere Mitverantwortung an der Glaubensver-
breitung in der weiten Welt, die sich in personeller wie vor allem finanzieller Hinsicht zeigte. 
Gerade durch die alljährlichen Kollekten für die Hilfswerke MISEREOR; ADVENIAT und 
RENOVABIS sowie den Weltmissionssonntag werden die Gemeinden an die weltweiten missio-
narischen Aufgaben erinnert. Die Situation im eigenen Land stand dabei weniger im Blickfeld. 

Die Würzburger Synode verabschiedete außer dem schon genannten Beschluss Unsere 
Hoffnung zahlreiche Beschlüsse. Ich nenne einige: 

�� Der Religionsunterricht in der Schule
�� Die Beteiligung der Laien an der Verkündigung
�� Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral
�� Der ausländische Arbeitnehmer – eine Frage an die Kirche und die Gesellschaft
�� Die pastoralen Dienste in der Gemeinde 
�� Verantwortung des ganzen Gottesvolkes für die Sendung der Kirche
�� Missionarischer Dienst an der Welt4. 

All diese Beschlüsse sollten der konkreten Umsetzung der Konzilsanstöße dienen. Doch 
es ist kein Geheimnis, dass sie heute weithin vergessen sind und bei den aktuellen Über-
legungen zur Kirchengestaltung der Zukunft kaum eine Rolle spielen. Den nach 1975 
geborenen Priestergenerationen sind die Würzburger Beschlüsse praktisch unbekannt. 
Gelegentlich wird höchstens daran erinnert, dass Rom auf damals weitergeleitete Desiderate 
bis heute nicht geantwortet hat.

Die deutschen Bischöfe haben in der Folgezeit immer wieder in bedeutenden Schreiben 
zur weltkirchlichen Aufgabe Stellung bezogen. Am 26.11.2000 erschien mit einem Geleitwort 
des damaligen Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz Karl Lehmann der Aufruf 
Zeit der Aussaat – Missionarisch Kirche sein  5, am 23.9.2004, ebenfalls unterzeichnet von Karl 
Lehmann, Allen Völkern Sein Heil. Die Mission der Weltkirche   6. Michael Sievernich, Pastoral-
theologe in Frankfurt und Mainz, veröffentlichte 2009 seine Einführung in Geschichte und 
Gegenwart der christlichen Mission  7. Doch hinter der eindrucksvollen Fassade verlor die 
missionarische Ausrichtung der deutschen Kirche deutlich an Gewicht.

Zur Zeit des Konzils gab es – abgesehen von einigen Ordenshochschulen – an deutschen 
Universitäten drei missionswissenschaftliche Lehrstühle (»Ordinariate«), in Münster, 
Würzburg und München. Alle drei ordentlichen Lehrstühle wurden in den Jahren nach 
dem Konzil aufgehoben. Münster und Würzburg haben in der Folgezeit Nachfolge-
einrichtungen erhalten  8.

8	 Um nicht missverstanden zu wer-
den: Ich spreche hier von den alten 
C4-Lehrstühlen, die es so heute nicht 
mehr gibt. Die zur Zeit des Konzils vor-
handenen C4-Lehrstühle für Missions-
wissenschaft sind alle aufgehoben 
worden. In Münster hat die Missions- 
 
 

wissenschaft überlebt, da es dort lange 
einen C4- und C3-Lehrstuhl mit einem 
gut ausgestatteten wissenschaftlichen 
Institut gab; letzteres hat bis heute 
überlebt. Für Würzburg hat die vom 
Internationalen Institut für missions-
wissenschaftliche Forschungen e.V. 
gegründete Stiftung Promotio 
Humana zusammen mit MISSIO Mün-

chen am 1.4.2004 die Einrichtung eines 
Stiftungslehrstuhls für Missionswissen-
schaft und Dialog der Religionen 
ermöglicht. 



x Hans Waldenfels 5

DIie veränderte eltlage WIE uch die Abnahme der Ordensberufe ın den etzten ahr-
zehnten en1n eführt, dass hnlich WIE ın anderen europäischen Ländern, zıumal In
den Niederlanden, ın Belgien und Frankreich, die Aussendung VOo  — Missionaren ın Länder
der Dritten Welt weithin Ende 1St. Dafür gibt allerdings ıne gute Zahl
Junger Menschen, die als Entwicklungshelfer ın die Dritte Welt gehen In gewlssem Sinne
hat die Entwicklungshilfe 10324 die Stelle der vormals christlichen Mission eingenommen.

Angesichts des Priester- und Schwesternmangels bei U1l hat zugleic ıne UMNSC-
kehrte ewegung VOoO  — ausländischen Priestern und Schwestern AUS ihren Ländern U1l

egeben. Zahlreiche Polen, Inder und Afrikaner sSind heute ın Deutschland priesterlich
tatıg; Schwestern AUS den Philippinen und Korea, AUS Indien und Afrika tun Pflegdienste
ın Krankenhäusern un Altersheimen. S1e können jedoch die fehlenden Ordensberufe
nicht voll ersetizen, dass viele Krankenhäuser und chulen, die einmal V  — Ordensfrauen
geleitet wurden, als Ordenseinrichtungen aufgegeben werden MUSsseNn. DIie ausländischen
Priester können ihrerseits die vorhandenen Lücken ın der Seelsorge AUS unterschiedlichen
Gründen nicht füllen

Im Übrigen ist die deutsche Situation heute adurch gekennzeichnet, dass ahr für ahr
ıne wachsende Zahl VOo  _ (jetauften ın der Gröfßsenordnung mittlerer Giroflsstädte die beiden
rofskirchen verlässt und entsprechend viele Neugeborene nicht mehr getauft werden. DIie
Zahl der YCANIC Nichtgebundenen bzw. Konfessionslaosen macht ın vielen tädten bereits
mehr als eIN Drittel der Bevölkerung AU.  S In vielen Dörfern 1st die spirituelle erödung und
Repaganisierung nicht mehr übersehen * Damıiıt entsteht ıne Situation, die VOLTL >5 Jahren,
als das Konzil endete, den Leitungsinstanzen UNSCIET Kirchen noch kaum wirklich bewusst
Wal. Und doch hat Kirchenmänner egeben, die cschr ohl die heraufkommende 7Zukunft
hellsichtig beschrieben en

SO führte Joseph Katzinger ın selner eit als Universitätsprofessor ın einem Radiovor-
trag des Hessischen undfunks VOL Weihnachten 1969 Zzu Ihema » Wie wird die Kirche
1m re (01018. aussehen ?« aUSsS

» Aus der Krise VOoO  — heute wird uch dieses Mal ıne Kirche INOFISCH hervorgehen, die
viel verloren hat S1e wird eın werden, weithin gahnz VOoO  — OLII! anfangen MUSsseN. Sie
wird viele der Bauten nicht mehr füllen können, die ın der Hochkonjunktur geschaffen
wurden. S1e wird mıt der Zahl der nhänger viele ihrer Privilegien ın der Gesellscha:
verlieren. S1ie wird sich sechr viel stärker gegenüber bisher als Freiwilligkeitsgemeinschaft
darstellen, die 11UTE Uurc Entscheidung zugänglich wird. S1ie wird als kleine (Gemeinschaft
cschr viel stärker die Inıtlative ihrer einzelnen Gilieder beanspruchen. S1ie wird uch gEeWI1SS
TICLIE Formen des Amtes kennen und bewährte Christen, die 1m Beruf stehen, Priestern
weihen. In vielen kleineren Gemeinden bzw. ın Zusammengehörigen so7ialen Gruppen
wird die normale Seelsorge auf diese Weilse rfüllt werden. Daneben wird der aupt-
amtliche Priester WIE bisher unentbehrlich Se1IN. Aber bei en diesen Veränderungen,
die 1T11A1 vermuten kann, wird die Kirche ihr Wesentliches VOoO  — und mıt er
Entschiedenheit ın dem en, WdS immer ihre Mıtte WLl Im Glauben den drei-

C Vgl.dazu Ale cstarken Antworten ten AD Kırche Zeichen Uunter den Argumenten Vgl ans VVALDENFELS,
| ÖOscht den (jelst mıcht Aaus! VOon derauf mennen n Anm genannten asl- Völkern, ng WC}7] Gerhard LUdwWIg

Deitrag n GUCSs Ruhr-Waort Nr.47 ULLER, reiburg Br 2010, 1167 Geistvergessenheit n Kırche Uund
(26.11.2016) 30T. 11 Vgl ranz NI en fur Gesellschaft, Paderborn 2006, 31-46.

Josepn KATZINGER, Glaube und ‚OL en fur dıe \Walt Kırche m Vgl.dazu mMmerıne Iruhen Beohn-
ukunft, Muünchen 19 /0, 97 er |ext Dialog, ng WC}7] Christa PONG HA Z/- achtungen n ans WALDENFELS,
Undet SsIiCh Uunverändert Ulale unkom- LIPPITT, Freiburg/Basel/Wien 2006; Seomn ame st Franzıskus. Der 'aps
mentiert n DERS., Gesammelte Schrif- Aas folgende Zıitat: 5 /- /U KONIgS der Armen, Paderborn 2014.

28 Hans Waldenfels SJ

Die veränderte Weltlage wie auch die Abnahme der Ordensberufe in den letzten Jahr-
zehnten haben dahin geführt, dass ähnlich wie in anderen europäischen Ländern, zumal in 
den Niederlanden, in Belgien und Frankreich, die Aussendung von Missionaren in Länder 
der Dritten Welt weithin zu Ende gegangen ist. Dafür gibt es allerdings eine gute Zahl 
junger Menschen, die als Entwicklungshelfer in die Dritte Welt gehen. In gewissem Sinne 
hat die Entwicklungshilfe sogar die Stelle der vormals christlichen Mission eingenommen. 

Angesichts des Priester- und Schwesternmangels bei uns hat es zugleich eine umge-
kehrte Bewegung von ausländischen Priestern und Schwestern aus ihren Ländern zu uns 
gegeben. Zahlreiche Polen, Inder und Afrikaner sind heute in Deutschland priesterlich 
tätig; Schwestern aus den Philippinen und Korea, aus Indien und Afrika tun Pflegdienste 
in Krankenhäusern und Altersheimen. Sie können jedoch die fehlenden Ordensberufe 
nicht voll ersetzen, so dass viele Krankenhäuser und Schulen, die einmal von Ordensfrauen 
geleitet wurden, als Ordenseinrichtungen aufgegeben werden müssen. Die ausländischen 
Priester können ihrerseits die vorhandenen Lücken in der Seelsorge aus unterschiedlichen 
Gründen nicht füllen.

Im Übrigen ist die deutsche Situation heute dadurch gekennzeichnet, dass Jahr für Jahr 
eine wachsende Zahl von Getauften in der Größenordnung mittlerer Großstädte die beiden 
Großkirchen verlässt und entsprechend viele Neugeborene nicht mehr getauft werden. Die 
Zahl der kirchlich Nichtgebundenen bzw. Konfessionslosen macht in vielen Städten bereits 
mehr als ein Drittel der Bevölkerung aus. In vielen Dörfern ist die spirituelle Verödung und 
Repaganisierung nicht mehr zu übersehen.9 Damit entsteht eine Situation, die vor 50 Jahren, 
als das Konzil endete, den Leitungsinstanzen unserer Kirchen noch kaum wirklich bewusst 
war. Und doch hat es Kirchenmänner gegeben, die sehr wohl die heraufkommende Zukunft 
hellsichtig beschrieben haben.

So führte Joseph Ratzinger in seiner Zeit als Universitätsprofessor in einem Radiovor-
trag des Hessischen Rundfunks vor Weihnachten 1969 zum Thema »Wie wird die Kirche 
im Jahre 2000 aussehen?« aus:10

»Aus der Krise von heute wird auch dieses Mal eine Kirche morgen hervorgehen, die 
viel verloren hat. Sie wird klein werden, weithin ganz von vorne anfangen müssen. Sie 
wird viele der Bauten nicht mehr füllen können, die in der Hochkonjunktur geschaf‌‌fen 
wurden. Sie wird mit der Zahl der Anhänger viele ihrer Privilegien in der Gesellschaft 
verlieren. Sie wird sich sehr viel stärker gegenüber bisher als Freiwilligkeitsgemeinschaft 
darstellen, die nur durch Entscheidung zugänglich wird. Sie wird als kleine Gemeinschaft 
sehr viel stärker die Initiative ihrer einzelnen Glieder beanspruchen. Sie wird auch gewiss 
neue Formen des Amtes kennen und bewährte Christen, die im Beruf stehen, zu Priestern 
weihen. In vielen kleineren Gemeinden bzw. in zusammengehörigen sozialen Gruppen 
wird die normale Seelsorge auf diese Weise erfüllt werden. Daneben wird der haupt-
amtliche Priester wie bisher unentbehrlich sein. Aber bei allen diesen Veränderungen, 
die man vermuten kann, wird die Kirche ihr Wesentliches von neuem und mit aller 
Entschiedenheit in dem finden, was immer ihre Mitte war: Im Glauben an den drei-

9	 Vgl. dazu die starken Antworten 
auf meinen in Anm. 3 genannten Gast-
beitrag in Neues Ruhr-Wort 3 Nr.  47 
(26.11.2016) 30f. 
10	 Joseph Ratzinger, Glaube und 
Zukunft, München 1970, 122f. Der Text 
findet sich unverändert und unkom-
mentiert in: ders., Gesammelte Schrif-

ten 8  /2: Kirche – Zeichen unter den 
Völkern, hg. von Gerhard Ludwig 
Müller, Freiburg i. Br. 2010, 1167.
11	 Vgl. Franz König, Offen für 
Gott – offen für die Welt. Kirche im 
Dialog, hg. von Christa Pongratz- 
Lippitt, Freiburg  /Basel  /Wien 2006; 
das folgende Zitat: 57. Zu Königs 

Argumenten vgl. Hans Waldenfels, 
Löscht den Geist nicht aus! Von der 
Geistvergessenheit in Kirche und 
Gesellschaft, Paderborn 2008, 31-46.
12	 Vgl. dazu meine frühen Beob
achtungen in: Hans Waldenfels, 
Sein Name ist Franziskus. Der Papst 
der Armen, Paderborn 2014.



MissıoOn 17 "andel nach dem /weiten Vatikanischen Konzil

einıgen Gott, Jesus Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, den Beistand
des Geistes, der bisZ Ende reicht. S1e wird ın Glaube und wieder ihre eigentliche
Mıtte erkennen un die Sakramente wieder als Gottesdienst, nıicht als Problem
liturgischer Gestaltung erfahren «

DIie Frage 111U8S55 rlaubt SeIN” Warum hat Joseph Katzinger als Bischof un dann als Papst
keine KOonsequenzen gEZOHCN und mutig 1n gewirkt, dass das, WdS ihm VOL bald 5
Jahren eulic VOL Augen stand, ın die Tat umgesetzt wurde? Und uch die Deutsche
Bischofskonferenz ist fragen: Warum hat diese Prognose Katzingers bis heute nicht auf
ihrer Agenda gestanden

Kardinal branz KOnIg sah 1m innerkirchlichen [0721 den Glaubwürdigkeitstest für den
ernsthaften üllen der Kirche Zzu Dialog überhaupt. Fın olcher innerkirchlicher Dialog
darfber nicht LI1UL prinzipie gefordert werden, sondern 111US5 konkreten Punkten ZU

USAaruc kommen. kur ardına KOönIg VOL em jene Punkte, die WIr UVOoO

genannt en und die se1t langem ın den Medien ın und aufserhalb der Kirche diskutiert
werden: der Zölibat, die Frauenfrage und die Frauenordination, die Folgen der nzyklika
Humanae vıfae, der Umgang mıt Wiederverheirateten. 2006, Wel re nach seinem Tod,
erschien die deutsche Fassung eINeEs Buches, das UVOo aufnglisc. erschienen WLl Offen
für oOff ffen für die Welt 1

KOönig War davon überzeugt, dass »der nächste Papst« die Weihe V  — in Ehe und Familie
bewährten Mannern ermöglichen werde. Hinsichtlic der FEFrauenordination sah WEe1
Hindernisse: die Tradition und die Oökumenischen Beziehungen. [Das War flır ihn ber kein
run über dieses Ihema nicht sprechen. [DIie tiefe Kluft, die zwischen Kirchenvalk und
Kirchenleitung besteht, erband mıiıt der 1965 erschienenen Enzyklika Humanae Vifae, die
die Kirche ın ıne anhaltende Glaubwürdigkeitskrise turzte Schliefslic Wr ihm die Freiheit
der persönlichen Gewissensentscheidung wichtig ardadına KONIg hat dieses Ihema mıt
Johannes Paul LL besprochen, doch dieser 1€ lieber bei den traditionellen Lösungswegen.

ardına KONIg warnte VOL Wel Extremen, die für Verhältnis ZUr Miıssion VOoO  —

entscheidender Bedeutung sind

» Wır duürfen U1l nicht urc JELLC verwiırren lassen, die versuchen laufen, bevor S1E
gehen können, ber uch nicht urc Jene, die, nachdem S1E einen zaghalten chritt
nach VOLTII gewagt aben, sich sofort wieder zurückziehen un drei Schritte nach rück-
warts machen . « (57)

In den agen Vo  - aps Franziskus

Weltkirchlic en WIr se1t 20153 1m Pontifikat VOI1 Papst Franziskus. ach jahrhunderte-
langer Herrschaft italienischer Papste ist Sse1InNn Pontifikat das dritte eINES nicht-italienischen
Papstes, und nach WEe1 europäischen Papsten, dem Polen Johannes Paul II. und dem
Deutschen ened1i AVTL.;, ist Papst Franziskus der erste nicht-europäische Papst, eın
Argentinier mıt italienischen urzeln. Obwohl ihm niemand nachsagen kann, dass die
Lehre der Kirche irgendwo ın Frage tellt, wirkt auf viele Menschen revolutionär. eın
Lebensstil unterscheidet sich eUlcCc V  — dem selner Vorgänger, und V  — Anfang üubt
harsche Kritik einer Kirche, die sich selhbst kreist und die Menschen ın ihren Noöten
iımmer wieder alleinl1ass Wenn hier 1ne Schuldzuweisung Sibt, trifft diese VOL em
die Leitungsgremien der Kirche. DIiese Kritik kommt bei ihm VOoO  — der ersten Stunde SeINES
Pontifikats ın immer Varlanten ZUr Sprache.”“

29Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil  

einigen Gott, an Jesus Christus, den menschgewordenen Sohn Gottes, an den Beistand 
des Geistes, der bis zum Ende reicht. Sie wird in Glaube und Gebet wieder ihre eigentliche 
Mitte erkennen und die Sakramente wieder als Gottesdienst, nicht als Problem 
liturgischer Gestaltung erfahren.«

Die Frage muss erlaubt sein: Warum hat Joseph Ratzinger als Bischof und dann als Papst 
keine Konsequenzen gezogen und mutig dahin gewirkt, dass das, was ihm vor bald 50 
Jahren deutlich vor Augen stand, in die Tat umgesetzt wurde? Und auch die Deutsche 
Bischofskonferenz ist zu fragen: Warum hat diese Prognose Ratzingers bis heute nicht auf 
ihrer Agenda gestanden?

Kardinal Franz König sah im innerkirchlichen Dialog den Glaubwürdigkeitstest für den 
ernsthaften Willen der Kirche zum Dialog überhaupt. Ein solcher innerkirchlicher Dialog 
darf aber nicht nur prinzipiell gefordert werden, sondern muss an konkreten Punkten zum 
Ausdruck kommen. Für Kardinal König waren es vor allem jene Punkte, die wir zuvor 
genannt haben und die seit langem in den Medien in und außerhalb der Kirche diskutiert 
werden: der Zölibat, die Frauenfrage und die Frauenordination, die Folgen der Enzyklika 
Humanae vitae, der Umgang mit Wiederverheirateten. 2006, zwei Jahre nach seinem Tod, 
erschien die deutsche Fassung eines Buches, das zuvor auf Englisch erschienen war: Offen 
für Gott – offen für die Welt.11

König war davon überzeugt, dass »der nächste Papst« die Weihe von in Ehe und Familie 
bewährten Männern ermöglichen werde. Hinsichtlich der Frauenordination sah er zwei 
Hindernisse: die Tradition und die ökumenischen Beziehungen. Das war für ihn aber kein 
Grund, über dieses Thema nicht zu sprechen. Die tiefe Kluft, die zwischen Kirchenvolk und 
Kirchenleitung besteht, verband er mit der 1968 erschienenen Enzyklika Humanae vitae, die 
die Kirche in eine anhaltende Glaubwürdigkeitskrise stürzte. Schließlich war ihm die Freiheit 
der persönlichen Gewissensentscheidung wichtig. Kardinal König hat dieses Thema mit 
Johannes Paul   II. besprochen, doch dieser blieb lieber bei den traditionellen Lösungswegen.

Kardinal König warnte vor zwei Extremen, die für unser Verhältnis zur Mission von 
entscheidender Bedeutung sind:

»Wir dürfen uns nicht durch jene verwirren lassen, die versuchen zu laufen, bevor sie 
gehen können, aber auch nicht durch jene, die, nachdem sie einen zaghaften Schritt 
nach vorn gewagt haben, sich sofort wieder zurückziehen und drei Schritte nach rück-
wärts machen.« (57)

6	� In den Tagen von Papst Franziskus

Weltkirchlich leben wir seit 2013 im Pontifikat von Papst Franziskus. Nach jahrhunderte-
langer Herrschaft italienischer Päpste ist sein Pontifikat das dritte eines nicht-italienischen 
Papstes, und nach zwei europäischen Päpsten, dem Polen Johannes Paul   II. und dem 
Deutschen Benedikt   XVI., ist Papst Franziskus der erste nicht-europäische Papst, ein 
Argentinier mit italienischen Wurzeln. Obwohl ihm niemand nachsagen kann, dass er die 
Lehre der Kirche irgendwo in Frage stellt, wirkt er auf viele Menschen revolutionär. Sein 
Lebensstil unterscheidet sich deutlich von dem seiner Vorgänger, und von Anfang an übt er 
harsche Kritik an einer Kirche, die um sich selbst kreist und die Menschen in ihren Nöten 
immer wieder alleinlässt. Wenn es hier eine Schuldzuweisung gibt, trifft diese vor allem 
die Leitungsgremien der Kirche. Diese Kritik kommt bei ihm von der ersten Stunde seines 
Pontifikats an in immer neuen Varianten zur Sprache  .12



5 Hans Waldenfels 5

/7u den rundideen seliner Verkündigung ehören die Evangelisierung der Welt und
(Jottes Barmherzigkeit. DIe Evangelisierung leuchtet auf 1mM 1Te selner programmatischen
Schrift Evangelii gaudium Mit gaudium erinnert gleichsam die Pastoralkonstitution
Gaudium pf SDES, mıiıt Evangelti Evangelii nuntiandı. [DIie Kirche hat ıne Freudenbotschaft:
S1E kündet VOoO  — der Begegnung mıt dem ın Jesus VOoO  — Nazareth sichtbar gewordenen ott
[Iiese Begegnung mıt Jesus impliziert, WE WIr recht en, 1ne fundamentale
Korrektur des Gottesbildes Denn die eologie 111US5 sich fragen lassen, b S1E nicht viel

ange Jesus vorbei ott entdecken versucht hat!> War der unsichtbare ott nicht
ange VOL em der Allmächtige un als olcher zugleic der Unberechenbare, der her

Furcht als Hoffnung einflöfst? Ware das nicht .3 würde die Rede VOo  _ seliner Barmherzigkeit
kein starkes Echo>WIE WIr augenblicklic wahrnehmen.

In seinem Buch über die Barmherzigkeit pricht Walter Kasper euilic die chwach-
punkte eliner verbreiteten eologie an DIie Neuentdeckung der Barmherzigkeit (Jottes
ist ber weniger ıne gedanklich-intellektuelle als ıne praktische, Leben verändernde
FEinsicht und sollte Zzu » Schlüssel christlichen Lebens« Walter Kasper) werden. Papst
Franziskus seht nicht 1ne Verfeinerung der theologischen JIheorien, schon 200
nicht 1ne Verschärfung der Gesetze, sondern 1m 1C auf Jesus VOo  — Nazareth 1ne
menschenfreundlichere Lebenspraxis. on die wenigen Akzente, die Ende des
Jahres der Barmherzigkeit hinsichtlich der Beichtpraxis ın seInem Apostolischen Schreiben
Misericordia ef m1sera SE unterstreichen das So gibt en Beichtvätern die Vollmacht,
VOoO  — der un der Abtreibung loszusprechen, und erklärt die Beichte bei den Priestern
der Pius-Bruderschaft nicht 11ULE für gültig, sondern für erlaubt15 Solche Entscheidungen
führen natürlich bei denen, die fundamentalistisch die Tradition verstehen un betonen,

WwWeılileln un Rückfragen. Hier ist der Disput untfer €eOLOgen und 1SCNOTE gefordert.
DIie Weltsituation ber ist nicht ın chwarz und Weifß sehen, S1E ist sIaU un bedarf der
Unterscheidung der eister !®

In seinem Verständnis VOoO  — Kirche T1 Franziskus WIE schon UVOo emerkt für
ıne offene un dezentrierte Kirche eın In seinem frühen espräc mıt seinem Ordens-
bruder Antoni1o Spadaro steht der Satz » Man 111US55 gahz untfen anfangen.« * [Das hat
KOonsequenzen bis ın die usübung des Papsttums selbst DIie Omente der Synodalitä
und Subsidiarität erfordern ıne verstärkte Profilierung. Interessant ist, WIE gft Franziskus
nicht VOoO  — der päpstlichen Unfehlbarkeit, sondern VOoO  — der Unfehlbarkeit des Gottesvolkes
spricht‘®. Tatsächlic ist VOoO  — hier AUS ıne Erneuerung un Vertiefung der Diskussion
möglich, die auf dem Ersten Vatikanischen Konzil nicht Ende eführt werden konnte.
Sie ware dringlich, weil nach Vaticanum einer starken Überhöhung der päpstlichen
Unfehlbarkeit gekommen 1Sst. In der Folgezeit en AWar die 1SCNOTE nach ihren Rechten
efragt, doch die Rechte und Möglichkeiten er Getauften sSind für die Praxıs vIielTac.
auf der trecke geblieben. In eliner Zeit, ın der ın der Formulierung VOoO  — Peter Neuner der
SCHAITE: VOTm der Ständekirche angesagt ist"”, sollte die klerikale Autoritat ernsthaft über-
prüft un einem Herrschaftsklerikalismus.  Y der sich SeINES Dienstauftrags nicht bewusst 1st,
FEinhalt eboten werden.

Konkret el sich mier Tragen, WM/AS Vgl. Walter KASPER, Barmherzig- Vgl.dazu Ale Uberlegungen ‚1018
SsiCch 8015 Rlaise Pasca| hınter seölnen Ka Grundbegriff Ades Evangell- Joseph ISENSEE, ISsScChHhe Onflikt-
hneruhmten VWorten » GOTLT Abrahams, UNTIS Schlussel christlichen Lebens, Sreiche der KOooperation meute
‚OL |saaks, Gott Jakobs, mıcht der Freiburg /BaselWien ZuUur rnt- Cooperatio ad malum? [)as moralische
Philosophen Ulale Gelehrten« VAITKTIE) schen Rückbesinnung 19 Rısıke) der Zusammenarbaeit V}} Kır-
verbirgt; Vgl ans VWVAILDEN FELS, Vgl.dazu Gregor HOFF, Fine cChe Uund aal, n Mliıchael N-
Kontextuelle Fundamentaltheologie, Hapstliche Entscheidung LimMIT, BERGER/Walter SCHAUPP (Hg.) Eın
Paderborn 2005, 152T. n DITS Furche 47 (24.11.2016). Pakt mIT dem Bosen? [DIe moralthen-

30 Hans Waldenfels SJ

Zu den Grundideen seiner Verkündigung gehören die Evangelisierung der Welt und 
Gottes Barmherzigkeit. Die Evangelisierung leuchtet auf im Titel seiner programmatischen 
Schrift Evangelii gaudium. Mit gaudium erinnert er gleichsam an die Pastoralkonstitution 
Gaudium et spes, mit Evangelii an Evangelii nuntiandi. Die Kirche hat eine Freudenbotschaft; 
sie kündet von der Begegnung mit dem in Jesus von Nazareth sichtbar gewordenen Gott. 
Diese Begegnung mit Jesus impliziert, wenn wir es recht bedenken, eine fundamentale 
Korrektur des Gottesbildes. Denn die Theologie muss sich fragen lassen, ob sie nicht viel 
zu lange an Jesus vorbei Gott zu entdecken versucht hat  13. War der unsichtbare Gott nicht 
zu lange vor allem der Allmächtige und als solcher zugleich der Unberechenbare, der eher 
Furcht als Hoffnung einflößt? Wäre das nicht so, würde die Rede von seiner Barmherzigkeit 
kein so starkes Echo erzeugen, wie wir es augenblicklich wahrnehmen. 

In seinem Buch über die Barmherzigkeit spricht Walter Kasper deutlich die Schwach-
punkte einer verbreiteten Theologie an  14. Die Neuentdeckung der Barmherzigkeit Gottes 
ist aber weniger eine gedanklich-intellektuelle als eine praktische, unser Leben verändernde 
Einsicht und sollte zum »Schlüssel christlichen Lebens« (Walter Kasper) werden. Papst 
Franziskus geht es nicht um eine Verfeinerung der theologischen Theorien, schon gar 
nicht um eine Verschärfung der Gesetze, sondern im Blick auf Jesus von Nazareth um eine 
menschenfreundlichere Lebenspraxis. Schon die wenigen Akzente, die er am Ende des 
Jahres der Barmherzigkeit hinsichtlich der Beichtpraxis in seinem Apostolischen Schreiben 
Misericordia et misera setzt, unterstreichen das. So gibt er allen Beichtvätern die Vollmacht, 
von der Sünde der Abtreibung loszusprechen, und erklärt die Beichte bei den Priestern 
der Pius-Bruderschaft nicht nur für gültig, sondern für erlaubt  15. Solche Entscheidungen 
führen natürlich bei denen, die fundamentalistisch die Tradition verstehen und betonen, 
zu Zweifeln und Rückfragen. Hier ist der Disput unter Theologen und Bischöfe gefordert. 
Die Weltsituation aber ist nicht in Schwarz und Weiß zu sehen, sie ist grau und bedarf der 
Unterscheidung der Geister  16. 

In seinem Verständnis von Kirche tritt Franziskus – wie schon zuvor bemerkt – für 
eine offene und dezentrierte Kirche ein. In seinem frühen Gespräch mit seinem Ordens-
bruder Antonio Spadaro steht der Satz: »Man muss ganz unten anfangen.«  17 Das hat 
Konsequenzen bis in die Ausübung des Papsttums selbst. Die Momente der Synodalität 
und Subsidiarität erfordern eine verstärkte Profilierung. Interessant ist, wie oft Franziskus 
nicht von der päpstlichen Unfehlbarkeit, sondern von der Unfehlbarkeit des Gottesvolkes 
spricht  18. Tatsächlich ist von hier aus eine Erneuerung und Vertiefung der Diskussion 
möglich, die auf dem Ersten Vatikanischen Konzil nicht zu Ende geführt werden konnte. 
Sie wäre dringlich, weil es nach Vaticanum I zu einer starken Überhöhung der päpstlichen 
Unfehlbarkeit gekommen ist. In der Folgezeit haben zwar die Bischöfe nach ihren Rechten 
gefragt, doch die Rechte und Möglichkeiten aller Getauften sind für die Praxis vielfach 
auf der Strecke geblieben. In einer Zeit, in der in der Formulierung von Peter Neuner der 
Abschied von der Ständekirche angesagt ist  19, sollte die klerikale Autorität ernsthaft über-
prüft und einem Herrschaftsklerikalismus, der sich seines Dienstauftrags nicht bewusst ist, 
Einhalt geboten werden. 

13	 Konkret ließe sich hier fragen, was 
sich bei Blaise Pascal hinter seinen 
berühmten Worten »Gott Abrahams, 
Gott Isaaks, Gott Jakobs, nicht der 
Philosophen und Gelehrten« wirklich 
verbirgt; vgl. Hans Waldenfels, 
Kontextuelle Fundamentaltheologie, 
Paderborn 42005, 152f.

14	 Vgl. Walter Kasper, Barmherzig-
keit. Grundbegriff des Evangeli-
ums – Schlüssel christlichen Lebens, 
Freiburg  /Basel  /Wien 32012, zur kriti-
schen Rückbesinnung v. a. 19-22.
15	 Vgl. dazu Gregor M. Hoff, Eine 
päpstliche Entscheidung am Limit, 
in: Die Furche 47 (24.11.2016).

16	 Vgl. dazu die Überlegungen von 
Joseph Isensee, Ethische Konflikt-
bereiche der Kooperation heute. 
Cooperatio ad malum? Das moralische 
Risiko der Zusammenarbeit von Kir-
che und Staat, in: Michael Rosen
berger / Walter Schaupp (Hg.), Ein 
Pakt mit dem Bösen? Die moraltheo



MissıoOn 17 "andel nach dem /weiten Vatikanischen Konzil 31

Papst Franziskus esteht auf der Subjekthaftigkeit er Getauften. So el ın
Evangelii gaudium I8

» [DDIie Evangelisierung ist Aufgabe der Kirche. Aber dieses Subjekt der Evangelisierung
ist weıt mehr als 1ne organische und hierarchische Institution, da VOL em ein Volk
auf dem Weg ott 1St. (JEWISS handelt sich eın Geheimnis, das ın der Heiligsten
Dreifaltigkeit verwurzelt ist, dessen historisch konkrete Gestalt ber eın pilgerndes und
evangelisierendes Volk 1st, das immer jeden, WE uch notwendigen institutionellen
USAaruc übersteigt.«

DIie Frage, die WIr U1l ın der deutschen Kirche tellen mussen, lautet: Warum folgen WIr
nicht den Anregungen, die U1l der Jetzıge Papst g1 Warum entfernen WIr uUulls VOoO  — den
konkreten Urten, denen Kirche gelebt hat und heute stirht? Warum blockieren WIr den
Sakramenten der Bufe, der Eucharistie, der Krankensalbung den Weg den Menschen,
indem WIr die Bevollmächtigung ZUr pendung auf ıne Gruppe V  . Menschen beschränken,
die ausstirbt und ın ihren Restbeständen überfordert ist ®

ott gibt sich ın die Hände VOoO  — uUulls Menschen. Wie können WwIr da versuchen, ihm den
Weg versperren‘ Wır können nicht den ı. Limotheusbrie 2,4-7/ lesen und verlesen lassen:

» (Jott will, dass alle Menschen geretlte werden und ZUr FErkenntnis der anrner gelangen.
Denn ist ein ott und ein Mittler zwischen ott und den Menschen, Christus Jesus,
der Mensch, der sich selhbst Zzu Ösege für alle dahingegeben hat Davon sollte das
Zeugnis ZUr rechten eit ergehen«

und dann die Türen verschliefsen, die ih den Menschen lassen. Fın egen ist UL,
dass nicht WIr über Gott, sondern ott über U1l verfügt

Verpasster Kalros®

AÄus der griechischen Sprache ist uUulls ein doppeltes Zeitverständnis ekannt Chronos
bezeichnet den messbaren Zeitablauf, WIE ih alle ren anzelgen, Doach aneben gibt
Kkairos, die rechte Zeit, etwas tun ıne Zeit, die kommt und vergeht, die uUulls geschenkt
wird und die WIr verpassch) können.

Als nach dem WUur der Atombombe auf Hiroshima und Nagasaki der japanische
Kalser sSeINE göttliche ellung aufgab und Japans Ideologie zusammenbrach, sahen Manner
WIE Hugo Enomiya-Lassalle un Pedro Arrupe den Kalros gekommen, dem Land ın
der Verbreitung des Christentums Lösungen anzubieten. Damals stromten AUS er Welt
zahlreiche Missionare ın das Lan  a der aufgehenden Sonne. Inzwischen ıst ST1 geworden

diesen Kalros ın apan; ist vorüber.
DIie Frage stellt sich uch bei un Ist die Zeit, ın der estimmte Lösungen der kirchlichen

Krise ıne SC WESCH waren, abgelaufen‘ Wolfgang Beinert schreibt ın einem 1m Oktober
5016 erschienenen Artikel der Stimmen der eif:

ogische | ehre der »Cooperatio ad Vgl.die Belege n VWVALDENFELS, Vgl oter NEUNER, SCHIE ‚1018
malum « Ulale hre Bedeutung heute, | ÖOscht den (jelst mıcht AUS der Ständekirche Plädoyer reine
Mlunster 2015, 12' Anm 11), 75-76; Zur Unfehlbarkelit Theologie Ades Gottesvolkes, Freiburg/

Antonio SPADARÖO 5J, [)as auch VWVALDENFELS, Fundamentalthe- Basel AMlen 2015.
Interview mIT 'aps Franziskus, ng ‚1018 ologie (Anm.13)}, 509-526
Andreas BATLOGG 5J, reiburg
2013, 46

31Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil  

Papst Franziskus besteht auf der Subjekthaftigkeit aller Getauften. So heißt es in  
Evangelii gaudium 111:

»Die Evangelisierung ist Aufgabe der Kirche. Aber dieses Subjekt der Evangelisierung 
ist weit mehr als eine organische und hierarchische Institution, da es vor allem ein Volk 
auf dem Weg zu Gott ist. Gewiss handelt es sich um ein Geheimnis, das in der Heiligsten 
Dreifaltigkeit verwurzelt ist, dessen historisch konkrete Gestalt aber ein pilgerndes und 
evangelisierendes Volk ist, das immer jeden, wenn auch notwendigen institutionellen 
Ausdruck übersteigt.« 

Die Frage, die wir uns in der deutschen Kirche stellen müssen, lautet: Warum folgen wir 
nicht den Anregungen, die uns der jetzige Papst gibt? Warum entfernen wir uns von den 
konkreten Orten, an denen Kirche gelebt hat und heute stirbt? Warum blockieren wir den 
Sakramenten der Buße, der Eucharistie, der Krankensalbung den Weg zu den Menschen, 
indem wir die Bevollmächtigung zur Spendung auf eine Gruppe von Menschen beschränken, 
die ausstirbt und in ihren Restbeständen überfordert ist? 

Gott gibt sich in die Hände von uns Menschen. Wie können wir da versuchen, ihm den 
Weg zu versperren? Wir können nicht den 1.Timotheusbrief 2,4-7 lesen und verlesen lassen:

»Gott will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen. 
Denn es ist ein Gott und ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, Christus Jesus, 
der Mensch, der sich selbst zum Lösegeld für alle dahingegeben hat. Davon sollte das 
Zeugnis zur rechten Zeit ergehen«

und dann die Türen verschließen, die ihn zu den Menschen lassen. Ein Segen ist es nur, 
dass nicht wir über Gott, sondern Gott über uns verfügt.

7	� Verpasster Kairos? 

Aus der griechischen Sprache ist uns ein doppeltes Zeitverständnis bekannt. Chronos 
bezeichnet den messbaren Zeitablauf, wie ihn alle Uhren anzeigen. Doch daneben gibt es 
kairos, die rechte Zeit, etwas zu tun – eine Zeit, die kommt und vergeht, die uns geschenkt 
wird und die wir verpassen können. 

Als nach dem Abwurf der Atombombe auf Hiroshima und Nagasaki der japanische 
Kaiser seine göttliche Stellung aufgab und Japans Ideologie zusammenbrach, sahen Männer 
wie P. Hugo Enomiya-Lassalle und P. Pedro Arrupe den Kairos gekommen, dem Land in 
der Verbreitung des Christentums Lösungen anzubieten. Damals strömten aus aller Welt 
zahlreiche Missionare in das Land der aufgehenden Sonne. Inzwischen ist es still geworden 
um diesen Kairos in Japan; er ist vorüber.

Die Frage stellt sich auch bei uns: Ist die Zeit, in der bestimmte Lösungen der kirchlichen 
Krise eine Hilfe gewesen wären, abgelaufen? Wolfgang Beinert schreibt in einem im Oktober 
2016 erschienenen Artikel der Stimmen der Zeit:

logische Lehre der »cooperatio ad 
malum« und ihre Bedeutung heute, 
Münster 2015, 125-152. 
17	 Antonio Spadaro SJ, Das 
Interview mit Papst Franziskus, hg. von 
Andreas R. Batlogg SJ, Freiburg 
2013, 48

18	 Vgl. die Belege in Waldenfels, 
Löscht den Geist nicht aus 
(Anm. 11), 75-78; zur Unfehlbarkeit 
auch Waldenfels, Fundamentalthe
ologie (Anm.13), 509-526. 

19	 Vgl. Peter Neuner, Abschied von 
der Ständekirche. Plädoyer für eine 
Theologie des Gottesvolkes, Freiburg  /
Basel  /Wien 2015.



5 Hans Waldenfels 5

»Ich kenne 200 nicht wenige Maänner, die das Zeug Zzu Gemeindeleiter en und
ntellektuel und spirituell nicht we1t V  _ den Standards entfernt sind, die füır die Priester-
amtskandidaten ın den emiıinaren gelten. Sie liefsen sich flr diese Aufgabe uch
gewinnen. Manche dieser Manner en ne. kur S1E träfe das nicht mehr och
ist das Zeitfenster ffen Man kann nicht übersehen: Es SchliE sich angsam. elche
Chancen sich dann noch für 1ne Ze1t- und sachgerechte Pastoral bieten, steht, nach
menschlichem Ermessen, da in.«20

[Das Zeitfenster SCcCAhULE sich, das el der Kalros ist bald 1n Man kann uch CI
Wır sSind abei,; den Kalros veErpassch.

Vielerorts wird heute ın Deutschland nach dem Zukunftsbild der Kirche esucht.
Menschen werden efragt, WdS S1E VOoO  — den Kirchen erwarten. ugleic. arranglert 111A111

sich mıt dem Mangel. Offtfensichtlich merkt 111A111 nicht, dass VvIelITaAaC. die alschen Fragen
geste werden.

Musste 111A111 nicht fragen: Was bringt die Kirche? Was ist ihr Auftrag® elche OTSCHa:
hat S1E über alle Zeiten hinweg der Welt anzubieten, weilche OTSCHa: für die heutige
Menschheit? Wer sind wirklich die Boten des Evangeliums? Wie kommt C dass Menschen
sich ın Lateinamerika un Afrika aufserhalb der etablierten Kirchen mehr für Christus
begeistern lassen als bei uns® FErleben WIr die Kirche noch als (Jrt der Befreiung un der
Freiheit, als (Jrt der Freude und der geschwisterlicher Offenheit?

Es wird Zeit, dass die Diener der Kirche wieder als Diener ın Erscheinung Ttrefen Dazu
ist erforderlich, dass die Macht  tspiele, die sich VvIeITAC. hinter ihrer Autoritätsausübung
verbergen, Ende gehen

Dach selbst WE für estimmte Lösungen der Kalros verpasst seın ollte, €1 das nicht,
dass die Sendung der Kirche Ende 1St. Wohl kommt darauf. dass WITF, WIE Papst
Franziskus Ul mahnt, den 1C aufdie Miıtte UNSCIECS aubens nicht verlieren. Was macht

für einen Sinn, WE Jungst ein deutscher Generalvikar sich für 1ne Ausweltung des
muslimischen Religionsunterrichts einsetzt, doch nicht merkt, WIE den christlichen
Religionsunterricht esTE ist ®

Jesus VOoO  — Nazareth Walr kein Mannn der Bücher. Wır egegnen ihm als einem Mannn
auf den trafsen der Welt, untfer Menschen, die ih als heilenden Mannn erleben, der den
Menschen zusah, ihnen zuhörte und dann das richtige Wort fand un die richtige Tat voll-
rachte Jesu Leben wurde ZUr Wegweilsung Zzu wahren Leben ın ülle, und das über Se1INE
Tötung Kreuz hinaus. Seine Gegenwart erkennen Menschen bis ın 1ISETTI Gegenwart,
und bei em Streit, der ın der Welt herrscht, entdecken S1E ın ihm immer ICU, WdS Liebe,
Versöhnung und Barmherzigkeit el

DIie Kirche ist nach den Eingangsworten der Kirchenkonstitution Lumen gentfium
»IN Christus gleichsam das Sakrament, das el Zeichen un Werkzeug für die innıgste
Vereinigung mıt ott WIE für die FEinheit der aNzZeEN Menschheit « [Dieses srundlegende
Zeichen entfaltet sich ın einer 1e174 VOoO  — Zeichen und ın den Sakramenten. [)ass die
Sakramente uch ın Zukunft VOIlksna angeboten und gespendet werden können, musste
ıne ernste orge der Hırten Se1IN. Sie duürfen dem göttlichen uftrag nicht 1m Weg stehen.
1e menr 111USS Un en eın nliegen se1IN, dass die Kirche als N: Zeichen der Umkehr
und der Erneuerungelt21 d  N

Vgl. Wolfgang BEINERT, 21 Maeine Maırnzer Racde Undet sich n
Priestermangel Uund Pfarreienstruktur, arwelnterter FOörm n meInem
n S1Z 778 2016 095-705. Buch ans VVALDENFELS, VWann, W/ATrIN

Nicht Jetzt? 'aps Franzıskus Ulale SOINE
Ockrulfe Ale Kirche, Kavalaer ZU1 /

32 Hans Waldenfels SJ

»Ich kenne gar nicht so wenige Männer, die das Zeug zum Gemeindeleiter haben und 
intellektuell und spirituell nicht weit von den Standards entfernt sind, die für die Priester-
amtskandidaten in den Seminaren gelten. Sie ließen sich für diese Aufgabe auch 
gewinnen. Manche dieser Männer haben Söhne. Für sie träfe das nicht mehr zu. Noch 
ist das Zeitfenster offen. Man kann es nicht übersehen: Es schließt sich langsam. Welche 
Chancen sich dann noch für eine zeit- und sachgerechte Pastoral bieten, steht, nach 
menschlichem Ermessen, dahin.«  20

Das Zeitfenster schließt sich, das heißt: der Kairos ist bald dahin. Man kann auch sagen: 
Wir sind dabei, den Kairos zu verpassen.

Vielerorts wird heute in Deutschland nach dem Zukunftsbild der Kirche gesucht. 
Menschen werden gefragt, was sie von den Kirchen erwarten. Zugleich arrangiert man 
sich mit dem Mangel. Offensichtlich merkt man nicht, dass vielfach die falschen Fragen 
gestellt werden.

Müsste man nicht fragen: Was bringt die Kirche? Was ist ihr Auftrag? Welche Botschaft 
hat sie über alle Zeiten hinweg der Welt anzubieten, welche Botschaft für die heutige 
Menschheit? Wer sind wirklich die Boten des Evangeliums? Wie kommt es, dass Menschen 
sich in Lateinamerika und Afrika außerhalb der etablierten Kirchen mehr für Christus 
begeistern lassen als bei uns? Erleben wir die Kirche noch als Ort der Befreiung und der 
Freiheit, als Ort der Freude und der geschwisterlicher Offenheit? 

Es wird Zeit, dass die Diener der Kirche wieder als Diener in Erscheinung treten. Dazu 
ist erforderlich, dass die Machtspiele, die sich vielfach hinter ihrer Autoritätsausübung 
verbergen, zu Ende gehen. 

Doch selbst wenn für bestimmte Lösungen der Kairos verpasst sein sollte, heißt das nicht, 
dass die Sendung der Kirche am Ende ist. Wohl kommt es darauf an, dass wir, wie Papst 
Franziskus uns mahnt, den Blick auf die Mitte unseres Glaubens nicht verlieren. Was macht 
es für einen Sinn, wenn jüngst ein deutscher Generalvikar sich für eine Ausweitung des 
muslimischen Religionsunterrichts einsetzt, doch nicht merkt, wie es um den christlichen 
Religionsunterricht bestellt ist? 

Jesus von Nazareth war kein Mann der Bücher. Wir begegnen ihm als einem Mann 
auf den Straßen der Welt, unter Menschen, die ihn als heilenden Mann erleben, der den 
Menschen zusah, ihnen zuhörte und dann das richtige Wort fand und die richtige Tat voll-
brachte. Jesu Leben wurde zur Wegweisung zum wahren Leben in Fülle, und das über seine 
Tötung am Kreuz hinaus. Seine Gegenwart erkennen Menschen bis in unsern Gegenwart, 
und bei allem Streit, der in der Welt herrscht, entdecken sie in ihm immer neu, was Liebe, 
Versöhnung und Barmherzigkeit heißt. 

Die Kirche ist nach den Eingangsworten der Kirchenkonstitution Lumen gentium 
»in Christus gleichsam das Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste 
Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit.« Dieses grundlegende 
Zeichen entfaltet sich in einer Vielzahl von Zeichen und in den Sakramenten. Dass die 
Sakramente auch in Zukunft volksnah angeboten und gespendet werden können, müsste 
eine ernste Sorge der Hirten sein. Sie dürfen dem göttlichen Auftrag nicht im Weg stehen. 
Vielmehr muss es uns allen ein Anliegen sein, dass die Kirche als ganze Zeichen der Umkehr 
und der Erneuerung bleibt.21� A

20	 Vgl. Wolfgang Beinert, 
Priestermangel und Pfarreienstruktur, 
in: StZ 228 (2016) 695-705.

21	 Meine Mainzer Rede findet sich in 
erweiterter Form in meinem neuen 
Buch: Hans Waldenfels, Wann, wenn 
nicht jetzt? Papst Franziskus und seine 
Weckrufe an die Kirche, Kevelaer 2017.



1SS10N 1n Zeiten
der Interkulturalität
Vo  - Franz Gmainer-Pranzl

STrac SumarıoZusammenfassung
Nach cder Krıse Cder Mlıssions- er the YCIISIS OT the Issıon Despues e E »CIISIS de E CHSIS
KrTIS@ « 1st christliche Issiıon CNSIS, < Christian MissionNary e E misiön«‚ E mısion CIIS-
unwelgerlich nterkulturell UYC- Wwork has nevitably Hecome tana NOYy nevitablemente
Wworden. [)as Konzept » Inter- ntercultural The concept OT ntercultural. E concepito de
Kulturalıtat « unterscheide Sich »IM arculturalism < Cıllers Irom »Interculturalıda < cıterencia
VT1 ran deskriptiver Multikultu- nure!l descriptive multicultural- el concepito meramente C(es-
'alıtat UNG alner cillerenzlaosen ISM and Irom UndIıTierenti- criptivo de multiculturalidana
Transkulturali:tat Uurc| seInen atenc transculturalısm rasult e UTa ransculturalıda ndıTe-
kommunNIkatıven nspruch, Cder OT I ComMUNICATIVE claım that rencliada traves de ambı-

clion comuntIcatıva, UG U -Austausch Uund Anerkennung UT  5 exchange and
zwischen Menschen AU$S Imter- acceptlance Deople Irom HOTG ] ntercambıo y el
schiedlichen Kulturellen Fadılio- Cilferent cultura|l tradıtions recaonaocCIMIeNtA Onitre
a VOraussetzt nterkulturelle e cıterentes tradiıcıones cultu-»In arcultural MissionNary actıv-
Mlıssion« 1st Hereaıts n den Ity« IS already SKEICNE: QUT In rales. » Mısion ntercultural«
Ookumenten Cdes Zwverten \atı- the Ocuments OT the Second algo UG Y STa DbergeNado
Kkanıschen Konzıls vorgezeich- Vatıcan Councıl through 195 Ocumentoas el Concıilio
nel Uurc| InNe Dezentrierung < »decentralization < OT the alıcano traves e E »Ces-
Cder Kirche, CJe artızı- Church Hartiıcıpation n the IıTe centralızacıon« de E Iglesia, E
Hation en Cder Menschen, OT the Deople the STANCE OT Harticıpacion E VICa de 1as
CJe Haltung cder Kathaolızıtat als catholicıty »alternatıve MNaSs, E ctituc de E catalı-
»alternatıve Globalitat«, InNe globalıty, < translation DE- CI ( (JITIO »globaliıdac alter-
Kompetenz cder Ubersetzung ence, and Dilgrimage Natıva«, UT1cq competencia de E
Uund CJe Pilgerschaft als Ine atoplan VWaY OT IıTe Hom P traduccion y el peregrinar ( (JITIO
| ehbenstiorm cder Atople. Silı CJe the Tollowing challenges arlse UTa Torma de VICa e E atopla.
Missionstheologite ergibt Sich Tor the e0109Yy OT ISSION: Para E eologla de E mision,
Cdaraus dıe Herausforderung, cooperate ıth SOCIa| 1110 VEe- desprenden de o 195 £5S3alIl05s5
mıt cO7Z7lalen ewegungen MenTtSs and Wwork In Inter- e ( (}[1 mMOovımıentas
kKooperleren UNG interalsziplinar discıplinary WdY, Dercelve SOCIales de rabajar e Torma

arbeiten, Migration als /Zel- migration SIgn OT the times, nteralsciplinaria, de nercibir E
chen Cder /Zalt wahrzunehmen, develop sharper nrofile migracion ( (JITIO SIgNO e 195
an deutlicheres Profil agalnst right-wing Dopulist tiempos, e desarrollar DerTIl
rechtspopulistische BDEWEgUN- movementTs, and wıth Van- Mas claro Ccontra MOövımılentas
YETN antwıckeln Uund (mıit gehti gaudiıum AQ) advocate Dopulistas e derechas (con
Evangelti gaudium AQ) Tur Ine »Dattered«, Hu Vıtal e0l09y. Evangeh gaudiıum AQ) de abo-
»verbeulte «, aber jebendige Keywords UT HOT UT1cq eologla »accıden-

IssıonTheologie oladieren. tada M HOT O 1Va
Schlüsselbegriffe nterculturalism Conceptos claves

Issiıon globalıty Mısion
nterkulturalıtat catholicıty nterculturalidaca
Globalıtat Seconda Vatıcan Councıl Globalidac
Kathaolızıtat Catolicıda
Zwvaertes Vatiıkanısches Concıilio allıcano
Konzıl

z 10  S Jahrgang 2017 55 -45

Mission in Zeiten  
der Interkulturalität
von Franz Gmainer-Pranzl

Zusammenfassung
Nach der »Krise der Missions-
krise« ist christliche Mission 
unweigerlich interkulturell ge
worden. Das Konzept »Inter
kulturalität« unterscheidet sich 
von rein deskriptiver Multikultu-
ralität und einer differenzlosen 
Transkulturalität durch seinen 
kommunikativen Anspruch, der 
Austausch und Anerkennung 
zwischen Menschen aus unter-
schiedlichen kulturellen Traditio-
nen voraussetzt. »Interkulturelle 
Mission« ist bereits in den 
Dokumenten des Zweiten Vati-
kanischen Konzils vorgezeich-
net: durch eine »Dezentrierung« 
der Kirche, die Partizi- 
pation am Leben der Menschen, 
die Haltung der Katholizität als 
»alternative Globalität«, eine 
Kompetenz der Übersetzung 
und die Pilgerschaft als eine 
Lebensform der Atopie. Für die 
Missionstheologie ergibt sich 
daraus die Herausforderung, 
mit sozialen Bewegungen zu 
kooperieren und interdisziplinär 
zu arbeiten, Migration als Zei-
chen der Zeit wahrzunehmen, 
ein deutlicheres Profil gegen 
rechtspopulistische Bewegun-
gen zu entwickeln und (mit 
Evangelii gaudium 49) für eine 
»verbeulte«, aber lebendige 
Theologie zu plädieren.
Schlüsselbegriffe

BB Mission
BB Interkulturalität
BB Globalität
BB Katholizität
BB �Zweites Vatikanisches  
Konzil

Abstract
After the »crisis of the mission 
crisis,« Christian missionary 
work has inevitably become 
intercultural. The concept of 
»interculturalism« differs from 
purely descriptive multicultural-
ism and from an undifferenti-
ated transculturalism as a result 
of its communicative claim that 
presupposes an exchange and 
acceptance among people from 
different cultural traditions. 
»Intercultural missionary activ-
ity« is already sketched out in 
the documents of the Second 
Vatican Council through a 
»decentralization« of the 
Church, participation in the life 
of the people, the stance of 
catholicity as an »alternative 
globality,« translation compe-
tence, and pilgrimage as an 
atopian way of life. From these 
the following challenges arise 
for the theology of mission: to 
cooperate with social move-
ments and to work in an inter-
disciplinary way, to perceive 
migration as a sign of the times, 
to develop a sharper profile 
against right-wing populist 
movements, and (with Evan-
gelii gaudium 49) to advocate a 
»battered«, but vital theology.
Keywords

BB mission
BB interculturalism
BB globality
BB catholicity
BB Second Vatican Council

Sumario
Después de la »crisis de la crisis 
de la misión«, la misión cris-
tiana es hoy inevitablemente 
intercultural. El concepto de 
»interculturalidad« se diferencia 
del concepto meramente des-
criptivo de multiculturalidad y 
de una transculturalidad indife-
renciada a través de su ambi-
ción comunicativa, que presu-
pone el intercambio y el 
reconocimiento entre personas 
de diferentes tradiciones cultu-
rales. »Misión intercultural« es 
algo que ya está pergeñado en 
los documentos del Concilio 
Vaticano II: a través de la »des-
centralización« de la Iglesia, la 
participación en la vida de las 
personas, la actitud de la catoli-
cidad como »globalidad alter-
nativa«, una competencia de la 
traducción y el peregrinar como 
una forma de vida de la atopía. 
Para la teología de la misión, se 
desprenden de ello los desafíos 
de cooperar con movimientos 
sociales y de trabajar de forma 
interdisciplinaria, de percibir la 
migración como un signo de los 
tiempos, de desarrollar un perfil 
más claro contra movimientos 
populistas de derechas y (con 
Evangelii gaudium 49) de abo-
gar por una teología »acciden-
tada«, pero viva.
Conceptos claves

BB Misión
BB Interculturalidad
BB Globalidad
BB Catolicidad
BB Concilio Vaticano II

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 33 -45



Franz Gmainer-Pranz!

1e CArıSTUliche Miıssion Walr bekanntlich se1it Miıtte des 20. Jahrhunderts VOoO  — einer
Krise epragt, die ihre Ursache VOL em ın der Entkolonialisierung ın vielen

asiatischen und afrikanischen Ländern und ın der selbstkritischen Auseinander-
setzung mıt der kirchlichen Missionsgeschichte (genauer gesagt mıt der Allianz VOoO  —

Kolonialisierung un Missionierung”) hatte DIie Miıssion der Kirchen wurde als religiöse
Indoktrination, kulturelle Entfremdung und koloniale Strategie empfunden, die Rede VOo  —

» VMl1ission« regelrecht als Tabu empfunden. » Damals hatte die Mission Probleme, heute ist
S1E selhbst Zzu Problem geworden«“, autete die bekannte, VvIeITAC. Zzıuerte Aussage Walter
Freytags 1m Kontext der Weltmissionskonferenz ın ana kurz nach der Unabhängigkeit
des Landes. [)ass Mission Problem geworden« WAdl, bedeutete: S1E SE1 die
Kritik als Teil des kolonialen rojekts entlarvt. DIie Schlusserklärung der Gründungskon-
feren7z der Öökumenischen Vereinigung V  — Theologinnen und €Ologen AUS dem globalen
enW die 1m August 1976 ın Daressalam verabschiedet wurde, rachte die
Problemlage auf den Punkt Auf der einen Seite wurden die Mühen und der persönliche
Finsatz vieler Missionarınnen un Missionare gewürdigt, auf der anderen Seite ber uch
festgehalten, dass »dclie Missionare den geschichtlichen Zweideutigkeiten ihrer Situation
nicht entgehen«" konnten. fwar strebten 1E den Kolonialismus als olchen nicht cl hielten
ihn ber flır ein Werkzeug 1m [Dienst der Evangelisierung. In Wirklic  eit aber, betont das
Dokument, Walr umgekehrt: DIie Verkündigung des Evangeliums wurde einem Mittel,

kulturellen und politischen Widerstand die Kolonialmacht rechen
AÄus heutiger 1C. erscheint die Missionskritik, WIE S1E se1t den 1950er /60er Jahren VCI-

stärkt artikuliert wurde, als wichtige und notwendige ärungs- und Korrekturphase, ber
nicht als Ende der kirchlichen Miss1ion. Bereıits Ende des Jahrhunderts zeichnete
sich die auf den ersten 1C paradoxe Entwicklung ab, dass die Missionskrise selhbst ın
die Krise gerlet. DIie durchaus berechtigte und kathartische Kritik eINeEs eurozentrischen
und kolonialen Missionschristentums erwIies sich insofern selhbst als »westlich« epragt,
als ZU einen die Ortskirchen 1m gloDbalen en vermehrt selhbst missionarisch aglerten,
indem S1E gahz konkret Ordensfrauen und Priester für die Verkündigung, Pastoral un
so7iale Arbeit ın andere Länder aussandten,“ und zu. anderen ın FEuropa und Nordamerika
nichtchristliche Religionen ihre missionarische Tätigkeit entfalteten,” ber uch CArısiliche
Missionarınnen und Missionare auf den Plan TIraten. [)as Schlagwort der »TEVEIS! MISSION«
markiert einen Umbruch, der die Tabuisierung der Mission uUurc 1ne TICUEC Vitalität und
interkulturel wirksame korm VOoO  — Miıssion ablöste, die noch VOL wenigen Jahrzehnten für
unmöglich gehalten worden ware.

Gegenwärtige Plädoyers für » VMission ın Zeiten der Interkulturalität« erfolgen ın einer
eit »nach der Krise der Missionskrise«, gewissermaßen zwischen früherem Tabu und

DDiese » A Janz« WAAT mHekanntlıc| Franz-Joseph POST /Thomas KUSTER / Schlusserklärung der Konferenz
"Mallalz totale; a gab FOöormen WC}7] Clemens SORGENFREY Europa WC}7] NDaressalam 1976, n VOon ‚OL

reden m KONTEXT der Armut. Doku-Mission, 015 denen Hand n Hand mIT Ubersee Historische Studien, 14}
den Kolonia enorden 71 - Mlunster 2004 der Okumenischen Vereinigung
gearbeitet wurde, ahber auch MAISSIO- P \Whalter FREYTAG, Strukturwandel WC}7] Dritte-Welt-Theologinnen
Nare, Ale N! den Kolonljalen enorden der westlichen Mıssionen 1958 Uund -Theologen 1  0-19 (TDW 26),
n Chwere Konflikte gerieten. /um n DERS., Readen Ulale Aufsätze, ng reiburg Br.1999, 33-40, mıer 34
Verhältnis V}} Mlıssion Ulale Kolonia- WC}7] Jan -K  z ELINK /Hans Jochen Vagl. Eloy DIS FUENTE,
ISMUS nsgesamt Vgl Ors RUN DERK, MIARG ULL ( Theologische Büucherel. Mlıssionarie' TIrom Fast VVast and
Christliche Heilsbotscha Ulale WOIT- Neudrucke Ulale RBearichte AUS derm TIrom South North Integration and
lche Mlacht. Studien zu Verhält- 20. Jahrhundert, 13), Tell Muünchen Interaction n Europe, n L azar 1ı
MNIS V}} Mlıssion Ulale Keolonlaliısmus. 1961,111-120, mler 111. STANISLAUS VD /Martın UJEFFING 5[}
Gesammelte Aufsätze, ng V}} (Hg.)} Intercultura| MiIssion, Vol 1,

Sankt Augustin/New Yallal 2015,
215724

34 Franz Gmainer-Pranzl

ie christliche Mission war bekanntlich seit Mitte des 20. Jahrhunderts von einer 
Krise geprägt, die ihre Ursache vor allem in der Entkolonialisierung in vielen 

asiatischen und afrikanischen Ländern und in der selbstkritischen Auseinander
setzung mit der kirchlichen Missionsgeschichte (genauer gesagt: mit der Allianz von 
Kolonialisierung und Missionierung  1) hatte. Die Mission der Kirchen wurde als religiöse 
Indoktrination, kulturelle Entfremdung und koloniale Strategie empfunden, die Rede von 
»Mission« regelrecht als Tabu empfunden. »Damals hatte die Mission Probleme, heute ist 
sie selbst zum Problem geworden«  2, lautete die bekannte, vielfach zitierte Aussage Walter 
Freytags im Kontext der Weltmissionskonferenz in Ghana kurz nach der Unabhängigkeit 
des Landes. Dass Mission »zum Problem geworden« war, bedeutete: sie sei – so die 
Kritik – als Teil des kolonialen Projekts entlarvt. Die Schlusserklärung der Gründungskon-
ferenz der ökumenischen Vereinigung von Theologinnen und Theologen aus dem globalen 
Süden (EATWOT), die im August 1976 in Daressalam verabschiedet wurde, brachte die 
Problemlage auf den Punkt: Auf der einen Seite wurden die Mühen und der persönliche 
Einsatz vieler Missionarinnen und Missionare gewürdigt, auf der anderen Seite aber auch 
festgehalten, dass »die Missionare den geschichtlichen Zweideutigkeiten ihrer Situation 
nicht entgehen«  3 konnten. Zwar strebten sie den Kolonialismus als solchen nicht an, hielten 
ihn aber für ein Werkzeug im Dienst der Evangelisierung. In Wirklichkeit aber, betont das 
Dokument, war es umgekehrt: Die Verkündigung des Evangeliums wurde zu einem Mittel, 
um kulturellen und politischen Widerstand gegen die Kolonialmacht zu brechen.

Aus heutiger Sicht erscheint die Missionskritik, wie sie seit den 1950er  /60er Jahren ver-
stärkt artikuliert wurde, als wichtige und notwendige Klärungs- und Korrekturphase, aber 
nicht als Ende der kirchlichen Mission. Bereits gegen Ende des 20. Jahrhunderts zeichnete 
sich die – auf den ersten Blick paradoxe – Entwicklung ab, dass die Missionskrise selbst in 
die Krise geriet. Die – durchaus berechtigte und kathartische – Kritik eines eurozentrischen 
und kolonialen Missionschristentums erwies sich insofern selbst als »westlich« geprägt, 
als zum einen die Ortskirchen im globalen Süden vermehrt selbst missionarisch agierten, 
indem sie ganz konkret Ordensfrauen und Priester für die Verkündigung, Pastoral und 
soziale Arbeit in andere Länder aussandten,4 und zum anderen in Europa und Nordamerika 
nichtchristliche Religionen ihre missionarische Tätigkeit entfalteten,5 aber auch christliche 
Missionarinnen und Missionare auf den Plan traten. Das Schlagwort der »reverse mission«  6 
markiert einen Umbruch, der die Tabuisierung der Mission durch eine neue Vitalität und 
interkulturell wirksame Form von Mission ablöste, die noch vor wenigen Jahrzehnten für 
unmöglich gehalten worden wäre.

Gegenwärtige Plädoyers für »Mission in Zeiten der Interkulturalität« erfolgen in einer 
Zeit »nach der Krise der Missionskrise«, gewissermaßen zwischen früherem Tabu und 

1	 Diese »Allianz« war bekanntlich 
keine totale; es gab Formen von 
Mission, bei denen Hand in Hand mit 
den Kolonialbehörden zusammen-
gearbeitet wurde, aber auch Missio-
nare, die mit den kolonialen Behörden 
in schwere Konflikte gerieten. – Zum 
Verhältnis von Mission und Kolonia- 
lismus insgesamt vgl. Horst Gründer, 
Christliche Heilsbotschaft und welt-
liche Macht. Studien zum Verhält- 
nis von Mission und Kolonialismus. 
Gesammelte Aufsätze, hg. von  
 
 

Franz-Joseph Post / Thomas Küster /  
Clemens Sorgenfrey (Europa –  
Übersee. Historische Studien, 14), 
Münster 2004.
2	 Walter Freytag, Strukturwandel 
der westlichen Missionen (1958),  
in: ders., Reden und Aufsätze, hg. 
von Jan Hermelink / Hans Jochen 
Margull (Theologische Bücherei. 
Neudrucke und Berichte aus dem 
20. Jahrhundert, 13), Teil I, München 
1961, 111-120, hier 111.

3	 Schlusserklärung der Konferenz 
von Daressalam 1976, in: Von Gott 
reden im Kontext der Armut. Doku
mente der Ökumenischen Vereinigung 
von Dritte-Welt-Theologinnen 
und -Theologen 1976-1996 (TDW 26), 
Freiburg i. Br. 1999, 33-46, hier 39.
4	 Vgl. Eloy Bueno de la Fuente, 
Missionaries from East to West and 
from South to North. Integration and 
Interaction in Europe, in: Lazar T.  
Stanislaus SVD / Martin Ueffing SVD 
(Hg.), Intercultural Mission, Vol. II, 
Sankt Augustin  /New Delhi 2015,  
215-227.



MissıoOn ıIn Peiten der Interkulturalitäat 35

Konjunktur. SO richtig die Wiederentdeckung des srundlegend missionarischen
Charakters der (Welt-)Kirche nicht zuletzt urc das / weite Vatikanische Konzil WAdl,

schr sSind mıt Bezug auf den gegenwartigen missionarischen Enthusiasmus ın eologie
und Kirche die (Gelster unterscheiden und manche Begriffe und Vorverständnisse

klären. » Interkulturelle MI1SSION« soll keine Parole eliner Institution se1nN, die sich
unreflektiert VOoO  — einer ogl der Expansion leiten lässt, sondern USAaruc eINes gesell-
schaftlich sensiblen und theologisc anspruchsvollen Verständnisses V  - kirchlichem Leben
»IM der Welt dieser Peit« VOL em ber 1ne Haltung, ın der etwas VOoO  — der Dynamik des
Evangeliums erfahrbar wird In diesem ınn soll (1) das Konzept » Interkulturalität« einer
kritischen Revision unterzogen werden, (2) »interkulturelle MI1SSION« als ein eschehen
Wahrgenommen werden, das mıt kirchlichen Grundvollzügen zusammenhängt, und (3) ın
dieser Perspektive » M1ISSION« als Lebensform der Kirche rekonstruiert werden.

»Interkulturalität« eın Konzept ın der Krıse?

Wenige Begriffe en ın den VEITSANSCHECN Jahrzehnten ıne derartige Konjunktur
erlebt WIE » Interkulturalität«. Wissenschaftsdisziplinen, Initiativen, Institutionen und
persönliche Haltungen werden als »interkulturell« bezeichnet. » Interkulturalitäat ist eINeEs
der typischen Charakteristika der Gegenwart«’, el einleitend ın einer der vielen
Publikationen dieser TIhematik. Der Begriff »interkulturell« ist allerdings nicht 11ULE

als Reaktion auf die Erfahrung VOoO  — gesellschaftlicher Pluralisierung un internationaler
Globalisierung verstehen, sondern 11 uch als Signal für Weltoffenhei un Lern-
bereitscha: verstanden werden ® Interkulturel! denken, lernen un handeln SE1 emnach
als Fähigkeit aufzufassen, mıt Menschen AUS anderen kulturellen Traditionen reziproke
Begegnungs-, Kommunikations- und Lernprozesse eröffnen. Was »interkulturell« ın
einem prazliseren ınn bedeuten könnte, wird deutlicher, WEn dieses Konzept VOo  - anderen
Positionen abgegrenzt wird

+ Von Multikulturalitat unterscheidet sich Interkulturalität urc ihre explizite Bezug-
nahme aufMenschen AUS anderen kulturellen Lebenskontexten. Während Multikulturalität
eın deskriptiv die Pluralität kultureller Traditionen konstatiert, strebt Interkulturalität nach
Austausch und Beziehung über kulturelle Differenzen hinweg. Multikulturalität ist SCNIIIC
eın Faktum und hat nichts miıt einer estimmten gesellschaftspolitischen Uption tun; VOo  .

er geht die Polemik rechtspopulistischer Bewegungen, die » Multi-Kulti« MO
machen, völlig 1Ns Leere? Multikulturalität könnte vielmehr 10324 als Konsequenz rechter
Politik angesehen werden, insofern Angehörige unterschiedlicher Gruppen gleichsam ın

D Vgl Interkulturelle Theologle. Z alt- n Interkulturelle Theologie. Zeitschrift Vgl.etwa Ale Dehatte Uber »ınter-
Cchrıift Tur MIlssionswissenschaft 30 fur Miissionswissenschaft 37 (2011) Kulturelle Bildung « 8151 eorgN-
3/2012) mIT dem Themenschwerpunkt 5/71/4, mier 169 Vgl.die Kritische H HIM E Einführung n allz Interkultu-
»»>Challenging MAISSIONSE Religiöse Stellungnahme ‚1018 Andreas HEUSER, rolle Pädagogık, Darmstadt
Ausbreitungsstrategien 015 Musiimen, »Umkehrmission C4 Vom Abgesang 197-715/
Hindus, Budahisten Uund Christen «. INes Mythos m Treppenhaus migra- C Vgl.etwa Stefan LUFT, SCHIE
T (Gjemennt st damlıt allz Umkenr torischer Okumene, n Interkulturelle WC}7] MAultikult!. VVege AUS der Inte-
(»reverse«) der tradıtionellien Ausrich- Theologie. Zeitschrift Tur MAISSIONS- grationskrise, Gräfelfing 2007, der
LUNg der Mlıssion \VC}| Norden n den w/iSsenNnschaflt Ad 2016 reinen » Ahschles \VC}| MMAultikultu-
Suden; ge!  W  ] kommen MAISSIO- Mlonika KIRLOSKAR-STEINBACH / rallsmus« ebd., 375) olädier
marnınnen Ulale Mlıssionare aus dem ıta I)HARAM PAIL-FRICK/MInou
globalen Suden mach EuUropa Ulale FRIELE, Einleitung, n DIES (Hg.) DITS
Nordamerika; vgl Klaus HOCK, 'a- Interkulturalitätsdehbatte | eIL- Ulale
tion, Mlıssion Ulale ehristliche Glaubens- Streitbegriffe, reiburg Br ‚1572
verbreitung: Ausgewählte Aspekte, hler 13

35Mission in Zeiten der Interkulturalität 

neuer Konjunktur. So richtig die Wiederentdeckung des grundlegend missionarischen 
Charakters der (Welt-)Kirche – nicht zuletzt durch das Zweite Vatikanische Konzil – war, 
so sehr sind mit Bezug auf den gegenwärtigen missionarischen Enthusiasmus in Theologie 
und Kirche die Geister zu unterscheiden – und manche Begriffe und Vorverständnisse 
zu klären. »Interkulturelle Mission« soll keine Parole einer Institution sein, die sich 
unreflektiert von einer Logik der Expansion leiten lässt, sondern Ausdruck eines gesell-
schaftlich sensiblen und theologisch anspruchsvollen Verständnisses von kirchlichem Leben 
»in der Welt dieser Zeit« – vor allem aber eine Haltung, in der etwas von der Dynamik des 
Evangeliums erfahrbar wird. In diesem Sinn soll (1) das Konzept »Interkulturalität« einer 
kritischen Revision unterzogen werden, (2) »interkulturelle Mission« als ein Geschehen 
wahrgenommen werden, das mit kirchlichen Grundvollzügen zusammenhängt, und (3) in 
dieser Perspektive »Mission« als Lebensform der Kirche rekonstruiert werden.

1	� »Interkulturalität« – ein Konzept in der Krise?

Wenige Begriffe haben in den vergangenen Jahrzehnten eine derartige Konjunktur 
erlebt wie »Interkulturalität«. Wissenschaftsdisziplinen, Initiativen, Institutionen und 
persönliche Haltungen werden als »interkulturell« bezeichnet. »Interkulturalität ist eines 
der typischen Charakteristika der Gegenwart«  7, heißt es einleitend in einer der vielen 
Publikationen zu dieser Thematik. Der Begriff »interkulturell« ist allerdings nicht nur 
als Reaktion auf die Erfahrung von gesellschaftlicher Pluralisierung und internationaler 
Globalisierung zu verstehen, sondern will auch als Signal für Weltoffenheit und Lern-
bereitschaft verstanden werden.8 Interkulturell denken, lernen und handeln sei demnach 
als Fähigkeit aufzufassen, mit Menschen aus anderen kulturellen Traditionen reziproke 
Begegnungs-, Kommunikations- und Lernprozesse zu eröffnen. Was »interkulturell« in 
einem präziseren Sinn bedeuten könnte, wird deutlicher, wenn dieses Konzept von anderen 
Positionen abgegrenzt wird:

�� Von Multikulturalität unterscheidet sich Interkulturalität durch ihre explizite Bezug-
nahme auf Menschen aus anderen kulturellen Lebenskontexten. Während Multikulturalität 
rein deskriptiv die Pluralität kultureller Traditionen konstatiert, strebt Interkulturalität nach 
Austausch und Beziehung über kulturelle Differenzen hinweg. Multikulturalität ist schlicht 
ein Faktum und hat nichts mit einer bestimmten gesellschaftspolitischen Option zu tun; von 
daher geht die Polemik rechtspopulistischer Bewegungen, die gegen »Multi-Kulti« mobil 
machen, völlig ins Leere.9 Multikulturalität könnte vielmehr sogar als Konsequenz rechter 
Politik angesehen werden, insofern Angehörige unterschiedlicher Gruppen gleichsam in 

5	 Vgl. Interkulturelle Theologie. Zeit-
schrift für Missionswissenschaft 38 
(3  /2012) mit dem Themenschwerpunkt 
»›Challenging Missions‹: Religiöse 
Ausbreitungsstrategien bei Muslimen, 
Hindus, Buddhisten und Christen«.
6	 Gemeint ist damit die Umkehr 
(»reverse«) der traditionellen Ausrich-
tung der Mission vom Norden in den 
Süden; gegenwärtig kommen Missio-
narinnen und Missionare aus dem 
globalen Süden nach Europa und 
Nordamerika; vgl.  Klaus Hock, Migra
tion, Mission und christliche Glaubens-
verbreitung: Ausgewählte Aspekte, 

in: Interkulturelle Theologie. Zeitschrift 
für Missionswissenschaft 37 (2011) 
157-172, hier 169. – Vgl. die kritische 
Stellungnahme von Andreas Heuser, 
»Umkehrmission« – Vom Abgesang 
eines Mythos im Treppenhaus migra-
torischer Ökumene, in: Interkulturelle 
Theologie. Zeitschrift für Missions
wissenschaft 42 (2016) 25-54.
7	 Monika Kirloskar-Steinbach /  
Gita Dharampal-Frick / Minou 
Friele, Einleitung, in: dies. (Hg.), Die 
Interkulturalitätsdebatte – Leit- und 
Streitbegriffe, Freiburg i. Br. 2012, 13-23 
hier 13.

8	 Vgl. etwa die Debatte über »inter-
kulturelle Bildung« bei Georg Auern-
heimer, Einführung in die Interkultu
relle Pädagogik, Darmstadt 52007,  
119-157.
9	 Vgl. etwa Stefan Luft, Abschied 
von Multikulti. Wege aus der Inte- 
grationskrise, Gräfelfing 22007, der 
für einen »Abschied vom Multikultu- 
ralismus« (ebd., 375) plädiert.



36 Franz Gmainer-Pranz!

unterschiedlichen Welten en, die JE eigene kulturelle Identität andere abgrenzen
und adurch jene abgeschlossenen Ghettos chaffen, die als » Parallelgesellschaften «
kritisiert werden !© In dem Moment, ın dem solche TrTrenNnNzen thematisiert werden und 1ne
korm der Verständigung zwischen Angehörigen unterschiedlicher Gruppen esucht wird,
ist » Multikulturalität« eigentlich schon (unsten VOoO  — Interkulturalität überwunden.

+ Von Transkulturalitat unterscheidet sich Interkulturalität Urc ihre bleibende
Interaktion zwischen unterschiedlichen Personen un Gruppen, die sich nicht ın ıne
gemeinsame »transkulturelle« Poasıtion aufhebt DDas »iınter-«, betont der Philosoph branz
Martın Wimmer, steht für 1ne Kommunikationsweise, die als »echter gegenseltiger Äus-

11tausch ın gegenseıltiger Anerkennung« anzusehen 1St. DIie Betonung eINeEs bleibenden
»Gegenübers« unterschiedlicher Traditionen meılnt allerdings nicht, WIE dies Vertreter
einer transkulturellen Perspektive kritisch anmerken, dass das Paradigma VOoO  — » Interkul-
turalität« mıt einem essentialistischen Kulturbegriff verbunden sel; Iso VOo  — feststehenden
kulturellen Identitäten, die inter-agleren, ausgehen würde. Auch meılnt das Einnehmen einer
interkulturellen Haltung nicht ıne Bestreitung transkultureller Bezüge, gesellschaftlicher
TIransformationen und kultureller Hybridisierung un Individualisierung, WIE S1E kultur-
und politikwissenschaftlich reflektiert werden. Von Interkulturalität sprechen bedeutet
grundsätzlic nicht, Multi- der Transkulturalität abzulehnen, sondern vielmehr, die
Dynamik reziproker Herausforderung zwischen Menschen, die 1ne unterschiedliche kul-
urelle Pragung aufweisen, wahrzunehmen !“

+ In diesem ınn unterscheidet sich das Konzept VOoO  — Interkulturalität uch schr
euilic VOoO  — einem kolonialen Universalismus Iso der eXpansıven Vereinnahmung
des » Fremden« bzw. der ogl neokolonialer Globalisierung. » Interkulturalität« besagt
keine Strategie, die einen Dialog »zwischen den Kulturen« 11UL ZUr besseren Durch-
setzung der eigenen Interessen der die interkulturelle Auseinandersetzung als
Vorstufe »universaler« FEinheit ansieht: ebenso wen1g meılnt interkultureller Dialog eın
» hermeneutisches art DOUr P arft« 1m ınn eliner belanglosen kommunikativen Spielerei
zwischen verschiedenen Menschen. Es seht vielmehr, WIE dies aul kornet-Betancourt
hervorhob, ıne »ethische Haltung urc weilche die Mitglieder einer Kultur ZU

; Nächsten« der Mitglieder anderer Kulturen werden, indem S1E Raume öffnen, das
y Fremde« aufzunehmen und beherbergen. In einem Wort, Interkulturalität ist Theorie
und Praxıs der ‚ Nähe« als die ÄArt, ın Beziehung zueinander eben «13.

Befindet sich Iso das Konzept »Interkulturalität«, das schlie{fslich für den theologischen
Diskurs der Gegenwart ein zentrales Prinzip darstellt, ın der Krise ® Ja insofern 1m
ursprünglichen ınn des Wortes » Kr1ISe« die interkulturelle Auseinanders etzung STETIS
TICUH führen un VOoO  — anderen ugängen unterscheiden ist; ne1n, weil ın einer
globalisierten Gesellscha: letztlich keine Alternative elner interkulturellen Haltung und
Kompetenz gibt Theorie und Praxıs VOoO  — Interkulturalität beziehen sich auf einen

Vgl.die Analyse ‚1018 MAultikultu- Zur Begriffsklärung Vgl. Jacques der Philosophie n | ateinamerika
'alıtät 015 Niels VWEIDTMANN, nter- DEMORGON /Hagen KORDES, MAutI- (Denktraditionen m Dialog: Studien
Kulturelle Philosophie uTfgaben Kultur, Transkultur, Leitkultur, nter- ZUur Befreiung Ulale Interkulturalität, 14}
Dimensionen VVege (UTB 2666), Kultur, n ans NICKLAS /Burkhard Frankfurt M /Londean 2002, 140.

(jemennt st damlıt IN Reduktionübingen 2016, MULLER/Hagen KORDES (Hg.) nter-
11 ranz artın VWIMMER, Interkul- Kulturell denken Ulale mandeln  O0- der gesellschaftlichen | ehbensdimen-
turelle Philosophie Fine Einführung retische Grundlagen Ulale gesellschaft- SIONeNn auf »Kultur« P Z » Interkul-
(UTB 2470), \VWen 2004, 19 lche Praxıs (Europälsche Bibliothek turalität«; vgl.die Analyse WC}7] Hakan

nterkultureller Studien, 12), Frankfurt GURSES, Kulturalität n hegemoOnle -
20006, 27-36. Uund machttheoretischer Perspektive,
Ra FORNET-BETANCOURT, n Polylog. Zeitschrift Tur nterkulturei-

Zur nterkulturellen Transftfermation 6S Philosophieren 36/2016

36 Franz Gmainer-Pranzl

unterschiedlichen Welten leben, die je eigene kulturelle Identität gegen andere abgrenzen 
und dadurch jene abgeschlossenen Ghettos schaf‌‌fen, die als »Parallelgesellschaften« 
kritisiert werden.10 In dem Moment, in dem solche Grenzen thematisiert werden und eine 
Form der Verständigung zwischen Angehörigen unterschiedlicher Gruppen gesucht wird, 
ist »Multikulturalität« eigentlich schon zu Gunsten von Interkulturalität überwunden.

�� Von Transkulturalität unterscheidet sich Interkulturalität durch ihre bleibende 
Interaktion zwischen unterschiedlichen Personen und Gruppen, die sich nicht in eine 
gemeinsame »transkulturelle« Position aufhebt. Das »inter-«, betont der Philosoph Franz 
Martin Wimmer, steht für eine Kommunikationsweise, die als »echter gegenseitiger Aus-
tausch in gegenseitiger Anerkennung«11 anzusehen ist. Die Betonung eines bleibenden 
»Gegenübers« unterschiedlicher Traditionen meint allerdings nicht, wie dies Vertreter 
einer transkulturellen Perspektive kritisch anmerken, dass das Paradigma von »Interkul-
turalität« mit einem essentialistischen Kulturbegriff verbunden sei, also von feststehenden 
kulturellen Identitäten, die inter-agieren, ausgehen würde. Auch meint das Einnehmen einer 
interkulturellen Haltung nicht eine Bestreitung transkultureller Bezüge, gesellschaftlicher 
Transformationen und kultureller Hybridisierung und Individualisierung, wie sie kultur- 
und politikwissenschaftlich reflektiert werden. Von Interkulturalität zu sprechen bedeutet 
grundsätzlich nicht, Multi- oder Transkulturalität abzulehnen, sondern vielmehr, die 
Dynamik reziproker Herausforderung zwischen Menschen, die eine unterschiedliche kul-
turelle Prägung aufweisen, wahrzunehmen.12

�� In diesem Sinn unterscheidet sich das Konzept von Interkulturalität auch sehr 
deutlich von einem kolonialen Universalismus – also der expansiven Vereinnahmung 
des »Fremden« – bzw. der Logik neokolonialer Globalisierung. »Interkulturalität« besagt 
keine Strategie, die einen Dialog »zwischen den Kulturen« nur zur besseren Durch
setzung der eigenen Interessen führt oder die interkulturelle Auseinandersetzung als bloße 
Vorstufe »universaler« Einheit ansieht; ebenso wenig meint interkultureller Dialog ein 
»hermeneutisches l’art pour l’art« im Sinn einer belanglosen kommunikativen Spielerei 
zwischen verschiedenen Menschen. Es geht vielmehr, wie dies Raúl Fornet-Betancourt 
hervorhob, um eine »ethische Haltung […], durch welche die Mitglieder einer Kultur zum 
›Nächsten‹ der Mitglieder anderer Kulturen werden, indem sie Räume öffnen, um das 
›Fremde‹ aufzunehmen und zu beherbergen. In einem Wort, Interkulturalität ist Theorie 
und Praxis der ›Nähe‹ als die Art, in Beziehung zueinander zu leben«13. 

Befindet sich also das Konzept »Interkulturalität«, das schließlich für den theologischen 
Diskurs der Gegenwart ein zentrales Prinzip darstellt, in der Krise? Ja, insofern – im 
ursprünglichen Sinn des Wortes »Krise« – die interkulturelle Auseinandersetzung stets 
neu zu führen und von anderen Zugängen zu unterscheiden ist; nein, weil es in einer 
globalisierten Gesellschaft letztlich keine Alternative zu einer interkulturellen Haltung und 
Kompetenz gibt. Theorie und Praxis von Interkulturalität beziehen sich auf einen lokal 

10	 Vgl. die Analyse von Multikultu
ralität bei Niels Weidtmann, Inter
kulturelle Philosophie. Aufgaben – 
Dimensionen – Wege (UTB 3666), 
Tübingen 2016, 24-31.
11	 Franz Martin Wimmer, Interkul-
turelle Philosophie. Eine Einführung 
(UTB 2470), Wien 2004, 19.

12	 Zur Begriffsklärung vgl. Jacques 
Demorgon / Hagen Kordes, Multi-
kultur, Transkultur, Leitkultur, Inter
kultur, in: Hans Nicklas / Burkhard 
Müller / Hagen Kordes (Hg.), Inter-
kulturell denken und handeln. Theo-
retische Grundlagen und gesellschaft
liche Praxis (Europäische Bibliothek 
interkultureller Studien, 12), Frankfurt 
a. M. 2006, 27-36.
13	 Raúl Fornet-Betancourt, 
Zur interkulturellen Transformation 

der Philosophie in Lateinamerika 
(Denktraditionen im Dialog: Studien 
zur Befreiung und Interkulturalität, 14), 
Frankfurt a. M. /London 2002, 140.
14	 Gemeint ist damit eine Reduktion 
der gesellschaftlichen Lebensdimen-
sionen auf »Kultur« bzw. »Interkul-
turalität«; vgl. die Analyse von Hakan 
Gürses, Kulturalität in hegemonie-  
und machttheoretischer Perspektive, 
in: Polylog. Zeitschrift für interkulturel-
les Philosophieren (36  /2016) 13-22.



MissıoOn ıIn Peiten der Interkulturalitäat

und global verorteien Austausch-, Lern- und Veränderungsprozess zwischen Menschen
AUS unterschiedlich gepragten kulturellen Kontexten: Phuralitäat als irreduzible 1e
VOoO  — Lebensformen, Weltanschauungen, kulturellen und religiösen Prägungen), Alteritäat
als Begegnung mıt anderen, alternativen Entwürfen des Menschseins) un FExtert:oritat
als Wahrnehmung des Fremden, das die eigene Identität ın die » KrISE« bringt) sSind
unausweichliche Zumutungen flır ıne interkulturel OrJjentlierte Lebenshaltung un:
Denkform und damıt uch flır die kirchliche MIssS1On. Auch WE das Konzept VOI1

»Interkulturalität« durchaus berechtigte Kritik rfährt VOL em seliner Tendenz ZUr

Kulturalisierung, ”“ der Ausblendung VOo  — Machtverhältnissen > SOWIE eliner gewlssen
Inflationierung und Banalisierung »interkultureller Kompetenz«"® wird flr die
sozial-, olitik- und kulturwissenschaftliche Auseinandersetzung SOWIE für die theologische
Arbeit uch weiterhin ıne Schlüsselfunktion en und WIE dies bran7z Wimmer ın 1ne
treffende Formulierung fasste einer »Exotisierung VOoO  — Normalität«!/ beitragen. Und
lne solche interkulturelle Kritik hegemonial gewordener » Normalität« ist nicht zuletzt
AUS theologischen Gründen ringen not1ig.

» Mı1ıssion interkulturell«: Kennzeichen eınes
kirc  ıchen Grundvollzugs

Wenn » Interkulturalität« ıne Erkenntnishaltung besagt, die kulturelle Pluralität und
Heterogenität als Chance für einen Lern- und Veränderungsprozess wahrnimmt hne
eshalb 1ne exotistische Komantisierung »fremder Kulturen« betreiben hat Miıssion
unweigerlich einen interkulturellen Charakter. DIie Verkündigung des Evangeliums ın
a ll ihren unterschiedlichen kormen kann ın der heutigen Welt nicht anders denn als
interkultureller Kommunikationsprozess erIolgen. [Iiese unausweichlich interkulturelle
Pragung VOoO  — Mission wird {wa 1m entsprechenden Beitrag 1m ANdDUC interkulturelle
Kommunikation N Kompetenz klar hervorgehoben, uch WE diese korm interkul-
turellen Lernens als »asymmetrisch «® erscheint: » VMıssionen wollen und sollen die Anderen
ekehren, bessern und vervollkommnen. Sie sSind mıt der modernen un gahz besonders
ın UNSCIET Gegenwart jedenfalls ın den iberalen, pluralistischen, multikulturellen Gesell-
chaften geschätzten Vorstellung einer unbedingten Anerkennung anderer, womöglich
remder Lebensformen nicht ne weiteres) vereinbar. Missionarische Ambitionen und
Aufträge vertragen sich emgemä nicht umstandslos mıt den heute ganglgen theoretischen)
egriffen interkultureller Kompetenz, insofern deren nNOrMAakıver Gehalt urc Begriffe WIE
(unbedingte) Achtung, Anerkennung un Toleran7z Zzu USAaruc geDrac wird. «” Was
1m Zusammenhang VOoO  — Miıssion ın Spannung zueinander geralte, SE1 der » Wunsch nach
Anerkennung des Eigenen und der ZUr Änderung des Anderen«, Jürgen Straub und

MOr allem Ale Dostkolanliale Theo- IC| IN (gründlich erworbene) ranz VAFIMAM E Interkulturelle
alz merkt Ales rıilUscel vgl Nausı- MDE Ar st Jjerdas Problem, S (}{ 1- Philosophie Geschichte und Theorie,
Kaa SCHIRILLA, Dekoloanisierung Aes dern Kursangebote »Interkultureller Band 1, \VWen 4940, 4 /
estens /U Heraustforderungen MDE Ale SsIiCh ran AOKO- Jurgen STRAUB/Maık RNOLD,
nterkulturellen Philosophierens durch noMISCHEN er tourstischen ntieres- Mission, n Jurgen rNe
Dostkolanlale Theorien, n ranz sEr] orlientlieren; vgl. Gundula Wwenn VW/EIDEMANN /Dorıs WEIDEMANN
MAINER-PRANZL/Anke (‚RANESS HILLER, Schlüsselqualifikation nter- (Hg.) an  u nterkulturelle
(Hg.)} Perspektiven nterkulturellen Uulture © Ompetenz — en Ildungs- Kemmunıkation Uund K OM DEeLeNZ.
Philosophierens. Beiltrage Zur auftrag der deutschen Hochschulen? Grundbegriffe — Theorlien Nwen-
Geschichte Uund ‚1018 Poly- n UTTE DREYER /Ulrich HÖSSLER dungsftelder, Stuttgart Z2UÜ 7, 546-0657,

mıer 046ogen. Fur ranz artın Wimmer, (Hg.)} Perspektiven nterkultureller
\VWlen 2012, 54-1/2. MDE GT1Z, GOöttingen 2011, 236-254 Ebd., 047

37Mission in Zeiten der Interkulturalität 

und global verorteten Austausch-, Lern- und Veränderungsprozess zwischen Menschen 
aus unterschiedlich geprägten kulturellen Kontexten; Pluralität (als irreduzible Vielfalt 
von Lebensformen, Weltanschauungen, kulturellen und religiösen Prägungen), Alterität 
(als Begegnung mit anderen, alternativen Entwürfen des Menschseins) und Exteriorität 
(als Wahrnehmung des Fremden, das die eigene Identität in die »Krise« bringt) sind 
unausweichliche Zumutungen für eine interkulturell orientierte Lebenshaltung und 
Denkform – und damit auch für die kirchliche Mission. Auch wenn das Konzept von 
»Interkulturalität« durchaus berechtigte Kritik erfährt – vor allem an seiner Tendenz zur 
Kulturalisierung,14 an der Ausblendung von Machtverhältnissen  15 sowie an einer gewissen 
Inflationierung und Banalisierung »interkultureller Kompetenz«  16 –, wird es für die 
sozial-, politik- und kulturwissenschaftliche Auseinandersetzung sowie für die theologische 
Arbeit auch weiterhin eine Schlüsselfunktion haben und – wie dies Franz Wimmer in eine 
treffende Formulierung fasste – zu einer »Exotisierung von Normalität«  17 beitragen. Und 
eine solche interkulturelle Kritik an hegemonial gewordener »Normalität« ist nicht zuletzt 
aus theologischen Gründen dringend nötig.

2	� »Mission interkulturell«: Kennzeichen eines  
kirchlichen Grundvollzugs

Wenn »Interkulturalität« eine Erkenntnishaltung besagt, die kulturelle Pluralität und 
Heterogenität als Chance für einen Lern- und Veränderungsprozess wahrnimmt – ohne 
deshalb eine exotistische Romantisierung »fremder Kulturen« zu betreiben –, hat Mission 
unweigerlich einen interkulturellen Charakter. Die Verkündigung des Evangeliums in 
all ihren unterschiedlichen Formen kann in der heutigen Welt nicht anders denn als 
interkultureller Kommunikationsprozess erfolgen. Diese unausweichlich interkulturelle 
Prägung von Mission wird etwa im entsprechenden Beitrag im Handbuch interkulturelle 
Kommunikation und Kompetenz klar hervorgehoben, auch wenn diese Form interkul-
turellen Lernens als »asymmetrisch«  18 erscheint: »Missionen wollen und sollen die Anderen 
bekehren, bessern und vervollkommnen. Sie sind mit der modernen und ganz besonders 
in unserer Gegenwart – jedenfalls in den liberalen, pluralistischen, multikulturellen Gesell-
schaften – so geschätzten Vorstellung einer unbedingten Anerkennung anderer, womöglich 
fremder Lebensformen nicht (ohne weiteres) vereinbar. Missionarische Ambitionen und 
Aufträge vertragen sich demgemäß nicht umstandslos mit den heute gängigen (theoretischen) 
Begriffen interkultureller Kompetenz, insofern deren normativer Gehalt durch Begriffe wie 
(unbedingte) Achtung, Anerkennung und Toleranz zum Ausdruck gebracht wird.«  19 Was 
im Zusammenhang von Mission in Spannung zueinander gerate, sei der »Wunsch nach 
Anerkennung des Eigenen und der Wille zur Änderung des Anderen«, so Jürgen Straub und 

15	 Vor allem die postkoloniale Theo-
rie merkt dies kritisch an; vgl. Nausi- 
kaa Schirilla, Dekolonisierung des 
Westens? Zu Herausforderungen 
interkulturellen Philosophierens durch 
postkoloniale Theorien, in: Franz 
Gmainer-Pranzl / Anke Graness 
(Hg.), Perspektiven interkulturellen 
Philosophierens. Beiträge zur 
Geschichte und Methodik von Poly-
logen. Für Franz Martin Wimmer, 
Wien 2012, 159-172.

16	 Nicht eine (gründlich erworbene) 
Kompetenz ist hier das Problem, son-
dern Kursangebote zu »interkultureller 
Kompetenz«, die sich an rein öko-
nomischen oder touristischen Interes-
sen orientieren; vgl. Gundula Gwenn 
Hiller, Schlüsselqualifikation Inter
kulturelle Kompetenz – ein Bildungs-
auftrag der deutschen Hochschulen?, 
in: Wilfried Dreyer / Ulrich Hössler 
(Hg.), Perspektiven interkultureller 
Kompetenz, Göttingen 2011, 238-254.

17	 Franz Wimmer, Interkulturelle 
Philosophie. Geschichte und Theorie, 
Band 1, Wien 1990, 97.
18	 Jürgen Straub / Maik Arnold, 
Mission, in: Jürgen Straub / Arne  
Weidemann / Doris Weidemann 
(Hg.), Handbuch interkulturelle 
Kommunikation und Kompetenz. 
Grundbegriffe – Theorien – Anwen
dungsfelder, Stuttgart 2007, 646-657, 
hier 646.
19	 Ebd., 647.



38 Franz Gmainer-Pranz!

aik Arnold, un S1E resumleren: » Missionarisches Handeln weicht diesem Widerspruch
und Widerstreit nicht AU.  S Es ist mıiıtten ın ihm sıtulert, Iso I  U dort, interkulturelles
Handeln vielleicht genere angesiedelt ist «  20

DDiese kritisch-philosophische Aufßenperspektive auıf die kirchliche Missiıon pricht IL  U
jene Problematik cl die für die Missionstheologie des Jahrhunderts, VOTL e€em ber uch
für das / weite Vatikanische Konzil,; Anlass einer selbstkritischen Revision des Missions-
verständnisses geworden WL das Verhältnis VOo  . religiösen Heilsansprüchen und sSakularer
Gesellschaft, V  - Bekenntnis ZUr »Wahrheit« und persönlicher Freiheit, V  . FEinheit 1m
Glauben und kultureller Pluralität SOWIE V  - missionarischem Zeugnis und Anerkennung
des Anderen. [)as Bemühen, die CNArısilıiıche Glaubensüberzeugung ın ihrer missionarischen
Dynamik »In der Welt dieser Seit« AauUudiıum pf spes ZUF Geltung bringen, gehört weifel-
los den Grundanliegen des Konzils. Und manche Interpretationen, die 1m
Zusammenhang des Kaoanzils V  - einem »Ende der Mission« sprachen, ıst klar festzuhalten:
» Die Kirche yrfäahrt sich und dies ist einer der entscheidenden mpulse des Vaticanum als
iın ihrem Wesen smissionarisch«. «1 DIe folgenden Überlegungen‚ die das Verständnis V  -

» Mission interkulturell« anhand V  . fünf Stichworten AUS Texten des 7 weiten Vatikanischen
Kaonzils welter entfalten, wollen weder ıne vollständige konziliare Missionstheologie bieten,
noch betrachten S1E alle 1m Kontext der Kolonialgeschichte aufgeworfenen Fragen und Pro-
€eme als gelöst. ESs soll vielmehr ezeigt werden, dass die Position, die Verkündigung des
Evangeliums SE1 als »Dialog mıiıt der Welt« (in ihrer kulturellen, religiösen und politischen
Vielfalt) führen, den Grun überzeugungen des / weiten Vaticanums sehört.

+ Dezentrierung der Gang die Peripherie: [)ass Aufgabe, Ja eigentlich Wesens-
ZUS der Kirche sel; »Arl die Ränder« gehen und sich selbst 1m besten ınn des
Wortes relativieren, ist eın se1t Papst Franziskus prominenter Gedanke.“*“ Fine
interkulturel orlentierte, missionarische Kirche kann nicht anders, als die Peripherie

gehen; S1E ist eigentlich, WIE dies die Kirchenkonstitution des /7weiten Vatikanischen
Konzils Zzu USAaruc bringt, selbst »Arnl Rande«‚ ex-7zentrisch. DIe programmatische
Einleitung VOI1 Lumen gentfium entwirft 1ne radıkale ekklesiologische Dezentrierung:
» Ja Christus das Licht der Völker ist, wünscht diese Synode ringend, alle Menschen
Urc Seine Herrlichkeit, die aufdem Antlitz der Kirche widerscheint, erleuchten, indem
S1E der aNzZenN Schöpfung das Evangelium verkündet (vgl. Mk 16,15). «“ Hier kommt eın
ekklesiologisches Motiv der Kirchenväter Zzu Tragen: die Kirche als »Mond«‚ die nicht
AUS sich selhbst leuchtet, sondern das Licht der Sonne (Christus) reflektiert. Nicht auf den

Ebd., 056. Fın entscheidendes, wenngleich 1547-1550], n Ignatıus WC}7] LOYOLA,
21 Margıt ECKHOLT, Poetik der Kul- wenıiger Hekanntes MAcTIV fuür diesen Gründungstexte der Gesellschaft Jesu
Lur. Bausteme einer nterkulturellen »Gang Ale Peripherie«, den 'aps Ubersetzt ‚1018 oter Knauer Ignatius
dogmatischen Methodenlehre, Frei- Franzıskus einfordert, osteht m San- WC}7] LOyOola, Deutsche Werkaus-
urg Br 2002, 190. Vgl.ebenso Ale dungsgedanken Aes Ignatius WC}7] gabe, 1 ] Uurzburg 199&6, 469-579,
Paosition Gilancarlo Collets: »ZU den Loyola. n den Satzungen der Gesell- mıer 547}

xa JeSUu C]a m siehenten el DITS Keonzilsdokumentehedeutenden Einsichten Ulale Ergebnis-
sEr] Aes Zweolrten Va kanıschen Konziıls Indem Nan als Regel, SsiCch AUS- werden m Folgenden zitiert mach:
gehör allz Erkenntnis, AMass Kırche zurichten, den größeren göttlichen oter UN (Hg.) DITS Daoku-
mıcht hrer csalhst willen hesteht, Dienst Ulale Aas allgemeine {al Aes Zweoelrten Vatikanıschen KON-
Oöondern IN Sendung n allz \Walt mat or Augen hat, Cchemnt C5, AMass n dem zIIs. Konstitutionen, Dekrete, rklä-
Uund allz Ortskirche Trägerin Adleser Sen- weltraumIigen einberg Christi 1 UuNgeEN. | ateinısch-deutsche STU-
dung st ]« (Glancarlo LÖOLLET, [)as UNMNSETES arrn el gieichen dienausgabe (Herders Theologischer
Miissionsverständnis der Kırche n der Bedingungen derjenige Tell Aavon Oommentar zu Zwelrten Vatika-
gegenwartigen DG USSION |Tübinger ausgewählt werden 1Y1USS, der menr nıschen Konzil, 1}, reiburg . Br. 2004
Theologische Studien, 24], Mlaınz NoTt hat, SCWWON| Aes Mangels » MIssion, das st allea  J6 yBekeh-
1984,138 anderen Arhbeitern \A/IO un der anderen«, Oöondern Aas el

Aes Flends Ulale der Krankheit der hinauszugehen, 015 den Menschen
Nächsten ]« (Text der Satzungen semn, auf der Straße, Ulale hler, n der

38 Franz Gmainer-Pranzl

Maik Arnold, und sie resümieren: »Missionarisches Handeln weicht diesem Widerspruch 
und Widerstreit nicht aus. Es ist mitten in ihm situiert, also genau dort, wo interkulturelles 
Handeln vielleicht generell angesiedelt ist.«  20

Diese kritisch-philosophische Außenperspektive auf die kirchliche Mission spricht genau 
jene Problematik an, die für die Missionstheologie des 20. Jahrhunderts, vor allem aber auch 
für das Zweite Vatikanische Konzil, Anlass zu einer selbstkritischen Revision des Missions-
verständnisses geworden war: das Verhältnis von religiösen Heilsansprüchen und säkularer 
Gesellschaft, von Bekenntnis zur »Wahrheit« und persönlicher Freiheit, von Einheit im 
Glauben und kultureller Pluralität sowie von missionarischem Zeugnis und Anerkennung 
des Anderen. Das Bemühen, die christliche Glaubensüberzeugung in ihrer missionarischen 
Dynamik »in der Welt dieser Zeit« (Gaudium et spes) zur Geltung zu bringen, gehört zweifel- 
los zu den Grundanliegen des Konzils. Und gegen manche Interpretationen, die im 
Zusammenhang des Konzils von einem »Ende der Mission« sprachen, ist klar festzuhalten: 
»Die Kirche erfährt sich – und dies ist einer der entscheidenden Impulse des 2. Vaticanum – als 
in ihrem Wesen ›missionarisch‹.«  21 Die folgenden Überlegungen, die das Verständnis von 
»Mission interkulturell« anhand von fünf Stichworten aus Texten des Zweiten Vatikanischen 
Konzils weiter entfalten, wollen weder eine vollständige konziliare Missionstheologie bieten, 
noch betrachten sie alle im Kontext der Kolonialgeschichte aufgeworfenen Fragen und Pro-
bleme als gelöst. Es soll vielmehr gezeigt werden, dass die Position, die Verkündigung des 
Evangeliums sei als »Dialog mit der Welt« (in ihrer kulturellen, religiösen und politischen 
Vielfalt) zu führen, zu den Grundüberzeugungen des Zweiten Vaticanums gehört.

�� Dezentrierung – der Gang an die Peripherie: Dass es Aufgabe, ja eigentlich Wesens-
zug der Kirche sei, »an die Ränder« zu gehen und sich selbst – im besten Sinn des 
Wortes – zu relativieren, ist ein seit Papst Franziskus prominenter Gedanke.22 Eine 
interkulturell orientierte, missionarische Kirche kann nicht anders, als an die Peripherie 
zu gehen; sie ist eigentlich, wie dies die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen 
Konzils zum Ausdruck bringt, selbst »am Rande«, ex-zentrisch. Die programmatische 
Einleitung von Lumen gentium entwirft eine radikale ekklesiologische Dezentrierung: 
»Da Christus das Licht der Völker ist, wünscht diese […] Synode dringend, alle Menschen 
durch Seine Herrlichkeit, die auf dem Antlitz der Kirche widerscheint, zu erleuchten, indem 
sie der ganzen Schöpfung das Evangelium verkündet (vgl. Mk   16,15).«23 Hier kommt ein 
ekklesiologisches Motiv der Kirchenväter zum Tragen: die Kirche als »Mond«, die nicht 
aus sich selbst leuchtet, sondern das Licht der Sonne (Christus) reflektiert. Nicht auf den 

20	 Ebd., 656.
21	 Margit Eckholt, Poetik der Kul-
tur. Bausteine einer interkulturellen 
dogmatischen Methodenlehre, Frei-
burg i. Br. 2002, 190. – Vgl. ebenso die 
Position Giancarlo Collets: »Zu den 
bedeutenden Einsichten und Ergebnis-
sen des Zweiten Vatikanischen Konzils 
gehör[t] die Erkenntnis, dass Kirche 
nicht um ihrer selbst willen besteht, 
sondern eine Sendung in die Welt hat 
und die Ortskirche Trägerin dieser Sen-
dung ist […]« (Giancarlo Collet, Das 
Missionsverständnis der Kirche in der 
gegenwärtigen Diskussion [Tübinger 
Theologische Studien, 24], Mainz 
1984, 138).

22	 Ein entscheidendes, wenngleich 
weniger bekanntes Motiv für diesen 
»Gang an die Peripherie«, den Papst 
Franziskus einfordert, besteht im Sen-
dungsgedanken des Ignatius von 
Loyola. In den Satzungen der Gesell-
schaft Jesu heißt es im siebenten Teil: 
»Indem man als Regel, um sich aus-
zurichten, den größeren göttlichen 
Dienst und das allgemeine Wohl 
vor Augen hat, scheint es, dass in dem 
so weiträumigen Weinberg Christi 
unseres Herrn bei sonst gleichen 
Bedingungen […] derjenige Teil davon 
ausgewählt werden muss, der mehr 
Not hat, sowohl wegen des Mangels 
an anderen Arbeitern wie wegen 
des Elends und der Krankheit der 
Nächsten […]« (Text A der Satzungen 

[1547-1550], in: Ignatius von Loyola, 
Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. 
Übersetzt von Peter Knauer [Ignatius 
von Loyola, Deutsche Werkaus-
gabe, II], Würzburg 1998, 469-579, 
hier 547).
23	 LG 1. – Die Konzilsdokumente 
werden im Folgenden zitiert nach: 
Peter Hünermann (Hg.), Die Doku
mente des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils. Konstitutionen, Dekrete, Erklä
rungen. Lateinisch-deutsche Stu- 
dienausgabe (Herders Theologischer 
Kommentar zum Zweiten Vatika-
nischen Konzil, 1), Freiburg i. Br. 2004.
24	 »Mission, das ist nicht die ›Bekeh-
rung der anderen‹, sondern das heißt, 
hinauszugehen, um bei den Menschen 
zu sein, auf der Straße, und hier, in der 



MissıoOn ıIn Peiten der Interkulturalitäat

Mond, sondern auf die Sonne kommt ın dieser » heliogzentrischen Ekklesiologie« DIie
Kirche ist » Zeichen und Werkzeug«, WIE 1m welterel beschienen VOo Licht der
Sonne, ber selbst nicht zentral, sondern peripher. »Am Rand« reflektiert S1E das Licht der
Sonne wider, Licht, Warme un Hoffnung schenken. Missionarisch ist die Kirche
nicht dann, WE S1E selhbst ın gleifsendem Licht erscheint und Strategien der Attraktivität
entwickelt, UIsenNnen untfer den Menschen CILSCIL, sondern vielmehr dann, WE

S1E sich »Arl den Rand« bewegt, das Leben der Ausgegrenzten, Marginalisierten un
Ohnmüächtigen teilen “* Ohne diese »Dezentrierung«, Ja eNO0SsiS der Kirche ist Miıssion
nicht möglich.“

+ Post-Development die Partizipation Leben der Menschen: Fine Kirche der
Peripherie partızıplert Leben der Menschen ber nicht 1m ıInn einer institutionellen
Strategle, (vordergründiges) Interesse den 5orgen der Menschen signalisieren,
sondern als USAaruc der Überzeugung‚ »Welt-Kirche« se1nN, 1ne Kirche für die
Menschen, ın deren Leben der nspruc. dessen erfahrbar wird, der die Kirche letztlich
sendet. [Das viel Zzıuerte Anfangskapitel der Pastoralkonstitution Gaudium ef SDES kann
ın diesem ıInn als »Magna Charta« einer missionarischen eologie der Partizipation
elesen werden: DIie » Freude und Hoffnung, TIrauer un Angst der Menschen dieser Peit«
bewirken 1ne » Resonan7z« (im ext steht das Verb »FeSONAFE «) 1m Herzen derer, die
Christus lauben. Und deswegen, €1 ın G5 weıter, erfährt sich die Gemeinschaft der
Kirche » mıt dem Menschengeschlecht und selner Geschichte wirklich innıgst verbunden«.
[Iiese Verbundenheit wird 1m Missionsdekret als » Prasen7z« beschrieben, womıt 1ne der
wichtigsten, ber weithin unbekannten Bestimmungen VOoO  — » M1ISS1ON« egeben I1Sst » [DDIie
Sendung der Kirche wird Iso urc das Wirken rfüllt, urc das S1E en Menschen
oOder Völkern ın voller Wirklic  eit gegenwartig (»DraeseNS«) wird ({ (AG 5,1).70 Mission
als Prasenz und Partizipation bedeutet nicht paternalistische Belehrung und schon dr nicht
Indoktrination der Beherrschung, sondern die radıkale enheit, sich als Gesendete/r
der Wirklichkei er/des Anderen auszusetzen, sich VOoO  — ihm /ihr/ihnen etwas ACH
lassen. DIiese Haltung trifft sich mıt dem, WdS ın der Entwicklungstheorie, die 1ne ange
Geschichte des Kolonialismus und Assistenzialismus aufarbeitet, als Paradigma des » Post-
Development« bezeichnet wird (GJemeint ist mıt diesem Begriff 1ne sgrundlegende Kritik

Konzept VOoO  — »Entwicklung«, das er und Nehmer, Zentrum und Peripherie, Macht
und Dependenz voraussetTzl; Post-Development Oordern dem gegenüber nicht ıne »bes-
SCIC Entwicklung«, sondern 1ne Alternative Theorie und Praxıs VOoO  — »Entwicklung«.  27

Fragilitat Ulale E!ulcdtät Aes Lebens, n Vgl.die UÜberlegungen ZzuUr el  - Vgl Aram ZIAL, Entwicklungs-
aller NOT, allem LeId, 015 den Mıgran- siologischen Ralevanz WC}7] » Ken0SsIS« theorie mach der Post-Development
ten n Lampedusa, den Flüchtlingen 015 Ansgar4KenopraXxIs. Kritik. ädoyer reine VAHSSSENSSOZIO-
ausden vaelen Kriegsgebieten, den Fine handlungstheoretische Erschlie- ogle der Entwicklungstheorie Ulale

hres Glaubens Verfolgten 18181 sung der Kenosis-Christologie, Frei- Ale Abschaffung Aes Entwicklungs-
AaNZUSAYEN, O] ar hiler n urg Br 2011, d /- 554 Degriffs, n DERS. (Hg.), Im VWastien
den Notleidenden — entdeckt werden Diese » Theologie der Prasenz« Sst, nmıchts Neues”’ Stand Ulale Perspektiven
kannn C4 Margıt ECKHOLT, »Glaube n \A/I O artın Uffing herausarbeitet, An der Entwicklungstheorie Entwick-
einer Waelt n Ulale Kırche m antscheidendes Mlerkmal WC}7] Mlıssion ungstheorie Uund Entwicklungspoli-
Waarden « ädoyer Ale n EuUropa: » Miıssion Ira Hereits Irk- 1K, 14), Baden-Baden 2014, 49 /7-119,
(Selbst-)Marginalisierung erThen- Uchkeit durch Ae einfache PrAasenz Vgl.den aktualisierten Inblic| n
ogle n Zaliten der Welt-Kirche, n Uund AaQs leDendige LeDENSZEUQNIS der Primartexte zu Postdevelopment-
DIES., Än allz Peripherie gehen n den Christen C4 (Martin - H1 KAISSIO- Paradigma 8015 | ukas SCHMIDT /Sabine
>puren Aes OSUS Vom Zwelrten mar-Sern n Europa. MAISSIONSWISSEN- HRÖDER (Hg.) Entwicklungstheo-
Vatıkanum 'aps Franziskus, ( IST- schaftliche Uberlegungen, n DERS ren Klassiker, Kritik Uund Alternativen
ldern 2015, 295-316, mıer 2987 [Hg.] Mlıssion Sal dem Konz!| Studia Gesellschaft Entwicklung Polı-

Instituti Missiologıic S>SVD, Q8], Sankt tik, 17), \VWlen 2016, 35/735959.
Augustin 2015,1/7/7-7214, hiler 186)

39Mission in Zeiten der Interkulturalität 

Mond, sondern auf die Sonne kommt es in dieser »heliozentrischen Ekklesiologie« an. Die 
Kirche ist »Zeichen und Werkzeug«, wie es im LG 1 weiter heißt, beschienen vom Licht der 
Sonne, aber selbst nicht zentral, sondern peripher. »Am Rand« reflektiert sie das Licht der 
Sonne wider, um Licht, Wärme und Hoffnung zu schenken. Missionarisch ist die Kirche 
nicht dann, wenn sie selbst in gleißendem Licht erscheint und Strategien der Attraktivität 
entwickelt, um Aufsehen unter den Menschen zu errgen, sondern vielmehr dann, wenn 
sie sich »an den Rand« bewegt, um das Leben der Ausgegrenzten, Marginalisierten und 
Ohnmächtigen zu teilen.24 Ohne diese »Dezentrierung«, ja Kenosis der Kirche ist Mission 
nicht möglich.25

�� Post-Development – die Partizipation am Leben der Menschen: Eine Kirche an der 
Peripherie partizipiert am Leben der Menschen – aber nicht im Sinn einer institutionellen 
Strategie, um (vordergründiges) Interesse an den Sorgen der Menschen zu signalisieren, 
sondern als Ausdruck der Überzeugung, »Welt-Kirche« zu sein, eine Kirche für die 
Menschen, in deren Leben der Anspruch dessen erfahrbar wird, der die Kirche letztlich 
sendet. Das viel zitierte Anfangskapitel der Pastoralkonstitution Gaudium et spes kann 
in diesem Sinn als »Magna Charta« einer missionarischen Theologie der Partizipation 
gelesen werden: Die »Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen dieser Zeit« 
bewirken eine »Resonanz« (im Text steht das Verb »resonare«) im Herzen derer, die an 
Christus glauben. Und deswegen, so heißt es in GS 1 weiter, erfährt sich die Gemeinschaft der 
Kirche »mit dem Menschengeschlecht und seiner Geschichte wirklich innigst verbunden«. 
Diese Verbundenheit wird im Missionsdekret als »Präsenz« beschrieben, womit eine der 
wichtigsten, aber weithin unbekannten Bestimmungen von »Mission« gegeben ist: »Die 
Sendung der Kirche wird also durch das Wirken erfüllt, durch das sie […] allen Menschen 
oder Völkern in voller Wirklichkeit gegenwärtig (»praesens«) wird […]« (AG 5,1).26 Mission 
als Präsenz und Partizipation bedeutet nicht paternalistische Belehrung und schon gar nicht 
Indoktrination oder Beherrschung, sondern die radikale Offenheit, sich als Gesendete  /r 
der Wirklichkeit der  /des Anderen auszusetzen, sich von ihm  /ihr  /ihnen etwas sagen zu 
lassen. Diese Haltung trifft sich mit dem, was in der Entwicklungstheorie, die eine lange 
Geschichte des Kolonialismus und Assistenzialismus aufarbeitet, als Paradigma des »Post-
Development« bezeichnet wird. Gemeint ist mit diesem Begriff eine grundlegende Kritik 
am Konzept von »Entwicklung«, das Geber und Nehmer, Zentrum und Peripherie, Macht 
und Dependenz voraussetzt; Post-Development fordern dem gegenüber nicht eine »bes-
sere Entwicklung«, sondern eine Alternative zu Theorie und Praxis von »Entwicklung«.27 

Fragilität und Fluidität des Lebens, in 
aller Not, allem Leid, bei den Migran-
ten in Lampedusa, den Flüchtlingen 
aus den vielen Kriegsgebieten, den 
wegen ihres Glaubens Verfolgten Gott 
anzusagen, weil er genau hier – in 
den Notleidenden – entdeckt werden 
kann« (Margit Eckholt, »Glaube in 
einer Welt in Bewegung und Kirche im 
Werden«: Plädoyer gegen die 
(Selbst-)Marginalisierung der Theo-
logie in Zeiten der Welt-Kirche, in: 
dies., An die Peripherie gehen. In den 
Spuren des armen Jesus. Vom Zweiten 
Vatikanum zu Papst Franziskus, Ost
fildern 2015, 295-316, hier 298f).

25	 Vgl. die Überlegungen zur ekkle-
siologischen Relevanz von »Kenosis« 
bei Ansgar Kreutzer, Kenopraxis. 
Eine handlungstheoretische Erschlie-
ßung der Kenosis-Christologie, Frei-
burg i. Br. 2011, 547-554.
26	 Diese »Theologie der Präsenz« ist, 
wie Martin Üffing herausarbeitet, ein 
entscheidendes Merkmal von Mission 
in Europa: »Mission wird bereits Wirk-
lichkeit durch die einfache Präsenz 
und das lebendige Lebenszeugnis der 
Christen« (Martin Üffing SVD, Missio-
nar-Sein in Europa. Missionswissen
schaftliche Überlegungen, in: ders. 
[Hg.], Mission seit dem Konzil [Studia 
Instituti Missiologici SVD, 98], Sankt 
Augustin 2013, 177-219, hier 186).

27	 Vgl.  Aram Ziai, Entwicklungs-
theorie nach der Post-Development 
Kritik. Plädoyer für eine Wissenssozio-
logie der Entwicklungstheorie und 
die Abschaffung des Entwicklungs-
begriffs, in: ders. (Hg.), Im Westen 
nichts Neues? Stand und Perspektiven 
der Entwicklungstheorie (Entwick-
lungstheorie und Entwicklungspoli-
tik, 14), Baden-Baden 2014, 97 -119. –  
Vgl. den aktualisierten Einblick in 
Primärtexte zum Postdevelopment- 
Paradigma bei Lukas Schmidt / Sabine 
Schröder (Hg.), Entwicklungstheo-
rien. Klassiker, Kritik und Alternativen 
(Gesellschaft – Entwicklung – Poli-
tik, 17), Wien 2016, 337-359.



Franz Gmainer-Pranz!

Fine missionstheologische Kezeption des Post-Development-Konzepts steht noch weithin
AUS, könnte ber die weltkirchlichen mpulse des Konzils mıt 1C auf lobale Dynamiken
aktualisieren und kreativ weiterentwickeln.

+ Katholizität die »andere Globalität« Der (kenotische) Gang die Peripherie und
die (präsentische) Partizipation Leben der Menschen, VOLrL €m der Armen, tellen WeI1
ekklesiologische Prinzipien dar, dlie » Mission interkulturell« ıIn einen 1mM wahrsten INn des
Wortes katholischen Zusammenhang tellen Weder die überwältigende Expansion noch
die vereinnahmende »Integration«, sondern die » Verbundenheit, Achtung und Liebe I1-
über der aNzZeN Menschenfamilie« (GS 3,1) kennzeichnet die interkulturelle Mission der
Kirche. DIe Fähigkeit, die OtTsSscha des Evangeliums 1m Horıiızant der Weite und1€kul-
tureller Lebenskonterxte SOWIE der leTe und Radikalitä menschlicher Lebenserfahrungen
verkünden, wird als » Katholizität« bezeichnet, als Bezug auf das (Janze und nicht 11UL auf
einen Ausschnitt der Wirklichkeit Der signi  ante Begriff des »unıversalitatis character« ın

13,2 jenem Kapitel der Kirchenkonstitution, ın dem das Verständnis VOo  — » Kathaolizität«
auf eindrückliche Weilse expliziert wird steht für den nspruc. der » Völker der Erde «,
die ın der Gemeinschaft der Kirche vereınt sind, »dass das (Janze un die einzelnen
e11e AUS en vermehrt werden, die Gemeinschaft miteinander halten un ZUr ın
FEinheit zusammenwirken« (LG 13,3). Ware » Katholizität« ein blofses Konzept »iınterna-
tionaler EXpansion«, das unterschiedliche kulturelle Traditionen ın einer Grofsorganisation
zusammenschlie{f$st, würde S1E sich ın nichts VOoO  — den uUDliıchen Globalisierungsstrategien
unterscheiden. Kathaolizität ist ber als »alternative Globalisierungstheorie «*  8 verstehen,

der treffende USAaruc VOoO  — An)Ja elbeck-Varwick:;: S1E betreibt keine hegemoniale
»Integration« VOoO  — Pluralität, sondern eröffnet einen reziproken un anspruchsvollen
Lern- und Austauschprozess. » M1ISS1ON« bedeutet emnach nicht Adrastisch AUS-

zudrücken ein » TICUES ucC. Land« für das »Imperium katholische Kirche« erobern,
sondern die befreiende und ellende Macht des Evangeliums bezeugen, das Menschen

en Völkern« ın ıne einzigartıge (emeinschaft zusammenruft. Als Suche nach einer
u€enNn Universalität«“?, die ben nicht imperial, sondern »katholisch« 1st, könnte » VM1ISSION«
zu. Zeichen einer Gilobalität werden, ın der unterschiedliche Menschen, politische Systeme,
so7ziale Milieus, ethnische Gruppen un kulturelle Traditionen ın gegenseltiger Achtung
und Lernbereitschaft miteinander verbunden sSind WIE die Erklärung Nostra Aaefate

formuliert, die die Miıssion der Kirche VOoO  — einer srundlegend gloDbalen Perspektive her
versteht: » Bel ihrer Aufgabe, FEinheit und Liebe untfer den Menschen, Ja unter den
Völkern fördern, erwagt S1E ‚ die Kirche, F.G.-P| hier VOL em das, WdS den Menschen
gemeiınsam ist und S1E ZUr gegenseltigen Gemeinschaft üuhrt.«

+ Übersetzungskompetenz die Haltung des Polylogs: Als Kirche en Völkern«
die OTSCNHa: des Evangeliums verkünden, el unweigerlich, diese OTSCNHa: über-
seizen. [)ass viele Missionare ın VELHANSCHEL Zeiten die Sprachen der Völker, ın denen S1E
lebten und wirkten, erforschten und gft die ersten rammatiken und Wörterbücher für

An]a IDDELBECK-VARWICK, Mliıchael R ARM MINGER, MAISSIONS- » 5C gehört ZUur WISSeNsScChafts-
Mlıssion Impossible? [DIe Sendung der wiSssenschaft Uund Globalisierung. thegretischen Grundlegung der Theo-
Kırche m Zeltalter verdichteter Waelt- EinIge Anmerkungen AUS der erspek- ogle hmeute Ale Fähigkeit der yUher-
Raume, n Christoph BÖTTIGHEIMER L vo ehristlicher Solldarıtätsbewegung, Setzung« n unterschliedlichste Sprach-
(Hg.)} Globalıtät Uund Katholizit:; n Arnd BÜNKER/Ludger WECKEL formen ]« ECKHOLT, Poetik der
Waltkirchlichkeit den SdıIn- (Hg.) Ihr werdet mMmenne Zeugen Kultur . Anm 21], 49}
gUuNgeEnN Aes 71 Jahrhunderts 276), San Rückfragen aus einer STOrTI + 1 Volker KUSTER, Einführung n Ale
reiburg Br 2016,143-106&6, mıer 16 schen theologischen Disziplin, reiburg Interkulturelle Theologie (UTB 3465),

Br 2005, D0-71, mıer 05. GOöttingen/0a Kullle 2011, 62
VÄAFIRMA MERK, Interkulturelle O-

sophie (Anm. 11}  70.

40 Franz Gmainer-Pranzl

Eine missionstheologische Rezeption des Post-Development-Konzepts steht noch weithin 
aus, könnte aber die weltkirchlichen Impulse des Konzils mit Blick auf globale Dynamiken 
aktualisieren und kreativ weiterentwickeln.

�� Katholizität – die »andere Globalität«: Der (kenotische) Gang an die Peripherie und 
die (präsentische) Partizipation am Leben der Menschen, vor allem der Armen, stellen zwei 
ekklesiologische Prinzipien dar, die »Mission interkulturell« in einen – im wahrsten Sinn des 
Wortes – katholischen Zusammenhang stellen. Weder die überwältigende Expansion noch 
die vereinnahmende »Integration«, sondern die »Verbundenheit, Achtung und Liebe gegen-
über der ganzen Menschenfamilie« (GS 3,1) kennzeichnet die interkulturelle Mission der 
Kirche. Die Fähigkeit, die Botschaft des Evangeliums im Horizont der Weite und Vielfalt kul-
tureller Lebenskontexte sowie der Tiefe und Radikalität menschlicher Lebenserfahrungen zu 
verkünden, wird als »Katholizität« bezeichnet, als Bezug auf das Ganze (und nicht nur auf 
einen Ausschnitt der Wirklichkeit). Der signifikante Begriff des »universalitatis character« in 
LG 13,2 – jenem Kapitel der Kirchenkonstitution, in dem das Verständnis von »Katholizität« 
auf eindrückliche Weise expliziert wird – steht für den Anspruch der »Völker der Erde«, 
die in der Gemeinschaft der Kirche so vereint sind, »dass das Ganze und die einzelnen 
Teile aus allen vermehrt werden, die Gemeinschaft miteinander halten und zur Fülle in 
Einheit zusammenwirken« (LG 13,3). Wäre »Katholizität« ein bloßes Konzept »interna-
tionaler Expansion«, das unterschiedliche kulturelle Traditionen in einer Großorganisation 
zusammenschließt, würde sie sich in nichts von den üblichen Globalisierungsstrategien 
unterscheiden. Katholizität ist aber als »alternative Globalisierungstheorie«28 zu verstehen, 
so der treffende Ausdruck von Anja Middelbeck-Varwick; sie betreibt keine hegemoniale 
»Integration« von Pluralität, sondern eröffnet einen reziproken und anspruchsvollen 
Lern- und Austauschprozess. »Mission« bedeutet demnach nicht – um es drastisch aus-
zudrücken  –, ein »neues Stück Land« für das »Imperium katholische Kirche« zu erobern, 
sondern die befreiende und heilende Macht des Evangeliums zu bezeugen, das Menschen 
»aus allen Völkern« in eine einzigartige Gemeinschaft zusammenruft. Als »Suche nach einer 
neuen Universalität«29, die eben nicht imperial, sondern »katholisch« ist, könnte »Mission« 
zum Zeichen einer Globalität werden, in der unterschiedliche Menschen, politische Systeme, 
soziale Milieus, ethnische Gruppen und kulturelle Traditionen in gegenseitiger Achtung 
und Lernbereitschaft miteinander verbunden sind – so wie es die Erklärung Nostra aetate 
1 formuliert, die die Mission der Kirche von einer grundlegend globalen Perspektive her 
versteht: »Bei ihrer Aufgabe, Einheit und Liebe unter den Menschen, ja sogar unter den 
Völkern zu fördern, erwägt sie [die Kirche, F.G.-P.] hier vor allem das, was den Menschen 
gemeinsam ist und sie zur gegenseitigen Gemeinschaft führt.«

�� Übersetzungskompetenz – die Haltung des Polylogs: Als Kirche »aus allen Völkern« 
die Botschaft des Evangeliums zu verkünden, heißt unweigerlich, diese Botschaft zu über-
setzen. Dass viele Missionare in vergangenen Zeiten die Sprachen der Völker, in denen sie 
lebten und wirkten, erforschten und oft die ersten Grammatiken und Wörterbücher für 

28	 Anja Middelbeck-Varwick, 
Mission impossible? Die Sendung der 
Kirche im Zeitalter verdichteter Welt- 
Räume, in: Christoph Böttigheimer 
(Hg.), Globalität und Katholizität. 
Weltkirchlichkeit unter den Bedin
gungen des 21. Jahrhunderts (QD 276), 
Freiburg i. Br. 2016, 143-168, hier 168.

29	 Michael Ramminger, Missions-
wissenschaft und Globalisierung. 
Einige Anmerkungen aus der Perspek
tive christlicher Solidaritätsbewegung, 
in: Arnd Bünker / Ludger Weckel 
(Hg.), »… Ihr werdet meine Zeugen 
sein …« Rückfragen aus einer störri-
schen theologischen Disziplin, Freiburg 
i. Br. 2005, 60-71, hier 65.

30	 »So gehört zur wissenschafts-
theoretischen Grundlegung der Theo-
logie heute die Fähigkeit der ›Über- 
Setzung‹ in unterschiedlichste Sprach-
formen […]« (Eckholt, Poetik der 
Kultur [Anm. 21], 49).
31	 Volker Küster, Einführung in die 
Interkulturelle Theologie (UTB 3465), 
Göttingen  /Oakville 2011, 62.
32	 Wimmer, Interkulturelle Philo
sophie (Anm. 11), 70.



MissıoOn ıIn Peiten der Interkulturalitäat 41

diese remden Sprachen herausgegeben aben, ist nicht 11UTE Olge einer philologischen
Kompetenz, sondern uch USAaruc einer nterkulturell-katholischen Glaubenshaltung,
die » das Wort« ın den vielen Worten der Menschen vernımmt, übersetzt un weltersagt.
DIie Pastoralkonstitution Gaudium fSDES hat ın ihrer Nummer 4 b die als hermeneutisches
Propädeutikum kontextueller eologie gelten könnte, die Vielstimmigkeit der Sprachen
und Denkformen als Chance der kirchlichen Verkündigung und theologischen Reflexion
hervorgehoben. » Vom Beginn ihrer Geschichte hat S1E ‚ die Kirche, F.G.-P.| nämlich
gelernt, die OTSCNHa: Christi mıt der Begriffe und Sprachen der verschiedenen
Völker auszudrücken ](( Durch diese » Akkomodation« (»accomodata praedicatio«),
die These VOoO  — G5 4 b werde »IM Jjedem Volk die Fähigkeit, die OTSCHa: CHhristi auf eigene
Weilse auszudrücken, eweckt und zugleic der lebendige Austausch zwischen der Kirche
und den verschiedenen Kulturen der Völker gefördert«. Miıssion interkulturel wird hier
als hermeneutisches Unternehmen aufgefasst: als Herausforderung, zwischen den Lebens-
und Denkformen unterschiedlicher Traditionen dolmetschen [iese Übersetzungspraxis
hat Missionarınnen und Missionare iımmer wieder die Trenzen ihrer Leistungsfähig-
keit eführt und die Bedingtheit und Begrenztheit jeder kulturellen Tradition auc. der
»klassisch« abendländischen Theologiegeschichte) Henbar emacht. Von erwird uch
verständlich, missionarische Kontexte gft » Laboratorien« theologischer
AÄAnsatze wurden: fremde prachen, ungewohnte Lebensweisen und manchmal gänzlic.
unterschiedliche Denkplausibilitäten zwingen regelrecht ZUr »Neuübersetzung« vertirauter

theologischer Inhalte °° Miıssion interkulturel MUTtTE dem theologischen Denken Z sich
auf uUunvertIraute Kontexte einzulassen und ntellektuelle Transformationsprozesse urch-
laufen; keine (kontextuelle) eologie kann sich ihrer selhbst gahz sicher Se1IN und die VOI1

ihr vertretfenen Plausibilitäten fraglos voraussetzen, sondern »IL11USS sich dem , Streit der
Interpretationen« auf dem Oökumenischen korum stellen«**, Volker Kuster. Miıt anderen
Worten-: Wer Mission betreibt, 111U8S55 einen Polylog führen, Iso nicht 11UL einen Dialog AUS

der gewohnten Poasıtion Zzweler Gesprächspartner, sondern einen vielseitigen, offenen und
(selbst-)kritische Kommunikations- un: Argumentationsprozess‚ der VOo  - der ber-
ZCEUBUNG ausgeht: » Eur jede Tradition ist jede andere ‚exotisch« « Missionarisch ist nicht
Jene korm VOoO  — eologie, die gewohnte Sprach- und Denkmuster mıt gröfstmöglicher
achdrücklichkei durchsetzt, sondern JENC, die die Fähigkeit und den Mut besitzt, die VOo  —

ihr verantworteie Überzeugung ın einem interkulturellen Polylog bewähren. ®
+ Pilgerschaft Atopie als Lebensform: » Mission interkulturell)« bedeutet Sendung,

Aufbruch, ewegung un Veränderung. S1e ewahrt die Kirche davor, sich selhbst
kreisen, und sendet S1E STETIS TIEU »auf die Strafse«, die Ränder, ın die Fremde. DIie

Kirche ist nicht für sich selhbst da, sondern für die Welt;: S1E ist » Sakrament« des Heils für
die Welt, WIE das / weite Vaticanum betont. In diesem Zusammenhang hat die nach-
konziliare eologie den Begriff der »Pilgerschaft« als Merkmal der Kirche Jesu CHhristi
TICUH entdeckt. »50 ilgert die Kirche &. WIE {wa 1m Okumenismusdekret Un1itatis

Von ar st auch Ale sogenannte schen Position auf hre Derechtig
»Minimalrege!l nterkulturellen lo- Geltung schlielsen, Oondern ONI-
sophlerens« verstehen: » Halte

I: sich auch nterkulturelil hewähren.
Osophischen Thesen Zuzutrauen, AMass

"Mallalz Ohllosophische These fur Qut
Degründet, deren Zustandekorm- DITS »Minimalrege!l nterkulturellen
al "Ur Menschen einer einzIgen Philosophierens« versteht SsIiCh dem-
Kulturellen Tradıtion betelligt C4 nach mıcht als DOogma, Oondern als
ebd., O7). DITS Pomte Adleser ege! Heuristik; I: st mıcht WC}7] eIner rolati-
osteht mıcht m Fehlschluss, AUS vistischen, Oöondern WC}7] eIner Skepti-
dem MNO er nterkulturellen Maı schen Hermeneutik geleitet.
stehungskontext einer OhNosophi-

41Mission in Zeiten der Interkulturalität 

diese fremden Sprachen herausgegeben haben, ist nicht nur Folge einer philologischen 
Kompetenz, sondern auch Ausdruck einer interkulturell-katholischen Glaubenshaltung, 
die »das Wort« in den vielen Worten der Menschen vernimmt, übersetzt und weitersagt. 
Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes hat in ihrer Nummer 44, die als hermeneutisches 
Propädeutikum kontextueller Theologie gelten könnte, die Vielstimmigkeit der Sprachen 
und Denkformen als Chance der kirchlichen Verkündigung und theologischen Reflexion 
hervorgehoben. »Vom Beginn ihrer Geschichte an hat sie [die Kirche, F.G.-P.] nämlich 
gelernt, die Botschaft Christi mit Hilfe der Begriffe und Sprachen der verschiedenen 
Völker auszudrücken […].« Durch diese »Akkomodation« (»accomodata praedicatio«), so 
die These von GS 44, werde »in jedem Volk die Fähigkeit, die Botschaft Christi auf eigene 
Weise auszudrücken, geweckt und zugleich der lebendige Austausch zwischen der Kirche 
und den verschiedenen Kulturen der Völker gefördert«. Mission interkulturell wird hier 
als hermeneutisches Unternehmen aufgefasst: als Herausforderung, zwischen den Lebens- 
und Denkformen unterschiedlicher Traditionen zu dolmetschen. Diese Übersetzungspraxis 
hat Missionarinnen und Missionare immer wieder an die Grenzen ihrer Leistungsfähig-
keit geführt und die Bedingtheit und Begrenztheit jeder kulturellen Tradition (auch der 
»klassisch« abendländischen Theologiegeschichte) offenbar gemacht. Von daher wird auch 
verständlich, warum missionarische Kontexte oft zu »Laboratorien« neuer theologischer 
Ansätze wurden; fremde Sprachen, ungewohnte Lebensweisen und manchmal gänzlich 
unterschiedliche Denkplausibilitäten zwingen regelrecht zur »Neuübersetzung« vertrauter 
theologischer Inhalte.30 Mission interkulturell mutet dem theologischen Denken zu, sich 
auf unvertraute Kontexte einzulassen und intellektuelle Transformationsprozesse zu durch-
laufen; keine (kontextuelle) Theologie kann sich ihrer selbst ganz sicher sein und die von 
ihr vertretenen Plausibilitäten fraglos voraussetzen, sondern »muss sich dem ›Streit der 
Interpretationen‹ auf dem ökumenischen Forum stellen«31, so Volker Küster. Mit anderen 
Worten: Wer Mission betreibt, muss einen Polylog führen, also nicht nur einen Dialog aus 
der gewohnten Position zweier Gesprächspartner, sondern einen vielseitigen, offenen und 
(selbst-)kritischen Kommunikations- und Argumentationsprozess, der von der Über-
zeugung ausgeht: »Für jede Tradition ist jede andere ›exotisch‹.«32 Missionarisch ist nicht 
jene Form von Theologie, die gewohnte Sprach- und Denkmuster mit größtmöglicher 
Nachdrücklichkeit durchsetzt, sondern jene, die die Fähigkeit und den Mut besitzt, die von 
ihr verantwortete Überzeugung in einem interkulturellen Polylog zu bewähren.33 

�� Pilgerschaft – Atopie als Lebensform: »Mission (interkulturell)« bedeutet Sendung, 
Aufbruch, Bewegung und Veränderung. Sie bewahrt die Kirche davor, um sich selbst 
zu kreisen, und sendet sie stets neu »auf die Straße«, an die Ränder, in die Fremde. Die 
Kirche ist nicht für sich selbst da, sondern für die Welt; sie ist »Sakrament« des Heils für 
die Welt, wie es das Zweite Vaticanum betont. In diesem Zusammenhang hat die nach-
konziliare Theologie den Begriff der »Pilgerschaft« als Merkmal der Kirche Jesu Christi 
neu entdeckt. »So pilgert die Kirche […]«, wie es etwa im Ökumenismusdekret Unitatis 

33	 Von daher ist auch die sogenannte 
»Minimalregel interkulturellen Philo
sophierens« zu verstehen: »Halte 
keine philosophische These für gut 
begründet, an deren Zustandekom
men nur Menschen einer einzigen 
kulturellen Tradition beteiligt waren« 
(ebd., 67). – Die Pointe dieser Regel 
besteht nicht im Fehlschluss, aus 
dem mono- oder interkulturellen Ent-
stehungskontext einer philosophi

schen Position auf ihre berechtigte 
Geltung zu schließen, sondern phi-
losophischen Thesen zuzutrauen, dass 
sie sich auch interkulturell bewähren. 
Die »Minimalregel interkulturellen 
Philosophierens« versteht sich dem-
nach nicht als Dogma, sondern als 
Heuristik; sie ist nicht von einer relati-
vistischen, sondern von einer skepti-
schen Hermeneutik geleitet.



42 Franz Gmainer-Pranz!

redintegratio 2)5 el »indem S1E dem aNzeh Menschengeschlecht den [Dienst des
Evangeliums des Friedens leistet, ın Hoffnung Zzu Tiel der himmlischen Heimat . «)4 DIie
Kirche ist ilgerin bzw. Migrantin, WIE dies CUEIE theologische Ansatze ausdrücken: als
» Volk (Jottes Uunterwegs« wandert s1e, wird »orthaft« un bleibt ennoch »ortlos« *> Fine
missionarische Kirche ist prasent einem »(Jrt« und zugleic iımmer einem
Aufbruch bereit: SC1E wei(s traditionelle Pragungen und Bindungen, die der CANrısiliıche CGilaube
ın den Jahrhunderten selner Prasenz ın Europa un anderswo ewirkt hat, schätzen, ist
ber nicht exklusiv mıt einem bestimmten Kontext verbunden. » Der Glaube 111US55 sich
iımmer auf ‚ Herbergsuche« machen, kann Je TICUH » Heimat-« en,;, wobei diese » Heimat-«
nicht ‚festhält«, sondern auf den Weg schickt«?®, Margit Eckholt, die damıt die fun-
damental atopische Charakteristik christlicher Existenz und Mission verdeutlicht. >>At0pie «
meılnt Prasenz, die zugleic Absenz besagt; rthafte Ortlosigkeit bzw. Kontextualität, die
iımmer uch ennel und Fremdheit aufweist37 (Jenau ın diesem ıInn beschreibt das
Missionsdekret gentes ın seliner Nummer das Verhältnis VOoO  — Neugetauften ihrem
(bisherigen) kulturellen Lebenskontext ein JIhema, das ın der Missionsgeschichte viele
Fragen aufwarf, weil die UuUuTInNnaNnmMme ın die Kirche VvIeITAC. WIE ein Kulturbruch und ıne
grundlegende EntfremdungVgewohnten Leben wahrgenornrnen wurde 1 kennt hier
kein »Entweder/oder«, sondern betont: » [DIie gläubigen Lalen ehören nämlich voll zugleic
Zzu Volk (Jottes und ZUr bürgerlichen Gesellschaft« (AG 21,2). S1e ehören » Z u ihrem Volk «
UN, »Zu Christus«. DIie Differenz, die die aufTfe besagt, esteht nicht ın einem Kulturbruch,
sondern ın der » Neuheit des Lebens«, die die Neugetauften »1m Umifeld der Gesellscha:
und Kultur ihres Heimatlandes gema den Traditionen ihrer Natıion ausdrücken« (AG 21,3).
Christliche FEx1istenz bedeutet demnach, als »Atopos« en,;, als Migrant, der einem
»(Irt« verbunden ist (mit al ] selner kulturellen ragung und zugleic »anderswo« ebt
(in der Lebensform der aufe, die nicht » kulturell anders«, sondern »existentiell ist)
Fine missionarische Kirche wei{(s sich den »Topoi« der kulturellen und gesellschaftlichen
Kontexte verbunden, bleibt ber »auf dem We D« aufser S1E wird »sesshaft«, dass der
Anspruchs- un Aufbruchscharakter des auDens verloren geht

MI1SS1ON als Lebensform der Kirche:
Perspektiven für die eologie des 21,. ahrhunderts

Mission iın /eiten der Interkulturalität bedeutet, sich die »Ränder« begeben, iın der Teil-
nahme konkreten Leben der Menschen das Evangelium TIECEL kennenzulernen, die 1€
kultureller Lebenswelten und menschlicher Erfahrungen als nspruc einer »katholischen«
korm der Glaubensvermittlung wahrzunehmen, zwischen unterschiedlichen » Welten«
dolmetschen können und als Kirche unterwegs Jeiben, sich Iso VOoO Atopischen

Vgl. auch 0,5: »Solange aber [)as KONZEPL der » orthalften (Iri- ernnar Waldenfels hmat m
Ale Kırche hiler auf Erden n Pilger- Osigkeit « SLAaMMmMT AUS der nterkul- Zusammenhang Ssemer »Phänome-
xa tern VC}] errn eht turellen Philosophie; vgl Kam ar nologie Aes Fremden« derm KONZEPL
(vgl KOr 5,6), al s SsIiCh gleich - MALL, Philosophie m Vergleich der der Atopie große Bedeutung mHel-
SA  - als tlremde, AMass I: mach dem Kulturen. Interkulturelle Philosophie Eın » ALODOS « st Jemand,
sucht Ulale sinnt, WM/AS hen st« IN V"euUEe Orientierung, Darmstadt »cler mıcht Janz ın gehört, ar

495, 10. St, Ulale der mıcht Janz denen
L1, Poetik der Kultur gehört, mIT denen ar zusammenleht«

(Bernhars VVALDENFELS, Ortsverschle-(Anm. 21}), 457.
Dungen, Zeitverschiebungen. Ta
P  Ibhaftiger Erfahrung sStw1952],
Frankfurt 20090, 123}

42 Franz Gmainer-Pranzl

redintegratio 2,5 heißt, »indem sie dem ganzen Menschengeschlecht den Dienst des 
Evangeliums des Friedens leistet, in Hoffnung zum Ziel der himmlischen Heimat.«34 Die 
Kirche ist Pilgerin bzw. Migrantin, wie dies neuere theologische Ansätze ausdrücken; als 
»Volk Gottes unterwegs« wandert sie, wird »orthaft« und bleibt dennoch »ortlos«.35 Eine 
missionarische Kirche ist präsent an einem »Ort« und zugleich immer zu einem neuen 
Aufbruch bereit; sie weiß traditionelle Prägungen und Bindungen, die der christliche Glaube 
in den Jahrhunderten seiner Präsenz in Europa und anderswo bewirkt hat, zu schätzen, ist 
aber nicht exklusiv mit einem bestimmten Kontext verbunden. »Der Glaube muss sich so 
immer auf ›Herbergsuche‹ machen, er kann je neu ›Heimat‹ finden, wobei diese ›Heimat‹ 
nicht ›festhält‹, sondern auf den Weg schickt«36, so Margit Eckholt, die damit die fun-
damental atopische Charakteristik christlicher Existenz und Mission verdeutlicht. »Atopie« 
meint Präsenz, die zugleich Absenz besagt; orthafte Ortlosigkeit bzw. Kontextualität, die 
immer auch Offenheit und Fremdheit aufweist.37 Genau in diesem Sinn beschreibt das 
Missionsdekret Ad gentes in seiner Nummer 21 das Verhältnis von Neugetauften zu ihrem 
(bisherigen) kulturellen Lebenskontext – ein Thema, das in der Missionsgeschichte viele 
Fragen aufwarf, weil die Aufnahme in die Kirche vielfach wie ein Kulturbruch und eine 
grundlegende Entfremdung vom gewohnten Leben wahrgenommen wurde. AG 21 kennt hier 
kein »Entweder  /oder«, sondern betont: »Die gläubigen Laien gehören nämlich voll zugleich 
zum Volk Gottes und zur bürgerlichen Gesellschaft« (AG 21,2). Sie gehören »zu ihrem Volk« 
und »zu Christus«. Die Differenz, die die Taufe besagt, besteht nicht in einem Kulturbruch, 
sondern in der »Neuheit des Lebens«, die die Neugetauften »im Umfeld der Gesellschaft 
und Kultur ihres Heimatlandes gemäß den Traditionen ihrer Nation ausdrücken« (AG 21,3). 
Christliche Existenz bedeutet demnach, als »Atopos« zu leben, als Migrant, der einem 
»Ort« verbunden ist (mit all seiner kulturellen Prägung) – und zugleich »anderswo« lebt 
(in der Lebensform der Taufe, die nicht »kulturell anders«, sondern »existentiell neu« ist). 
Eine missionarische Kirche weiß sich den »Topoi« der kulturellen und gesellschaftlichen 
Kontexte verbunden, bleibt aber »auf dem Weg« – außer sie wird so »sesshaft«, dass der 
Anspruchs- und Aufbruchscharakter des Glaubens verloren geht.

3	� Mission als Lebensform der Kirche:  
Perspektiven für die Theologie des 21. Jahrhunderts

Mission in Zeiten der Interkulturalität bedeutet, sich an die »Ränder« zu begeben, in der Teil-
nahme am konkreten Leben der Menschen das Evangelium neu kennenzulernen, die Vielfalt 
kultureller Lebenswelten und menschlicher Erfahrungen als Anspruch einer »katholischen« 
Form der Glaubensvermittlung wahrzunehmen, zwischen unterschiedlichen »Welten« 
dolmetschen zu können und als Kirche unterwegs zu bleiben, sich also vom Atopischen 

34	 Vgl. auch LG 6,5: »Solange aber 
die Kirche hier auf Erden in Pilger
schaft fern vom Herrn lebt 
(vgl. 2 Kor   5,6), weiß sie sich gleich- 
sam als fremde, so dass sie nach dem 
sucht und sinnt, was oben ist […].«

35	 Das Konzept der »orthaften Ort
losigkeit« stammt aus der interkul
turellen Philosophie; vgl. Ram Adhar 
Mall, Philosophie im Vergleich der 
Kulturen. Interkulturelle Philosophie –  
eine neue Orientierung, Darmstadt 
1995, 10.
36	 Eckholt, Poetik der Kultur 
(Anm. 21), 457.

37	 Bernhard Waldenfels hat im 
Zusammenhang seiner »Phänome
nologie des Fremden« dem Konzept 
der Atopie große Bedeutung bei-
gemessen. Ein »Atopos« ist jemand, 
»der nicht ganz dahin gehört, wo er 
ist, und der nicht ganz zu denen 
gehört, mit denen er zusammenlebt« 
(Bernhard Waldenfels, Ortsverschie-
bungen, Zeitverschiebungen. Modi 
leibhaftiger Erfahrung [stw 1952], 
Frankfurt a. M. 2009, 123).



MissıoOn ıIn Peiten der Interkulturalitäat

der eigenen Glaubensexistenz Je LTIEU herausfordern lassen. elche Perspektiven ergeben
sich AUS diesen Anstöfeen SOWIE AUS der Auseinanders etzung mıt dem Konzept » Inter-
kulturalität« füır die gegenwartige Theologie? Fünf Ihesen sollen abschliefsend Anregungen
geben ausgehend VOI1 der Überzeugung des / weiten Vaticanums, dass die Kirche nicht
blo{ß Miıssion »betreibt«, sondern selhbst Mission I1Sst » [DIie pilgernde Kirche ist ihrer Natur
nach missionarisch C< (AG 2,1)

+ Missıion als Theorie und Praxıs eINes dezentrierten, partızıpatıven, kritisch-uni-
versalen, polylogen un atopischen Zeugnis- und Dialoggeschehens ist gut beraten, ıne
Kooperation mIAt sozialen Bewegungen einzugehen. (GJemeint ist allerdings nicht, dass die
kirchliche Mission adurch ihr eigenes TO verliert (im ınn der früheren Diskussion,
b » M1ISSION« und »Entwicklungshilfe« identisch seien): vielmehr soll Allianzen,
Erfahrungsaustausch und uch gemeinsamen Projekten kommen. Schliefslic ist die
kirchliche Mission soziologisch betrachtet durchaus als zivilgesellschaftliche EWESUNgG
anzusehen, die nicht mıt staatlicher Autoritat der wirtschaftlicher Macht, sondern mıt
dem Potential menschlichen Engagements un fachlicher Expertise aglert. In diesem ınn
könnten die »Nachhaltigen Entwicklungsziele « der UNÖ stainable Development oals,
SDG), die 1m September 2015 beschlossen wurden, als gemeinsames Arbeitsfe kirchlicher
Mission und sozialer Bewegungen angesehen werden, ın dem €1! Partner 1m [Dienst der
Menschen kooperieren un ihren Je spezifischen Beitrag eisten *  8 Nicht zuletzt ist die
Tatsache, dass sich Papst Franziskus bereits mehrmals mıt Vertreterinnen un Vertreter
so7ialer Bewegungen getroffen hat, eın Signal flır ıne solche Kooperation.

+ Neben dieser so7ialen und politischen Zusammenarbeit ist Mission bzw. MIsSS1ONS-
theologie vermehrt einer intellektuellen Kooperation aufgefordert, konkret ZUTF

interdisziplinären Arbeit. DDIe theologische Reflexion einer MisSiOnspraXxIs, dieV Gang
die Peripherie, VOo Finsatz für lobale Gerechtigkeit und einer srundlegenden Polylogfähig-
keit gekennzeichnet 1St, kann iın ihrer wissenschaftlichen Arbeit dieser praktischen Vielseitig-
keit und ennel nicht nachstehen: S1E kann nicht anders als interdisziplinär Se1IN. [Iiese
Interdisziplinarität der Missionstheologie ezieht sich sowohl| auf jene wissenschaftlichen
Disziplinen, die Missıion explizit reflektieren (Missionssoziologie, Missionsgeschichte,
Religions- und Kulturwissenschaft), als uch auf prinzipie alle Diskurse, ın denen
interkultureller und interreligiöser Austausch, Nord-Süd- bzw. Süud-Süd-Beziehungen,
Globalisierung, Entwicklung SOWIE internationale olitik und Wirtschaft verhandelt werden.
Auch hier 1st anzumerken, dass spezifisch theologische Expertise und interdisziplinäre Kom-
petienz keine Alternativen sind:; ın einer Missionstheologie, die den Herausforderungen des

Jahrhunderts erecht werden will, sSind €e1, Fähigkeiten vonnöten ””
+ Missionstheologie wird sich der gegenwartigen Debatte über Migration nıicht 1LIUTE ın

der WeIlse beteiligen, dass S1E konkrete Problemsituationen benennt und Lösungsvorschläge
macht, sondern das Phänomen » Migration« als Ihema Okaler und globaler olitik SOWIE als

Vgl Mlıchael4VOon den Vgl Heralts allz Uberlegungen ZUur
Mlıllennium Entwicklungszielen Ausrichtung ‚1018 Mlissionswissenschaft
den globalen Nachhaltigkeitszielen. 015 Arnd BUNKER, Theologie den
Zur Neuausrichtung eIner globalen, (renzen Missionswissenschaft, n
nachhaltigen Entwicklung, n ranz Andreas LEINHAUPL-WILKE/Magnus
MAINER-PRANZL/Anıta RÖTZER STRIET (Hg.) Katholische Theologie
(Hg.)} Zukunft entwickeln. Dokumen studlieren: Themenfelder Ulale ISZIPI-
tatıon der 15. Entwicklungspolltischen al (Münsteraner Einführungen
Hochschulwochen der Un versität Theologie, 1), Mlunster 2000, 3968 -416.
alzburg 2015 (Salzburger nteradls-
ziplinäre Diskurse, G} Frankfurt
Z2U17, 1017 114

43Mission in Zeiten der Interkulturalität 

der eigenen Glaubensexistenz je neu herausfordern zu lassen. Welche Perspektiven ergeben 
sich aus diesen Anstößen sowie aus der Auseinandersetzung mit dem Konzept »Inter
kulturalität« für die gegenwärtige Theologie? Fünf Thesen sollen abschließend Anregungen 
geben – ausgehend von der Überzeugung des Zweiten Vaticanums, dass die Kirche nicht 
bloß Mission »betreibt«, sondern selbst Mission ist: »Die pilgernde Kirche ist ihrer Natur 
nach missionarisch […]« (AG 2,1).

�� Mission – als Theorie und Praxis eines dezentrierten, partizipativen, kritisch-uni-
versalen, polylogen und atopischen Zeugnis- und Dialoggeschehens – ist gut beraten, eine 
Kooperation mit sozialen Bewegungen einzugehen. Gemeint ist allerdings nicht, dass die 
kirchliche Mission dadurch ihr eigenes Profil verliert (im Sinn der früheren Diskussion, 
ob »Mission« und »Entwicklungshilfe« identisch seien); vielmehr soll es zu Allianzen, 
Erfahrungsaustausch und auch gemeinsamen Projekten kommen. Schließlich ist die 
kirchliche Mission – soziologisch betrachtet – durchaus als zivilgesellschaftliche Bewegung 
anzusehen, die nicht mit staatlicher Autorität oder wirtschaftlicher Macht, sondern mit 
dem Potential menschlichen Engagements und fachlicher Expertise agiert. In diesem Sinn 
könnten die »Nachhaltigen Entwicklungsziele« der UNO (Sustainable Development Goals, 
SDG), die im September 2015 beschlossen wurden, als gemeinsames Arbeitsfeld kirchlicher 
Mission und sozialer Bewegungen angesehen werden, in dem beide Partner im Dienst der 
Menschen kooperieren und ihren je spezifischen Beitrag leisten.38 Nicht zuletzt ist die 
Tatsache, dass sich Papst Franziskus bereits mehrmals mit Vertreterinnen und Vertreter 
sozialer Bewegungen getroffen hat, ein Signal für eine solche Kooperation.

�� Neben dieser sozialen und politischen Zusammenarbeit ist Mission bzw. Missions- 
theologie vermehrt zu einer intellektuellen Kooperation aufgefordert, konkret zur 
interdisziplinären Arbeit. Die theologische Reflexion einer Missionspraxis, die vom Gang an 
die Peripherie, vom Einsatz für globale Gerechtigkeit und einer grundlegenden Polylogfähig-
keit gekennzeichnet ist, kann in ihrer wissenschaftlichen Arbeit dieser praktischen Vielseitig-
keit und Offenheit nicht nachstehen; sie kann nicht anders als interdisziplinär sein. Diese 
Interdisziplinarität der Missionstheologie bezieht sich sowohl auf jene wissenschaftlichen 
Disziplinen, die Mission explizit reflektieren (Missionssoziologie, Missionsgeschichte, 
Religions- und Kulturwissenschaft), als auch auf prinzipiell alle Diskurse, in denen 
interkultureller und interreligiöser Austausch, Nord-Süd- bzw. Süd-Süd-Beziehungen, 
Globalisierung, Entwicklung sowie internationale Politik und Wirtschaft verhandelt werden. 
Auch hier ist anzumerken, dass spezifisch theologische Expertise und interdisziplinäre Kom-
petenz keine Alternativen sind; in einer Missionstheologie, die den Herausforderungen des 
21. Jahrhunderts gerecht werden will, sind beide Fähigkeiten vonnöten.39

�� Missionstheologie wird sich an der gegenwärtigen Debatte über Migration nicht nur in 
der Weise beteiligen, dass sie konkrete Problemsituationen benennt und Lösungsvorschläge 
macht, sondern das Phänomen »Migration« als Thema lokaler und globaler Politik sowie als 

38	 Vgl. Michael Obrovsky, Von den 
Millennium Entwicklungszielen zu 
den globalen Nachhaltigkeitszielen. 
Zur Neuausrichtung einer globalen, 
nachhaltigen Entwicklung, in: Franz 
Gmainer-Pranzl / Anita Rötzer 
(Hg.), Zukunft entwickeln. Dokumen
tation der 15. Entwicklungspolitischen 
Hochschulwochen an der Universität 
Salzburg 2015 (Salzburger interdis
ziplinäre Diskurse, 8), Frankfurt a. M.  
2017, 101-114.

39	 Vgl. bereits die Überlegungen zur 
Ausrichtung von Missionswissenschaft 
bei Arnd Bünker, Theologie an den 
Grenzen: Missionswissenschaft, in: 
Andreas Leinhäupl-Wilke / Magnus 
Striet (Hg.), Katholische Theologie 
studieren: Themenfelder und Diszipli-
nen (Münsteraner Einführungen –  
Theologie, 1), Münster 2000, 398-416.



Franz Gmainer-Pranz!

zentrale Herausforderung interkultureller Kommunikation herausarbeitet. » Mligration« ın
ihren vielfachen Bezügen ıst einem zentralen Ihemenschwerpunkt aktueller (Missions-)
eologie geworden.“ Dabei ist diese Herausforderung flır die kirchliche Miıssion nicht
IICU, die schon jahrzehntelang vielen Brennpunkten internationaler Migration VOL

em 1m globalen en dieser Welt prasent 1St. DIie Erfahrungen ın der Begegnung mıt
Migrantinnen und Migranten AUS den unterschiedlichsten kulturellen Raumen en die
Missionstheologie immer wieder verändert, und diese bringt ihrerseits ihre Erfahrungen
ın die politische und wissenschaftliche Auseinan dersetzung mıt Migration eın

+ Fine Zzweiıte Herausforderung, die durchaus lobale Dimensionen aufweist, tellen
rechtspopulistische Tendenzen dar, die interkulturelle Beziehungen VOoO  — vornherein VOoO  —

einer Hermeneutik des Verdachts her betrachten * /war ist nicht Aufgabe kirchlicher
Mission und ihrer eologie, explizit Politik betreiben, ber ın ihrer UOption für die
Randständigen und Ausgeschlossenen, ın ihrem » katholischen« Bezug auf das Verbindende
zwischen Menschen und Kulturen und ın ihrer »atopischen Kritik« Heimattümelei und
kulturalistischen Tendenzen wird S1E unvermeidlich politisch und überrascht letztlich
nicht, dass Missionarınnen und Missionare ımmer wieder mıt rechtspopulistischer Politik
iın Konflikt geraten, und ZwW ar besonders uch mıiıt Ansatzen VOo  . olitik, die das Christentum
und sSeINE Symbole flır einen ausländerfeindlichen, islamophoben Diskurs vereinnahmen
wollen Ohne dies anzustreben, wird die Miıssion der Kirche einem bedeutenden
Kontrapunkt Zzu Konzept des Rechtspopulismus, und Missionstheologie erwelst sich
iımmer mehr als 1ne Plattform der kritischen Auseinandersetzung mıt Positionen, die sich

Verständigung, Dialog un Pluralität ın der Gesellscha: wenden.
+ Schliefßslic. kann Miıssion als » Lebensform der Kirche« einem Schrittmacher für

die eologie insgesamt werden, VOLr em für JeLC Formen VOo  — eologie ın der nördlichen
Hemisphäre, die sich selhbst als »mafßgeblich« für den est der Welt ansehen. » Mission
interkulturell« ist ıne spannende, ber uch fordernde Schule der eologie; S1E notigt
theologisches Denken dazu, die eigene kulturelle, gesellschaftliche un wissenschaftliche
Tradition als einen (wenn uch gft durchaus verdienstvollen) Beitrag VOoO  — vielen wahr-
zunehmen und STETIS bereit se1n, VOoO  — anderen lernen. Fine selbstzufriedene TIheo-
ogıe egal, b S1E sich als »konservativ«, » liberal« der »PrOgresSIV« ansieht ist 1m

Jahrhundert nicht mehr gebrauchen; 1ne eologie, die der missionarischen Lebens-
orm der Kirche erecht werden will, wird ıne hörende, Veränderungen bereite, ıne
vielsprachige und »migrierende« eologie Se1IN. Der gft ZzilUertfe Abschnitt AUS Evangelii
gaudium Nr. 4 } in dem Papst Franziskus die Kirche »auf die Ötralse« hinausschickt, ist uch
auf die eologie anzuwenden: Evangelii gaudium stellt VOoO  — er uch einen räftigen
Impuls für ıne missionarisch-interkulturelle eologie dar. [Das olgende /itat hat den
Begriff » Kirche« bewusst urc » Iheologie« FrSeizt » Mır ist 1ne ‚verbeulte« eologie,
die verletzt und beschmutzt 1st, weil S1E auf die trafsen hinausgegangen ist, lieber, als ıne
eologie, die auIgrun ihrer Verschlossenheit und ihrer Bequemlichkeit, sich die eigenen
Sicherheiten klammern, ank 1St. Ich 11 keine eologie, die darum besorgt 1st, der

tat als Rahmen furdas Nachdenken
Vgl Robhert SCHREITER, Katholizı- 41 Vgl.die Analysen WC}7] Ruth 4A Zitiert mIit den angegebenen

Olıtık mIT der Nngs Zur Anderungen) mach: 'aps HRANZIS-
U ber Migration, n Concilium. ntierna- Wirkung rechtspopulistischer [)IS- KUS, Apostolisches Schreiben Fuvan-
tionale Zeitschrift für Theologie A4d Kurse, Wien/Hamburg 2016; Jan-VWer gelll audium Uber Ale Verkündigung
2008 5577550 NT ULLER, VVaSs st Populismus? Eın Aes Evangeliums n der \Walt ‚1018 meute

ESSaY, Barlın 2016; Zygmunt BAUMAN VApS 194), Bonn 2015, Nr.49.
DITS Nngs vor den anderen. Eın ESSaY
U ber Miıgration Ulale Paniıkmache,
RBarlın 7016

44 Franz Gmainer-Pranzl

zentrale Herausforderung interkultureller Kommunikation herausarbeitet. »Migration« in 
ihren vielfachen Bezügen ist zu einem zentralen Themenschwerpunkt aktueller (Missions‑)
Theologie geworden.40 Dabei ist diese Herausforderung für die kirchliche Mission nicht 
neu, die schon jahrzehntelang an vielen Brennpunkten internationaler Migration – vor 
allem im globalen Süden dieser Welt – präsent ist. Die Erfahrungen in der Begegnung mit 
Migrantinnen und Migranten aus den unterschiedlichsten kulturellen Räumen haben die 
Missionstheologie immer wieder verändert, und diese bringt ihrerseits ihre Erfahrungen 
in die politische und wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Migration ein.

�� Eine zweite Herausforderung, die durchaus globale Dimensionen aufweist, stellen 
rechtspopulistische Tendenzen dar, die interkulturelle Beziehungen von vornherein von 
einer Hermeneutik des Verdachts her betrachten.41 Zwar ist es nicht Aufgabe kirchlicher 
Mission und ihrer Theologie, explizit Politik zu betreiben, aber in ihrer Option für die 
Randständigen und Ausgeschlossenen, in ihrem »katholischen« Bezug auf das Verbindende 
zwischen Menschen und Kulturen und in ihrer »atopischen Kritik« an Heimattümelei und 
kulturalistischen Tendenzen wird sie unvermeidlich politisch – und es überrascht letztlich 
nicht, dass Missionarinnen und Missionare immer wieder mit rechtspopulistischer Politik 
in Konflikt geraten, und zwar besonders auch mit Ansätzen von Politik, die das Christentum 
und seine Symbole für einen ausländerfeindlichen, islamophoben Diskurs vereinnahmen 
wollen. Ohne dies anzustreben, wird die Mission der Kirche zu einem bedeutenden 
Kontrapunkt zum Konzept des Rechtspopulismus, und Missionstheologie erweist sich 
immer mehr als eine Plattform der kritischen Auseinandersetzung mit Positionen, die sich 
gegen Verständigung, Dialog und Pluralität in der Gesellschaft wenden.

�� Schließlich kann Mission als »Lebensform der Kirche« zu einem Schrittmacher für 
die Theologie insgesamt werden, vor allem für jene Formen von Theologie in der nördlichen 
Hemisphäre, die sich selbst als »maßgeblich« für den Rest der Welt ansehen. »Mission 
interkulturell« ist eine spannende, aber auch fordernde Schule der Theologie; sie nötigt 
theologisches Denken dazu, die eigene kulturelle, gesellschaftliche und wissenschaftliche 
Tradition als einen (wenn auch oft durchaus verdienstvollen) Beitrag von vielen wahr-
zunehmen und stets bereit zu sein, von anderen zu lernen. Eine selbstzufriedene Theo-
logie – egal, ob sie sich als »konservativ«, »liberal« oder »progressiv« ansieht – ist im 
21. Jahrhundert nicht mehr zu gebrauchen; eine Theologie, die der missionarischen Lebens-
form der Kirche gerecht werden will, wird eine hörende, zu Veränderungen bereite, eine 
vielsprachige und »migrierende« Theologie sein. Der oft zitierte Abschnitt aus Evangelii 
gaudium Nr. 49, in dem Papst Franziskus die Kirche »auf die Straße« hinausschickt, ist auch 
auf die Theologie anzuwenden; Evangelii gaudium stellt von daher auch einen kräftigen 
Impuls für eine missionarisch-interkulturelle Theologie dar. Das folgende Zitat hat den 
Begriff »Kirche« bewusst durch »Theologie« ersetzt: »Mir ist eine ›verbeulte‹ Theologie, 
die verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die Straßen hinausgegangen ist, lieber, als eine 
Theologie, die aufgrund ihrer Verschlossenheit und ihrer Bequemlichkeit, sich an die eigenen 
Sicherheiten zu klammern, krank ist. Ich will keine Theologie, die darum besorgt ist, der 

40	 Vgl. Robert Schreiter, Katholizi-
tät als Rahmen für das Nachdenken 
über Migration, in: Concilium. Interna-
tionale Zeitschrift für Theologie 44 
(2008) 537-550.

41	 Vgl. die Analysen von Ruth 
Wodak, Politik mit der Angst. Zur 
Wirkung rechtspopulistischer Dis-
kurse, Wien  /Hamburg 2016; Jan-Wer-
ner Müller, Was ist Populismus? Ein 
Essay, Berlin 2016; Zygmunt Bauman, 
Die Angst vor den anderen. Ein Essay 
über Migration und Panikmache, 
Berlin 2016.

42	 Zitiert (mit den angegebenen 
Änderungen) nach: Papst Franzis-
kus, Apostolisches Schreiben Evan-
gelii gaudium über die Verkündigung 
des Evangeliums in der Welt von heute 
(VApS 194), Bonn 2013, Nr. 49.



MissıoOn ıIn Peiten der Interkulturalitäat 45

Mittelpunkt se1nN, und schliefslich ın einer Anhäufung Vo  — fixen Ideen und Streitigkeiten
verstrickt 1St. Wenn uUulls etwas ın heilige orge verseizen und (Jewlssen beunruhigen
soll, dann ist die Tatsache, dass viele UNSCIET Brüder und Schwestern hne die Kraft,
das Licht und den Irost der Freundschaft mıt Jesus Christus en, hne ıne auDenSs-
gemeinschaft, die S1E aufnimmt, hne einen Horizont VOoO  — ıInn und Leben Ich hoffe,
dass mehr als die Furcht, einen Fehler machen, Beweggrund die FEurcht sel, U1l

einzuschliefßsen ın die Strukturen, die uUulls einen alschen Schutz geben, ın die Normen, die
uUulls ın unnachsichtige Richter verwandeln, ın die Gewohnheiten, ın denen WIr U1l ruhıg
fühlen, während rau{fsen ıne ungrige Menschenmenge warteTl und Jesus uUulls pausenlos
wiederholt ‚Gebt ihr ihnen essenT!« (Mk 6,37). « FEFinmal mehr ist uch hier darauf
hinzuweisen, dass »missionNarisches rofil« und wissenschaftliche Qualität eliner eologie
kein Gegensatz sind: vielmehr vermittelt die interkulturell-missionarische Urilentierung
dem theologischen Diskurs ST Jenes ro das 1ne (selbst-)kritische Auseinandersetzung
mıt den Fragen der Gegenwart, VOLrL e€em mıt der Herausforderung der Globalisierung und
dem interkulturellen Dialog, rlaubt

Fine » Mission ın Zeiten der Interkulturalität« en bedeutet, den weltkirchlichen
Charakter des christlichen auDens als » Kirche AT en Völkern« SOWIE als »Kirche für
die Welt«) und die lobale Perspektive theologischen Denkens TIEU wahrzunehmen: flır
die Glaubwürdigkeit der Kirche 1m Jahrhundert werden diese Fähigkeit und Haltung
zweitellos entscheidend Se1IN. d  N

45Mission in Zeiten der Interkulturalität 

Mittelpunkt zu sein, und schließlich in einer Anhäufung von fixen Ideen und Streitigkeiten 
verstrickt ist. Wenn uns etwas in heilige Sorge versetzen und unser Gewissen beunruhigen 
soll, dann ist es die Tatsache, dass so viele unserer Brüder und Schwestern ohne die Kraft, 
das Licht und den Trost der Freundschaft mit Jesus Christus leben, ohne eine Glaubens-
gemeinschaft, die sie aufnimmt, ohne einen Horizont von Sinn und Leben. Ich hoffe, 
dass mehr als die Furcht, einen Fehler zu machen, unser Beweggrund die Furcht sei, uns 
einzuschließen in die Strukturen, die uns einen falschen Schutz geben, in die Normen, die 
uns in unnachsichtige Richter verwandeln, in die Gewohnheiten, in denen wir uns ruhig 
fühlen, während draußen eine hungrige Menschenmenge wartet und Jesus uns pausenlos 
wiederholt: ›Gebt ihr ihnen zu essen!‹ (Mk   6,37).«42 Einmal mehr ist auch hier darauf 
hinzuweisen, dass »missionarisches Profil« und wissenschaftliche Qualität einer Theologie 
kein Gegensatz sind; vielmehr vermittelt die interkulturell-missionarische Orientierung 
dem theologischen Diskurs erst jenes Profil, das eine (selbst-)kritische Auseinandersetzung 
mit den Fragen der Gegenwart, vor allem mit der Herausforderung der Globalisierung und 
dem interkulturellen Dialog, erlaubt.

Eine »Mission in Zeiten der Interkulturalität« zu leben bedeutet, den weltkirchlichen 
Charakter des christlichen Glaubens (als »Kirche aus allen Völkern« sowie als »Kirche für 
die Welt«) und die globale Perspektive theologischen Denkens neu wahrzunehmen; für 
die Glaubwürdigkeit der Kirche im 21. Jahrhundert werden diese Fähigkeit und Haltung 
zweifellos entscheidend sein.� A



7ZwischenWeltenLeben
Missionarınnen als transkulturelle
Akteurinnen
Impulse für ıne feministische Missionswissenschaft
105 systematisch-theologischer Perspektive
Vo  - Margıt Eckhaolt

Zusammenfassung STrac Sumarıo
DIe enrza cder missioNarsch Ihe majorıty OT Cathalıcs oINng 1a mayorla de 105 catolicos
tatıgen Katholıken SINC UTE MissionNary Wwork oday Al miısioneras eln NOoYy m  Mujeres:
Frauen: Ordensirauen UNG als Uurl$5 014 WOrk- rellglosas seglares GUC
Katechetinnen der auT ande- INg catechists 014 n er rabajan E catequesis
16l eldern Cder Carıtas, Cder Nelds Ike charıtahle work, Aadu- OTrOs CalıD OS ( (IITIO Carıtas,
Erziehung, Cder \VAllssenschaftT: catıon 014 SCIeENCE. Correspond- E ensenanza, E clencla. S
tatıge Frauen. Dieser grolsen INg thıs large number OT UTall numMera e m  mMmujeres MISIO-
Zahl VT1 missioNarısch tatıgen oINng MissionNary work, selle tene UTn bresencia
Hrauen entspricht NMur eıne (II1€ IN only appallıngly miınNıMaA E ıteratura misiolo-
earschreckende geringe Prasenz IMNEAdUTE OT In QICa; al tene dehidamente
n Cder mMmissionNswIsSsenNschaftt- the ıterature OT Issiıon tudıes Cuenta E OQlversa actıvidaa
Iıchen Lıteratur; Wweder Ira CJe Ihe multitaceten MissionNary miısionera de 1as m  mMmujeres, al
vielTaltige missioNarısche atlg- Wwork OT IS elther SUNta- nay cSulcientes m  mMmujeres actıvas
Kalt VT1 FHrauen entsprechend DIy apprecliated 11OT Al E eologla 1as DUublicaclio-
gewuradlgt, och SIN FHrauen themselves academicaliy (r 1165 clentilicas. uestira
celhst n entsprechender \VWorse Journalistically actıve In algunos Ccamınoas HalTa UTa
WwiSssenNschafttlıc Uund DU  IZIS- appropriate manner Thıs artıcle misiologla catolıca UG Sa S71
1SC| atıg Der AuTsatz egt alucıdates Iraces Tor gender- cihle 1as CuestiOoNes de genero,

csensitive AaTtNaOalıc Issiıon StUC->Spuren Turene gendersensible a| dIalogo Interalsciplinario ( (If1
Katholısche Mıssionswissen- 125 n interalsciplinary C1a- 1as ClencIas hıstoricas cultura-
schaft dUuU5S, Im Interalsziplinaren 10qQuUe ıth the alsclplines OT E a| Cdehate ( (}[1 E critica
esprac mıt Geschichts- UNG history and cultura|l :tudies and Doscoloanılal 1as Dracticas
Kulturwissenschaliten UNG In n analysıs OT the DOostcolo- misioneras de 1as rellgl0sas.
Auseinandersetzung mıT DOST- 1a] criticism OT the MissionNary Conceptos claves
Kolonlaler Kritik den IssıONn- Dractices OT commMUNItTIES OT STIUGCIOS Temmistas de
spraktiken Cder Frauengemeln- misiologla
SCNHaTtliten Keywords Congregaciones miısionNneras

e2M1nNı5 Issiıon :tudiesSchlüsselbegriffe e m  mMmujeres
TemImIsStische Mlıssions- congregations OT /onas de CONTACTO
WisSssenschaftt PoscolaonlalısmaOINg MissioNary WOork
missioNarısch tatıge Hrauen- OntacTı
kongregationen Dostcolanlalism
Kontaktzonen
Postkolanlalismus

z 10)1. Jahrgang 2017 46 63

ZwischenWeltenLeben – 
Missionarinnen als transkulturelle 
Akteurinnen
Impulse für eine feministische Missionswissenschaft  
aus systematisch-theologischer Perspektive

von Margit Eckholt

Zusammenfassung
Die Mehrzahl der missionarisch 
tätigen Katholiken sind heute 
Frauen: Ordensfrauen und als 
Katechetinnen oder auf ande-
ren Feldern – der Caritas, der 
Erziehung, der Wissenschaft –  
tätige Frauen. Dieser großen 
Zahl von missionarisch tätigen 
Frauen entspricht nur eine 
erschreckend geringe Präsenz 
in der missionswissenschaft-
lichen Literatur; weder wird die 
vielfältige missionarische Tätig-
keit von Frauen entsprechend 
gewürdigt, noch sind Frauen 
selbst in entsprechender Weise 
wissenschaftlich und publizis-
tisch tätig. Der Aufsatz legt 
Spuren für eine gendersensible 
katholische Missionswissen-
schaft aus, im interdisziplinären 
Gespräch mit Geschichts- und 
Kulturwissenschaften und in 
Auseinandersetzung mit post-
kolonialer Kritik an den Mission-
spraktiken der Frauengemein-
schaften. 
Schlüsselbegriffe 

BB �feministische Missions
wissenschaft 

BB �missionarisch tätige Frauen-
kongregationen

BB Kontaktzonen
BB Postkolonialismus

Abstract
The majority of Catholics doing 
missionary work today are 
women: nuns or women work-
ing as catechists or in other 
fields like charitable work, edu-
cation or science. Correspond-
ing to this large number of 
women doing missionary work, 
one finds only an appallingly 
meagre presence of women in 
the literature of mission studies. 
The multifaceted missionary 
work of women is neither suita-
bly appreciated nor are women 
themselves academically or 
journalistically active in an 
appropriate manner. This article 
elucidates traces for gender-
sensitive Catholic mission stud-
ies in an interdisciplinary dia-
logue with the disciplines of 
history and cultural studies and 
in an analysis of the postcolo-
nial criticism of the missionary 
practices of communities of 
women.
Keywords

BB feminist mission studies
BB �congregations of women 
doing missionary work

BB contact zones
BB postcolonialism

Sumario
La mayoría de los católicos 
misioneros son hoy mujeres: 
religiosas y seglares que 
trabajan en la catequesis o en 
otros campos como Caritas, 
la enseñanza, la ciencia. Ese 
gran número de mujeres misio-
neras sólo tiene una presencia 
mínima en la literatura misioló-
gica; ni se tiene debidamente 
en cuenta la diversa actividad 
misionera de las mujeres, ni 
hay suficientes mujeres activas 
en la teología y las publicacio-
nes científicas. El texto muestra 
algunos caminos para una 
misiología católica que sea sen-
sible a las cuestiones de género, 
al diálogo interdisciplinario con 
las ciencias históricas y cultura-
les y al debate con la crítica 
poscolonial a las prácticas 
misioneras de las religiosas. 
Conceptos claves

BB �Estudios feministas de 
misiología

BB �Congregaciones misioneras 
de mujeres

BB Zonas de contacto
BB Poscolonialismo

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 46 - 63



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen

Das ZwischenWeltenLeben, -Beten, _Arbeiten und -Schreiben Vo  -

missionarisch tatıgen Frauen: methodische Einführung
1e enrza der missionarisch tatıgen Katholiken sind heute Frauen: Ordensfrauen
und als Katechetinnen der auf anderen eldern der Caritas, der Erziehung, der

Wissenschaft tatıge Frauen. Weltweit wurden Ende 2013 knapp 700 0181  ® Ordens-
frauen ezählt das sSind 2/3 er Ordensleute), eın grofßer Teil ebt davon ın den Ländern
des Südens: ın Deutschland SsTAMMmMeEN 60 Y der Ordensfrauen untfer 65 Jahren AUS

anderen Weltkontexten * Auch WEnl die Zahlen missionarisch tatıger Frauen nicht infach
rheben sind, ist das rgebnis eindeutig: Miıssion ın er 1e leg ın den

Händen der Frauen. Wenn demgegenüber ein 1C ın andbücher un missionstheo-
logische Grundlagenliteratur“ und uch ın die verschiedenen Jahrgänge der » Zeitschrift
für MI1SS1ONS- und Religionswissenschaft« geworfen wird, wird EUUMNIC. dass der
grofßen Zahl VOoO  — missionarisch tatıgen Fkrauen 11UL ıne erschreckend eringe Prasen7z ın
der missionswissenschaftlichen Lıteratur entspricht; weder wurde un wird die vielfältige
missionarische Tätigkeit VOoO  — Frauen entsprechend gewürdigt, noch Frauen selhbst
ın entsprechender Weilse hier wissenschaftlich und publizistisch alg Fine Ausnahme ist
die 1928 ın den Missionswissenschaftlichen Abhandlungen und Texten erschienene, VOoO

Munsteraner Missionswissenschaftler Joseph Schmidlin betreute Doktorarbeit der Steyler
Missionarın S1xta Kasbauer S.S5P.S5 » [DIie Teilnahme der Frauenwelt Missionswerk«>, eIN
grundlegendes Werk, das 1m deutschsprachigen Kontext bislang die einzZIge größere Monoa-
raphie ist, die die uIgaben VOoO  — ın der Miıssion tatıgen krauen ın den 1C nımmt: uch
WE ın den vorkonziliaren missionstheoretischen Diskurs eingebettet 1st, ist das Werk
VOoO  — Sixta Kasbauer untfer gendertheoretischen Gesichtspunkten uch heute noch lesens-
werTt; ıne Relektüre und entsprechende »Übersetzung« ın den gegenwartigen kirchlichen
und missionstheologischen Kontext könnten mpulse für 1ne gendersensible MIsSS1ONS-
wissenschaft geben

DIe enlende Prasen7z VO  - Frauen ın der katholischen Missionswissenschaft ı
uch darum erschreckend, weil gerade das /7weite Vatikanische Konzıil Uurc die
erufung VO  - insgesamt zehn Ordensfrauen AUS verschiedenen Weltkontexten un
unterschiedlichen mMissionarisch tatıgen Gemeinschaften die Bedeutung der Prasenz
VO  - Frauen ın der Miıssıon erkannte un: die Auditorinnen ın verschiedenen Arbeits-
SrTupPpCNH un: Kommissionen mitdiskutieren konnten * Fur die FEFrauenorden un: ihre
missionarischen Tätigkeiten hat das / weite Vatikanische Konzil ıne aufserordentliche
Bedeutung gehabt, einer uen Ausrichtung ihrer Prasenz ın der Welt eführt, einer
beeindruckenden und vielfältigen »INSEFrCION« ın die Welt der ÄArmen, WIE VOo  - der
Vereinigung der lateinamerikanischen Ordensleute CLAR) ın ihrem dreibändigen Werk
ZUTFL Geschichte der Frauengemeinschaften ın Lateinamerika ın den Jahren -1

Vgl. http:/www.kathpedia.de/ usan Smith, Mitglied der KONgre- gl.zu den Audıtorinnen: Carme|
ndex.php?title=Weltkirche 5.4.2017). gation ()ur LadYy Ofe 455107, Sind E!ızahbeth MCENROY, (jUESTS n their
P [)as grundiegende fark WC}7] nmaoch mıcht reziplert (vgl. Susan O] OUSE a Valıcan 1,

Mliıchael SIEVERNICH 5J, DITS ehrist- MI Oomen n Mlıssion From the New York 1996; Margıt ECKHOLT,
lche Mlıssion Geschichte Uund Gegen- New | estament Todca Yı New York Ohne Ale Frauen st KeINe Kırche
WAartT, Darmstadt 2009, geht auf 2007 machen. Der Au  TrUuC| Ades Konziıls Ulale
Frauen "Ur m Unterkapitel ZuUur Mlıssion O IXTa 5.5P.5., Die Tell- Ale Zeichen der Zeıit, OstHldern 2A12

mahme der Frauenweaeilt MAISSIiONnS-»IM Spiegel der Kıumstie« 162-186) eIn
Studien V}} Missionstheologinnen \A/I O werk. Fine missiONsStheoretische

Studie, Mlunster 1926 ( Missionswissen-
schaftliche Abhandlungen Uund Texte 11,
ng WC}7] Proi. Dr. J. SCHMIDLIN}.

47ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

1	� Das ZwischenWeltenLeben, -Beten, -Arbeiten und -Schreiben von 
missionarisch tätigen Frauen: methodische Einführung

ie Mehrzahl der missionarisch tätigen Katholiken sind heute Frauen: Ordensfrauen 
und als Katechetinnen oder auf anderen Feldern – der Caritas, der Erziehung, der 

Wissenschaft – tätige Frauen. Weltweit wurden Ende 2013 knapp 700 000 Ordens-
frauen gezählt (das sind 2  /3 aller Ordensleute), ein großer Teil lebt davon in den Ländern 
des Südens; in Deutschland stammen ca. 60 % der Ordensfrauen unter 65 Jahren aus 
anderen Weltkontexten.1 Auch wenn die Zahlen missionarisch tätiger Frauen nicht einfach 
zu erheben sind, so ist das Ergebnis eindeutig: Mission – in aller Vielfalt – liegt in den 
Händen der Frauen. Wenn demgegenüber ein Blick in Handbücher und missionstheo-
logische Grundlagenliteratur  2 – und auch in die verschiedenen Jahrgänge der »Zeitschrift 
für Missions- und Religionswissenschaft« – geworfen wird, so wird deutlich, dass der 
großen Zahl von missionarisch tätigen Frauen nur eine erschreckend geringe Präsenz in 
der missionswissenschaftlichen Literatur entspricht; weder wurde und wird die vielfältige 
missionarische Tätigkeit von Frauen entsprechend gewürdigt, noch waren Frauen selbst 
in entsprechender Weise hier wissenschaftlich und publizistisch tätig. Eine Ausnahme ist 
die 1928 in den Missionswissenschaftlichen Abhandlungen und Texten erschienene, vom 
Münsteraner Missionswissenschaftler Joseph Schmidlin betreute Doktorarbeit der Steyler 
Missionarin Sixta Kasbauer S.SP.S. »Die Teilnahme der Frauenwelt am Missionswerk«  3, ein 
grundlegendes Werk, das im deutschsprachigen Kontext bislang die einzige größere Mono-
graphie ist, die die Aufgaben von in der Mission tätigen Frauen in den Blick nimmt; auch 
wenn es in den vorkonziliaren missionstheoretischen Diskurs eingebettet ist, ist das Werk 
von Sixta Kasbauer unter gendertheoretischen Gesichtspunkten auch heute noch lesens
wert; eine Relektüre und entsprechende »Übersetzung« in den gegenwärtigen kirchlichen 
und missionstheologischen Kontext könnten Impulse für eine gendersensible Missions-
wissenschaft geben. 

Die fehlende Präsenz von Frauen in der katholischen Missionswissenschaft ist 
auch darum erschreckend, weil gerade das Zweite Vatikanische Konzil durch die 
Berufung von insgesamt zehn Ordensfrauen aus verschiedenen Weltkontexten und 
unterschiedlichen missionarisch tätigen Gemeinschaften die Bedeutung der Präsenz 
von Frauen in der Mission erkannte und die Auditorinnen in verschiedenen Arbeits-
gruppen und Kommissionen mitdiskutieren konnten.4 Für die Frauenorden und ihre 
missionarischen Tätigkeiten hat das Zweite Vatikanische Konzil eine außerordentliche 
Bedeutung gehabt, zu einer neuen Ausrichtung ihrer Präsenz in der Welt geführt, einer 
beeindruckenden und vielfältigen »inserción« in die Welt der Armen, wie es z. B. von der 
Vereinigung der lateinamerikanischen Ordensleute (CLAR) in ihrem dreibändigen Werk 
zur Geschichte der Frauengemeinschaften in Lateinamerika in den Jahren 1959-1999 

1	 Vgl. http://www.kathpedia.de  /
index.php?title=Weltkirche (5.4.2017).
2	 Das grundlegende Werk von 
P. Michael Sievernich SJ, Die christ-
liche Mission. Geschichte und Gegen-
wart, Darmstadt 2009, geht auf 
Frauen nur im Unterkapitel zur Mission 
»im Spiegel der Künste« (162-186) ein. 
Studien von Missionstheologinnen wie  
 
 
 

Susan E. Smith, Mitglied der Kongre-
gation Our Lady of the Mission, sind 
noch nicht rezipiert (vgl. Susan E. 
Smith, Women in Mission. From the 
New Testament to Today, New York 
2007). 
3	 Sixta Kasbauer S.SP.S., Die Teil-
nahme der Frauenwelt am Missions-
werk. Eine missionstheoretische 
Studie, Münster 1928 (Missionswissen
schaftliche Abhandlungen und Texte  11, 
hg. von Prof. Dr. J. Schmidlin).

4	 Vgl. zu den Auditorinnen: Carmel 
Elizabeth McEnroy, Guests in their 
own house. The women of Vatican II, 
New York 1996; Margit Eckholt, 
Ohne die Frauen ist keine Kirche zu 
machen. Der Aufbruch des Konzils und 
die Zeichen der Zeit, Ostfildern 2012.



45 Margit Eckholt

vorgele worden ist_? In der nachkonziliaren Missionswissenschaft hatte diese NEUE

Sichtbarkeit der missionarıisch tatıgen Frauen wen1g Auswirkung. Der Emanzıpa-
t1ONSPrOZESS ın den Missionarisch tatıgen FEFrauenorden un: -kongregationen führte
aber dazu, dass sich ın den Läiändern des Sıdens 1ıne NEUE kontextuelle feministische
eologie aUSZUDIIden begann, der gerade missionarisch tatıge Frauen einen enTt-
scheidenden Beitrag leisteten, ın Brasilien die Augustinerin Ivone Gebara Ooder
auf den Philippinen die Benediktinerin Mary John Mananzan_® Diese Gestalt der
eologie hatte jedoch kein Heimatrecht den der Priesterausbildung vorbehaltenen
theologischen Fakultäten, sondern wurde mıt den Basisgemeinden un eıner
Sozialpastora verbundenen Instituten elehrt. Wenn heute die missionsärztliche
Schwester Birgit Weiler, deren Arbeiten den indigenen Kulturen des Amazonasraums
un den ökologischen Herausforderungen gewidmet SIn der Jesultenuniversität
U17 de Montoya ın ıma ın Lehre un Forschung alıg Ist, ıst das eın Zeichen für
den erst ın den etzten Jahren weltweit sich vollziehenden »Paradigmenwechsel« ın
den issionNswissenschaften un der interkulturellen eologie, der uch mıiıt der
Anerkennung VO  - Gender-Perspektiven den (katholischen) Unıiversıtaten ın den
Ländern des Sidens übereingeht.

DIie kontextuellen feministisch-theologischen Arbeiten können ın der katholischen
Missionswissenschaft heute nicht mehr 11ULE »Arnl Rande« wahrgenommen werden, und

gilt, die wenigen, ber doch höchst qualifizierten missionstheologischen mpulse
AUS feministisch-theologischer Perspektive, WIE S1E z B VOoO  — der beim Internationalen
katholischen Missionswerk MISS1O ın Aachen tatıgen katholischen eologin Katja
Heidemanns vorgelegt worden sind®, aufzugreifen und weiterzuentwickeln. Verdienst
der Arbeiten VOI1 Katja Heidemanns ist CD, ın feministisch-ökumenischen Netzwerken
ZUr Missionswissenschaft 1ne katholische Stimme eingebracht und hier katholische kon-
textuelle eologie und Missionswissenschaft sichtbar emacht haben”?

Fkur 1ne solche Weiterentwicklung einer feministischen Missionswissenschaft wird das
interdisziplinäre espräc mıt Kultur- und Geschichtswissenschaften VOoO  — Relevanz se1in
Historikerinnen WIE Rebekka Habermas der Judith Becker ın Deutschland, Sol Serrano
ın Santlago de ile, FElisabeth Dufourg ın FEFrankreich en se1it den 1990€EF Jahren
katholische Ordensfrauen, protestantische Missionarsfrauen und andere missionarisch

D CLAR (CONFEDERACION | ATINO- DIES., Redefining Rellglous ( OmmItL- achtungen Fremdadhaeıt Uund (j6-
AMERICANA DIS RELIGIOSAS), Vida ral - ment n the Philippine @_Oontext, n Vır- schlecht, | uzern 2005, 1-97.
I0Sa femenina America | atına al - Al  un Al | EE PARK (Hg.) C 'gl. zu Adlesen Netzwerken z E
Carıbe. Mermoria hıstorica. 4-14999, VVo dare Adream. Doing Theology A S Christine |IENEMANN-PERRIN /Atola
e.1-3, Bogota 2005 Asıan omen, New York | ONGKUM ER /AÄATfrıe 5SONgcCo JOYE

1940, 1017 -114, Änne Baatrıce FAYE,T Vagl. als Beispiele fur LatelnamerIka, (Hg.)} Putting ıth Taces.
Asıen und Afrıka VONe GEBARA, DITS Ooffnung nmIıtten aller Probleme Afrı- Wiomen’'s impact n MISSION history,
Aunkle Sole (O1lles. \A Frauen Aas Kas, n Ichara BROSSE/ Nashville 201 runa GNANADASON,
BOSe erfahren, reiburg Br 2000 Katja HEIDEMANNS (Hg.) Furen Oomen together Tor transtormend
DIES., LonNgıNg Tor runNING Wa FCeO- | ehen n Fiülle Visionen einer MISSIO- Mlıssion Agenda, n (renzen arkunden
femmism and Iberation, Minneapolis marıschen Kirche, Freiburg/Basel/ zwischen Kulturen, Kirchen, Rellgio-

aa 5 Tur Christine |Lenemann-Per-1994, ary John MANANZAN, Theo- \VWlen 20086, 065-172.
ogle AUS dem Blickwinkel aslatıscher Vagl. z. B. Birgit WEILER, Gut n, ng WC}7] Katrın JUSMIERZ/Benediect

SCHUBERT /Rudalt VON SINNER /HeilkeFrauen 1)as Frauen-Projekt der ehben — Tajımat Pujut. Prophetische
Okumenischen Vereinigung V}} Kritik AUS Amazonlen m Zeltalter \VVALZ Ulale ur'|  arı Frank-
Dritte-Welt-TheologInnen FEATLVWOT der Globalisierung ( Theologıie nter- Tfurt a.M.2007, 210-224U, mier 726
m aslatıschen KONTEXT, n Christine Kulturelil, 27), OstHildern ZU1 /. »erıtical dialogical Ourney VAATT| rovide
SCHAUM BERGER/Monıka ASSEN Vgl z E Katla HEIDEMANNS, L S the erocalıve AISCOvEer the
(Hg.)} an  Uu«rc| Femmistische Theo- Schritte auf dem VWeg elIner em- Iberation notentlal a A|l| rellgions
ogle, Mlunster 51-60; DIES., The mıstschen Missiologie, n el and n the theological roflections a
Rellgious oman oday and Integral \VVALZ /Christine |IENEMANN- TIrom other a the
Evangelization, n DIES.(ed.), Ooman PERRIN /Dorıs STRAHM (Hg.) Als worle Mave LO, together, 'Ol6Aase
and Religion, Mlanıla 19686, D4-77) mätten I: UNMS al arfunden. Beoh- A|l| religions TIrom COlONIıa| bondage «.

48 Margit Eckholt

vorgelegt worden ist.5 In der nachkonziliaren Missionswissenschaft hatte diese neue 
Sichtbarkeit der missionarisch tätigen Frauen wenig Auswirkung. Der Emanzipa
tionsprozess in den missionarisch tätigen Frauenorden und –kongregationen führte 
aber dazu, dass sich in den Ländern des Südens eine neue kontextuelle feministische 
Theologie auszubilden begann, zu der gerade missionarisch tätige Frauen einen ent-
scheidenden Beitrag leisteten, so z. B. in Brasilien die Augustinerin Ivone Gebara oder 
auf den Philippinen die Benediktinerin Mary John Mananzan.6 Diese Gestalt der 
Theologie hatte jedoch kein Heimatrecht an den der Priesterausbildung vorbehaltenen 
theologischen Fakultäten, sondern wurde an mit den Basisgemeinden und einer 
Sozialpastoral verbundenen Instituten gelehrt. Wenn heute z. B. die missionsärztliche 
Schwester Birgit Weiler, deren Arbeiten den indigenen Kulturen des Amazonasraums 
und den ökologischen Herausforderungen gewidmet sind  7, an der Jesuitenuniversität 
Ruiz de Montoya in Lima in Lehre und Forschung tätig ist, so ist das ein Zeichen für 
den erst in den letzten Jahren weltweit sich vollziehenden »Paradigmenwechsel« in 
den Missionswissenschaften und der interkulturellen Theologie, der auch mit der 
Anerkennung von Gender-Perspektiven an den (katholischen) Universitäten in den 
Ländern des Südens übereingeht. 

Die kontextuellen feministisch-theologischen Arbeiten können in der katholischen 
Missionswissenschaft heute nicht mehr nur »am Rande« wahrgenommen werden, und 
es gilt, die wenigen, aber doch höchst qualifizierten missionstheologischen Impulse 
aus feministisch-theologischer Perspektive, wie sie z. B. von der beim Internationalen 
katholischen Missionswerk Missio in Aachen tätigen katholischen Theologin Katja 
Heidemanns vorgelegt worden sind 8, aufzugreifen und weiterzuentwickeln. Verdienst 
der Arbeiten von Katja Heidemanns ist es, in feministisch-ökumenischen Netzwerken 
zur Missionswissenschaft eine katholische Stimme eingebracht und hier katholische kon-
textuelle Theologie und Missionswissenschaft sichtbar gemacht zu haben.9 

Für eine solche Weiterentwicklung einer feministischen Missionswissenschaft wird das 
interdisziplinäre Gespräch mit Kultur- und Geschichtswissenschaften von Relevanz sein. 
Historikerinnen wie Rebekka Habermas oder Judith Becker in Deutschland, Sol Serrano 
in Santiago de Chile, Elisabeth Dufourq in Frankreich haben seit den 1990er Jahren 
katholische Ordensfrauen, protestantische Missionarsfrauen und andere missionarisch 

5	 CLAR (Confederación latino-
americana de religiosas), Vida reli-
giosa femenina en América Latina y el 
Caribe. Memoria histórica. 1959-1999, 
Bde. 1-3, Bogotá 2003. 
6	 Vgl. als Beispiele für Lateinamerika, 
Asien und Afrika: Ivone Gebara, Die 
dunkle Seite Gottes. Wie Frauen das 
Böse erfahren, Freiburg i. Br. 2000; 
dies., Longing for running water: Eco-
feminism and liberation, Minneapolis 
1999; Mary John Mananzan, Theo-
logie aus dem Blickwinkel asiatischer 
Frauen. Das Frauen-Projekt der 
Ökumenischen Vereinigung von 
Dritte-Welt-TheologInnen EATWOT 
im asiatischen Kontext, in: Christine 
Schaumberger / Monika Massen 
(Hg.), Handbuch Feministische Theo-
logie, Münster 21988, 51-60; dies., The 
Religious Woman today and Integral 
Evangelization, in: dies. (ed.), Woman 
and Religion, Manila 1988, 64-77; 

dies., Redefining Religious Commit-
ment in the Philippine Context, in: Vir-
ginia Fabella / Sun Ai Lee Park (Hg.), 
We dare to dream. Doing Theology as 
Asian Women, New York 
1990, 101-114; Anne Béatrice Faye, 
Hoffnung inmitten aller Probleme Afri-
kas, in: Richard Brosse /  
Katja Heidemanns (Hg.), Für ein 
Leben in Fülle. Visionen einer missio-
narischen Kirche, Freiburg  /Basel  / 
Wien 2008, 165-172. 
7	 Vgl. z. B. Birgit Weiler, Gut 
leben – Tajimat Pujút. Prophetische 
Kritik aus Amazonien im Zeitalter 
der Globalisierung (Theologie inter
kulturell, Bd. 27), Ostfildern 2017.
8	 Vgl. z. B. Katja Heidemanns, 
Schritte auf dem Weg zu einer femi
nistischen Missiologie, in: Heike 
Walz / Christine Lienemann- 
Perrin / Doris Strahm (Hg.), Als 
hätten sie uns neu erfunden. Beob

achtungen zu Fremdheit und Ge
schlecht, Luzern 2003, 81-97. 
9	 Vgl. zu diesen Netzwerken z. B.: 
Christine Lienemann-Perrin / Atola 
Longkumer / Afrie Songco Joye 
(Hg.), Putting names with faces. 
Women‘s impact in mission history, 
Nashville 2012; Aruna Gnanadason, 
Women together for a transformed 
Mission Agenda, in: Grenzen erkunden 
zwischen Kulturen, Kirchen, Religio-
nen. FS für Christine Lienemann-Per-
rin, hg. von Katrin Jusmierz / Benedict 
Schubert / Rudolf von Sinner / Heike 
Walz und Burkhard Weber, Frank- 
furt a. M. 2007, 219-229, hier 226: 
»critical dialogical journey will provide 
us the creative space to discover the 
liberation potential of all religions 
and in the theological reflections of 
women from other parts of the 
world – we have to, together, release 
all religions from colonial bondage«.



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen

tatıge Fkrauen »entdeckt«, die 1m 158 un 1 Jahrhundert AUS vielschichtigen Gründen SE1
bedingt uUurc die angesichts des Kulturkampfes ın Deutschland erschwerte Tätigkeit

VOoO  — katholischen Or ensgemeinsc aften der uUurc die kolonialen Expansionen der
europäischen Mächte ın die Länder des Südens und Südostens aufgebrochen sind, und
S1E arbeiten deren Tätigkeiten als »transnationale Akteurinnen«* heraus, die ın mehr-
fachem ınn renzen überschritten en Trenzen 1m 1C auf ihre Rollen als krauen
ın der Gesellscha: (Missionarinnen als Lehrerinnen, Erzieherinnen, Sozialarbeite-
rinnen, Krankenschwestern der Pflegerinnen tätig) und damıt verbunden uch TrTrenNnNzen
1m 1C auf ihre ellung und die ihnen zugeschriebenen uIgaben ın der katholischen
Kirche. DIie Missionarınnen en einen zentralen Beitrag ZUur Ausbildung VOo  — tragfähigen
transnationalen un transkulturellen Netzwerken geleistetll

In den vorliegenden Überlegungen geht €1 nicht 1LIUTE darum, das »Weibliche Gesicht
der MI1ISS1ION« entdecken, sondern einen Ansto{ß für 1ne interdisziplinär arbeitende,
Denkanstöfße ALULS den postcolonial- un gender-studies aufgreifende teministisch-
theologische Missionswissenschaft. kur den methodischen Rahmen sSind WEe1 Konzepte
VO  - Bedeutung, die ın der »transarealen « un postkolonialen Literaturwissenschaft
entwickelt wurden: Der Potsdamer Literaturwissenschaftler ()ttmar tte pricht VOo  -

einem » Zwischen WeltenSchreiben«, das anhand der Weltliteratur VOo  - Migranten
und Migrantinnen unterschiedlicher Kulturräume herausarbeitet, VOL em 1m latein-
amerikanischen Kontext, ın Mexiko, Peru der Kuba !® DIe ın New Vork und Standford
tatıge US-amerikanische Literaturwissenschaftlerin, Spezialistin für lateinamerikanische
Literatur, Mary LOUISE Pratt, hat ın ihrem grundlegenden Werk über die Reiseliteratur
»Imperial Eyes Traveling writing and transculturation« *> das Konzept der »CONTaACT ZONES«

(»Kontaktzonen«) entwickelt, auf das sich uch die Historikerinnen Rebekka Habermas
und Judith Becker beziehen ** In Auseinandersetzung und Weiterführung postkolonialer
AÄAnsatze WIE denen des indischen Literaturwissenschaftlers Homıiı Bhabha, der ın der
Begegnung bzw. urc Kolonialismen bedingten Konfrontation der Kulturen VOoO  — hier
entstehenden »dritten Räumen «}° spricht, die » konstrulert« werden, urc Mimikry,
die Nachahmung VOoO  — Praktiken der weifßen Manner und Frauen urc Eingeborene, und
UuUurc hierarchische Abhängigkeit und Unverständnis die eingeborenen Kulturen entTwertfen
und unterdrücken, lassen » Kontaktzonen« Begegnung Z sicher ın er Ambivalenz,

aber auch Freikirchen Ulale Meils-Vgl. zu dieser Charakteristik: Vgl. Judith BECKER (Hg.)} FUuro-
Gertrug UWVWELM CLIERK, Ordensirauen Glaubensgemeinschaften Jeferten n VEa MAISSIONS n ( Oontactı ONes
unterwegs. Transnationalismus, Afrika, Asıen und auch anderen Tellen Transfeormatien hrough Interaction
Gender Ulale Religion, n Historische der Wal Ale prache fur antıkolonale n (Post-)Colonia| World, 1E
Anthropologie 15 2005 1710 DIES., Protestbewegungen, oragten Ale ASpI- Ralheft 10 7, GOöttingen 2015.
Nonnen auf Raisen — Transnationale rationen der Ausgeschlossenen mIT Vgl OI HABHA, The | 0Ca-
Verflechtungen, n Susann KBALLER / Ulale mal Ol Ansprüche auf Partı- on a Culture, London /ANew York
Mliıchael PESEK/Ruth SCHILLING / zıpation fTormulleren« Rebekka 1994, BECKER, uropean MAıSssioOns
INes STÖLPE (Hg.)} DITS Ankunft Ades HABERMAS/Richard LZL [Hg.] Anm 14} - 10 » IT the Ignifi-
Anderen, Barlın 2012, 226-233 Mlıssion global. Eine Verflechtungs- a actua| cohabltation, a In
11 Fürdie Geschichtswissenschaften, geschichte Sal dem 19 ahrhundert, GITNIS, Dlace and tıme, the nolitical

and eultura| situation. The eOnNTLACTxoYellz Historikerin öhekka Habermas, Kln AMNMeiımarAMlen 2014, 27-28
st Ales An wichtiges Oment, Hereits Vg (Mtimar ETTE, Viellogische PhI- AOeSs NO only C mailnly take Dlace n
m 19. Jahrhundert urzeln der GIo- AQUu-Aein hut n real, Mıstorica| SITUA-ologie. DITS | ıteraturen der \Nalt Uund
Dalisierung entdecken: »Geradcde Ale Aas Beispiel eainer transarealen d- 0NS IT S M OL much ahbout vwhnhat
Beziehungsnetze der MIission, Ale n nıschen Literatur, RBarlın 2015, DERS., dqUDENS when Deople 1V Hetween

Iransarea Fine lterarısche Globalisie-der Jüngsten und allerjJungsten Vor- Allterent cultures and LrYy ntegrate
gangenheit JgEeESPONNETN wurden Ulale rungsgeschichte, Baerlin/Boston Af012 hnem n their fe A S vwnat appens
mmer nmaoch werden, zeigen vielleicht Vgl Mary | OUISE Imperlal when Deople leren cultures

Aeutlichsten \A/IO WICHtIg a St, Eyes. Trave!l Writing and Transcultura- Meet and egin nteracit.«
Mlıssion als zentralen Akteur m Faln tion, Londeon/New York 19942
WC}7] Globalisierungsprozessen
nehmen. Konfessionel| gebundene,

49ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

tätige Frauen »entdeckt«, die im 18. und 19. Jahrhundert aus vielschichtigen Gründen – sei 
es bedingt durch die angesichts des Kulturkampfes in Deutschland erschwerte Tätigkeit 
von katholischen Ordensgemeinschaften oder durch die kolonialen Expansionen der 
europäischen Mächte – in die Länder des Südens und Südostens aufgebrochen sind, und 
sie arbeiten deren Tätigkeiten als »transnationale Akteurinnen«  10 heraus, die in mehr-
fachem Sinn Grenzen überschritten haben: Grenzen im Blick auf ihre Rollen als Frauen 
in der Gesellschaft (Missionarinnen waren als Lehrerinnen, Erzieherinnen, Sozialarbeite
rinnen, Krankenschwestern oder Pflegerinnen tätig) und damit verbunden auch Grenzen 
im Blick auf ihre Stellung und die ihnen zugeschriebenen Aufgaben in der katholischen 
Kirche. Die Missionarinnen haben einen zentralen Beitrag zur Ausbildung von tragfähigen 
transnationalen und transkulturellen Netzwerken geleistet.11 

In den vorliegenden Überlegungen geht es dabei nicht nur darum, das »weibliche Gesicht 
der Mission« zu entdecken, sondern um einen Anstoß für eine interdisziplinär arbeitende, 
Denkanstöße aus den postcolonial- und gender-studies aufgreifende feministisch- 
theologische Missionswissenschaft. Für den methodischen Rahmen sind zwei Konzepte 
von Bedeutung, die in der »transarealen« und postkolonialen Literaturwissenschaft 
entwickelt wurden: Der Potsdamer Literaturwissenschaftler Ottmar Ette spricht von 
einem »ZwischenWeltenSchreiben«, das er anhand der Weltliteratur von Migranten 
und Migrantinnen unterschiedlicher Kulturräume herausarbeitet, vor allem im latein-
amerikanischen Kontext, in Mexiko, Peru oder Kuba.12 Die in New York und Standford 
tätige US-amerikanische Literaturwissenschaftlerin, Spezialistin für lateinamerikanische 
Literatur, Mary Louise Pratt, hat in ihrem grundlegenden Werk über die Reiseliteratur 
»Imperial Eyes. Traveling writing and transculturation«  13 das Konzept der »contact zones« 
(»Kontaktzonen«) entwickelt, auf das sich auch die Historikerinnen Rebekka Habermas 
und Judith Becker beziehen.14 In Auseinandersetzung und Weiterführung postkolonialer 
Ansätze wie denen des indischen Literaturwissenschaftlers Homi Bhabha, der in der 
Begegnung bzw. durch Kolonialismen bedingten Konfrontation der Kulturen von hier 
entstehenden »dritten Räumen«  15 spricht, die »konstruiert« werden, z. B. durch Mimikry, 
die Nachahmung von Praktiken der weißen Männer und Frauen durch Eingeborene, und 
durch hierarchische Abhängigkeit und Unverständnis die eingeborenen Kulturen entwerten 
und unterdrücken, lassen »Kontaktzonen« Begegnung zu, sicher in aller Ambivalenz, 

10	 Vgl. zu dieser Charakteristik: 
Gertrud Hüwelmeier, Ordensfrauen 
unterwegs. Transnationalismus, 
Gender und Religion, in: Historische 
Anthropologie 13 (2005) 91-100; dies., 
Nonnen auf Reisen – Transnationale 
Verflechtungen, in: Susann Baller /  
Michael Pesek / Ruth Schilling /  
Ines Stolpe (Hg.), Die Ankunft des 
Anderen, Berlin 2012, 226-233. 
11	 Für die Geschichtswissenschaften, 
so die Historikerin Rebekka Habermas, 
ist dies ein wichtiges Moment, bereits 
im 19. Jahrhundert Wurzeln der Glo
balisierung zu entdecken: »Gerade die 
Beziehungsnetze der Mission, die in 
der jüngsten und allerjüngsten Ver
gangenheit gesponnen wurden und 
immer noch werden, zeigen vielleicht 
am deutlichsten wie wichtig es ist, 
Mission als zentralen Akteur im Feld 
von Globalisierungsprozessen ernst zu 
nehmen. Konfessionell gebundene, 

aber auch Freikirchen und Metis- 
Glaubensgemeinschaften lieferten in 
Afrika, Asien und auch anderen Teilen 
der Welt die Sprache für antikoloniale 
Protestbewegungen, prägten die Aspi-
rationen der Ausgeschlossenen mit 
und halfen, Ansprüche auf Parti
zipation zu formulieren« (Rebekka 
Habermas / Richard Hölzl [Hg.], 
Mission global. Eine Verflechtungs-
geschichte seit dem 19. Jahrhundert, 
Köln  /Weimar  /Wien 2014, 27-28).
12	 Vgl. Ottmar Ette, Viellogische Phi-
lologie. Die Literaturen der Welt und 
das Beispiel einer transarealen perua-
nischen Literatur, Berlin 2013; ders., 
Transarea. Eine literarische Globalisie-
rungsgeschichte, Berlin  /Boston 2012.
13	 Vgl. Mary Louise Pratt, Imperial 
Eyes. Travel Writing and Transcultura-
tion, London  /New York 1992. 

14	 Vgl. Judith Becker (Hg.), Euro-
pean Missions in Contact Zones. 
Transformation through Interaction 
in a (Post-)Colonial World, VIEG 
Beiheft 107, Göttingen 2015.
15	 Vgl. Homi K. Bhabha, The Loca-
tion of Culture, London  /New York 
1994; Becker, European Missions 
(Anm. 14), 9-10: »it stresses the signifi-
cance of actual cohabitation, of its 
terms, place and time, the political 
and cultural situation. The contact 
does not only or mainly take place in 
an au-delà but in real, historical situa-
tions. It is not so much about what 
happens when people live between 
different cultures and try to integrate 
them in their life as what happens 
when people of different cultures 
meet and begin to interact.«



5 Margit Eckholt

Fragilität und Verwundbarkeit, ohne ber befreiende Omente apodiktisch auszuschliefsen
WIE ın vielen postkolonialen Arbeiten. Sie sind, Mary LOUISE Pratt, »Soc1ial SPaCCS, where
culture meeT, Clas. and rapple with ach other, ften ın CONTEeXxXTS gf highly asymmetrical
relations gfÖ  > such colonialism, slavery, their aftermaths they ALC 1vVve OQuT ın
INa arts WOr today«.16 Der Begriff der » Kontaktzonen« wird 1m Folgenden AUS

systematisch-theologischer Perspektive aufgegriffen werden, Dynamiken des auDens
aufzuspüren, die sich diesen /Zonen ereignen, auf Seiten der Missionarın WIE auf Seiten
derer, denen S1E hier egegnNeEN, die Interkulturalität bzw. Transkulturalität christlicher
Glaubenspraktiken bestimmen können.

DIie Überlegungen verortfen sich auf dem Feld einer systematischen eologie, die
sich als interkulturelle eologie vollzieht und die theologische Dimension der MIsSS1ONS-
wissenschaften klären hiılft Umgekehrt helfen MIsSS1ONS- und Religionswissenschaften der
systematischen eologie, einer kreativen, dem globalen, interkulturellen Weltkontext
entsprechenden SOWIE urc die Bezugnahme auf spezifische Missionspraktiken » kon-
kretisierten« Glaubensanalyse en Dabei stehen Frauenkongregationen 1m Zentrum,
die 1m 158 und 19. Jahrhundert entstanden sSind und missionarisch aktıv und bis
heute sind; *” Referenztexte sSind die Tagebücher Zzweler französischer Frauengemeinschaften,

der Vinzentinerinnen und Herz-Jesu-Schwestern, die ın der Mıtte des 1 Jahrhunderts
ın 1ıle ihre » VMl1ISSION« begonnen en un die VOoO  — der chilenischen Historikerin Sol
Serrano ediert worden sind!8 zudem die Chroniken der Don oscoSchwestern der Mision
Salesiana ın Rıo Girande auf Feuerland AUS den Jahren 1895-1916 , ebenso Ergebnisse AUS

Forschungsprojekten, die VOI1 der deutschen Historikerin Rebekka Habermas geleitet und
publiziert worden sind“*: dieses Quellenmaterial wird AUS einer systematisch-theologischen
Perspektive erschlossen. Katholische Missionswissenschaften en viele reiche un:
noch unerschlossene chätze hroniken, Tagebücher, Briefe eic vieler »IM die MI1SSION«
aufgebrochener Ordensfrauen und diese chätze en und ın einer systematisch-
theologischen Perspektive lesen, wird helfen können, die urc das / weite Vatikanische
Koanzil angestofßsenen Diskussionen den Missionsbegriff über den 1C auf die Praktiken
des 7Zwischen WeltenLebens -Betens, -Arbeitens, -Schreibens der Missionarınnen welter-
zuführen. Was hier, ın den verschiedenen Kontaktzonen auf Feuerland, ın Valparaiso der
Santiago, 1m KONgoO, Neuguinea Uusw. gelebt worden ist, auf den eldern der Diakonie,
Erziehung, Sozialarbeit, Krankenpflege, Katechese USW., ist als » VMl1ISSION« ein zentraler
Beitrag ZUr Verkündigung des aubens, Zeugnis VOoO ott des Lebens, 1m Abenteuer des
Je Aufbruchs, den suchen, hne den die »Virgenes Vlajeras« Sol Serrano) und die
» Abenteurerinnen (Jottes« (Elisabeth Dufourcq) nicht Se1IN konnten “

STANLEY, Afterwaord. ( OonversaltlonsStornig ziıllert Mary | OUISE ONg SINCE HecamMme EMOMe«.« MAıttler-
AÄArTts a the ( Oontactı Z/one, n Profes- ıth ( Oontactı Ones, n BECKER, FUro- Wl eg csahr Yila] | ıteratur ZUuU
SION 1991} U, mler 4, n Katharına VEa MAISSIONS (Anm.14), 2687-269, Begrift Ades » cIrıt KAauUmes« 015 OM

mıer 709  O »CONTLaC Z 1E A SSTORNIG, Cultura| Conceptions a Bhabha Vor, AMass Ale WC}7] Stanley
Purity and Pollution. Chilabirth and a contestation, transtermation and geäulßerte Kritik Ssicher relatıvieren
Midwiftery n N ew Gumnean Catholic Daradox. The egontestation WM/AS ST n eInen Roundtable-Gespräch
Mission, 16596 - 1950, n BECKER, nvarlably hetween >outsicder« and geht Bhabha den »chrıtten Kaum «
uropean MAıssions Anm. 14} U/-125, yInsIcer« simple Dinary model IT m Kontext der Mlıssion n Indıen an
mıer 110 Anm 2} Vgl auch eOuld NVOMe Iihose Wwno WT malfın- » VVaSs eschah MNUun}_n n Adlesern
Imperlal Lyes Anm 13} Kontakt- SIders and half-outsiders, caught n Kaum, n dem Dritten Kaum, der sich

Sind »SOCIa] SPadCCS vwhere the UuncomMmTÄrtahle ntermediate rgendwo zwischen dem Kaum der
disparate eultures MmMeel, clash, and hetween the ully ndigenous and the Kleinhbauern Uund derm Kaum der MAIS-
rapple Ith oach other, Iten n wholly allen. IT wel0lle equaliy NVOMe JONare eÖTfiNe matte? - S entstand amn

clash hetween those oüutsiders Wnhighly asymmetrical relations a AO- samlOolIsches Feld, auch WT} a
mıinatieon and subordination«. /U den WT 15 arrıvals and Others Tor Druck aufgebaut worden WAar,
» Kontaktzonen« Vgl. auch: Brian WROoMmM the ndigenous CONTEXT nmad Uund a erga SsICh adurch IN MOg-

50 Margit Eckholt

Fragilität und Verwundbarkeit, ohne aber befreiende Momente apodiktisch auszuschließen 
wie in vielen postkolonialen Arbeiten. Sie sind, so Mary Louise Pratt, »social spaces, where 
culture meet, clash, and grapple with each other, often in contexts of highly asymmetrical 
relations of power, such as colonialism, slavery, or their aftermaths as they are lived out in 
many parts of the world today«.16 Der Begriff der »Kontaktzonen« wird im Folgenden aus 
systematisch-theologischer Perspektive aufgegriffen werden, um Dynamiken des Glaubens 
aufzuspüren, die sich an diesen Zonen ereignen, auf Seiten der Missionarin wie auf Seiten 
derer, denen sie hier begegnen, um so die Interkulturalität bzw. Transkulturalität christlicher 
Glaubenspraktiken bestimmen zu können. 

Die Überlegungen verorten sich auf dem Feld einer systematischen Theologie, die 
sich als interkulturelle Theologie vollzieht und die theologische Dimension der Missions-
wissenschaften klären hilft. Umgekehrt helfen Missions- und Religionswissenschaften der 
systematischen Theologie, zu einer kreativen, dem globalen, interkulturellen Weltkontext 
entsprechenden sowie durch die Bezugnahme auf spezifische Missionspraktiken »kon-
kretisierten« Glaubensanalyse zu finden. Dabei stehen Frauenkongregationen im Zentrum, 
die im 18. und 19. Jahrhundert entstanden sind und missionarisch aktiv waren und es bis 
heute sind;  17 Referenztexte sind die Tagebücher zweier französischer Frauengemeinschaften, 
so der Vinzentinerinnen und Herz-Jesu-Schwestern, die in der Mitte des 19. Jahrhunderts 
in Chile ihre »Mission« begonnen haben und die von der chilenischen Historikerin Sol 
Serrano ediert worden sind 18, zudem die Chroniken der Don BoscoSchwestern der Misión 
Salesiana in Rio Grande auf Feuerland aus den Jahren 1895-191619, ebenso Ergebnisse aus 
Forschungsprojekten, die von der deutschen Historikerin Rebekka Habermas geleitet und 
publiziert worden sind 20; dieses Quellenmaterial wird aus einer systematisch-theologischen 
Perspektive erschlossen. Katholische Missionswissenschaften haben viele reiche und 
noch unerschlossene Schätze – Chroniken, Tagebücher, Briefe etc. vieler »in die Mission« 
aufgebrochener Ordensfrauen –, und diese Schätze zu heben und in einer systematisch- 
theologischen Perspektive zu lesen, wird helfen können, die durch das Zweite Vatikanische 
Konzil angestoßenen Diskussionen um den Missionsbegriff über den Blick auf die Praktiken 
des ZwischenWeltenLebens – ‑Betens, ‑Arbeitens, ‑Schreibens – der Missionarinnen weiter- 
zuführen. Was hier, in den verschiedenen Kontaktzonen auf Feuerland, in Valparaíso oder 
Santiago, im Kongo, Neuguinea usw. gelebt worden ist, auf den Feldern der Diakonie, 
Erziehung, Sozialarbeit, Krankenpflege, Katechese usw., ist als »Mission« ein zentraler 
Beitrag zur Verkündigung des Glaubens, Zeugnis vom Gott des Lebens, im Abenteuer des 
je neuen Aufbruchs, den zu suchen, ohne den die »Virgenes viajeras« (Sol Serrano) und die 
»Abenteurerinnen Gottes« (Elisabeth Dufourcq) nicht sein konnten.21 

16	 Stornig zitiert Mary Louise Pratt, 
Arts of the Contact Zone, in: Profes-
sion (1991) 33-30, hier 34, in Katharina 
Stornig, Cultural Conceptions of 
Purity and Pollution. Childbirth and 
Midwifery in a New Guinean Catholic 
Mission, 1896- c.1930, in: Becker, 
European Missions (Anm. 14), 107-123, 
hier 110 Anm. 20; vgl. auch Pratt, 
Imperial Eyes (Anm. 13), 7: Kontakt
zonen sind »social spaces where 
disparate cultures meet, clash, and 
grapple with each other, often in 
highly asymmetrical relations of do
mination and subordination«. Zu den 
»Kontaktzonen« vgl. auch: Brian  

Stanley, Afterword. Conversations 
with Contact Zones, in: Becker, Euro-
pean Missions (Anm. 14), 287-289, 
hier 288: »contact zone as an arena 
of contestation, transformation and 
paradox. The contestation was no 
invariably between ›outsider‹ and 
›insider‹ on a simple binary model. It 
could involve those who were halfin
siders and half-outsiders, caught in 
the uncomfortable intermediate space 
between the fully indigenous and the 
wholly alien. It could equally involve 
a clash between those outsiders who 
were new arrivals and others for 
whom the indigenous context had 

long since become ›home‹.« Mittler-
weile liegt sehr viel an Literatur zum 
Begriff des »dritten Raumes« bei Homi 
K. Bhabha vor, so dass die von Stanley 
geäußerte Kritik sicher zu relativieren 
ist. In einem Roundtable-Gespräch 
geht Bhabha auf den »dritten Raum« 
im Kontext der Mission in Indien ein: 
»Was geschah nun in diesem neuen 
Raum, in dem Dritten Raum, der sich 
irgendwo zwischen dem Raum der 
Kleinbauern und dem Raum der Mis-
sionare geöffnet hatte? Es entstand ein 
neues semiotisches Feld, auch wenn es 
unter Druck aufgebaut worden war, 
und es ergab sich dadurch eine Mög-



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen 51

DIie Eewegung der Reise und die Dynamik der Kontaktzonen ın der Begegnung VOoO  —

»Eigenem« und » Fremden« strukturieren die systematisch-theologische Lektüre: Es seht
darum, WIE sich ın diesem transkulturellen Prozess auf der Keise, ın den Kontaktzonen
und der Erfahrung VOoO  — Fremde, der Veränderung des Eigenen urc das Fremde, dem
Kontakt miıt der He1imat befreiende und TICUEC Praktiken des aubens ausbilden, sicher ın
er Fragilität, Verwundbarkeit und ın keiner Weise als einlinige »Erfolgsgeschichten«. Auf
diesem Weg soll möglich werden, den Missionsbegriff als » KONVIVeN7Z« 7Zwischen  el-
tenLeben TIECU erschlıelsen und ın feministisch-theologischer Perspektive einen Beitrag
ZUr Weiterentfaltung der Missionstheologie eisten.

»Kontaktzonen«: Reıisen, Raume öffnen, Fremde un: eımat
D Reisen Raume öffnen

DDIie Auswertung V  — Briefen oder Reisetagebüchern macht EUUMIC. dass der Aufbruch »IM
die MIissS10N«, ın »LTICUEC Welten«, 9b selbst eplant, 9b auf Anforderung und Wunsch der
Gemeinschaft, unterschiedlichste Züge rag Fur die 1ne bedeutet die Reise Mobilisierung

Kräfte, für die andere Schwächung und Krankheit: für die einen werden Erwartungen
und Hoffnungen yrfüllt bei der Ankunft, für die anderen ist diese mıt Enttäuschungen
verbunden. Bel er 1€e verbindet ber e1INeEes: die Erfahrung des »Aufbrechens«, der
Reise selbst, das Bewegende, Abenteuerliche und mıiıt vielen Grenzerfahrungen Verbundene
der Schifffahrt, die Erfahrung eINES Raumes und eliner eit des » Zwischen«. DIie 1ne wird
sich vielleicht L1UTL e1INn eINZISES Mal auf die Reise machen, die andere wird, als General-
oberin der auIigrun VOo  — anderen Verantwortlichkeiten ın der Gemeinschaft, mehr-
fach auf dem Weg zwischen den Welten Se1IN. (Jenau diese Relse, die mıt ihr verbundene
EWESUNgG und das Aufbrechen werden eiInem rägema. der missionarisch tatıgen
Kongregationen. Das wird euUuMlc (Genre der Reisetagebücher, die die Schwestern der
verschiedenen Gemeinschaften schreiben und die sich ın er Verschiedenheit uch äahneln,
WIE die cCA1leNIıISCHE Historikerin Sol Serrano, alg der Pontificia Universida: Catolica ın
Santiago de ile, ın ihrer Zusammenstellung VOo  — Tagebüchern dreier französischer Kon-
gregationen der Hijas de Ia Caridad, der Hermanas del Sagrado Orazon und der Hermanas
del Buen Pastor aufgezeigt hat DIie Tagebücher gft ın Briefform verfasst dienen der
(Gemeinschaft ın der Heimat ZUr »Auferbauung«; ın diesem ınn y»stilisieren« S1E Ereignisse
der Reise und interpretlieren durchlittene Ängste angesichts VOo  - klimatischen idrig-
keiten als eın Von-Gott-auf-die-Probe-Gestelltwerden.“ [Iie Bedeutung der Erfahrung der

Ichkeit, SsIiCh mIT der Mlacht auseman- ol SERRANO (Hg.)} Virgenes 21 DITS Formullerung »NıICHT Oohne«
derzusetzen, auch W/ATrIN Nal} calhst Viajeras. DIarıcs e rellgiosas Trancesas Ozicht SsIiCh auf Mlıchel DIS LERTEAU,

ruta lle 1537-1674, Santliago GlaubensSchwachheit, Stuttgart"Mallalz er olatıv wen1g Mlacht matte«
Ae lle AIHomli BHABHA, Uhber Kulturelle 2009, z E U AMazu: Margıt FCK-

Hybridität. Tradıtion Ulale Ubersetzung, ÄAna Marıa FERNANDEZ E HOÖLT, IC| hne Dich er voerletztie
herausgegeben Uund eingeleitet WC}7] (Hg.) ( on etra Ae mMujer. La Cronica Wanderer und der Tlfremde OL, Fine
Anna HAR KA/Gerald POSSELT, YWhen / Ae 1as !]e Marıa Auxiladora a Annäherung Mlıchel Ae ( erteau 5J,

MIısion N uestra Senora e E Cande-RBarlın 016, 64). n Hans-Peler SCHMITT (Hg.) Der
DITS ateinamerikanıschen Studien arla ( Tierra Ae| uego). Pariodo e 0S Aunkle OL, (O1ies Aunkle Selten,

eziehnen SsiCch auf Aas grund- orıgenes 1595-1916, ROosarılo, 1Cas- Stuttgart 20006, 324-062.
egende fark V}} Elsabetn calla/Edba 2014. SERRANO Virgenes Viajeras

FOU KCQ, K Aventurlieres Ae I1eU HABERMA:  LZL, Mlıssion Anm 18), 4A4
Trols Jöcles A hıstolre MISSIONNaITE global (Anm.11).
Trancalse, Parıs 1995

51ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

Die Bewegung der Reise und die Dynamik der Kontaktzonen in der Begegnung von 
»Eigenem« und »Fremden« strukturieren die systematisch-theologische Lektüre: Es geht 
darum, wie sich in diesem transkulturellen Prozess – auf der Reise, in den Kontaktzonen 
und der Erfahrung von Fremde, der Veränderung des Eigenen durch das Fremde, dem 
Kontakt mit der Heimat – befreiende und neue Praktiken des Glaubens ausbilden, sicher in 
aller Fragilität, Verwundbarkeit und in keiner Weise als einlinige »Erfolgsgeschichten«. Auf 
diesem Weg soll es möglich werden, den Missionsbegriff als »Konvivenz« – ZwischenWel
tenLeben – neu zu erschließen und in feministisch-theologischer Perspektive einen Beitrag 
zur Weiterentfaltung der Missionstheologie zu leisten. 

2	� »Kontaktzonen«: Reisen, Räume öffnen, Fremde und Heimat 
2.1	�� Reisen – Räume öffnen 

Die Auswertung von Briefen oder Reisetagebüchern macht deutlich, dass der Aufbruch »in 
die Mission«, in »neue Welten«, ob selbst geplant, ob auf Anforderung und Wunsch der 
Gemeinschaft, unterschiedlichste Züge trägt. Für die eine bedeutet die Reise Mobilisierung 
neuer Kräfte, für die andere Schwächung und Krankheit; für die einen werden Erwartungen 
und Hoffnungen erfüllt bei der Ankunft, für die anderen ist diese mit Enttäuschungen 
verbunden. Bei aller Vielfalt verbindet aber eines: die Erfahrung des »Aufbrechens«, der 
Reise selbst, das Bewegende, Abenteuerliche und mit vielen Grenzerfahrungen Verbundene 
der Schifffahrt, die Erfahrung eines Raumes und einer Zeit des »Zwischen«. Die eine wird 
sich vielleicht nur ein einziges Mal auf die Reise machen, die andere wird, als General-
oberin oder aufgrund von anderen Verantwortlichkeiten in der Gemeinschaft, mehr-
fach auf dem Weg zwischen den Welten sein. Genau diese Reise, die mit ihr verbundene 
Bewegung und das Aufbrechen werden zu einem Prägemal der missionarisch tätigen 
Kongregationen. Das wird deutlich am Genre der Reisetagebücher, die die Schwestern der 
verschiedenen Gemeinschaften schreiben und die sich in aller Verschiedenheit auch ähneln, 
wie die chilenische Historikerin Sol Serrano, tätig an der Pontificia Universidad Católica in 
Santiago de Chile, in ihrer Zusammenstellung von Tagebüchern dreier französischer Kon-
gregationen – der Hijas de la Caridad, der Hermanas del Sagrado Corazón und der Hermanas 
del Buen Pastor – aufgezeigt hat. Die Tagebücher – oft in Brief‌‌form verfasst – dienen der 
Gemeinschaft in der Heimat zur »Auferbauung«; in diesem Sinn »stilisieren« sie Ereignisse 
der Reise und interpretieren durchlittene Ängste – z. B. angesichts von klimatischen Widrig-
keiten – als ein Von-Gott-auf-die-Probe-Gestelltwerden.22 Die Bedeutung der Erfahrung der 

lichkeit, sich mit der Macht auseinan-
derzusetzen, auch wenn man selbst 
keine oder relativ wenig Macht hatte« 
(Homi K. Bhabha, Über kulturelle 
Hybridität. Tradition und Übersetzung, 
herausgegeben und eingeleitet von 
Anna Babka / Gerald Posselt, Wien  / 
Berlin 2016, 64).
17	 Die lateinamerikanischen Studien 
beziehen sich u. a. auf das grund-
legende Werk von Elisabeth 
Dufourcq, Les Aventurières de Dieu. 
Trois siècles d´histoire missionnaire 
française, Paris 1993. 

18	 Sol Serrano P. (Hg.), Vírgenes 
Viajeras. Diarios de religiosas francesas 
en su ruta a Chile 1837-1874, Santiago 
de Chile 2000. 
19	 Ana María Fernández FMA 
(Hg.), Con letra de mujer. La Crónica 
de las Hijas de María Auxiliadora en la 
Misión Nuestra Señora de la Cande
laria (Tierra del Fuego). Período de los 
orígenes 1895-1916, Rosario, Didas
calia  /Edba 2014.
20	 Habermas / Hölzl, Mission 
global (Anm. 11).

21	 Die Formulierung »nicht ohne« 
bezieht sich auf Michel de Certeau, 
GlaubensSchwachheit, Stuttgart 
2009, z. B. 31 u. a.; dazu: Margit Eck-
holt, Nicht ohne Dich. Der verletzte 
Wanderer und der fremde Gott. Eine 
Annäherung an Michel de Certeau SJ,  
in: Hans-Peter Schmitt (Hg.), Der 
dunkle Gott. Gottes dunkle Seiten, 
Stuttgart 2006, 34-62. 
22	 Serrano P., Vírgenes Viajeras 
(Anm. 18), 49.



5 Margit Eckholt

»Bewegung« wird 1m Reisetagebuch eliner der nach Valparaiso aufgebrochenen VYınzentine-
rinnen euMlic S1ie notiert Montag, den »1 November 1553 » [DIie ewegung hält
Wie SCHIEC. fühlen WIr uns! Wır sturzen auf das Deck, WIr kehren wieder Wır WISsSeN
nicht, WdS WIr mıt UNSCIET Existenz anfangen sollen Aber Irost ist; dass WIr gul
Vorangekomm en sind und U1l bereits aufserhalb des der (Fascogne ehinden Das
Leben auf See ahnelt dem geistlichen Leben ın dem Sinn, dass einNıgeE stuürmische tunden
Ul ermöglichen, welılter voranzukom men als mehreren uhigen Tagen. «“ DIie Reise
wird mıt dem geistlichen Leben verglichen; können Oomente des Angefragtseins als
Fortschritt 1mM geistlichen Leben interpretiert werden, WE SC1E ausgehalten und überwunden
werden, tragen doch gerade Sturme das weıit Wenn 1nNe der Schwestern die
Freude und den Dank ausdrückt, das Fest Marıa Empfängnis feiern können, und dies als
»gutes Vorzeichen« deutet, sprechen, War verborgen hinter dem geistlichen Ausdruck,
AUS der Passionsmystik ihrer Worte Marıa wird » Unsere Liebe Frau VOo  — den Schmerzen«
genannt die ausgehaltenen Ängste‚ die verschiedenen Leiden und mıt der Reise VCI-

bundenen Krankheiten. » Wır zweiftfeln nicht, dass Unsere Liebe Frau V  . den Schmerzen U1

bisher beschützt hat, ber S1E hat sich N LU VOo  - der Ohe des Kalvarienbergs ezelgt und
S1E hat mıt U1l die Bitterkeiten geteilt, die ihr Herz Fulifß des TEeUzZES erfüllten Morgen
werden WIr den Morgenstern grüßen und WIr rhoffen U1l VOo  — ihm eın gnädiges Lächeln,
dass für 1LISCIE UÜberfahrt VOo  — diesem Datum e1INn angenehmerer Abschnitt beginnen
möge. «“ DIie Erfahrung der Reise vertieft die eschatologische Tiefenstruktur christlichen
auDens DIe Frauen rechen auf 1m Wissen, dass ohl keine eimkenhr Sibt, gleich-
zelt1g wachsen S1E ın ıne Erfahrung des Je größeren, TeNzen überschreitenden (10ttes und
der Universalität christlichen auDens hinein. DIie Herz-Jesu-Schwester Madre Cleonisse
notiert dies 1m Maı 18539 beim UÜberschreiten des Äquators: » Adieu, Europa, sich das
Land efindet, das ich 1€e Adieu, geliebtes Frankreich, 1LISCIE guten Verwandten
und 1LISCIE wahren Freunde en, Adieu, FEuch allen, (Jottes willen! Fine Welt TLrenntT
Ul bereits, die ‚wigkeit wird U1l vereinen. Ich grulse dich, SUdlche Hemisphäre, sechr
wahrscheinlic meılne Asche ruhen wird Wunderschöne untergehende Sonne, 5Sd$ den
Bewohnern der nördlichen Kegionen, dass der ott der aNzZeN Welt gut 1st, dass VCI-

dient, dass 19508  — ihm mıt Grofßszügigkeit und Beharrlichkeit dient «“
DIe Reise und die mıt ihr verbundenen Bewegungen rechen Vertrautes auf 1ın verschie-

denster Hinsicht: Es 1st eın Aufbruch AUS dem » Konvent« mıt seInem geregelten Leben, die
Regeln und Riten, die die Gemeinschaft und uch die Einzelne auf der Reise »zusammenhalten«,
werden 1ICUH bestimmt. [De Schwestern tragen nicht mehr den regulären Habit, gelten nicht
mehr die Regeln der Klausur, die Gemeinschaft wird »durchlässig«, S1E OÖfftnet sich ZUrFr Welt 1mM

mıt Frauen anderer Kongregationen, 1mM espräch, Beten und Felern mıiıt dem Kapitan,
den Matrosen, anderen Schifitsreisenden Sicher Wlr dies nıiıcht konfliktlos und wurde V  . den
einzelnen csehr unterschiedlich erlebt: WAdS die Reise für alle ber bedeutet, 1st I}  u dieses

accıon Ae var huen nuMEerO AeSERRANO Virgenes Viajeras » Das eINZIE, WM/AS mMmiıch aufrecht nält,
Anm 18), 25 . Marneros UUuUC asıstlan E mISa UuC St, Aals ch m hI.Gehorsam mier RN

Ebd., 245 sascuchaban ATl  11 a simple Ulale noch allz nach eInen AÄAmt verlangt
Marıa Ae| ( armen DPDEREZ 55.CC., exhortacion E olatica UuC jes dirIgia mabe «

al Sr Benech «Semilias Hıstoria e 1as Nestor GARCIA4
rellglosas e 0S S55 ( Je FERNAN DLZ, ( on etra Ae mujer Diferentes, desiquales, desconecta-
1  8-1996, Santiago e Je (Anm.19)}, O4, Notiz \VC}| 0.6.1896.: AOSs Mapas de E nterculturalidad,
2005, Ad, » H CIMOS al ejercIcIo e E hHuena Barcelona 20006, 142

«‚41 Vgl n ahnlicher Welse Ralinde EIWES, VOon Ostpreußen
015 den Vinzentinerinnen n SERRANO NC} schlildert a auch IN Mlaurıt- n allz \Walt [DIe Geschichte der ermlän-

Virgenes Viajeras Anm. 18), 24'  Y 7T Franzıskanerin 015 hrer Ankunft n Ischen Katharıinenschwestern
(1772-1914), Paderborn 2{911»L UUuUC 1105 nteresa mMas todcdo ST} der »N eUET] \Nalt « Vgl HUWELMEIER,

a UUuUC NOY Ala MeMmMmOs tenide E Salıs- Nonnen auf Raisen (Anm.10), 2A5

52 Margit Eckholt

»Bewegung« wird im Reisetagebuch einer der nach Valparaíso aufgebrochenen Vinzentine-
rinnen deutlich. Sie notiert am Montag, den 21. November 1853: »Die Bewegung hält an. 
Wie schlecht fühlen wir uns! Wir stürzen auf das Deck, wir kehren wieder um. Wir wissen 
nicht, was wir mit unserer armen Existenz anfangen sollen. Aber Trost ist, dass wir gut 
vorangekommen sind und uns bereits außerhalb des Golfs der Gascogne befinden. Das 
Leben auf See ähnelt dem geistlichen Leben in dem Sinn, dass einige stürmische Stunden 
uns ermöglichen, weiter voranzukommen als an mehreren ruhigen Tagen.«  23 Die Reise 
wird mit dem geistlichen Leben verglichen; so können Momente des Angefragtseins als 
Fortschritt im geistlichen Leben interpretiert werden, wenn sie ausgehalten und überwunden 
werden, tragen doch gerade Stürme das Schiff weit voran. Wenn eine der Schwestern die 
Freude und den Dank ausdrückt, das Fest Maria Empfängnis feiern zu können, und dies als 
»gutes Vorzeichen« deutet, so sprechen, zwar verborgen hinter dem geistlichen Ausdruck, 
aus der Passionsmystik ihrer Worte – Maria wird »Unsere Liebe Frau von den Schmerzen« 
genannt   –  die ausgehaltenen Ängste, die verschiedenen Leiden und mit der Reise ver-
bundenen Krankheiten. »Wir zweifeln nicht, dass Unsere Liebe Frau von den Schmerzen uns 
bisher beschützt hat, aber sie hat sich uns nur von der Höhe des Kalvarienbergs gezeigt und 
sie hat mit uns die Bitterkeiten geteilt, die ihr Herz am Fuß des Kreuzes erfüllten. Morgen 
werden wir den Morgenstern grüßen und wir erhoffen uns von ihm ein gnädiges Lächeln, 
dass für unsere Überfahrt von diesem Datum an ein angenehmerer Abschnitt beginnen 
möge.«  24 Die Erfahrung der Reise vertieft die eschatologische Tiefenstruktur christlichen 
Glaubens. Die Frauen brechen auf im Wissen, dass es wohl keine Heimkehr gibt, gleich-
zeitig wachsen sie in eine Erfahrung des je größeren, Grenzen überschreitenden Gottes und 
der Universalität christlichen Glaubens hinein. Die Herz-Jesu-Schwester Madre Cleonisse 
notiert dies im Mai 1839 beim Überschreiten des Äquators: »Adieu, Europa, wo sich das 
Land befindet, das ich so liebe. Adieu, geliebtes Frankreich, wo unsere guten Verwandten 
und unsere wahren Freunde leben, Adieu, Euch allen, um Gottes willen! Eine Welt trennt 
uns bereits, die Ewigkeit wird uns vereinen. Ich grüße dich, südliche Hemisphäre, wo sehr 
wahrscheinlich meine Asche ruhen wird. Wunderschöne untergehende Sonne, sag den 
Bewohnern der nördlichen Regionen, dass der Gott der ganzen Welt gut ist, dass er es ver-
dient, dass man ihm mit Großzügigkeit und Beharrlichkeit dient.«  25 

Die Reise und die mit ihr verbundenen Bewegungen brechen Vertrautes auf in verschie
denster Hinsicht: Es ist ein Aufbruch aus dem »Konvent« mit seinem geregelten Leben, die 
Regeln und Riten, die die Gemeinschaft und auch die Einzelne auf der Reise »zusammenhalten«, 
werden neu bestimmt. Die Schwestern tragen nicht mehr den regulären Habit, es gelten nicht 
mehr die Regeln der Klausur, die Gemeinschaft wird »durchlässig«, sie öffnet sich zur Welt: im 
Gebet mit Frauen anderer Kongregationen, im Gespräch, Beten und Feiern mit dem Kapitän, 
den Matrosen, anderen Schiffsreisenden. Sicher war dies nicht konfliktlos und wurde von den 
einzelnen sehr unterschiedlich erlebt; was die Reise für alle aber bedeutet, ist genau dieses 

23	 Serrano P., Vírgenes Viajeras 
(Anm. 18), 237.
24	 Ebd., 243.
25	 María del Carmen Pérez Ss.cc., 
Semillas y cantares. Historia de las 
religiosas de los SS.CC. en Chile 
1838-1998, Santiago de Chile 
2005, 42.
26	 Ebd., 41. Vgl. in ähnlicher Weise 
bei den Vinzentinerinnen in: Serrano 
P., Vírgenes Viajeras (Anm. 18), 245: 
»Lo que nos interesa más en todo esto 
es que hoy día hemos tenido la satis-

facción de ver un buen número de 
marineros que asistían a la misa y que 
escuchaban atentamente la simple 
exhortación y la plática que les dirigía 
el Sr. Bénéch.«
27	 Fernández, Con letra de mujer 
(Anm. 19), 64, Notiz vom 30.6.1896: 
»Hicimos el ejercicio de la buena 
muerte«. 
28	 So schildert es auch eine Maurit-
zer Franziskanerin bei ihrer Ankunft in 
der »neuen Welt«: vgl. Hüwelmeier, 
Nonnen auf Reisen (Anm. 10), 237: 

»Das einzige, was mich aufrecht hält, 
ist, daß ich im hl. Gehorsam hier bin 
und noch nie nach einem Amt verlangt 
habe.« 
29	 Néstor García Canclini, 
Diferentes, desiguales, desconecta- 
dos. Mapas de la interculturalidad, 
Barcelona 2006, 142.
30	 Relinde Meiwes, Von Ostpreußen 
in die Welt. Die Geschichte der ermlän-
dischen Katharinenschwestern 
(1772-1914), Paderborn u. a. 2011.



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen 53

Moment der » bewegung«, des Bewegtwerdens und Sich-Bewegens, ıne Erfahrung, dlie uch
über die Reise hinaus das Ankommen 1mM Neuen begleiten wird. Neue Formen der » M1ISSION«
wachsen bereits auf der Reise” » Es wird keine Gelegenhei ausgelassen, das Evangelium
verkünden, dass die Schwestern den Matrosen Unterricht 1mM Katechismus geben«, eINn
Bericht einer der ıIn Valparaiso angekornrnenen Herz-Jesu-Schwestern.

DIe Erfahrung der Reise bedeutet eiın Ausgesetztsein den Naturgewalten un
Krankheiten, anderen, nicht wohlwollenden Mitreisenden, VOLr em den eigenen
chwächen und 1ne intensIıve Konfrontation mıt der Endlic  el des Lebens. DIie
Don-Bosco-Schwestern 1m en Argentiniens, ın der Miıssion ın Rıo Girande auf Feuer-
land, notieren ın ihrer Chronik gft den 1NWwWeIls auf die »Übung des guten To es«27; das
wird auf dem nicht anders SC WESCH SeIN. DIie ewegung und Erschütterung der
Reise wird uch den Prozess des Ankommens ın den » TICUETNNN Welten« pragen und wird
sich auswirken auf das geistliche Leben der Schwestern, auf ihre Glaubenspraktiken, auf
ihre als Ordensfrauen ın der remden Kultur, auf ihr Verhältnis ZUr Fremde und auf
die Bilder, die S1E mitnehmen, auf das Verhältnis Mitbrüdern der Weltpriestern, und

sicher uch VOoO  — Gemeinschaft Gemeinschaft verschieden vielfältige Geschichten
der Emanzipation ın Gang seizen. DDas sind, uch aTiur stehen die ewegung der Reise
und das Ankommen ın der Fremde, keine Geschichten VOoO  — »DlegerinnenN«, WdS 7 B die
hroniken AUS Feuerland eulic machen. Angesichts der Widrigkeiten des (J)rtes und
der Natur, angesichts des schwierigen Sich-Herantastens die einheimische Bevölkerung,
angesichts der eigenen chwächen, ist dieser Prozess mıt vielfältigen Enttäuschungen
verbunden *S Was auf der Reise und 1m Ankommen ın der Fremde alt gibt und WdS ın
dieser ewegung reift, sind die Rıten des alltäglichen und gemeinschaftlichen Miteinanders,

und Gottesdienst, die Oomente intensıver Glaubenserfahrung 1m persönlichen
und ın der eucharistischen Anbetung, die den Glauben auf dieser Reise iın den welten

Reich-Gottes-Horizont hineinwachsen lassen.
DIe Notızen der Schwestern, die sich auf alltäglichste Momente beziehen un

diese gerade WIE ın den Chroniken AUS Feuerland ın höchst nüchterner Weise schildern,
können Ausgangspunkt für 1ne gendersensible Missionswissenschaft Se1IN ın den Spuren
VOo  — Schwester S1ixta Kasbauer die das, WdSs Mission ist; AUS der Dichte, der Fragilität und
Verwundbarkeit, uch den Kaonflikten und Ambivalenzen des alltäglichen Lebens bestimmt,
die darauf verzichtet, »einlinige un monopolisierende Erzählungen gestalten «“  S  > und
die darin eliner fundamentaltheologischen Glaubensanalyse TICUC Grundlagen gibt

D Fremdes un: Figenes: bewegte Kontaktzonen
un: die Entstehung Vo  - Raumen der KONvYıvenz

DDr Diıie Fremde omplexe Prozesse des Ankommens

DIie Ankunft ın der Fremde ist ın den verschiedenen ın die Länder des Süudens auIge-
brochenen Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts schr unterschiedlic ausgepragt:
FEinerseits kommen S1E ın einem auf den ersten 1Cwenigstens VOo  — den europäischen
städtischen Kontexten nicht cschr sich unterscheidendem städtischen Umifeld . ın den
gröfßeren tädten Südamerikas, ın Buenos Aires, Valparaiso der Santlago de ile; S1E
sSind ın VOoO  — europäischen Auswanderern und VOoO  — deren kulturellen FEinflüssen gepragten
Vierteln tatıg, S1E seizen erzieherische und so7iale rojekte fort, den Aufbau VOoO  — chulen
der Krankenhäusern, die S1E WIE 1m Fall der Katharinenschwestern AUS dem Ermland,
die A.1IN Brasilien alıg wurden ® untier den Bedingungen des Kulturkampfes iın Deutsch-

53ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

Moment der »Bewegung«, des Bewegtwerdens und Sich-Bewegens, eine Erfahrung, die auch 
über die Reise hinaus das Ankommen im Neuen begleiten wird. Neue Formen der »Mission« 
wachsen bereits auf der Reise: »Es wird keine Gelegenheit ausgelassen, das Evangelium zu 
verkünden, so dass die Schwestern den Matrosen Unterricht im Katechismus geben«, so ein 
Bericht einer der in Valparaíso angekommenen Herz-Jesu-Schwestern.26 

Die Erfahrung der Reise bedeutet ein Ausgesetztsein – den Naturgewalten und 
Krankheiten, anderen, nicht wohlwollenden Mitreisenden, vor allem den eigenen 
Schwächen – und eine intensive Konfrontation mit der Endlichkeit des Lebens. Die 
Don-Bosco-Schwestern im Süden Argentiniens, in der Mission in Rio Grande auf Feuer-
land, notieren in ihrer Chronik oft den Hinweis auf die »Übung des guten Todes«  27; das 
wird auf dem Schiff nicht anders gewesen sein. Die Bewegung und Erschütterung der 
Reise wird auch den Prozess des Ankommens in den »neuen Welten« prägen und wird 
sich auswirken auf das geistliche Leben der Schwestern, auf ihre Glaubenspraktiken, auf 
ihre Rolle als Ordensfrauen in der fremden Kultur, auf ihr Verhältnis zur Fremde und auf 
die Bilder, die sie mitnehmen, auf das Verhältnis zu Mitbrüdern oder Weltpriestern, und 
so – sicher auch von Gemeinschaft zu Gemeinschaft verschieden – vielfältige Geschichten 
der Emanzipation in Gang setzen. Das sind, auch dafür stehen die Bewegung der Reise 
und das Ankommen in der Fremde, keine Geschichten von »Siegerinnen«, was z. B. die 
Chroniken aus Feuerland deutlich machen. Angesichts der Widrigkeiten des Ortes und 
der Natur, angesichts des schwierigen Sich-Herantastens an die einheimische Bevölkerung, 
angesichts der eigenen Schwächen, ist dieser Prozess mit vielfältigen Enttäuschungen 
verbunden.28 Was auf der Reise und im Ankommen in der Fremde Halt gibt und was in 
dieser Bewegung reift, sind die Riten des alltäglichen und gemeinschaftlichen Miteinanders, 
Gebet und Gottesdienst, die Momente intensiver Glaubenserfahrung im persönlichen 
Gebet und in der eucharistischen Anbetung, die den Glauben auf dieser Reise in den weiten 
Reich-Gottes-Horizont hineinwachsen lassen. 

Die Notizen der Schwestern, die sich auf alltäglichste Momente beziehen und 
diese – gerade wie in den Chroniken aus Feuerland – in höchst nüchterner Weise schildern, 
können Ausgangspunkt für eine gendersensible Missionswissenschaft sein – in den Spuren 
von Schwester Sixta Kasbauer –, die das, was Mission ist, aus der Dichte, der Fragilität und 
Verwundbarkeit, auch den Konflikten und Ambivalenzen des alltäglichen Lebens bestimmt, 
die darauf verzichtet, »einlinige und monopolisierende Erzählungen zu gestalten«  29, und 
die darin einer fundamentaltheologischen Glaubensanalyse neue Grundlagen gibt. 

2.2			�  Fremdes und Eigenes: bewegte Kontaktzonen  
und die Entstehung von neuen Räumen der Konvivenz

2.2.1	��	Die Fremde – komplexe Prozesse des Ankommens

Die Ankunft in der Fremde ist in den verschiedenen in die Länder des Südens aufge
brochenen Frauenkongregationen des 19. Jahrhunderts sehr unterschiedlich ausgeprägt: 
Einerseits kommen sie in einem – auf den ersten Blick wenigstens – von den europäischen 
städtischen Kontexten nicht sehr sich unterscheidendem städtischen Umfeld an, so in den 
größeren Städten Südamerikas, in Buenos Aires, Valparaíso oder Santiago de Chile; sie 
sind in von europäischen Auswanderern und von deren kulturellen Einflüssen geprägten 
Vierteln tätig, sie setzen erzieherische und soziale Projekte fort, den Aufbau von Schulen 
oder Krankenhäusern, die sie – wie im Fall der Katharinenschwestern aus dem Ermland, 
die u. a.in Brasilien tätig wurden  30 – unter den Bedingungen des Kulturkampfes in Deutsch-



Margit Eckholt

and nicht fortführen konnten: S1E beteiligen sich ın eliner Jungen epubli WIE ile,
weni1ge re nach der Unabhängigkeit, Aufbau des Bildungswesens flır Mädchen und
Junge Frauen, die AUS Frankreich nach 1ıle kommenden Frauenkongregationen der
Hermanas del Sagrado (LorazOn, der Hermanas de la Caridad der der Hermanas del Buen
Pastor®! Andere begleiten »koloniale« der »zivilisatorische« Projekte, SE1 ın der Olge
europäischer Kolonialisierung ın den Ländern Afrikas der ın der Olge der Ausweltung
des argentinischen Staates ın den en des Kontinents nach Patagonien und Feuerland,
Kegionen, die bis über die Unabhängigkeit hinaus Territorien indigener Völker c WESCH

DDIie Ankunft der Don- Bosco-Schwestern ın der Mision Salesiana aufFeuerland wird
Zzu spannenden, konfliktiven und letztlich doch scheiternden Projekt einer » MIiss1io ad
geNTES«, die die Schwestern die Spannung des Experiments eINeEs Mitlebens mıt Indigena-
Fkrauen und eINes »Zivilisationsprojekts« durchleben liefsen DIie nüchternen Notizen der
hroniken der Schwestern geben nicht Zeugnis VOoO  — einer »Erfolgsgeschichte«; die
Notizen über TICUEC Taufen ın der Mission reihen sich die Nachrichten über den Tod VOoO  —

Fkrauen und Kindern, über das Kkommen und en der Indigenas, über den Wunsch, S1E
begleiten, und die gleichzeitige Erfahrung VOo  — Dıistanz. In eliner Naotız 1m Monat August

1599 el »In diesem Monat wurden drei indianische Fkrauen getauft, ein Kind wurde
eboren und starben eın unge, der bei den Salesianern €  €, und vier Mädchen ın
UNSECITETNN Haus54  Margit Eckholt  land nicht fortführen konnten; sie beteiligen sich in einer jungen Republik wie Chile,  wenige Jahre nach der Unabhängigkeit, am Aufbau des Bildungswesens für Mädchen und  junge Frauen, so die aus Frankreich nach Chile kommenden Frauenkongregationen der  Hermanas del Sagrado Corazön, der Hermanas de la Caridad oder der Hermanas del Buen  Pastor*l. Andere begleiten »koloniale« oder »zivilisatorische« Projekte, sei es in der Folge  europäischer Kolonialisierung in den Ländern Afrikas oder in der Folge der Ausweitung  des argentinischen Staates in den Süden des Kontinents nach Patagonien und Feuerland,  Regionen, die bis über die Unabhängigkeit hinaus Territorien indigener Völker gewesen  waren. Die Ankunft der Don- Bosco-Schwestern in der Misiön Salesiana auf Feuerland wird  zum spannenden, konfliktiven und letztlich doch scheiternden Projekt einer »Missio ad  gentes«, die die Schwestern die Spannung des Experiments eines Mitlebens mit Indigena-  Frauen und eines »Zivilisationsprojekts« durchleben ließen. Die nüchternen Notizen der  Chroniken der Schwestern geben nicht Zeugnis von einer »Erfolgsgeschichte«; an die  Notizen über neue Taufen in der Mission reihen sich die Nachrichten über den Tod von  Frauen und Kindern, über das Kommen und Gehen der Indigenas, über den Wunsch, sie  zu begleiten, und die gleichzeitige Erfahrung von Distanz. In einer Notiz im Monat August  1899 heißt es: »In diesem Monat wurden drei indianische Frauen getauft, ein Kind wurde  geboren und es starben ein Junge, der bei den Salesianern lebte, und vier Mädchen in  unserem Haus ... Es scheint als ob der Tod keinen anderen Rückzugsort als diese Mission  hat. Er hat viele Opfer in kurzer Zeit genommen und es scheint, dass das Übelerst im Anfang  begriffen ist. Es stirbt ein Mädchen und daraufhin wird ein anderes krank. Wir wissen nicht,  wie wir diese Epidemie bekämpfen sollen. Sie werden wegen ganz geringfügiger Dinge  krank und es gibt kein Heilmittel mehr für sie. Einige erfahren ein wenig Besserung, aber  sie werden rückfällig und stehen dann nicht mehr auf ... «2  In seltenen Fällen war die Ankunft der Schwestern mit so viel Erwartung und Freude  verbunden, wie es die Vinzentinerinnen in ihrem Tagebuch schreiben, oder wenn die  Mauritzer Franziskanerinnen davon berichten, dass sie mit einem Te Deum in der  Kathedrale begrüßt wurden.* Sicher ist der Text - im Sinne der Auferbauung für die in  der »Heimat« gebliebenen Schwestern — eine gewisse »Inszenierung«, aber die Freude wird  deutlich. Oft wurden aber auch Erwartungen enttäuscht; eine Mauritzer Franziskanerin  meldet ihren Schmerz, dass die auf dem Schiff zusammengeschweißte Gemeinschaft bei  ihrer Ankunft auseinandergerissen wurde und durch den Ortsbischof unterschiedliche  Orte der »Bestimmung« erhielt.?* Madre Cleonisse, die Superiorin der Kommunität der  Herz-Jesu-Schwestern in Valparaiso schreibt in einem Brief vom 14. Oktober 1839 an ihre  Generaloberin von den Anfeindungen und dem Misstrauen vor Ort; nicht in Klausur  lebende und die weibliche Jugend unterrichtende Schwestern wurden misstrauisch »beäugt«,  und Journalisten drückten im Blick auf die Gegenwart der französischen Schwestern im  gerade in seine Unabhängigkeit hineinwachsenden Chile ihre Sorge um eine Fremd-  bestimmung durch die französische Regierung aus, eine Sorge, die darin begründet lag,  dass die Picpus-Patres, die die Schwestern »angefordert« und dies mit der chilenischen  31 PEREZ, Semillas y cantares  de instrucciön, la pagan muy caro.  32 FERNÄNDEZ, Con letra de mujer  (Anm. 25), 32: Padre Coudrin schreibt  Desde que estoy aqui no he visto toda-  (Anm.19), 99.  an Bischof Rouchouze mit der Bitte um  via una Iglesia donde se ensehe el cate -  33 Vgl. SERRANO P, Virgenes Viajeras  Sendung der Schwestern: » Aqui las  cismo, no digo todo el afio, pero ni  (Anm.18), 279; HÜWELMEIER, Nonnen  religiosas harfan un gran bien, porque  siquiera en Adviento o Cuaresma,  auf Reisen (Anm. 10), 236.  no hay nadie, absolutamente nadie,  y es mucha suerte aün si se pueden  34 HÜWELMEIER, Nonnen auf Reisen  que pueda dar educaciön a una seho-  confesar. Seria una gran ventaja para  (Anm. 10), 236-237.  rita; las nifas pobres estän abando-  el reino y sobre todo para Valparaiso  35 PEREZ, Semillas y cantares  nadas y si alguien les ofrece un poco  si se puede establecer una casa. «  (Anm. 25), 53 (Brief vom 14. OktoberEs scheint als b der Tod keinen anderen Rückzugsort als diese Miıssion
hat Er hat viele pfer ıIn kurzer eit 3000008 und scheint, dass das bel ST 1mM Anfang
egriffen ist ESs stirbt eın Mädchen und daraufhin wird eın anderes ank Wır WISSeN nicht,
WIE WIr diese Epidemie bekämpfen sollen S1e werden CcH ganz geringfügiger Dinge
ran und gibt kein Heilmittel mehr für S1E Einige erfahren ein wen1g Besserung, ber
S1E werden rückfällig und stehen dann nicht mehr auf &<

In seltenen Fällen Walr die Ankunft der Schwestern mıt viel Erwartung un Freude
verbunden, WIE die Vinzentinerinnen ın ihrem ageDuUc. schreiben, der WE die
aurıtzer Franziskanerinnen davon berichten, dass S1E mı1T einem Te Deum ın der
Kathedrale begrüft wurden . Sicher ist der ext 1m Sinne der Auferbauung für die ın
der » Heimat« gebliebenen Schwestern 1ne geEWISSE »Inszenierung«, ber die Freude wird
euilic wurden ber uch Erwartungen enttäuscht: ıne Maurıitzer Franziskanerin
meldet ihren Schmerz, dass die auf dem zusammengeschweilfste Gemeinschaft bei
ihrer Ankunft auseinandergerissen wurde und urc den Ortsbischo unterschiedliche
(Jrte der »Bestimmung« erhielt. ** Madre Cleonisse, die Superiorin der Kkommunıitat der
Herz-Jesu-Schwestern ın Valparaiso schreibt ın einem Brief vom 1. Oktober 1839 ihre
Generaloberin VOoO  — den Anfeindungen und dem Misstrauen VOL OUrt: nicht ın Klausur
ebende und die weibliche Jugend unterrichtende Schwestern wurden misstrauisch »beäugt «,
und Journalisten drückten 1m 1C auf die Gegenwart der französischen Schwestern 1m
gerade ın Se1INE Unabhängigkeit hineinwachsenden 1ıle ihre orge 1ne Fremd-
bestimmung urc die französische Kegierung AUS, 1ne orge, die darin begründet lag,
dass die Picpus-Patres, die die Schwestern »angefordert« und dies mıt der chilenischen

+ 1 PEREZ, Semilas Ae nstrucclon, E TUY CATO. FERNANDEZ, ( on etra Ae mujer
Anm 25), 54 Padre Coudrin SCHrei Desce u  y aquı alz WVISTC todca- (Anm.19}, 99

Ischof Rouchouze mIt der Bıtlte VIa UMNA Iglesia On ca ansene el male- Vgl SERRANO Virgenes Viajeras
Sendung der Schwestern: » Aquı as CISMO, digo todo al ano, WEr al (Anm.18). 27U, HUWELMEIER, Nonnen
rellglosas marıan gran blen, WOTUQUE SIquiera Adviento uaresma, auf Rarisen (Anm. 10), 236,

hay nadie, absolutamente nadie, y CS mucha Suerie aun x Hueden UVMWELM CIEK, Nonnen auf Raisen
UUuUC Dueda dar educacıon UMNA SENO- eonTesar. Seria UMNA Jgran ventaja Hara Anm 10), 2306-237.
rıta; 1as nInNas HDobres estän abando- al FEINo SOHre todo Hara Valparalso PEREZ, Semilas
madas x alguien 6S Olrece 01008 x Huede estahlecer UNMNA C ASdc. « Anm 25), 55 (Brie \VC}| 14. Oktober

54 Margit Eckholt

land nicht fortführen konnten; sie beteiligen sich in einer jungen Republik wie Chile, 
wenige Jahre nach der Unabhängigkeit, am Aufbau des Bildungswesens für Mädchen und 
junge Frauen, so die aus Frankreich nach Chile kommenden Frauenkongregationen der 
Hermanas del Sagrado Corazón, der Hermanas de la Caridad oder der Hermanas del Buen 
Pastor  31. Andere begleiten »koloniale« oder »zivilisatorische« Projekte, sei es in der Folge 
europäischer Kolonialisierung in den Ländern Afrikas oder in der Folge der Ausweitung 
des argentinischen Staates in den Süden des Kontinents nach Patagonien und Feuerland, 
Regionen, die bis über die Unabhängigkeit hinaus Territorien indigener Völker gewesen 
waren. Die Ankunft der Don- Bosco-Schwestern in der Misión Salesiana auf Feuerland wird 
zum spannenden, konfliktiven und letztlich doch scheiternden Projekt einer »Missio ad 
gentes«, die die Schwestern die Spannung des Experiments eines Mitlebens mit Indígena-
Frauen und eines »Zivilisationsprojekts« durchleben ließen. Die nüchternen Notizen der 
Chroniken der Schwestern geben nicht Zeugnis von einer »Erfolgsgeschichte«; an die 
Notizen über neue Taufen in der Mission reihen sich die Nachrichten über den Tod von 
Frauen und Kindern, über das Kommen und Gehen der Indígenas, über den Wunsch, sie 
zu begleiten, und die gleichzeitige Erfahrung von Distanz. In einer Notiz im Monat August 
1899 heißt es: »In diesem Monat wurden drei indianische Frauen getauft, ein Kind wurde 
geboren und es starben ein Junge, der bei den Salesianern lebte, und vier Mädchen in 
unserem Haus … Es scheint als ob der Tod keinen anderen Rückzugsort als diese Mission 
hat. Er hat viele Opfer in kurzer Zeit genommen und es scheint, dass das Übel erst im Anfang 
begriffen ist. Es stirbt ein Mädchen und daraufhin wird ein anderes krank. Wir wissen nicht, 
wie wir diese Epidemie bekämpfen sollen. Sie werden wegen ganz geringfügiger Dinge 
krank und es gibt kein Heilmittel mehr für sie. Einige erfahren ein wenig Besserung, aber 
sie werden rückfällig und stehen dann nicht mehr auf …«  32

In seltenen Fällen war die Ankunft der Schwestern mit so viel Erwartung und Freude 
verbunden, wie es die Vinzentinerinnen in ihrem Tagebuch schreiben, oder wenn die 
Mauritzer Franziskanerinnen davon berichten, dass sie mit einem Te Deum in der 
Kathedrale begrüßt wurden.33 Sicher ist der Text – im Sinne der Auferbauung für die in 
der »Heimat« gebliebenen Schwestern – eine gewisse »Inszenierung«, aber die Freude wird 
deutlich. Oft wurden aber auch Erwartungen ent‌‌täuscht; eine Mauritzer Franziskanerin 
meldet ihren Schmerz, dass die auf dem Schiff zusammengeschweißte Gemeinschaft bei 
ihrer Ankunft auseinandergerissen wurde und durch den Ortsbischof unterschiedliche 
Orte der »Bestimmung« erhielt.34 Madre Cleonisse, die Superiorin der Kommunität der 
Herz-Jesu-Schwestern in Valparaíso schreibt in einem Brief vom 14. Oktober 1839 an ihre 
Generaloberin von den Anfeindungen und dem Misstrauen vor Ort; nicht in Klausur 
lebende und die weibliche Jugend unterrichtende Schwestern wurden misstrauisch »beäugt«, 
und Journalisten drückten im Blick auf die Gegenwart der französischen Schwestern im 
gerade in seine Unabhängigkeit hineinwachsenden Chile ihre Sorge um eine Fremd-
bestimmung durch die französische Regierung aus, eine Sorge, die darin begründet lag, 
dass die Picpus-Patres, die die Schwestern »angefordert« und dies mit der chilenischen 

31	 Pérez, Semillas y cantares 
(Anm. 25), 32: Padre Coudrin schreibt 
an Bischof Rouchouze mit der Bitte um 
Sendung der Schwestern: »Aquí las 
religiosas harían un gran bien, porque 
no hay nadie, absolutamente nadie, 
que pueda dar educación a una seño-
rita; las niñas pobres están abando
nadas y si alguien les ofrece un poco 

de instrucción, la pagan muy caro. 
Desde que estoy aquí no he visto toda-
vía una Iglesia donde se enseñe el cate-
cismo, no digo todo el año, pero ni 
siquiera en Adviento o Cuaresma, 
y es mucha suerte aún si se pueden 
confesar. Sería una gran ventaja para 
el reino y sobre todo para Valparaíso 
si se puede establecer una casa.« 

32	 Fernández, Con letra de mujer 
(Anm. 19), 99.
33	 Vgl. Serrano P., Vírgenes Viajeras 
(Anm. 18), 279; Hüwelmeier, Nonnen 
auf Reisen (Anm. 10), 236.
34	 Hüwelmeier, Nonnen auf Reisen 
(Anm. 10), 236-237. 
35	 Pérez, Semillas y cantares 
(Anm. 25), 53 (Brief vom 14. Oktober 



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen 55

RKegierung ausgehandelt hatten, ihre Mission ın Valparaiso als Stützpunkt auf dem Weg
nach ()zeanılen sahen, das Teil des damaligen französischen Kolonialreichs war. Gileich-
zeıitig drückt Madre Cleonisse ın diesem Brief schr euilic ihr elgenes Selbstbewusstsein
AUS, » Vlissionarın« se1in eın Zeichen für die Emanzipation der Schwestern, die gerade
ın den Tagebüchern bzw. Briefen der französischen Schwestern eUlC wird » Niemals hat
1T11A1 bislang Schwestern gesehen, die die Jugend ın Pensionaten unterrichtet hat: niemals
hat 1T11A1 bislang zweitellos ACH gehört, da{ß Ordensfrauen die Meere überquert hätten,

WIE die Missionare Seelen für ott gewinnen.«
DIe Analyse der Tagebücher, Briefe un Chroniken der Schwestern ıst eın wichtiger

Fundus, dem nachzugehen, WAS für die Schwestern selbst el » M1SSIONAFIN«
se1n, un S1E ıst eın wichtiger Fundus für die kritische Auseinandersetzung der

Missionswissenschaften mıt postkolonialer un feministischer Iheoriebildungen, WIE SIE
ın den etzten Jahren VO  - zume1ılst ın den USAÄA ebenden, AUS VO  - kolonialen Traditionen
gepragten Ländern stammenden Wissenschaftlern un Wissenschaftlerinnen WIE Hom1
Bhabha, (Javrı Spivak Ooder Musa ube vorgelegt worden sind: diese Ansatze versuchen,
denen ıne Stimme geben, die ber koloniale Eroberungspraktiken stimmlos emacht
worden sind > » [JDas Wiıssen ber die Anderen«, grei Katja Heidemanns diese
Theoriebildungen auf, »das die herrschenden wissenschaftlichen Diskurse bestimmt,
wird als eiın Herrschaftswissen entlarvt, das auf VO  - Kolonialinteressen geleiteten
ontologischen un: epistemologischen Unterscheidungen beruht Feministische Forsche-
rTinnen en sich £1 VOT em mıiıt Repräsentationen der Geschlechterdiftferenz
un: Geschlechterbeziehungen ın kolonialen SOWIE ‚ gegen-kolonialen« Diskursen
beschäftigt un die ın ihnen ausgeübte epistemische Gewalt analysiert. «“ Sicher sind
die 1mM Museum der Mision Salesiana ın Rıo Grande auf Feuerland ausgestellten Fotos
der indigenen Mädchen un Jungen mehr als Jjeder ext Zeugnis eINes westlichen
zıivilisatorischen Projekts; eın postkoloniales feministisches Analyseinstrumentarium
wird den fehlgehenden Zivilisierungsprozess aufdecken: die » Mimikry« N VO  - der Homıiı
Bhabha als Kennzeichen des ythird SPaCE« spricht, sticht sofort INs Auge auf eiInem Foto
des Blasorchesters der indigenen Jungen ın europäischer eidung, Ooder die Machtver-
hältnisse zwischen den weißen un: indigenen Frauen auf den Fkotos der Nähen lernenden
Indigenas un der Transfer eINes für das 19. Jahrhundert pischen » katholischen«
Frauen- un: VOT em Mutterbildes, das die » Madre«, die Ordensfrau, reprasentiert
un ın ihrer » MI1ISSION « vermittelt, eın Bild VO  - Mütterlichkeit, das analog ZUTFr Posıtion
des » Padre« eın Machtverhältnis markiert, Gehorsam einfordert un für eın ängig-
keitsverhältnis steht

DIie CHAUC Interpretation der Chroniken, Tagebücher Oder Briefe in einer theologischen
Perspektive wird hier ber einlinige postkoloniale Nalysen aufbrechen können, und ıne
katholische Missionswissenschaft, die den Fundus der cNnrıfrnen der » Nonnen auf Reisen«
ertIru Hüwelmeier) auswerteTt, wird ın den vielschichtigen, verletzbaren, sicher uch
ambivalenten Kontaktzonen, die sich für die Ordensfrauen ın der Fremde un die einhei-

CSPDETaMZd 0S PNrazos e E WrO- HEIDEMANNS, Schritte auf dem1839 » | enNneMmMOSs amı1gos, CN eMOoSs
enem1gOs DDurante MUECSIrO orımer videncia abamos gracıias [I0S. « VWeg Anm. 8 65 Heidemanns
an Dasado lle, Tulmas Lan PEREZ, Semilias Ozicht SsIiCh mier auf aura Donaldson
calumnıladas Derseguldas UYUC, segun Anm 25), 55 Ulale hre Kritik des Keolonlalısmus:
E expresion Ae moderno, Vgl ON BHABHA, Uber a ecclonlalısm s MOST NSICAIOUS yeL Wre-
Duedo decir UYuUC MeMmOs SIN abofetea- Kulturelle Hybridität: Tradition Uund Ictahle JtTects violating the M OST
das, Nageladas, arrastradas nor el Ubersetzung, \Ahen Berlin A12 fundamenta| WaY that HDErSon C
marrg e 1as calles WT 0S Alarlos. SIn Deople KNOW themselves_ «
mMmbargo K9)  (35 E WaZ a

55ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

Regierung ausgehandelt hatten, ihre Mission in Valparaíso als Stützpunkt auf dem Weg 
nach Ozeanien sahen, das Teil des damaligen französischen Kolonialreichs war.35 Gleich-
zeitig drückt Madre Cleonisse in diesem Brief sehr deutlich ihr eigenes Selbstbewusstsein 
aus, »Missionarin« zu sein – ein Zeichen für die Emanzipation der Schwestern, die gerade 
in den Tagebüchern bzw. Briefen der französischen Schwestern deutlich wird. »Niemals hat 
man bislang Schwestern gesehen, die die Jugend in Pensionaten unterrichtet hat; niemals 
hat man bislang zweifellos sagen gehört, daß Ordensfrauen die Meere überquert hätten, 
um wie die Missionare Seelen für Gott zu gewinnen.«  36

Die Analyse der Tagebücher, Briefe und Chroniken der Schwestern ist ein wichtiger 
Fundus, dem nachzugehen, was es für die Schwestern selbst heißt, »Missionarin« 
zu sein, und sie ist ein wichtiger Fundus für die kritische Auseinandersetzung der 
Missionswissenschaften mit postkolonialer und feministischer Theoriebildungen, wie sie 
in den letzten Jahren von zumeist in den USA lebenden, aus von kolonialen Traditionen 
geprägten Ländern stammenden Wissenschaftlern und Wissenschaftlerinnen wie Homi 
Bhabha, Gavri Spivak oder Musa Dube vorgelegt worden sind; diese Ansätze versuchen, 
denen eine Stimme zu geben, die über koloniale Eroberungspraktiken stimmlos gemacht 
worden sind.37 »Das Wissen über die Anderen«, so greift Katja Heidemanns diese 
Theoriebildungen auf, »das die herrschenden wissenschaftlichen Diskurse bestimmt, 
wird als ein Herrschaftswissen entlarvt, das auf von Kolonialinteressen geleiteten 
ontologischen und epistemologischen Unterscheidungen beruht. Feministische Forsche-
rinnen haben sich dabei vor allem mit Repräsentationen der Geschlechterdifferenz 
und Geschlechterbeziehungen in kolonialen sowie ›gegen-kolonialen‹ Diskursen 
beschäftigt und die in ihnen ausgeübte epistemische Gewalt analysiert.«  38 Sicher sind 
die im Museum der Misión Salesiana in Rio Grande auf Feuerland ausgestellten Fotos 
der indigenen Mädchen und Jungen – mehr als jeder Text – Zeugnis eines westlichen 
zivilisatorischen Projekts; ein postkoloniales feministisches Analyseinstrumentarium 
wird den fehlgehenden Zivilisierungsprozess aufdecken; die »Mimikry«, von der Homi 
Bhabha als Kennzeichen des »third space« spricht, sticht sofort ins Auge auf einem Foto 
des Blasorchesters der indigenen Jungen in europäischer Kleidung, oder die Machtver-
hältnisse zwischen den weißen und indigenen Frauen auf den Fotos der Nähen lernenden 
Indígenas und der Transfer eines für das 19. Jahrhundert typischen »katholischen« 
Frauen- und vor allem Mutterbildes, das die »Madre«, die Ordensfrau, repräsentiert 
und in ihrer »Mission« vermittelt, ein Bild von Mütterlichkeit, das analog zur Position 
des »Padre« ein Machtverhältnis markiert, Gehorsam einfordert und für ein Abhängig-
keitsverhältnis steht. 

Die genaue Interpretation der Chroniken, Tagebücher oder Briefe in einer theologischen 
Perspektive wird hier aber einlinige postkoloniale Analysen aufbrechen können, und eine 
katholische Missionswissenschaft, die den Fundus der Schriften der »Nonnen auf Reisen« 
(Gertrud Hüwelmeier) auswertet, wird in den vielschichtigen, verletzbaren, sicher auch 
ambivalenten Kontaktzonen, die sich für die Ordensfrauen in der Fremde und die einhei

1839): »Tenemos amigos, tenemos 
enemigos […] Durante nuestro primer 
año pasado en Chile, fuimos tan 
calumniadas y perseguidas que, según 
la expresión de un autor moderno, 
puedo decir que hemos sido abofetea-
das, flageladas, arrastradas por el 
barro de las calles por los diarios. Sin 
embargo conservamos la paz y la 

esperanza entre los brazos de la pro- 
videncia y dábamos gracias a Dios.«
36	 Pérez, Semillas y cantares 
(Anm. 25), 53.
37	 Vgl. z. B. Homi Bhabha, Über 
kulturelle Hybridität: Tradition und 
Übersetzung, Wien  /Berlin 2012. 

38	 Heidemanns, Schritte auf dem 
Weg (Anm. 8), 85: Heidemanns 
bezieht sich hier auf Laura Donaldson 
und ihre Kritik des Kolonialismus: »one 
of colonialism’s most insidious yet pre-
dictable effects: violating the most 
fundamental way that a person or 
people know themselves.« 



56 Margit Eckholt

mischen Frauen ın der Begegnung mıt den Schwestern auftun, befreiende Omente
aufzeigen können, die für die Raume stehen, die die Glaubenspraktiken verändern
werden. Sicher nehmen die Ordensfrauen »Bilder« und VOL em Sprachbilder mıt auf die
RKeise: ın den hroniken ist VOoO  — den »INd1i0S« und den »civilizados « die Rede:;: gleich-
zeıitig machen die nüchternen Notizen der Chronik ber uch EUTLC. WIE die Eewegung
der Reise und der sich hier weitende Glaubenshorizont Bilder aufbrechen. SO ski7z7ziert die
Naotız über den ersten Kontakt mıt den indigenen Frauen, WIE die Schwestern sich selhbst
mıt den Augen der Fremden wahrnehmen: nicht S1E pragen den Fremden ihr Bild auf,
sondern S1E werden als die »gahnz anderen« wahrgen ommen un VOoO  — den eingeborenen
Fkrauen angesichts ihrer Ordenstracht mıt den für die Indigenas auf Feuerland Ja
vertrauten) Pinguinen verglichen, die salesianische Historikerin AÄAna Marıa Fernande7z
(OFM ın ihrer Einführung ın die Chronik.*©

Fine katholische Missionswissenschaft wird 1m espräc mıiıt den postkolonialen Kultur-
wissenschaften einlinige postkoloniale Diskurse aufbrechen können, gleichzeitig ber uch
1m Aufgreifen postkolonialer und gendertheoretischer Instrumentarien un über den
1C auf die Praktiken der Missionarınnen Grundlagen für ıne Relektüre des MI1SS1ONS-
verständnisses und darın für ıne Horizonteröffnung der Missionswissenschaften e€gen DIe
Zeugnisse der Fkrauen Chroniken, Briefe, Tagebücher UuSsSsw. stehen für eın spannendes,
komplexes, höchst ambivalentes, verletzbares Zwischen WeltenLeben, _Beten und -Arbeiten,
das sich über die eschatologische Perspektive und den Reich-Gottes-Horizont, den die Reise
in die Glaubenspraktiken der Schwestern einschreibt, Je LICU Oöffnet und uch die Schwestern
ihre » VMl1ISSION« Je TIEU definieren lässt DIie Chronik der Don-Bosco-Schwestern schildert
nüchtern, dass ımmer wieder Indigena- Frauen die Mission ın Rıo Girande verlassen: » Heute
ist die Indianerin Juanita VOoO  — der Miıssion eflohen, mıt gröfßerer Freiheit eben. «4
AÄus dieser Naotız VOoO 23.11.1916 ist 1m Zugestehen dieser Freiheit uch ıne gEWISSE Selbst-
kritik der Praxıs der Schwestern lesen.

Sicher ist und darauf machen die postkolonialen tudien ufmerksam “ 11ULE

begrenzt möglich, über die Chroniken der Tagebücher die Stimmen der Indigena-Frauen
»wiederzugewinnen«“”, mıt denen die Schwestern Kontakt hatten, ber grei sicher

kurz und das ist der kritische 1C einer Missionstheologie 1m espräc. mıt den
Kulturwissenschaften die missionarische Tätigkeit der Schwestern auf den »Export eINeEs
europäischen Frauenideals«“4 reduzieren und die emanzipatorischen Praktiken 1m
1C auf die eigene Gemeinschaft und das eigene Selbstbild, ber uch die Frauen, mıt denen
S1E ın vielfältigster Weilse zusammenlebten unterschätzen *° In den Kaumen,
die sich auf den Wegen der Missionariınnen aufgetan aben, konfiguriert sich das, WdS

» VMl1ission« auf TICUEC Weilse I1Sst ın der »Bewegung« des Ankommens ın der Fremde und ın
der Dichte des Alltags kann dem nachgegangen werden, WIE sich für die Schwestern Leben
und Glaube TICUH verbinden, WIE sich die Fkrauen als Missionarınnen verstehen und WIE sich

1m Alltag »Bekehrung« und darin Christusnachfolge ereignet.

Vgl.die Sprachformen n den Vgl z E aura [|)ONALD- Christine LIENEMANN-PERRIN,
Chroniken der Don-Baosco-Schwestern SON /Pul-lan KWOK (Hg.) Posteolo- Einführung, n VWWAILZ/LIENE-
n der Mlıssion Candelarıa n Feuerland nlalism, Femmısm and Rellgious A AN N-PERRIN /STRAHM), Als mätten
FERNANDEZ, ( on etra Ae mujer Discourse, New York 2002 Pul-lan I: UNMS a arfunden Anm G} W -25,
Anm 19} KWOK, Post-colonial magınation mıer

Dd., Estudio oreiiminar, 7-54, and FemImIst eol0gy, LOUISvVIlle, [)as geht auch AUS den Kkurzen
Notizen der Chronik der ON-Bosco-ler 7. entucky 20055

41 Ebd., 163, EIDEMANNS, Schritte auf dem Schwestern hervor, FERNAN DLEZ,
VWeg Anm G} G7 ( on etra Ae mujer Anm.19 }, 117

(Notiz \VC}| Febhruar 1906

56 Margit Eckholt

mischen Frauen in der Begegnung mit den Schwestern auftun, befreiende Momente 
aufzeigen können, die für die neuen Räume stehen, die die Glaubenspraktiken verändern 
werden. Sicher nehmen die Ordensfrauen »Bilder« und vor allem Sprachbilder mit auf die 
Reise; in den Chroniken ist von den »indios« und den »civilizados«  39 die Rede; gleich-
zeitig machen die nüchternen Notizen der Chronik aber auch deutlich, wie die Bewegung 
der Reise und der sich hier weitende Glaubenshorizont Bilder aufbrechen. So skizziert die 
Notiz über den ersten Kontakt mit den indigenen Frauen, wie die Schwestern sich selbst 
mit den Augen der Fremden wahrnehmen; nicht sie prägen den Fremden ihr Bild auf, 
sondern sie werden als die »ganz anderen« wahrgenommen und von den eingeborenen 
Frauen – angesichts ihrer Ordenstracht – mit den (für die Indígenas auf Feuerland ja 
vertrauten) Pinguinen verglichen, so die salesianische Historikerin Ana María Fernández 
OFM in ihrer Einführung in die Chronik.40 

Eine katholische Missionswissenschaft wird im Gespräch mit den postkolonialen Kultur
wissenschaften einlinige postkoloniale Diskurse aufbrechen können, gleichzeitig aber auch 
im Aufgreifen postkolonialer und gendertheoretischer Instrumentarien und über den 
Blick auf die Praktiken der Missionarinnen Grundlagen für eine Relektüre des Missions
verständnisses und darin für eine Horizonteröffnung der Missionswissenschaften legen. Die 
Zeugnisse der Frauen – Chroniken, Briefe, Tagebücher usw. – stehen für ein spannendes, 
komplexes, höchst ambivalentes, verletzbares ZwischenWeltenLeben, -Beten und -Arbeiten, 
das sich über die eschatologische Perspektive und den Reich-Gottes-Horizont, den die Reise 
in die Glaubenspraktiken der Schwestern einschreibt, je neu öffnet und auch die Schwestern 
ihre »Mission« je neu definieren lässt. Die Chronik der Don-Bosco-Schwestern schildert 
nüchtern, dass immer wieder Indígena-Frauen die Mission in Rio Grande verlassen: »Heute 
ist die Indianerin Juanita von der Mission geflohen, um mit größerer Freiheit zu leben.« 41 
Aus dieser Notiz vom 23.11.1916 ist im Zugestehen dieser Freiheit auch eine gewisse Selbst-
kritik an der Praxis der Schwestern zu lesen. 

Sicher ist es – und darauf machen die postkolonialen Studien aufmerksam  42 – nur 
begrenzt möglich, über die Chroniken oder Tagebücher die Stimmen der Indígena-Frauen 
»wiederzugewinnen«  43, mit denen die Schwestern Kontakt hatten, aber es greift sicher 
zu kurz – und das ist der kritische Blick einer Missionstheologie im Gespräch mit den 
Kulturwissenschaften –, die missionarische Tätigkeit der Schwestern auf den »Export eines 
europäischen Frauenideals«  44 zu reduzieren und die emanzipatorischen Praktiken – im 
Blick auf die eigene Gemeinschaft und das eigene Selbstbild, aber auch die Frauen, mit denen 
sie – in vielfältigster Weise zusammenlebten – zu unterschätzen.45 In den neuen Räumen, 
die sich auf den Wegen der Missionarinnen aufgetan haben, konfiguriert sich das, was 
»Mission« auf neue Weise ist: in der »Bewegung« des Ankommens in der Fremde und in 
der Dichte des Alltags kann dem nachgegangen werden, wie sich für die Schwestern Leben 
und Glaube neu verbinden, wie sich die Frauen als Missionarinnen verstehen und wie sich 
so im Alltag »Bekehrung« – und darin Christusnachfolge – ereignet. 

39	 Vgl. die Sprachformen in den 
Chroniken der Don-Bosco-Schwestern 
in der Mission Candelaria in Feuerland: 
Fernández, Con letra de mujer 
(Anm. 19). 
40	 Ebd., Estudio preliminar, 7-54, 
hier 7.
41	 Ebd., 183. 

42	 Vgl. z. B. Laura E. Donald-
son / Pui-lan Kwok (Hg.), Postcolo-
nialism, Feminism and Religious 
Discourse, New York 2002; Pui-lan 
Kwok, Post-colonial imagination 
and Feminist theology, Louisville, 
Kentucky 2005. 
43	 Heidemanns, Schritte auf dem 
Weg (Anm. 8), 87.

44	 Christine Lienemann-Perrin, 
Einführung, in: Walz / Liene-
mann-Perrin / Strahm, Als hätten 
sie uns neu erfunden (Anm. 8), 9-23, 
hier 20.
45	 Das geht auch aus den kurzen 
Notizen der Chronik der Don-Bosco- 
Schwestern hervor, z. B. Fernández, 
Con letra de mujer (Anm. 19), 117 
(Notiz vom 2. Februar 1906).



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen

DDr Diıe Veränderung des Figenen
urc das Fremde

kur die me1lsten Frauen, die sich 1m l Jahrhundert einer Ordensgemeinschaft angeschlos-
SC 11 aben, bedeutet dies » Emanzipation«: die Möglichkeit VOoO  — Bildung, beruflicher allg-
keit als Lehrerin, Krankenschwester, Pflegerin, Buchhalterin UuSsSsw. und die UÜbernahme
VOoO  — Führungspositionen ın der Leitung einer Gemeinschaft, Möglichkeiten, die Fkrauen ın
Gesellscha: un Familie ın diesen Jahren weitestgehend noch verschlossen [Iiese
FEmanzipationsprozesse vertieften sich für die melsten ın den verschiedenen missionarischen
Tätigkeiten, die S1E nach Ankunft ın den » LICLUIECN Welten« ausuübten. Relinde Melwes schildert
ın ihrer prazısen und detailreichen Geschichte der ermländischen Katharinenschwestern,
WIE diese sich ın Brasilien neben dem Aufbau VOoO  — chulen un Krankenhäusern für die
eingewanderte europäische Bevölkerung TICLIE rte einer Y»INSEerCION« der Seite der
und schwarzen Bevölkerung 6  »erkämpften«.* [Das ist ein Prozess, der ın der ordenstheo-
logischen Lıteratur zumelst mıt den urc das / weite Vatikanische Konzil angestofßsenen
Aufbrüchen verbunden wird und die Frauengemeinschaften den Vorkämpferinnen einer
Kirche der Seite der AÄArmen werden lässt, ein Prozess, der ber und das macht der
1C ın die Zeugnisse der Schwestern AUS den nfängen ihrer Mission eulic bereits
viel früher eingesetzt hat und adurch die Entfaltung eliner Gestalt der Miıssion
ın der Olge des / weiten Vatikanischen Konzils mıt freigesetzt hat, die koloniale Muster
aufbricht. [DIie Ordensfrauen en ange VOTLrL dem Kaoanzil 1m prophetischen ınn » Brücken
gespannT« ın TICUC Welten, eın Bild der argentinischen Missionswissenschaftlerin und
Dominikanerin aDpDrıela Zengarini”, und en über ihre schulischen, Adiakonischen
und medizinischen Praktiken »In der MI1ISSION« kormen der » KONVIVeNZ«
geflunden mıt einheimischen Kulturen un uch ın interreligiösen Kontexten. Nicht
SONST hat Paul VI Ordensfrauen WIE SrE. Marıe de 1a („rO1X Khouzam, Oberin der Schwestern
VOoO Heiligsten Herzen Jesu AUS Ägypten‚ Auditorinnen auf dem Konzil ernann(t, die
ange VOL dem Konzil uch muslimischen Kindern Zugang ZUr Bildung ermöglicht en
und die TICUEC eologie der Religionen 1m Dialog mıt dem Islam, für die €Ol0geNn WIE
Georges Anawatı stehen, mıt ihrer Praxıs begleitet haben *$

An den verschiedenen Kontaktzaonen verändert sich, gerade Uurc den HSCH und ANSE-
sichts VOoO  — pflegerischen und heilenden Tätigkeiten uch intimen Kontakt der Ordens-
frauen mıt eingeborenen Fkrauen nicht 11UL das mitgebrachte » Bild« der Fremde, sondern
die missionarische Praktik wirkt hinein ın den Innenraum des Ordenslebens und stöfst
Veränderungen der Regeln der Gemeinschaft der Ordensfrauen DIe Historikerin
Katharina Stornig”” we1lst dies ın ihrer Studie den ın der Sudsee tatıgen Steyler MI1SSIO-
narınnen auf, der Medizinhistoriker Walter Bruchhausen ın seliner Arbeit den ın
Tansania tatıgen Missionsbenediktinerinnen ALULS Tutzing””. 1930 wenden sich fünf Steyler
Missionarinnen, die ın Alexishafen, 1m Zentrum der katholischen Mission 1m Apostolischen

EIWES, Von Ostpreußen n Vgl STORNIG, Cultura| COoncep- \Whalter BR  N, Maedizin
Ale \Nalt Anm 30), 74-198. HOons (Anm.16), 0/-125. DITS ScCHhWEeSs- zwischen den \Walten. Geschichte

Gabriela ZENGARINI, Tender tern kamen 1599 n Neugumea d Arei Ulale Gegenwart Aes medizINISscChen
Puentes MIısion OSı E nter- Jahre mach nkunft der Steyler Palres Pluralismus m SUudOÖSTIichen Tansanıa,
culturalidad, n UCvVO Mlundeo 11 Vgl. auch DIES., Sisters CrossINg GOöttingen 7006
2009} A43-61 Boundaries. (Jerman Missionary Uuns

Vgl. Adriana VALERIO, T' Ae| n colonlal Togo and N ew Gumea,
Concilio. Ventitre dOoNNe A| Valıcano 1, 1597-1960, GOöttingen 2015
Kom 2012, 09-70

57ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

2.2.2	�	� Die Veränderung des Eigenen  
durch das Fremde

Für die meisten Frauen, die sich im 19. Jahrhundert einer Ordensgemeinschaft angeschlos
sen haben, bedeutet dies »Emanzipation«: die Möglichkeit von Bildung, beruf‌‌licher Tätig-
keit – als Lehrerin, Krankenschwester, Pflegerin, Buchhalterin usw. – und die Übernahme 
von Führungspositionen in der Leitung einer Gemeinschaft, Möglichkeiten, die Frauen in 
Gesellschaft und Familie in diesen Jahren weitestgehend noch verschlossen waren. Diese 
Emanzipationsprozesse vertieften sich für die meisten in den verschiedenen missionarischen 
Tätigkeiten, die sie nach Ankunft in den »neuen Welten« ausübten. Relinde Meiwes schildert 
in ihrer präzisen und detailreichen Geschichte der ermländischen Katharinenschwestern, 
wie diese sich in Brasilien neben dem Aufbau von Schulen und Krankenhäusern für die 
eingewanderte europäische Bevölkerung neue Orte einer »inserción« an der Seite der armen 
und schwarzen Bevölkerung »erkämpf‌‌ten«.46 Das ist ein Prozess, der in der ordenstheo-
logischen Literatur zumeist mit den durch das Zweite Vatikanische Konzil angestoßenen 
Aufbrüchen verbunden wird und die Frauengemeinschaften zu den Vorkämpferinnen einer 
Kirche an der Seite der Armen werden lässt, ein Prozess, der aber – und das macht der 
Blick in die Zeugnisse der Schwestern aus den Anfängen ihrer Mission deutlich – bereits 
viel früher eingesetzt hat und dadurch die Entfaltung einer neuen Gestalt der Mission 
in der Folge des Zweiten Vatikanischen Konzils mit freigesetzt hat, die koloniale Muster 
aufbricht. Die Ordensfrauen haben lange vor dem Konzil im prophetischen Sinn »Brücken 
gespannt« in neue Welten, so ein Bild der argentinischen Missionswissenschaftlerin und 
Dominikanerin Gabriela Zengarini  47, und haben z. B. über ihre schulischen, diakonischen 
und medizinischen Praktiken »in der Mission« zu neuen Formen der »Konvivenz« 
gefunden mit einheimischen Kulturen und auch in interreligiösen Kontexten. Nicht um
sonst hat Paul   VI. Ordensfrauen wie Sr. Marie de la Croix Khouzam, Oberin der Schwestern 
vom Heiligsten Herzen Jesu aus Ägypten, zu Auditorinnen auf dem Konzil ernannt, die 
lange vor dem Konzil auch muslimischen Kindern Zugang zur Bildung ermöglicht haben 
und die neue Theologie der Religionen im Dialog mit dem Islam, für die Theologen wie 
Georges Anawati stehen, mit ihrer Praxis begleitet haben.48 

An den verschiedenen Kontaktzonen verändert sich, gerade durch den engen und – ange
sichts von pflegerischen und heilenden Tätigkeiten – auch intimen Kontakt der Ordens
frauen mit eingeborenen Frauen nicht nur das mitgebrachte »Bild« der Fremde, sondern 
die missionarische Praktik wirkt hinein in den Innenraum des Ordenslebens und stößt 
Veränderungen der Regeln der Gemeinschaft der Ordensfrauen an. Die Historikerin 
Katharina Stornig  49 weist dies in ihrer Studie zu den in der Südsee tätigen Steyler Missio-
narinnen auf, der Medizinhistoriker Walter Bruchhausen in seiner Arbeit zu den in 
Tansania tätigen Missionsbenediktinerinnen aus Tutzing  50. 1930 wenden sich fünf Steyler 
Missionarinnen, die in Alexishafen, im Zentrum der katholischen Mission im Apostolischen 

46	 Meiwes, Von Ostpreußen in 
die Welt (Anm. 30), 174-198.
47	 Gabriela Zengarini, Tender 
Puentes: Misión desde la Inter- 
culturalidad, in: Nuevo Mundo 11 
(2009) 43-61. 
48	 Vgl. Adriana Valerio, Madri del 
Concilio. Ventitré donne al Vaticano II, 
Rom 2012, 69-70.

49	 Vgl. Stornig, Cultural Concep
tions (Anm. 16), 107-123. Die Schwes-
tern kamen 1899 in Neuguinea an, drei 
Jahre nach Ankunft der Steyler Patres. 
Vgl. auch: dies., Sisters crossing 
Boundaries. German Missionary Nuns 
in colonial Togo and New Guinea,  
1897-1960, Göttingen 2013.

50	 Walter Bruchhausen, Medizin 
zwischen den Welten. Geschichte 
und Gegenwart des medizinischen 
Pluralismus im südöstlichen Tansania, 
Göttingen 2006. 



55 Margit Eckholt

Vikariat ın (Ost-Neu Guinea, alıg sind, ın einer Petition ihre Kongregation ın EY) mıt
der Bitte, »dass ın aufßßergewöhnlichen Fällen VOoO  — Geburten eın der WEe1 Menschen-
en ın Gefahr sind, ıne Schwester da sel, die helfen könnte «51‚ die die entsprechenden
Fähigkeiten einer Hebamme mitbringt. ach damaligem Kirchenrecht Wr Ordensfrauen
nicht gestalttet, bei der Geburt leisten: alte Reinheitsbestimmungen wirkten sich
auf den Umgang mıt gebärenden Frauen AUS, ebenso WIE uch das Keusc.  eitsgelübde
und ıne katholische Morallehre, die es Körperliche negatıv zeichnete ° Hebammen-
tätigkeiten Ordensfrauen nicht gestattert. In ihrer missionarischen Tätigkeit mıt
eingeborenen Völkern ın Neu-Guinea machten die Steyler Patres und die V  — ihnen gerade
für die Begleitung der Fkrauen »angeforderten« Schwestern die Erfahrung, WIE religiöse
us die indigenen Fkrauen 1m Gebärprozess und nach der Geburt isolierten, auf sich
Neine stellten, WdS mıt der KOnsequenz einer en Sterblichkeit der Mutter und der
Kinder verbunden WAl. Angesichts der Not dieser ausgegrenzten Fkrauen eizten sich
die Patres und Schwestern über moralische Normen hinweg, Ordensfrauen praktizierten als
Hebammen, bevor veranlasst urc ihre ingaben die kirchenrechtlichen Regelungen
und das Ordensrecht 1936 VOo Vatikan geändert wurden, eın entscheidender Durchbruch,
der dann ZUr ründung verschiedener auf den eldern VOoO  — Medizin und egeEe tatıger
Or ensgemeinsc aften führte ”° Wie gefährlich dieses Überschreiten VOI1 TrTrenNnNzen für die
Ordensfrauen jedoch c WESCH ist, wird 1m Brief VOoO  — Schwester Didaka Micheel VOoO

4. August 1901 EUUMNIC. die ihre Oberin aufruft, ausgebildete Hebammen senden, ber
gleichzeitig bittet, ihr Gesuch Adiskret behandeln, SO niemand wIssen, dass S1E diese
Anfrage ste]le *

DIie Auseinan dersetzung mıt der Fremde verändert Eigenes. DIie wichtige Kontaktzone
der intimen Begegnungen zwischen Fkrauen einem Emanzipationsprozess ın der
Gemeinschaft;: gleichzeitig hat diese » Kontaktzone« befreiende Wirkungen füır die indigenen
Frauen, hne dass €1 das die Ethnie prägende Tabu VOoO  — Fremden der FEinheimischen
durchbrochen worden ware. [Das Tabu hatte keine Auswirkung auf die Ordensfrauen als
» Fremde«, S1E konnten sich den isolierten gebärenden Fkrauen nähern und ihnen TICUE

Lebensmöglichkeiten erschlıelsen DIie Steyler Missionariınnen konnten »mother homes«
ın Neu (‚uinea aufbauen, Krankenstationen, chulen, uch fülır die Ausbildung VOo  -

einheimischen Kräften ın der ege DIe intıme Kontaktzone der Seite der gebärenden
Frauen, ın einer existenziell tiefgehenden Situation, ist ıne entscheidende Gestalt der
Mission, die eliner gendersensiblen Missionswissenschaft uch den Raum des KOrpers und
die vielfältigen Raume der Begegnung, die sich nicht 11UTE über das Wort, sondern gerade
uch die körperliche Berührung und ähe ergeben, erschlhelsen helfen wird Dabei macht
Katharina Stornig EULC. dass eın Missverständnis ist, diese orge für Mutter und
Neugeborene als einen einfachen Transfer westlicher Ideen und Praktiken anzusehen . ”

STORNIG, (Cultura| Conceptions EDd.,114-115. IC| mur dıe Sudsee-Kaolonien Aes Kalserreichs. All-
Schwestern eizien SsiCch herdlienm.16), 107 Anm.6. Lag Ulale Beziehungen Zur ndigenen

Ebd., 109 »ThIs WM/AS Au Catho- rechtichen Regelungen hinweg, (}{ 1- Bevölkerung 1564-1919, Rilelefeld
C SOXUa| and gendere! Dolitics dern auch Ale Steyler Palres n ahn- 2014 Zur Geschichte der Steyler MAIS-
a the D0dy and sexuality, IC| melg lcher \VWalse andelt auch der General- SION n der Sucdsee vgl Paul4

Oberer der Miissionsbenediktinerthat Scclesiastica| superl0rs, Driests Missionsbeginn n Neuguinea. DITS
and MUuNS WT eonsIider anıy C {(}[17- I cdefons Chober m ITa auf die Antfänge der Rheinischen, SuUuenN-
Trontation ıth the 18l a sexuality A S Arhbeiıt der Miissionsbenediktinernnen dettelsauer Ulale Steyler Miissionsarbeit
dangerous and armTu| cChastity. « n Tansanıa der anderen | ändern. Auf n Neuguinea, Nettetal 1995

der anderen Sole wurcde V}} manchen Vgl STORNIG, Cultura| COoNncep-
Bischöfen Kritisiert, AMass Schwestern HOons (Anm.1 ).116.
Hereits Sal 1915 als Hebammen tatıg
Sind vgl.ebd., 116 Anm AU, Vgl auch:
| 1Va LOOSEN, Deutsche Frauen n den

58 Margit Eckholt

Vikariat in Ost-Neu Guinea, tätig sind, in einer Petition an ihre Kongregation in Steyl mit 
der Bitte, »dass in außergewöhnlichen Fällen von Geburten wo ein oder zwei Menschen-
leben in Gefahr sind, eine Schwester da sei, die helfen könnte«  51, die die entsprechenden 
Fähigkeiten einer Hebamme mitbringt. Nach damaligem Kirchenrecht war es Ordensfrauen 
nicht gestattet, bei der Geburt Hilfe zu leisten; alte Reinheitsbestimmungen wirkten sich 
auf den Umgang mit gebärenden Frauen aus, ebenso wie auch das Keuschheitsgelübde 
und eine katholische Morallehre, die alles Körperliche negativ zeichnete.52 Hebammen-
tätigkeiten waren Ordensfrauen nicht gestattet. In ihrer missionarischen Tätigkeit mit 
eingeborenen Völkern in Neu-Guinea machten die Steyler Patres und die von ihnen gerade 
für die Begleitung der Frauen »angeforderten« Schwestern die Erfahrung, wie religiöse 
Tabus die indigenen Frauen im Gebärprozess und nach der Geburt isolierten, auf sich 
alleine stellten, was mit der Konsequenz einer hohen Sterblichkeit der Mütter und der 
Kinder verbunden war. Angesichts der Not dieser – ausgegrenzten – Frauen setzten sich 
die Patres und Schwestern über moralische Normen hinweg, Ordensfrauen praktizierten als 
Hebammen, bevor – veranlasst durch ihre Eingaben – die kirchenrechtlichen Regelungen 
und das Ordensrecht 1936 vom Vatikan geändert wurden, ein entscheidender Durchbruch, 
der dann zur Gründung verschiedener auf den Feldern von Medizin und Pflege tätiger 
Ordensgemeinschaften führte.53 Wie gefährlich dieses Überschreiten von Grenzen für die 
Ordensfrauen jedoch gewesen ist, wird z. B. im Brief von Schwester Didaka Micheel vom 
4. August 1901 deutlich, die ihre Oberin aufruft, ausgebildete Hebammen zu senden, aber 
gleichzeitig bittet, ihr Gesuch diskret zu behandeln, es solle niemand wissen, dass sie diese 
Anfrage stelle.54

Die Auseinandersetzung mit der Fremde verändert Eigenes. Die wichtige Kontaktzone 
der intimen Begegnungen zwischen Frauen führt zu einem Emanzipationsprozess in der 
Gemeinschaft; gleichzeitig hat diese »Kontaktzone« befreiende Wirkungen für die indigenen 
Frauen, ohne dass dabei das die Ethnie prägende Tabu von Fremden oder Einheimischen 
durchbrochen worden wäre. Das Tabu hatte keine Auswirkung auf die Ordensfrauen als 
»Fremde«, sie konnten sich so den isolierten gebärenden Frauen nähern und ihnen neue 
Lebensmöglichkeiten erschließen. Die Steyler Missionarinnen konnten »mother homes« 
in Neu Guinea aufbauen, Krankenstationen, Schulen, auch für die Ausbildung von 
einheimischen Kräften in der Pflege. Die intime Kontaktzone an der Seite der gebärenden 
Frauen, in einer existenziell tiefgehenden Situation, ist eine entscheidende Gestalt der 
Mission, die einer gendersensiblen Missionswissenschaft auch den Raum des Körpers und 
die vielfältigen Räume der Begegnung, die sich nicht nur über das Wort, sondern gerade 
auch die körperliche Berührung und Nähe ergeben, erschließen helfen wird. Dabei macht 
Katharina Stornig deutlich, dass es ein Missverständnis ist, diese Sorge für Mütter und 
Neugeborene als einen einfachen Transfer westlicher Ideen und Praktiken anzusehen.55 

51	 Stornig, Cultural Conceptions 
(Anm. 16), 107 Anm. 6.
52	 Ebd., 109: »This was due to Catho-
lic sexual mores and gendered politics 
of the body and sexuality, which held 
that ecclesiastical superiors, priests 
and nuns were to consider any con-
frontation with the field of sexuality as 
dangerous and harmful to chastity.«

53	 Ebd., 114-115. Nicht nur die 
Schwestern setzten sich über die 
rechtlichen Regelungen hinweg, son-
dern auch die Steyler Patres. In ähn-
licher Weise handelt auch der General-
oberer der Missionsbenediktiner 
Ildefons Schober im Blick auf die 
Arbeit der Missionsbenediktinerinnen 
in Tansania oder anderen Ländern. Auf 
der anderen Seite wurde von manchen 
Bischöfen kritisiert, dass Schwestern 
bereits seit 1913 als Hebammen tätig 
sind (vgl. ebd., 116 Anm. 49; vgl. auch: 
Livia Loosen, Deutsche Frauen in den 

Südsee-Kolonien des Kaiserreichs. All-
tag und Beziehungen zur indigenen 
Bevölkerung 1884-1919, Bielefeld 
2014). Zur Geschichte der Steyler Mis-
sion in der Südsee vgl. Paul B. Steffen, 
Missionsbeginn in Neuguinea. Die 
Anfänge der Rheinischen, Neuen
dettelsauer und Steyler Missionsarbeit 
in Neuguinea, Nettetal 1995.
54	 Vgl. Stornig, Cultural Concep
tions (Anm. 16 ), 116. 



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen

Ahnliche Prozesse der Veränderung des Eigenen urc Fremdes ereignen sich ın
den Tätigkeiten der Missionarınnen als Katechetinnen, ın verschiedenen Diensten der
Verkündigung des Evangeliums, ın der Leitung VOoO  — (Gemeinden ın den Sierras der Valles
der Länder des Südens, der Priester 11UL weni1ge ale 1m ahr Gottesdienst feiern kann
Was diese Emanzipationsprozesse der Missionarınnen auf den eldern der Tätigkeit VOo  —

Mannern für die Kirche selhbst bedeutet, wird ıne Missionswissenschaft aufzuarbeiten
aben, gerade die ekklesiologischen und amtstheologischen Debatten der Gegenwart auf
ein breites pastorales un missionarisches FEFundament tellen und Wege ın die 7Zukunft
einer inklusiven und partnerschaftlichen Kirche begleiten. 1C  ar werden ollten €1
uch die gegenseltige ärkung der Schwestern und Brüder und die FEmanzipationsprozesse
ın den Männerorden und -kongregationen; hne die ennel der Steyler Patres ware der
Aufbruch der Schwestern und ihre Tätigkeit als Hebammen nicht möglich SCWESCN.,

2.2 Der Kontakt mıt der eımat interkulturelle Gemeinschaften un:
Ordensoberinnen als transkulturelle Akteurinnen

DIie Fremde ordert Eigenes nicht 11UL ın der Fremde, sondern uch ın der Heimat heraus.
DDIie Missionarınnen standen und stehen ın vielfältigen Kontakten ZUr Heimat, Zzu » Mutter-
haus«. In den ersien Jahren die Don-Bosco-Schwestern auf die Schiftfe AUS der He1lımat
angewlesen, die Nahrung, eidung und andere lebenswichtige Dinge brachten, über die
ber uch weiıtere Mitschwestern eintrafen und die Oberinnen und Patres ihre Besuche ın
der Mission abstatteten >® Briefe gingen hin und her, ın der He1imat War die Fremde prasent,
1m €  el, ber uch gahz praktisch urc Vorbereitungen einer nächsten Reise ın den
en uUusw. urc Berichte der Oberen, die sich arbeiten Rebekka Habermas
und Gertrud Hi welmeier heraus iımmer mehr transkulturellen Akteurinnen und Teil
eINeEs »transnationalen so7zialen Feldes«57 entwickeln. DIie Oberinnen versuchen, uUurc
Besuche und ihre Korrespondenz die Gemeinschaft über die Entfernung hin INMMMEN-

zuhalten, uch WEn S1E selhst nicht reisen konnten. »Sind WIr uch persönlich voneinander
gelrennNT«, Katharina Kasper, die Gründerin der AÄArmen Dienstmägde, »s() sind WITr doch
urc UNSCIEN eiligen Beruf und den (Geist der Dienstmägde CHhristi ganz CC
miteinander vereinigt, da{ß 1T11A1 nichts wei{(s VOoO  — Irennung urc den O7zean.«?  8
ist dies War mehr Wunsch als Realität: die ewegung der RKeilse, die die Gemeinschaften
ın der Fremde aufbrechen lässt, kommt ın der einen Gemeinschaft uch ın der Heimat .
ın der anderen weniger und dann annungen. Neuerungen WIE die ähe
den FEinheimischen ın Brasilien der ıne bessere Integration einheimischer afrikanischer
Schwestern”” werden nicht iımmer akzeptiert, annungen und Konkurrenzen untfer
den Schwestern Trefen auf, Einforderung VOoO  — Gehorsam der dessen Aufkündigung sSind

Ebd., 125 » IT mMUST therefore 015 Visitadora ( {(}/] Sr rung Bertila; 1105 UVMWELM CIEK, Nonnen auf Raisen
cstatend that,Y oarlıer JgENETd- trajeron eirculares Ae Amadıs- Anm 10), 25  vo
HOons a 010118 MUuNS and ndigenous MOS Superlores dyorcs« ( Notiz \VC}| Vgl den Beltrag ‚1018 Kathrın

Tor vwWwNOom the a A Maı 1913, 157 | AN AusTöchtern werden
such materna| aillalle mMUST Mave WT O- UVMWELM CIEK, Nonnen auf Raisen Schwestern. Afrıkanısche katholische
\ı quite threatening mage a (Anm. 10), 25  vo Vgl. auch Gertrug HU- Ordensirauen n Kolonlalen Uund DOSLT-
CAIOsen SITE a Dollution and r63| »Nach Amerikal« ScCHhWEeSs- Kolonjalen Zeıten, n HABERMAS/
threat SOyXLa| Durity, ater generatl- tern hne Grenzen, n L Homme. LZL, Mlıssion global (Anm.11),
C715 Obviousiy C Aafllıe Vvalue these Europälsche Zeitschrift fur femImnIst!- 297-326.
nstUtutons Tor a A507115. « Xalalz Geschichtswissenschaft 16

Vgl FERNANDEZ, ( on etra e 2/2005) #7115, Ohekka4
mujer (Anm.19)}, z 6 Y / 157 Uund Mlıssion m 19. Jahrhundert Glohbhale
velen welrnteren Stellen: »( on al harco Tl7e Aes Religlösen, n Historische
Austra| lego MUECSIra RAa Mladre Zeitschrift 56 2008 029-679,

59ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

Ähnliche Prozesse der Veränderung des Eigenen durch Fremdes ereignen sich in 
den Tätigkeiten der Missionarinnen als Katechetinnen, in verschiedenen Diensten der 
Verkündigung des Evangeliums, in der Leitung von Gemeinden in den Sierras oder Valles 
der Länder des Südens, wo der Priester nur wenige Male im Jahr Gottesdienst feiern kann. 
Was diese Emanzipationsprozesse der Missionarinnen – auf den Feldern der Tätigkeit von 
Männern – für die Kirche selbst bedeutet, wird eine Missionswissenschaft aufzuarbeiten 
haben, gerade um die ekklesiologischen und amtstheologischen Debatten der Gegenwart auf 
ein breites pastorales und missionarisches Fundament zu stellen und Wege in die Zukunft 
einer inklusiven und partnerschaftlichen Kirche zu begleiten. Sichtbar werden sollten dabei 
auch die gegenseitige Stärkung der Schwestern und Brüder und die Emanzipationsprozesse 
in den Männerorden und -kongregationen; ohne die Offenheit der Steyler Patres wäre der 
Aufbruch der Schwestern und ihre Tätigkeit als Hebammen nicht möglich gewesen. 

2.2.3	�		�  Der Kontakt mit der Heimat – interkulturelle Gemeinschaften und 
Ordensoberinnen als transkulturelle Akteurinnen 

Die Fremde fordert Eigenes nicht nur in der Fremde, sondern auch in der Heimat heraus. 
Die Missionarinnen standen und stehen in vielfältigen Kontakten zur Heimat, zum »Mutter-
haus«. In den ersten Jahren waren die Don-Bosco-Schwestern auf die Schiffe aus der Heimat 
angewiesen, die Nahrung, Kleidung und andere lebenswichtige Dinge brachten, über die 
aber auch weitere Mitschwestern eintrafen und die Oberinnen und Patres ihre Besuche in 
der Mission abstatteten.56 Briefe gingen hin und her, in der Heimat war die Fremde präsent, 
im Gebet, aber auch ganz praktisch – durch Vorbereitungen einer nächsten Reise in den 
Süden usw. –, durch Berichte der Oberen, die sich – so arbeiten es Rebekka Habermas 
und Gertrud Hüwelmeier heraus – immer mehr zu transkulturellen Akteurinnen und Teil 
eines »transnationalen sozialen Feldes«  57 entwickeln. Die Oberinnen versuchen, durch 
Besuche und ihre Korrespondenz die Gemeinschaft über die Entfernung hin zusammen-
zuhalten, auch wenn sie selbst nicht reisen konnten. »Sind wir auch persönlich voneinander 
getrennt«, so Katharina Kasper, die Gründerin der Armen Dienstmägde, »so sind wir doch 
durch unseren heiligen Beruf und den Geist der armen Dienstmägde Christi ganz enge 
miteinander vereinigt, so daß man nichts weiß von Trennung durch den Ozean.«  58 Oft 
ist dies zwar mehr Wunsch als Realität; die Bewegung der Reise, die die Gemeinschaften 
in der Fremde aufbrechen lässt, kommt in der einen Gemeinschaft auch in der Heimat an, 
in der anderen weniger und führt dann zu Spannungen. Neuerungen – wie die Nähe zu 
den Einheimischen in Brasilien oder eine bessere Integration einheimischer afrikanischer 
Schwestern  59 – werden nicht immer akzeptiert, Spannungen und Konkurrenzen unter 
den Schwestern treten auf, Einforderung von Gehorsam oder dessen Aufkündigung sind 

55	 Ebd., 123: »it must therefore be 
stated that, contrary to earlier genera-
tions of both nuns and indigenous 
women, for whom the prospect of 
such a maternal clinic must have pro-
vided quite a threatening image of a 
closed site of pollution and a real 
threat to sexual purity, later generati-
ons obviously came to value these 
institutions for a range of reasons.« 
56	 Vgl. Fernández, Con letra de 
mujer (Anm. 19), z. B. 97, 157 und an 
vielen weiteren Stellen: »Con el barco 
Austral llegó nuestra Rda. Madre 

Visitadora con Sr. Bruno Bertila; nos 
trajeron circulares de nuestros Amadís-
imos Superiores mayores« (Notiz vom 
8. Mai 1913, 157).
57	 Hüwelmeier, Nonnen auf Reisen 
(Anm. 10), 239. Vgl. auch: Gertrud Hü
welmeier, »Nach Amerika!« Schwes- 
tern ohne Grenzen, in: L’Homme. 
Europäische Zeitschrift für feministi-
sche Geschichtswissenschaft 16 
(2   /2005) 97 -115; Rebekka Habermas, 
Mission im 19. Jahrhundert – Globale 
Netze des Religiösen, in: Historische 
Zeitschrift 56 (2008) 629-679.

58	 Hüwelmeier, Nonnen auf Reisen 
(Anm. 10), 239.
59	 Vgl. z. B. den Beitrag von Kathrin 
Langewiesche, Aus Töchtern werden 
Schwestern. Afrikanische katholische 
Ordensfrauen in kolonialen und post-
kolonialen Zeiten, in: Habermas /  
Hölzl, Mission global (Anm. 11), 
 297-326.



60 Margit Eckholt

KOonsequenzen, TICUC einheimische Gemeinschaften entstehen, die sich VOoO » VMutter-
haus« lösen, gleichzeitig ber lernen, »schwesterliche« Verbindungen pflegen.®” DIie
Bewegungen und Erschütterungen auf der Reise rechen Frauenrollen und das Verhalten ZUF

Fremde auf, Kräfte wachsen für LICUEC ufgaben, andere Oder weltere berufliche, sprachliche
eic Kompetenzen sind notwendig, 1E führen ZUr Auseinandersetzung miıt u€l Praktiken
und ZUr Bestimmung (Jrte der MIssS1On. [Das / weite Vatikanische Konzil wird für
viele missionarisch tatıge Frauenkongregationen einem Impuls, auf I1CUC, interkulturell.
Weilse Gemeinschaft bilden: heute en Ooftmals Schwestern AUS mehreren Nationen
ın einer Gemeinschaft IM » DDIe interkulturelle Weisheit«, [)i1ana de Vallescar
Palanca ın ihrer StudieZ >> Ordensleben interkulturell«, »treibt iıMmmer 11, WEl uch
auf unregelmäfßsige WeIlse. S1e Na OLAdUSs,) dass die bewegendsten Entdeckungen gerade
yzwischen« den TeNzen und zu weilen untier Anpassungen, Improvisationen, aufUmwegen
der Rückwegen geschehen60  Margit Eckholt  Konsequenzen, neue einheimische Gemeinschaften entstehen, die sich vom »Mutter-  haus« lösen, gleichzeitig aber lernen, »schwesterliche« Verbindungen zu pflegen.60 Die  Bewegungen und Erschütterungen auf der Reise brechen Frauenrollen und das Verhalten zur  Fremde auf, Kräfte wachsen für neue Aufgaben, andere oder weitere berufliche, sprachliche  etc. Kompetenzen sind notwendig, sie führen zur Auseinandersetzung mit neuen Praktiken  und zur Bestimmung neuer Orte der Mission. Das Zweite Vatikanische Konzil wird für  viele missionarisch tätige Frauenkongregationen zu einem Impuls, auf neue, interkulturelle  Weise Gemeinschaft zu bilden; heute leben oftmals Schwestern aus mehreren Nationen  in einer Gemeinschaft zusammen. »Die interkulturelle Weisheit«, so Diana de Vallescar  Palanca in ihrer Studie zum » Ordensleben interkulturell«, »treibt immer voran, wenn auch  auf unregelmäßige Weise. Sie setzt voraus, dass die bewegendsten Entdeckungen gerade  >zwischen« den Grenzen und zuweilen unter Anpassungen, Improvisationen, auf Umwegen  oder Rückwegen geschehen ... Dieses Hin- und Hergehen zwischen der Tradition und der  Innovation setzt die Überschreitung und den Auszug aus der Homogenität und der Mono-  tonie voraus und verleiht jedem neuen Morgen eine festliche Farbe. «!  Die Bewegung der Reise führt zur Auseinandersetzung mit dem Frauenbild und der  eigenen Rolle als Frau und Ordensfrau, weniger die »madre« (Mutter) als »hermana«  (Schwester) zu sein; das hat in der Nachkonzilszeit - und im Grund bis heute - spannende,  auch schmerzhafte Emanzipationsprozesse in den Gemeinschaften angestoßen. Die Oberin,  die in der Vergangenheit, so Gertrud Hüwelmeier, »Kontrolle und Macht« ausübte, wird  nun, im »Rahmen einer rapiden Transnationalisierung ... zu einer Mittlerin zwischen  den Kulturen. Als Reisenden zwischen den Kontinenten kommt der Generaloberin sowie  ihren Assistentinnen in der Gegenwart die Aufgabe zu, die Einheit der Gemeinschaft zu  fördern und gleichzeitig die kulturelle Vielfalt nicht aus dem Blick zu verlieren«®©, Die  Bewegung der Reisen der ersten »aventurieres de Dieu« im 19. Jahrhundert ist bis heute an  den vielschichtigen interkulturellen Dynamiken in den Gemeinschaften zu spüren; was  Heimat, was Fremde ist, hat sich verschoben und definiert sich je neu im spannenden und  herausfordernden ZwischenWeltenLeben der Missionarinnen.  3 ZwischenWeltenLeben - Konvivenz und  Gastfreundschaft  Was sich in den missionarisch tätigen Frauenkongregationen von Beginn ihrer Grün-  dung bis heute - durch alle Spannungen hindurch - an den vielfältigen »Kontakt-  zonen« ihrer Glaubenspraktiken verwoben hat, sind Gestalten des ZwischenWelten-  Lebens (-Arbeitens, -Betens, -Schreibens), die einen neuen Zugang zu dem darstellen kön-  nen, was »Mission« ist. Der Potsdamer Literaturwissenschaftler Ottmar Ette hat den Begriff  des »Zwischen WeltenSchreibens« und das Konzept der »Konvivenz« für eine »transareale«  60 HÜWELMEIER, Nonnen auf Reisen  63 Ottmar ETTE, Anton Wilhelm  65 Ebd.,159.  (Anm.10), 240.  Amo. Philosophien ohne festen Wohn-  66 Vgl. HÜWELMEIER, Nonnen auf  61  Diana DE VALLESCAR PALANCA,  sitz. Eine Philosophie der Aufklärung  Reisen (Anm.10), 229: »Damit  Ordensleben interkulturell. Eine neue  zwischen Europa und Afrika, Berlin  erschaffen sie hybride Kulturen, in  Vision. Aus dem Spanischen übersetzt  2014,159.  denen das Lokale keineswegs verloren  von Helene Büchel, Freiburg/Basel/  64 Ebd.,157. Ette nennt dies ein  geht, sondern in veränderter Weise  Wien 2008, 154.  »Philosophieren ohne festen Wohn-  fortbesteht und in vielen Fällen sogar  62 HÜWELMEIER, Nonnen auf Reisen  sitz, das sich nicht auf eine einzige  stärker als bisher betont wird.« — Zur  (Anm.10), 243.  Perspektivik, auf eine einzige Zuge-  Bedeutung des religiösen Lebens von  hörigkeit, auf einen einzigen Stand-  Frauen im Kontext des sozialen Katho-  punkt reduzieren läßt « (158).  lizismus in Lateinamerika vgl.Ana[Dieses Hın- und ergehen zwischen der Tradition und der
Innovatıon SE die Überschreitung und den Auszug AUS der Homogenität und der Mono-
tonıe OLAUS und verleiht Jjedem Morgen 1ne festliche Farbe «61

DIie ewegung der Reise ZUr Auseinan dersetzung mıt dem Frauenbild und der
eigenen als Frau un Ordensfrau, weniger die »madre« er als »hermana«
(Schwester se1nN; das hat ın der Nachkonzilszeit und 1m ITun: bis heute spannende,
uch scchmer-zhafte Emanzipationsprozesse in den Gemeinschaften angestofßen. DDIe Oberin,
die ın der Vergangenheit, Gertrud Hüwelmeier, » Kontraolle un Macht« ausübte, wird
1U 1m »Rahmen einer rapiden Transnationalisierung einer Mittlerin zwischen
den Kulturen. Als Reisenden zwischen den Kontinenten kommt der Generaloberin SOWIE
ihren Assıstentinnen ın der Gegenwart die Aufgabe Z die FEinheit der Gemeinschaft
Ördern und gleichzeitig die kulturelle 1e nicht AUS dem 1C verlieren«  62. DIie
ewegung der Reisen der ersten »aventurieres de DDIieu« 1m 1 Jahrhundert ist bis heute
den vielschichtigen interkulturellen Dynamiken ın den Gemeinschaften spuren; WdS

Heimat, WdS Fremde ist, hat sich verschoben und definiert sich Je TICUH 1m spannenden und
herausfordernden 7Zwischen WeltenLeben der Missionarınnen.

ZwischenWeltenLeben KOnvıvenz un:
Gastfreundschaft

Was sich ın den missionarisch tatıgen Frauenkongregationen VOoO  — Beginn ihrer (Jrün-
dung bis heute Urc alle Spannungen 1INAdUrc den vielfältigen » Kontakt-
ZOTN€e11« ihrer Glaubenspraktiken verwoben hat, sSind Gestalten des 7Zwischen Welten-
Lebens (-Arbeitens, -Betens, -Schreibens), die einen Zugang dem darstellen kön-
HICI, WdsSs » VM1ISSION« ist Der Potsdamer Literaturwissenschaftler ()ttmar tte hat den Begriff
des » Zwischen WeltenSchreibens« und das Konzept der » KONVIVeN7Z« füır ıne »transareale«

T UVMWELM CIEK, Nonnen auf Raisen ttimar ETTE, ntion \VAlIheim Dd.,159,.
Anm 10), 240 ÄAMO. Philosophien hne festen Ionn- Vgl HUWELMEIER, Nonnen auf
T Diana DIS VALLESCAR PALANCA, SITZ Fine Philosophie der Aufklärung Raisen (Anm.10)}, 220 » Damlıt
Ordensliehben nterkulturell. Fine V"euUEe zwischen Europa Uund Afrika, Barlın arschalffen I: hybride Kulturen, n
Vision. ÄUS dem Spanischen Ubersetzt 2014, 15'  v denen Aas | Okale KeINnesweEgs vorloren
WC}7] Helene Buchel, Freiburg/Basel/ Dd., 157. Hi{ie Adlesenm geht, Oondern n veränderter Welse
\VWlen 20086, 15.  IS »Philosophlieren hne festen 'ohn- for  OSsTE| Ulale n vaelen en

UVMWELM CIEK, Nonnen auf Raisen SITZ, das SsiCch mıcht auf eIne eINZIGE stärker als öısher mhetont WIrel. « Zur
Anm 10), 245 Perspektivik, auf IN eINZIGE ZUgEe- Bedeutung Aes religiösen | ehens WC}7]

hörigkeit, auf eInen einzIıgen Stand- Frauen m KONTEXT Aes Sscozlalen Katho-
Daun reduzieren Alst « 158) ZISMUS n | ateinamerika Vgl. Ana

60 Margit Eckholt

Konsequenzen, neue einheimische Gemeinschaften entstehen, die sich vom »Mutter-
haus« lösen, gleichzeitig aber lernen, »schwesterliche« Verbindungen zu pflegen.60 Die 
Bewegungen und Erschütterungen auf der Reise brechen Frauenrollen und das Verhalten zur 
Fremde auf, Kräfte wachsen für neue Aufgaben, andere oder weitere beruf‌‌liche, sprachliche 
etc. Kompetenzen sind notwendig, sie führen zur Auseinandersetzung mit neuen Praktiken 
und zur Bestimmung neuer Orte der Mission. Das Zweite Vatikanische Konzil wird für 
viele missionarisch tätige Frauenkongregationen zu einem Impuls, auf neue, interkulturelle 
Weise Gemeinschaft zu bilden; heute leben oftmals Schwestern aus mehreren Nationen 
in einer Gemeinschaft zusammen. »Die interkulturelle Weisheit«, so Diana de Vallescar 
Palanca in ihrer Studie zum »Ordensleben interkulturell«, »treibt immer voran, wenn auch 
auf unregelmäßige Weise. Sie setzt voraus, dass die bewegendsten Entdeckungen gerade 
›zwischen‹ den Grenzen und zuweilen unter Anpassungen, Improvisationen, auf Umwegen 
oder Rückwegen geschehen … Dieses Hin- und Hergehen zwischen der Tradition und der 
Innovation setzt die Überschreitung und den Auszug aus der Homogenität und der Mono-
tonie voraus und verleiht jedem neuen Morgen eine festliche Farbe.«  61

Die Bewegung der Reise führt zur Auseinandersetzung mit dem Frauenbild und der 
eigenen Rolle als Frau und Ordensfrau, weniger die »madre« (Mutter) als »hermana« 
(Schwester) zu sein; das hat in der Nachkonzilszeit – und im Grund bis heute – spannende, 
auch schmerzhafte Emanzipationsprozesse in den Gemeinschaften angestoßen. Die Oberin, 
die in der Vergangenheit, so Gertrud Hüwelmeier, »Kontrolle und Macht« ausübte, wird 
nun, im »Rahmen einer rapiden Transnationalisierung … zu einer Mittlerin zwischen 
den Kulturen. Als Reisenden zwischen den Kontinenten kommt der Generaloberin sowie 
ihren Assistentinnen in der Gegenwart die Aufgabe zu, die Einheit der Gemeinschaft zu 
fördern und gleichzeitig die kulturelle Vielfalt nicht aus dem Blick zu verlieren«  62. Die 
Bewegung der Reisen der ersten »aventurières de Dieu« im 19. Jahrhundert ist bis heute an 
den vielschichtigen interkulturellen Dynamiken in den Gemeinschaften zu spüren; was 
Heimat, was Fremde ist, hat sich verschoben und definiert sich je neu im spannenden und 
herausfordernden ZwischenWeltenLeben der Missionarinnen. 

3	� ZwischenWeltenLeben – Konvivenz und  
Gastfreundschaft

Was sich in den missionarisch tätigen Frauenkongregationen von Beginn ihrer Grün- 
dung bis heute – durch alle Spannungen hindurch – an den vielfältigen »Kontakt
zonen« ihrer Glaubenspraktiken verwoben hat, sind Gestalten des ZwischenWelten-
Lebens (-Arbeitens, -Betens, -Schreibens), die einen neuen Zugang zu dem darstellen kön- 
nen, was »Mission« ist. Der Potsdamer Literaturwissenschaftler Ottmar Ette hat den Begriff 
des »ZwischenWeltenSchreibens« und das Konzept der »Konvivenz« für eine »transareale« 

60	 Hüwelmeier, Nonnen auf Reisen 
(Anm. 10), 240.
61	 Diana de Vallescar Palanca, 
Ordensleben interkulturell. Eine neue 
Vision. Aus dem Spanischen übersetzt 
von Helene Büchel, Freiburg  /Basel  /
Wien 2008, 154.
62	 Hüwelmeier, Nonnen auf Reisen 
(Anm. 10), 243.

63	 Ottmar Ette, Anton Wilhelm 
Amo. Philosophien ohne festen Wohn-
sitz. Eine Philosophie der Aufklärung 
zwischen Europa und Afrika, Berlin 
2014, 159.
64	 Ebd., 157. Ette nennt dies ein 
»Philosophieren ohne festen Wohn- 
sitz, das sich nicht auf eine einzige 
Perspektivik, auf eine einzige Zuge-
hörigkeit, auf einen einzigen Stand-
punkt reduzieren läßt« (158).

65	 Ebd., 159.
66	 Vgl. Hüwelmeier, Nonnen auf 
Reisen (Anm. 10), 229: »Damit 
erschaf‌‌fen sie hybride Kulturen, in 
denen das Lokale keineswegs verloren 
geht, sondern in veränderter Weise 
fortbesteht und in vielen Fällen sogar 
stärker als bisher betont wird.« – Zur 
Bedeutung des religiösen Lebens von 
Frauen im Kontext des sozialen Katho-
lizismus in Lateinamerika vgl. Ana 



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen 61

Literaturwissenschaft herausgearbeitet; Se1IN 1C auf die Migrantenliteratur, auf einen
bedeutenden ber VELBESSCHEN und verkannten Migranten des 18. Jahrhunderts, den
afrikanischen Philosophen Anton Wilhelm Ämo, macht die »Querung unterschiedlicher
prachen, verschiedenartiger Kulturen und gft widersprüchlicher Traditionen«  653 ın dieser
Lıteratur bzw. Philosophie EUUMNIC. die » Vieldimensionalität viellogischer Denk- un Äus-
64  tauschprozesse« und gerade 1m VOo  — AÄAmao die »transareale Vektorisierung eINes
Lebenswissens, das sich als UÜberlebenswissen gerade auf dem Feld des Denkens erprobte «®
[Das kann, ın ahnlicher Weise, den Zeugnissen der Missionarınnen herausgearbeitet
werden: uch S1E stehen für ıne » KONVIVeNZ«, eın »Uberlebenswissen«, das sich den
vielfältigen Kontaktzonen ausbildet und VOoO  — Grenzüberschreitungen, Grenzziehungen,
Verwundungen, VOI1 Aufbrüchen, VOoO  — Durchlässigkeit auf andere Gemeinschaften, auf
andere VOoO  — Frauen gelragene religiöse Vereinigungen, auf TICUE kormen eINeEs so7ialen
Katholizismus epragt 1st un: bereits ange VOTL dem ekklesiologischen Paradigmen-
wechsel des / weiten Vatikanischen Konzils für den Wegcharakter einer interkulturellen
Volk-Gottes-Ekklesiologie steht ©® In diesen Kontaktzonen entstehen TICUE auDens-
praktiken, uch »hybride« und transkulturelle kormen des aubens, ın denen sich die
volksreligiöse Praktik AUS dem Piıemont 7 B auf NEUC, inkulturierte Weilse ausdrückt,
ın denen ber uch Resonanzraume flır die die jeweilige Kultur prägende Religiosität
ermöglicht werden.

Was dieses 7Zwischen WeltenLeben ZUr Miıssion macht, ist die Rüc.  indung der VCI-

schiedenen Praktiken den, den die Schwestern als Herrn des Lebens und der Zukunft
lauben, Jesus Christus, WdS ın den Chroniken der Don-Bosco-Schwestern apidar notilert
ist als Feler der Eucharistie einem 5Sonntag der einem besonderen Fest, als Beginn des
Marıenmonats und besonderer Gebetsintentionen.  67 Jesus Vo  . Nazareth 1st der, der SC1E selbst
»leben« lässt, zwischen den Welten, mıt und hne »Erfolg«‚ ist der, hne den S1E nicht
Se1IN können un der die leife ihrer Sehnsucht ist, die antreibt, Je TICUH aufzubrechen. [)as
ıst die unsichtbare und S1E alle uch verbindende » Folie « auf der 1E ihre unterschiedlichen
Praktiken einschreiben, die Je TIEU Bekehrung, eın Aufbrechen VOo  - Bildern und Prozesse der
Emanzipation ermöglicht und die S1E über die Trenzen der Gemeinschaften hinaus VCI-

bindet Gastfreundscha: die S1E selhbst rleben und schenken wird einem Schlüssel
für ihr Zwischen WeltenLeben, eın Begriff, den die protestantische US-amerikanische Theo-
og1n Letty Russell, 1ne der wenigen Missionstheologinnen, In ihren Arbeiten aufgegriffen
hat [Das ist, Russel, die »Church around the table«, ın der viele Platz en und für die
Fremden iımmer ein Platz freigehalten wirc| ©8

Wenn die Missionswissenschaften die vielfältigen Praktiken der Missionarınnen damals
und heute der missionarisch tatıgen Kongregationen des l und 20. Jahrhunderts, der
Laiengemeinschaften, der Formen V  - Mission, die sich uch über wissenschaftliche
Netzwerke WIE AA der ICALA®? ereignen ernst nehmen, stehen S1E 1m [Dienst einer
interkulturellen eologie, die lernt, postkoloniale un gendertheoretische Analyse-
Marıa4Participacion - S andaelt SsiCch Z\WO Stipen-

Adlenwerke der katholischen KırcheorotagonIsma Ae 1as mMmujeres E
Mıstoria Ae| catolleisme atınoame- n Deutschland: KAAD Katholischer

Akademischer Ausländer-Dienst a ALCanoO, BUCSNOS AIras 2009
Vgl FERNANDEZ, ( on etra Ae Intercambio eultura| aleman

mujer (Anm.19)}, O5, Uund velen atınocamericanoa (Stinendienwerk
anderen Stellen. | ateiınamerika-Deutschland e.V.

ELLy KUSSELL, Church n the
round. FemImIst nterpretation a the
church, VWiastmimmnster 1995

61ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

Literaturwissenschaft herausgearbeitet; sein Blick auf die Migrantenliteratur, auf einen 
bedeutenden – aber vergessenen und verkannten – Migranten des 18. Jahrhunderts, den 
afrikanischen Philosophen Anton Wilhelm Amo, macht die »Querung unterschiedlicher 
Sprachen, verschiedenartiger Kulturen und oft widersprüchlicher Traditionen«  63 in dieser 
Literatur bzw. Philosophie deutlich, die »Vieldimensionalität viellogischer Denk- und Aus-
tauschprozesse«  64 und – so gerade im Falle von Amo – die »transareale Vektorisierung eines 
Lebenswissens, das sich als Überlebenswissen gerade auf dem Feld des Denkens erprobte«  65. 
Das kann, in ähnlicher Weise, an den Zeugnissen der Missionarinnen herausgearbeitet 
werden; auch sie stehen für eine »Konvivenz«, ein »Überlebenswissen«, das sich an den 
vielfältigen Kontaktzonen ausbildet und von Grenzüberschreitungen, Grenzziehungen, 
Verwundungen, von Aufbrüchen, von Durchlässigkeit auf andere Gemeinschaften, auf 
andere von Frauen getragene religiöse Vereinigungen, auf neue Formen eines sozialen 
Katholizismus geprägt ist und bereits lange vor dem ekklesiologischen Paradigmen-
wechsel des Zweiten Vatikanischen Konzils für den Wegcharakter einer interkulturellen 
Volk-Gottes-Ekklesiologie steht.66 In diesen Kontaktzonen entstehen neue Glaubens-
praktiken, auch »hybride« und transkulturelle Formen des Glaubens, in denen sich die 
volksreligiöse Praktik aus dem Piemont z. B. auf neue, inkulturierte Weise ausdrückt, 
in denen aber auch Resonanzräume für die die jeweilige Kultur prägende Religiosität 
ermöglicht werden. 

Was dieses ZwischenWeltenLeben zur Mission macht, ist die Rückbindung der ver-
schiedenen Praktiken an den, den die Schwestern als Herrn des Lebens und der Zukunft 
glauben, Jesus Christus, was in den Chroniken der Don-Bosco-Schwestern lapidar notiert 
ist als Feier der Eucharistie an einem Sonntag oder einem besonderen Fest, als Beginn des 
Marienmonats und besonderer Gebetsintentionen.67 Jesus von Nazareth ist der, der sie selbst 
»leben« lässt, zwischen den Welten, mit und ohne »Erfolg«, er ist der, ohne den sie nicht 
sein können und der die Tiefe ihrer Sehnsucht ist, die antreibt, je neu aufzubrechen. Das 
ist die unsichtbare und sie alle auch verbindende »Folie«, auf der sie ihre unterschiedlichen 
Praktiken einschreiben, die je neu Bekehrung, ein Aufbrechen von Bildern und Prozesse der 
Emanzipation ermöglicht und die sie – über die Grenzen der Gemeinschaften hinaus – ver-
bindet. Gastfreundschaft – die sie selbst erleben und schenken – wird zu einem Schlüssel 
für ihr ZwischenWeltenLeben, ein Begriff, den die protestantische US-amerikanische Theo-
login Letty Russell, eine der wenigen Missionstheologinnen, in ihren Arbeiten aufgegriffen 
hat. Das ist, so Russel, die »Church around the table«, in der viele Platz haben und für die 
Fremden immer ein Platz freigehalten wird.68 

Wenn die Missionswissenschaften die vielfältigen Praktiken der Missionarinnen damals 
und heute – der missionarisch tätigen Kongregationen des 19. und 20. Jahrhunderts, der 
Laiengemeinschaften, der neuen Formen von Mission, die sich auch über wissenschaftliche 
Netzwerke wie KAAD oder ICALA  69 ereignen –, ernst nehmen, stehen sie im Dienst einer 
interkulturellen Theologie, die lernt, postkoloniale und gendertheoretische Analyse

María Bidegain, Participación y 
protagonismo de las mujeres en la 
historia del catolicismo latinoame
ricano, Buenos Aires 2009.
67	 Vgl. Fernández, Con letra de 
mujer (Anm. 19), 85, und an vielen 
anderen Stellen. 
68	 Letty M. Russell, Church in the 
round. Feminist interpretation of the 
church, Westminster 1993.

69	 Es handelt sich um zwei Stipen-
dienwerke der katholischen Kirche 
in Deutschland: KAAD: Katholischer 
Akademischer Ausländer-Dienst e.V.; 
ICALA: Intercambio cultural alemán- 
latinoamericano (Stipendienwerk 
Lateinamerika-Deutschland e.V.). 



672 Margit Eckholt

MOomMmMentTe aufzugreifen. [Das bedeutet nicht blof$, das »weibliche Gesicht der MI1ISS1ION«
erschliefsen, sondern 1ne feministisch-theologische Missionswissenschaft‘/® als Teil der
» Vieldimensionalität viellogischer Denk- und Austauschprozesse« uch ın der £0O10-
gıeE anzuerkennen und bereit SseInN ZUr Korrektur und Revision missionstheologischer
ÄAnsatze, die ex klusiv und ausgrenzend VOLSCHANSCH sSind. DIe Anerkennung der Prasenz
VOoO  — Fkrauen ec Hierarchisierungen auf, macht EUTLC. weilche befreienden der unfrei
machenden Frauenbilder ın Gemeinschaften un der Kirche transportiert worden sSind.
[Das 7Zwischen WeltenLeben VOoO  — Frauen und Mannern steht Je TICUH für Bewegung,
ist ın diesem ıInn immer destabilisierend flır Praktiken, die sich festschreiben wollen und
die machtbesetzt sSind.

Was die » Abenteurerinnen (Jottes« gelebt en un en,;, ist nicht mehr un nicht
weniger als die Grundgestalt christlichen aubens, der »Imperativ einer christlichen
Lebensweise schlechthin«“*, den S1E ın ihrer Lebensform zeugnishaft en, als Zeichen für
die Möglichkeit, sich auf das Abenteuer eINeEs Lebens mıt dem TrTrenNnNzen überschreitenden
ott des Lebens einzulassen. » Es geht«‚ hat Letty Russel formuliert, » U die Freude,
Liebe für andere teilen, und die uUunerwarteifen aben, die AUS den Begegnungen mıt
Jenen geschenkt werden, die anders sSind als WIr. Es geht uch die Gastfreundscha:
eINeEs Gottes, der fortwährend ın Beziehung lebt, der die Liebe untfer den drei Personen
der TIrinıitäat teilt un uUulls ın Liebe sucht, U1l einzuladen, dieses Willkaoammensein mıt
andern teilen . «/* Mission ın diesem ınn ist iımmer die 7Zukunft der Kirche, weil S1E Mut
macht ZUr Zukunft einer Kirche, die befreiende, ellende und Trenzen überschreitende
Gemeinschaft 1St. d  N

EIDEMANNS, Schritte auf dem 71 Ebd., SN
VWeg Anm G} A »FEine femmmistische ELLy KUSSELL, Postkolonlale
Missiologie mıcht ‘Ur VOTaUS, ubjekte Uund IN femmistische Her-
geschichtliche Ulale gegenwartige meneutik der Gastfreundschaft, n
A 1angigkeiten Jenselts essantlalıst!- VWALZ/LIENEMANN-PERRIN/STRAHM),

Als mätten I: UNMS al arfundenscher Zuschreibungen analysieren,
Oöondern hmat aruber MINAauUs metho- Anm. 8), 99-112, Jjer 108
A ogisch dem Umstand echnung

AMass Ale (Mifenheit Tur Uund
Aas Interesse der Anderen Ulale
deren Interpretation der ehristlichen
HC xa calhst USCruc| INes
geschlechtsspezifischen, SOZI0-Kultu-
r ol Ol noalitischen Ulale wrtschaftlichen
KONTEXTES st Ulale damlıt KeinestTalls
als voraussetzungslos er uneINge-
schränkt en metrachtet werden
Kann.«

62 Margit Eckholt

momente aufzugreifen. Das bedeutet nicht bloß, das »weibliche Gesicht der Mission« zu 
erschließen, sondern eine feministisch-theologische Missionswissenschaft  70 als Teil der 
»Vieldimensionalität viellogischer Denk- und Austauschprozesse« auch in der Theolo
gie anzuerkennen und bereit zu sein zur Korrektur und Revision missionstheologischer 
Ansätze, die exklusiv und ausgrenzend vorgegangen sind. Die Anerkennung der Präsenz 
von Frauen deckt Hierarchisierungen auf, macht deutlich, welche befreienden oder unfrei 
machenden Frauenbilder in Gemeinschaften und der Kirche transportiert worden sind. 
Das ZwischenWeltenLeben – von Frauen und Männern – steht je neu für Bewegung, es 
ist in diesem Sinn immer destabilisierend für Praktiken, die sich festschreiben wollen und 
die machtbesetzt sind. 

Was die »Abenteurerinnen Gottes« gelebt haben und leben, ist nicht mehr und nicht 
weniger als die Grundgestalt christlichen Glaubens, der »Imperativ einer christlichen 
Lebensweise schlechthin«  71, den sie in ihrer Lebensform zeugnishaft leben, als Zeichen für 
die Möglichkeit, sich auf das Abenteuer eines Lebens mit dem Grenzen überschreitenden 
Gott des Lebens einzulassen. »Es geht«, so hat Letty Russel es formuliert, »um die Freude, 
Liebe für andere zu teilen, und um die unerwarteten Gaben, die aus den Begegnungen mit 
jenen geschenkt werden, die anders sind als wir. Es geht auch um die Gastfreundschaft 
eines Gottes, der fortwährend in Beziehung lebt, der die Liebe unter den drei Personen 
der Trinität teilt und uns in Liebe sucht, um uns einzuladen, dieses Willkommensein mit 
andern zu teilen.«  72 Mission in diesem Sinn ist immer die Zukunft der Kirche, weil sie Mut 
macht zur Zukunft einer Kirche, die befreiende, heilende und Grenzen überschreitende 
Gemeinschaft ist. � A

70	 Heidemanns, Schritte auf dem 
Weg (Anm. 8), 86: »Eine feministische 
Missiologie setzt nicht nur voraus, 
geschichtliche und gegenwärtige 
Abhängigkeiten jenseits essentialisti-
scher Zuschreibungen zu analysieren, 
sondern hat darüber hinaus metho
dologisch dem Umstand Rechnung 
zu tragen, dass die Offenheit für und 
das Interesse an der Anderen und 
deren Interpretation der christlichen 
Botschaft selbst Ausdruck eines 
geschlechtsspezifischen, sozio-kultu
rellen, politischen und wirtschaftlichen 
Kontextes ist und damit keinesfalls 
als voraussetzungslos oder uneinge
schränkt offen betrachtet werden 
kann.« 

71	 Ebd., 94.
72	 Letty M. Russell, Postkoloniale 
Subjekte und eine feministische Her-
meneutik der Gastfreundschaft, in: 
Walz / Lienemann-Perrin / Strahm, 
Als hätten sie uns neu erfunden 
(Anm. 8), 99-112, hier 108.



Z wischen Welten Leben Missıonarınnen als transkulturelle Akteurinnen 63

E K A
L‘L_'.‘% | TW

yz  {©)  . —_  S  ” NDELA  LA CA  !  Y

‚5:
‘ AN

A

\ x
on Bosco-Schwestern
UNG ainhemımIsche Maäadchen
UNG Frauen,) 4 Mr OTOS AU$S dem Museum Cder%  y  \ )  B} » Mısion calesiana «
In Rıg Grande /Feuerlan

OT105
Margıt ckhaolt
prIi 70176

63ZwischenWeltenLeben – Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen

Don Bosco-Schwestern  
und einheimische Mädchen  
und Frauen,  
Fotos aus dem Museum der  
»Misión salesiana«  
in Rio Grande   / Feuerland
 
Fotos:  
Margit Eckholt,  
7. April 2016 



Draufen zuhause?
Konzilstheologische Inspirationen
für die MI1SS1ON der Kirche

Vo  - Christian Bauer

Zusammenfassung STrac Sumarıo
Hın m Sinne des Zwverten \Vatı- concept OT Issiıon that, n Un concepito de mısıon GUC
( ATl1UTT1I15 explorativ Uund NIC| accordance Ith the Seconda ] entida el Concılıo \Vatı-
Kolaonıal geTasster Mlıssions- Vatıcan Councıil, IS Uunderstooac ( dIlO Sa MmMas explorativo
Degnit 1st Ine Wwertvaolle NESs- n explorative rather than colonıal UT1cq Tuente Impor-
S(IUT( E& Tur den gegenwartigen colonıal VWaY IS Vvaluahle HalTa ] cambıo astructura|
Strukturwande]|] Cder astora Tor the Current STIrUC- contemporaneo E Dastoral.
Nach dem Vorbile| der ersten tura| transtformation OT Hastora egun ] ejemplo de 105 brime -

1O5 cacerdotes obreros TIrance-TIranzaosischen Arbeiterpriester work. Following the example
geht Ine eNerziTe CT DYy the Irs French Worker- Sa e Ir hacıa UT1cq

Selbstentgrenzung Cder Kırche priests, the contribution deals Vallıente auto-apertiura de E
auT hren je gröfßeren GOTT, Cder ıth courageous alssolution Iglesia Trente DIOs SsIem-
Heharrlıch auT Tremdes Terram OT ecclesia| houndarıes DY the HIC Mas grande, GUC e Torma
OC enn Issıon ST NIC| Church tselt toward IVT benetrante NS atrae
nOtIg, OIl CJe Anderen greater GOoC who Dersistently Terreno Pues E mision
Ccdaraut wWwarten, sondern OIl antıces unknown terraın necesarıa, HOT UC 195
VAHIT SI Hrauchen: hre anderen SINCE MissionNary actıvity IS NoT OTrOs E asten esperando, SINO
Geschichten VT en UNG HOT UC NOSOTrOs E necesita-1ECOCSSdl y HEecause the others
SOMIT auch Ihre anderen (je- Al Walting Tor T, Hut Hecause 1110  A necesitamaoas S U OTras
schichten VM GOTt en them 21r COillerent hıstorlas e E VICa ( (If1 Ho
Schlüsselbegriffe STOTIes OU ıTe and thus 21r u15 OTras hıstorlas de DIios

Arbeiterpriester Ccillerent STOFTIEeSs OU GOC Conceptos claves
Zwvaertes Vatıcanum Wwell Sacerdotes obreros
Selbstentgrenzung Keywords Concıilio allıcano
Strukturwande]|] worker-priests auto-apertiura de
Duale Ekklesiologie Seconda Vatıcan Councıl E Iglesia
aps Franzıskus dissolution OT acclesial CambIıo astructura|l

houndarıes DYy the Church Eclesiologla ua
tselt Papa Francıscoa
structural transtormation
CQua|l ecclesiology
POope Francdcıs

z 10)1. Jahrgang 2017 64

Draußen zuhause?
Konzilstheologische Inspirationen  
für die Mission der Kirche 

von Christian Bauer

Zusammenfassung
Ein im Sinne des Zweiten Vati
canums explorativ und nicht 
kolonial gefasster Missions
begriff ist eine wertvolle Res-
source für den gegenwärtigen 
Strukturwandel der Pastoral. 
Nach dem Vorbild der ersten 
französischen Arbeiterpriester 
geht es um eine beherzte 
Selbstentgrenzung der Kirche 
auf ihren je größeren Gott, der 
beharrlich auf fremdes Terrain 
lockt. Denn Mission ist nicht 
nötig, weil die Anderen  
darauf warten, sondern weil 
wir sie brauchen: ihre anderen 
Geschichten vom Leben und 
somit auch ihre anderen Ge
schichten von Gott. 
Schlüsselbegriffe

BB Arbeiterpriester
BB Zweites Vaticanum
BB Selbstentgrenzung
BB Strukturwandel
BB Duale Ekklesiologie
BB Papst Franziskus

Abstract
A concept of mission that, in 
accordance with the Second 
Vatican Council, is understood 
in an explorative rather than 
a colonial way is a valuable 
resource for the current struc-
tural transformation of pastoral 
work. Following the example 
set by the first French worker-
priests, the contribution deals 
with a courageous dissolution 
of ecclesial boundaries by the 
Church itself toward its ever 
greater God who persistently 
entices to unknown terrain 
since missionary activity is not 
necessary because the others 
are waiting for it, but because 
we need them: their different 
stories about life and thus their 
different stories about God 
as well.
Keywords

BB worker-priests
BB Second Vatican Council
BB �dissolution of ecclesial 
boundaries by the Church 
itself

BB structural transformation
BB dual ecclesiology
BB Pope Francis

Sumario
Un concepto de misión que en 
el sentido del Concilio Vati-
cano II sea más explorativo y no 
colonial es una fuente impor-
tante para el cambio estructural 
contemporáneo en la pastoral. 
Según el ejemplo de los prime-
ros sacerdotes obreros france-
ses se trata de ir hacia una 
valiente auto-apertura de la 
Iglesia frente a su Dios siem- 
pre más grande, que de forma 
penetrante nos atrae a un 
nuevo terreno. Pues la misión 
no es necesaria, porque los 
otros la estén esperando, sino 
porque nosotros la necesita-
mos: necesitamos sus otras 
historias de la vida y con ello 
sus otras historias de Dios.
Conceptos claves

BB Sacerdotes obreros
BB Concilio Vaticano II
BB �auto-apertura de  
la Iglesia

BB Cambio estructural
BB Eclesiología dual
BB Papa Francisco

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 64 - 77



65Draußen zuhause ?

ch könne bal über €S sprechen, sagte der ne Dekanatsreferent Telefon LIUTL

bitte nicht über Mission. Bel diesem Ihema gingen bei den Leuten sofort die rotfen

Warnlampen Man habe davon, dass tändig LTICUEC pastorale Leitworte AUS-

egeben werden. Und schliefslich SE1 19108  _ Ja uch nicht bei den Zeugen ehovas65  Draußen zuhause?  ch könne gerne über alles sprechen, sagte der nette Dekanatsreferent am Telefon - nur  bitte nicht über Mission. Bei diesem Thema gingen bei den Leuten sofort die roten  Warnlampen an. Man habe genug davon, dass ständig neue pastorale Leitworte aus-  gegeben werden. Und schließlich sei man ja auch nicht bei den Zeugen Jehovas ... Eine  Szene aus dem pastoralen Alltag, die exemplarisch ist für die vielen und zum Teil auch  berechtigten Vorbehalte, die dem Missionsbegriff hierzulande immer wieder entgegen-  schlagen. Man hat ihn daher nach dem Zweiten Vaticanum in weiten Teilen unserer Kirche  auch bewusst vermieden. Können wir ihn heute, vielleicht sogar mit Hilfe von Papst  Franziskus, in unseren Breiten wiederentdecken und eigenkontextuell mit einem neuen Sinn  füllen? Im säkularen Bereich jedenfalls geht man wesentlich unbefangener damit um. Jedes  Unternehmen, das etwas auf sich hält, hat längst ein eigenes mission statement. Angesichts  dessen stellt sich die Frage: Was ist eigentlich unsere Mission als Kirche in der Welt von  heute? Das Zweite Vatikanische Konzil hat angesichts dieser pastoralen Grundfrage unserer  Gegenwart ein noch immer aktuelles mission statement für die Kirche formuliert. Von dorther  möchte ich Sie im Folgenden, beginnend mit einer missionstheologischen Zeitreise in die  französische Vorgeschichte des Zweiten Vaticanums, auf einen pastoraltheologischen  Erkundungsgang in das Land der Zukunft entführen. Beginnen wir in der Gegenwart.  1  Konzilsrezeption hierzulande  Was hat das Konzil eigentlich gebracht? Fragt man deutschsprachige Zeitzeuginnen und  Zeitzeugen, bekommt man vielfach Dinge zu hören, die auch auf einer Zeichnung in dem  Jugendbuch Kirchengeschichte in Bildern zu sehen sind!, die die Nachkonzilszeit in einer  exemplarischen mitteleuropäischen Pfarrgemeinde zeigt. Ein sogenannter > Volksaltar« und  ein Ambo werden errichtet. Nicht mehr nur der Priester allein trägt nun Verantwortung,  sondern auch einige Laien - genauer gesagt: Männer, die mörteln, bohren und schrauben.  Frauen tauchen auf diesem Bild noch nicht auf. Und die Zeigefinger der beiden tonan-  gebenden Männer weisen bereits in unterschiedliche Richtungen. Ein sprechendes Bild, was  die bisherige Geschichte der Konzilsrezeption im deutschen Sprachraum? betrifft. Diese  bestand nämlich vor allem in einem entsprechenden >»Innenumbau« der Kirche, der sich im  hiesigen Kontext zunächst weitgehend auf eine »Liturgie- und Seelsorgsstrukturreform«?  beschränkte: Die Hl. Messe wurde nun auf Deutsch und mit dem Gesicht >»zum Volk«  gefeiert, Pfarrgemeinderäte und andere Gremien der Laienbeteiligung wurden eingerichtet.  In den vier Konstitutionen des Zweiten Vaticanums gesprochen, die so etwas wie den  hermeneutischen Gesamtrahmen des Konzils bilden: Sacrosanctum concilium und Lumen  gentium standen im Zentrum des Interesses* - und somit auch die beiden pastoralen  Grundvollzüge von Liturgia und Koinonia. Diese primär »>introvertierte« Schwerpunkt-  setzung ist symptomatisch für die bisherige hiesige Konzilsrezeption. Der nachkonziliare  1 Juan Maria LABOA, Kirchen-  3 Elmar KLINGER, Das Aggiorna-  4 Auch in Bezug auf diese beiden  geschichte in Bildern. Die Gegenwart  mento der Pastoralkonstitution, in:  Lehrdokumente ist die Rezeption des  Franz-Xaver KAUFMANN /Arnold  Zweiten Vaticanums hierzulande noach  (Bd.10), Düsseldorf 1982, Abschnitt 40  (keine Seitenzahlen).  ZINGERLE (Hg.), Vaticanum I! und  lange nicht am Ende. Für eine entspre-  2 Vgl.Christian BAUER, Konzilsrezep-  Modernisierung. Historische, theologi-  chende Relektüre von Lumen gentium  tion in Deutschland. Anmerkungen  sche und soziologische Perspektiven,  siehe auch Christian BAUER, Ämter  zur Nachgeschichte des Zweiten Vati-  Paderborn 1996, 171-187, hier 171.  des ganzen Volkes Gottes? Umrisse  canums, in: Anzeiger für die Seelsorge  einer messianischen Ekklesiologie im  121 (10/2012) 32-37.  Horizont von Lumen Gentium, in:  Zeitschrift für Katholische Theologie  (2015) 266 -284.FEine
Szene AUS dem pastoralen Alltag, die exemplarisch 1st für die vielen und Zzu Teil uch
berechtigten Vorbehalte, die dem Missionsbegriff hierzulande immer wieder entigegen-
SChlagen. Man hat iher nach dem /weiten Vaticanum ın welten Teilen UNSCIECT Kirche
uch bewusst vermieden. Köonnen WITFr ihn heute, vielleicht U: mıiıt V  _ Papst
Franziskus, ın UNSCIEIN Breiten wiederentdecken und eigenkontextuell mıt einem uEIN ınn
füllen? Im sakularen Bereich jedenfalls sgeht 1988  _ wesentlich unbefangener damıit €s
Unternehmen, das {was auf sich hält, hat längst eın eligenes 1SS1ONMN STAafementTt. Angesichts
dessen stellt sich die Frage: Was ist eigentlich 1ISCIC Mission als Kirche ın der Welt VOo  -

heute? Das / weite Vatikanische Kaoanzil hat angesichts dieser pastoralen Grundfrage UNSCIECT

Gegenwart eın noch ımmer aktuelles 1SSION Stafement für die Kirche formuliert. Von orther
moöchte ich S1e 1im Folgenden, beginnend mıiıt einer missionstheologischen /eitreise ın die
französische Vorgeschichte des / weiten Vaticanums, auf einen pastoraltheologischen
Erkundungsgang ın das Land der 7Zukunft entführen. Beginnen WITFr ın der Gegenwart.

Konzilsrezeption hierzulande

Was hat das Konzil eigentlich gebracht? Fragt 1T11A1 deutschsprachige Zeitzeuginnen und
Zeitzeugen, ekommt 111A111 vIeITaAC. Dinge hören, die uch auf einer Zeichnung ın dem
Jugendbuch Kirchengeschichte ıIn Bildern sehen SIN die die Nachkonzilszeit ın einer
exemplarischen mitteleuropäischen Pfarrgemeinde ze1igt. FEın sogenannter , Volksaltar« und
ein Ambo werden errichtet. Nicht mehr 11UL der Priester allein rag 11U  — Verantwortung,
sondern uch ein1ge Lalen SCHNAUCI gesagt Maänner, die mörteln, bohren und schrauben.
krauen tauchen auf diesem Bild noch nicht auf. Und die Zeigefinger der beiden TOonNan-

gebenden Manner welsen bereits ın unterschiedliche Richtungen. Fın Sprechendes Bild, WAdSs

die bisherige Geschichte der Konzilsrezeption 1m deutschen Sprachraum“ etrifft [Iiese
estand nämlich VOrLr €em in einem entsprechenden s Innenumbau« der Kirche, der sich 1m
hiesigen Kontext zunächst weitgehend auf ıne » Liturgle- und Seelsorgsstrukturreform«*
beschränkte DIie H. Messe wurde 11U  — auf Deutsch und mıt dem Gesicht > ZUIN Volk-«
gefeiert, Pfarrgemeinderäte und andere remlen der Laienbeteiligung wurden eingerichtet.

In den vier Konstitutionen des /7weiten Vaticanums gesprochen, die {[wWwas WIE den
hermeneutischen Gesamtrahmen des Konzils bilden Sacrosanctum conciılium und Lumen
gentium standen 1m Zentrum des Interesses* und somıt uch die beiden pastoralen
Grundvollzüge VOoO  — Liturgla und Kolnoni1a. DIiese priımar ysintrovertierte« Schwerpunkt-
setzung ist symptomatisch für die bisherige hiesige Konzilsrezeption. Der nachkonziliare

Juan Marıa Kırchen- Eimar KLINGER, [)asa- Auch n eZUg au  166 heiden
geschichte n Bildern. [DIe Gegenwart der Pastoralkonstitution, n L ehrdokumente st Ale Rezeption Ades

Franz-Xaver KAUFMAN /Arnola Zweoelrten Valtıcanums mlierzulande nmaochBd.10 Dusseldort 19&62, Abschnitt A0U
(keine Selitenzahlen ). (Hg.), Vaticanum Uund ange mıcht Ende Furene eNTsSPre-
P VYagl. Christian Konzilsrezep- Modernisierung. Historische, theolog!|- chende Ralakture WC}7] Lumen gentium
ton n Deutschland. Anmerkungen Xalalz Uund SOziOlogische Perspektiven, Siehe auch Christian miter
ZUur Nachgeschichte Ades Zwealten atı- Paderborn 1996,171-167, mıer 171 Aes JanNZzeEnN Volkes (JO1Les ” Umrisse
Ca Uurns, n Anzeilger fur dıe Seelsorge eIner messianıschen Ekklesiologie m
121 (10/2012) Horzont WC}7] umen Gentium, n

Zeitschrift füur Katholische Theologie
2015 2606 -284.

65Draußen zuhause?

 ch könne gerne über alles sprechen, sagte der nette Dekanatsreferent am Telefon – nur 
bitte nicht über Mission. Bei diesem Thema gingen bei den Leuten sofort die roten 
Warnlampen an. Man habe genug davon, dass ständig neue pastorale Leitworte aus-

gegeben werden. Und schließlich sei man ja auch nicht bei den Zeugen Jehovas … Eine 
Szene aus dem pastoralen Alltag, die exemplarisch ist für die vielen und zum Teil auch 
berechtigten Vorbehalte, die dem Missionsbegriff hierzulande immer wieder entgegen-
schlagen. Man hat ihn daher nach dem Zweiten Vaticanum in weiten Teilen unserer Kirche 
auch bewusst vermieden. Können wir ihn heute, vielleicht sogar mit Hilfe von Papst 
Franziskus, in unseren Breiten wiederentdecken und eigenkontextuell mit einem neuen Sinn 
füllen? Im säkularen Bereich jedenfalls geht man wesentlich unbefangener damit um. Jedes 
Unternehmen, das etwas auf sich hält, hat längst ein eigenes mission statement. Angesichts 
dessen stellt sich die Frage: Was ist eigentlich unsere Mission als Kirche in der Welt von 
heute? Das Zweite Vatikanische Konzil hat angesichts dieser pastoralen Grundfrage unserer 
Gegenwart ein noch immer aktuelles mission statement für die Kirche formuliert. Von dorther 
möchte ich Sie im Folgenden, beginnend mit einer missionstheologischen Zeitreise in die 
französische Vorgeschichte des Zweiten Vaticanums, auf einen pastoraltheologischen 
Erkundungsgang in das Land der Zukunft entführen. Beginnen wir in der Gegenwart. 

1	�	 Konzilsrezeption hierzulande 

Was hat das Konzil eigentlich gebracht? Fragt man deutschsprachige Zeitzeuginnen und 
Zeitzeugen, bekommt man vielfach Dinge zu hören, die auch auf einer Zeichnung in dem 
Jugendbuch Kirchengeschichte in Bildern zu sehen sind  1, die die Nachkonzilszeit in einer 
exemplarischen mitteleuropäischen Pfarrgemeinde zeigt. Ein sogenannter ›Volksaltar‹ und 
ein Ambo werden errichtet. Nicht mehr nur der Priester allein trägt nun Verantwortung, 
sondern auch einige Laien – genauer gesagt: Männer, die mörteln, bohren und schrauben. 
Frauen tauchen auf diesem Bild noch nicht auf. Und die Zeigefinger der beiden tonan
gebenden Männer weisen bereits in unterschiedliche Richtungen. Ein sprechendes Bild, was 
die bisherige Geschichte der Konzilsrezeption im deutschen Sprachraum  2 betrifft. Diese 
bestand nämlich vor allem in einem entsprechenden ›Innenumbau‹ der Kirche, der sich im 
hiesigen Kontext zunächst weitgehend auf eine »Liturgie- und Seelsorgsstrukturreform«  3 
beschränkte: Die Hl. Messe wurde nun auf Deutsch und mit dem Gesicht ›zum Volk‹ 
gefeiert, Pfarrgemeinderäte und andere Gremien der Laienbeteiligung wurden eingerichtet.

In den vier Konstitutionen des Zweiten Vaticanums gesprochen, die so etwas wie den 
hermeneutischen Gesamtrahmen des Konzils bilden: Sacrosanctum concilium und Lumen 
gentium standen im Zentrum des Interesses  4 – und somit auch die beiden pastoralen 
Grundvollzüge von Liturgia und Koinonia. Diese primär ›introvertierte‹ Schwerpunkt-
setzung ist symptomatisch für die bisherige hiesige Konzilsrezeption. Der nachkonziliare 

1	 Juan María Laboa, Kirchen-
geschichte in Bildern. Die Gegenwart 
(Bd. 10), Düsseldorf 1982, Abschnitt 40 
(keine Seitenzahlen). 
2	 Vgl. Christian Bauer, Konzilsrezep-
tion in Deutschland. Anmerkungen 
zur Nachgeschichte des Zweiten Vati-
canums, in: Anzeiger für die Seelsorge 
121 (10  /2012) 32-37.

3	 Elmar Klinger, Das Aggiorna
mento der Pastoralkonstitution, in: 
Franz-Xaver Kaufmann / Arnold  
Zingerle (Hg.), Vaticanum II und 
Modernisierung. Historische, theologi-
sche und soziologische Perspektiven, 
Paderborn 1996, 171-187, hier 171.

4	 Auch in Bezug auf diese beiden 
Lehrdokumente ist die Rezeption des 
Zweiten Vaticanums hierzulande noch 
lange nicht am Ende. Für eine entspre-
chende Relektüre von Lumen gentium 
siehe auch Christian Bauer, Ämter 
des ganzen Volkes Gottes? Umrisse 
einer messianischen Ekklesiologie im 
Horizont von Lumen Gentium, in: 
Zeitschrift für Katholische Theologie 
(2015) 266-284.



Christian Bauer

Kirchenumbau hat sich VOL em auf Jene beiden Konstitutionen konzentriert, die sich
deutschsprachigen Aufbrüchen der Pastoral VOL dem / weiten Vaticanum verdanken: der
Liturgischen Bewegung, der Jugen  EewegunNg, der Bibelbewegung und der Katholischen
Aktion. Weniger stark 1m Fokus stand bisher eın anderes konziliares Lehrdokument,
das WIE uch das Missionsdekret gentes VOL em AUS der französischen Pastoral-
kultur STAM MT (Stichworte Arbeiterpriester, Missionsbewegung, Präsenzspiritualität) und
das nach dem Konzil VOL em ın den Kirchen des Sudens rezıplert wurde Gaudium ef

SDES Papst Franziskus, der 1m Gegensatz ZU Sacrosanctum-concilium-Papst ened1ı
ein veritabler Gaudium-et-spes-Papst 1st, ordert dazu heraus, dieses zentrale Konzils-
dokument LTIEU lesen und ın vertiefter Weilse en Und WEr weifß, vielleicht verstehen
WIr dann uch die Offenbarungskonstitution HDet verbum 5 besser und arüber dann uch
(Jottes verborgene Prasenz 1m Geheimnis der Welt Fine entsprechende Relecture der
Konzilstexte könnte uch 1ISCEIEC Kirche hinauslocken ın die Welt Dort kann S1E noch
vieles entdecken. Andere Sozialmilieus un TICUE (Jrte der Pastoral, ber uch aufrichtige
Hingabe, interessante Menschen, faszinierende Geschichten und allermeisten: ihren
eigenen ott

Französischer Missionsbegriff
Fıiıne missionarisch ‚ weltoffene« Gaudium-et-spes- Kirche wendet sich ihrem Aufsen mıt einer
entsprechend lernbereiten Gottesvermutung Auf diese Weise realisiert S1E die kürzeste
und beste mMır bekannte Defnnition des Missionsbegriffs, deren theologiegeschichtliche
Fährte nach Frankreich bzw. ın die Nachkriegszeit » Mıissionel dass die Kirche AUS

sich herausgehen 111U55.« ın genialer Einfac  eit M.-Dominique enNu, der spatere
Konzilstheologe und »Grofßvater«“ der lateinamerikanischen Befreiungstheologie. Kirche
darfnicht bei sich selber Jeiben,€l das, ihre Mission drängt 1E hinaus ın die Welt DDort
kann 1E 5Spuren jener zuvorkammenden naı entdecken®, mıt der ott ihr iımmer schon
OLTAUS ist »(Gott kommt früher als der Missionar«? [DDass in Frankreich nach dem / weiten
e  1eg un VOL dem / weiten Vaticanum ın dieser Hinsicht {[wWwaAas wirklich Neues enT-
standen 1st, WUusste 1T11A1 uch 1m Vatikan: »In Rom wei{(s IHALl, dass FEFrankreich das Haupt
des Katholizismus 1st, zumindest ın missionarischer und intellektueller Hinsicht«, 1950
der amalige Substitut 1m Päpstlichen Staatssekretariat (lovannı Montinl, der spatere
Konzilspapst Paul VL Prototyp einer entsprechenden Pastoral die inzwischen uch
hierzulande ekannten » Missionarınnen hne Schlfl« 10 Madeleine Delbrel, die bereits
1933 nach Ivry aufgebrochen 11, untfer den dortigen Kkommunisten das Evangelium

en Man begriff sich 11U  — insgesamt als 1ne » Kirche 1m Missionszustand«!} (»Eglise
etat de MisSiON«) eın Begriff, den M.-Dominique enNu 194 / auf einer General-

versammlung der Missıon de FBrance pragte und den inzwischen uch Papst Franziskus ın

D /um offenbarungstheologischen Vgl. Gustavo GUTIERREZ, Meine C | eonardo B OFF, OL KOommt Iruher
Zusammenhang ‚1018 Uund cSIiehe grölste 5orge gilt der Befreiung als der Mlıssionar. Neuevangelisierung

MeInes Volkes. Eın Interview mIT reine Kultur Aes | ehens Ulale derauch Christian Zeichen der
Prasenz (JO1Les ” Gaudium AT SCS als (justavo Gutierrez, n Orientierung Freinelt, Dusseldort 19 91.
ZwWölte Offenbarungskonstitution Aes /Ü 2006 10 / Madeleine DELBREL, OUS autres,
Konzils, n Zeitschrift fur Katholische Vgl Kar] KAHNER, ennn DIU gEeNS Aes FUes. [ exTtes mIssIONNaIres,

KOomMmMST UNMNSETET] un mIT DemerTheologie 2014} 04-79. Parıs 995, 6&8.
T M.-Dominique Un Concile Gnade Zur Theologie der Soal- 11 Vgl. M.-Dominique Ern

a AdimensION AU monde, n DERS., heute, Dusseldort 1966. Stat de MISSION<, n DERS., L’Evangile
Anm O} 2577240L evangıile dans 6Sm 1a Darole A

IeU 1, Parıs 1964, 633-637, nmier 536.

66 Christian Bauer

Kirchenumbau hat sich vor allem auf jene beiden Konstitutionen konzentriert, die sich 
deutschsprachigen Aufbrüchen der Pastoral vor dem Zweiten Vaticanum verdanken: der 
Liturgischen Bewegung, der Jugendbewegung, der Bibelbewegung und der Katholischen 
Aktion. Weniger stark im Fokus stand bisher ein anderes konziliares Lehrdokument, 
das – wie auch das Missionsdekret Ad gentes – vor allem aus der französischen Pastoral-
kultur stammt (Stichworte: Arbeiterpriester, Missionsbewegung, Präsenzspiritualität) und 
das nach dem Konzil vor allem in den Kirchen des Südens rezipiert wurde: Gaudium et 
spes. Papst Franziskus, der im Gegensatz zum Sacrosanctum-concilium-Papst Benedikt 
ein veritabler Gaudium-et-spes-Papst ist, fordert dazu heraus, dieses so zentrale Konzils-
dokument neu zu lesen und in vertiefter Weise zu leben. Und wer weiß, vielleicht verstehen 
wir dann auch die Offenbarungskonstitution Dei verbum  5 besser und darüber dann auch: 
Gottes verborgene Präsenz im Geheimnis der Welt. Eine entsprechende Relecture der 
Konzilstexte könnte auch unsere Kirche hinauslocken in die Welt. Dort kann sie noch 
vieles entdecken. Andere Sozialmilieus und neue Orte der Pastoral, aber auch aufrichtige 
Hingabe, interessante Menschen, faszinierende Geschichten – und am allermeisten: ihren 
eigenen Gott. 

2	�	 Französischer Missionsbegriff 

Eine missionarisch ›weltoffene‹ Gaudium-et-spes-Kirche wendet sich ihrem Außen mit einer 
entsprechend lernbereiten Gottesvermutung zu. Auf diese Weise realisiert sie die kürzeste 
und beste mir bekannte Definition des Missionsbegriffs, deren theologiegeschichtliche 
Fährte nach Frankreich bzw. in die Nachkriegszeit führt: »Mission heißt, dass die Kirche aus 
sich herausgehen muss.«  6 – so in genialer Einfachheit M.-Dominique Chenu, der spätere 
Konzilstheologe und »Großvater«  7 der lateinamerikanischen Befreiungstheologie. Kirche 
darf nicht bei sich selber bleiben, heißt das, ihre Mission drängt sie hinaus in die Welt. Dort 
kann sie Spuren jener zuvorkommenden Gnade entdecken 8, mit der Gott ihr immer schon 
voraus ist: »Gott kommt früher als der Missionar«  9. Dass in Frankreich nach dem Zweiten 
Weltkrieg und vor dem Zweiten Vaticanum in dieser Hinsicht etwas wirklich Neues ent-
standen ist, wusste man auch im Vatikan: »In Rom weiß man, dass Frankreich das Haupt 
des Katholizismus ist, zumindest in missionarischer und intellektueller Hinsicht«, so 1950 
der damalige Substitut im Päpstlichen Staatssekretariat Giovanni B. Montini, der spätere 
Konzilspapst Paul   VI. Prototyp einer entsprechenden Pastoral waren die inzwischen auch 
hierzulande bekannten »Missionarinnen ohne Schiff«  10 um Madeleine Delbrêl, die bereits 
1933 nach Ivry aufgebrochen waren, um unter den dortigen Kommunisten das Evangelium 
zu leben. Man begriff sich nun insgesamt als eine »Kirche im Missionszustand«  11 (»Église 
en état de mission«) – ein Begriff, den M.-Dominique Chenu 1947 auf einer General
versammlung der Mission de France prägte und den inzwischen auch Papst Franziskus in 

5	 Zum offenbarungstheologischen 
Zusammenhang von GS und DV siehe 
auch Christian Bauer, Zeichen der 
Präsenz Gottes? Gaudium et spes als 
zweite Offenbarungskonstitution des 
Konzils, in: Zeitschrift für Katholische 
Theologie (2014) 64-79.
6	 M.-Dominique Chenu, Un Concile 
à la dimension du monde, in: ders., 
L’évangile dans les temps. La parole de 
Dieu II, Paris 1964, 633-637, hier 636.

7	 Vgl. Gustavo Gutiérrez, Meine 
größte Sorge gilt der Befreiung 
meines Volkes. Ein Interview mit 
Gustavo Gutiérrez, in: Orientierung 
70 (2006) 107.
8	 Vgl. Karl Rahner, Denn Du 
kommst unserem Tun mit Deiner 
Gnade zuvor. Zur Theologie der Seel-
sorge heute, Düsseldorf 1986. 

9	 Leonardo Boff, Gott kommt früher 
als der Missionar. Neuevangelisierung 
für eine Kultur des Lebens und der 
Freiheit, Düsseldorf 1991.
10	 Madeleine Delbrêl, Nous autres, 
gens des rues. Textes missionnaires, 
Paris 1995, 68.
11	 Vgl. M.-Dominique Chenu, ›En 
état de mission‹, in: ders., L’Évangile 
(Anm. 6), 237-240.



Draußen zuhause ? 67

Evangelii gaudium verwendet. nstitutioneller USAaruc dieses missionarischen UTIDFruUuCcCAs
der französischen Kirche ist die ründung VOoO  — Wel der innovatıvsten Pastoralprojekte
des gesamten 20. Jahrhunderts des bereits genannten überdiözesanen Priesterseminars
der MissıoOn de France 1941) ın LisieuxX, AUS der viele spatere Arbeiterpriester hervorgingen,
und der Missıon de Parıs 1943) ın der kleine Equipes VOoO  — Priestern und Lalen sich 1m
kirchenfremden Arbeitermilieu der Vorstädte VOoO  — Parıs einwurzelten.

Doch Vorsicht! Be1l alldem geht nicht pastoraltheologische Kopiervorlagen
gilt interkulturelle Differenzen wahrzunehmen un respektieren. Denn Miıssion und
1SS10N sSind SCHAUSO verschiedene Dinge WIE (Geist und esprif. Der pastoralsoziologische
Bestseller LGa France, DAaYys de 1SSION VOo  — 1943 Wr eın entsprechender Augenöffner, eiIwas
WIE die ‚ Sinus-Milieustudie« der französischen Kirche VOL dem Konzil der Uundfunke
eliner missionspastoralen y SupernNoVa« nach dem Krieg. [Diese religionssoziologische Studie
über das fast völlig entkirchlichte Arbeitermilieu schlug 1m Bewusstsein der französischen
Kirche ein WIE 1ne » Bombe«!*- Frankreich, dessen Kirche mıt gallikanischem (1 den
Ehrentitel der s Altesten Tochter der Kirche« rag ein Missionsland? Missionsländer
liegen doch irgendwo ın Übersee, weiflse Missionare den Heidenkindern die

bringen Aber Frankreich? Missionsland das Walr 11U  — nicht mehr 11UL eın
geographischer, sondern uch ein soziologischer Begriff. Und Mission hie{ß schon bald
nicht mehr, andere Menschen WIE fremde Kolonisatoren ZUr Kirche ekenNnren und deren
Zugriff somıt auf LTICUEC Territorien auszuwelten, sondern vielmehr uch 1m nichtkirchlichen
Aufsen nach Spuren der » Prasenz (Jottes« (GS 11) suchen. kur 1ne zugehörige pastorale
Schlüsselerfahrung stehen ın exemplarischer Weilse die ersten französischen Arbeiter-
priester””, die kurz nach dem Krieg ın die Fabriken, Kohleminen un Hafenviertel gingen,

dort als Arbeiter untfer Arbeitern en, und ihrer Kirche halfen, einen explorativ
aufgefrischten und nicht mehr O10N12A enggeführten Begriff von ihrer eigenen MIS-
S10N ın der Welt entwickeln. ach eigener Aussage en S1E das Evangelium, das S1E
ihren Kameradinnen und Kameraden hatten bringen wollen, unter diesen überhaupt ST
wirklich verstanden. Nicht S1E en die Arbeiterinnen und Arbeiter ZUr Kirche ekehrt,
sondern diese S1E Zzu Evangelium!

Damlıt 19888  — ber keine bildungsbürgerliche Sozialromantik aufkommt, sollte 111A111 sich
Fotografien “ AUS dem damaligen französischen Arbeitermilieu ansehen. S1e wirken WIE
Bilder AUS dem heutigen Kalkutta, Lagos der SA0 Paulo, SsTAMMeEN ber AUS den banlieues,
den hidonvilles VOoO  — Paris: ungeteerte Strafsen, umherstreunende Kinder, windschiefe
Bretterbuden. Auf diese herausfordernde, ihnen zunächst einmal fremde Welt en sich
die Arbeiterpriester eingelassen un S1E hat ihren Missionsbegriff nachhaltig verändert.
Losgezogen S1E miıt einem schr klassischen, O101nNn12 gepragten Missionsbegriff: » Wır
sSind die Fallschirmspringer Gottes« !> lautet e1In entsprechender Originalton. Wır springen
hinter die feindlichen Linıen des Arbeitermilieus, el das, VOI1 innen heraus ZUur

Kirche ekenren Im gemeinsamen FEinsatz für die Rechte ihrer Kameradinnen un

Dlerre4L’Eglise AT 6S Vgl Francols4uanı
OQUvVrJers France,  -1990 Parıs KOMe eondamne. Dommnicams AT
1991,17/5. nretres-ouvriers, Parıs 1969, 1A4

Vgl.einführend Christian Zı. nach ranz BENZ, DITS
Priester m Blaumann. Impulse aus der Tranzösischen Seelsorgsmethoden
Tranzösischen der Arhbeiter- Ulale hre Bedeutung Tur Deutschland,
oriester, n Ramaer BUCHER /)Johann n: Theologische Quartalsschrift
POCK (Hg.) Klarus Uund Pastoral, 1951 206-247, mier 240
Mlunster 2010,115-146

67Draußen zuhause?

Evangelii gaudium verwendet. Institutioneller Ausdruck dieses missionarischen Aufbruchs 
der französischen Kirche ist die Gründung von zwei der innovativsten Pastoralprojekte 
des gesamten 20. Jahrhunderts: des bereits genannten überdiözesanen Priesterseminars 
der Mission de France (1941) in Lisieux, aus der viele spätere Arbeiterpriester hervorgingen, 
und der Mission de Paris (1943), in der kleine Equipes von Priestern und Laien sich im 
kirchenfremden Arbeitermilieu der Vorstädte von Paris einwurzelten. 

Doch Vorsicht! Bei alldem geht es nicht um pastoraltheologische Kopiervorlagen – es 
gilt interkulturelle Differenzen wahrzunehmen und zu respektieren. Denn Mission und 
mission sind genauso verschiedene Dinge wie Geist und esprit. Der pastoralsoziologische 
Bestseller La France, pays de mission von 1943 war ein entsprechender Augenöffner, so etwas 
wie die ›Sinus-Milieustudie‹ der französischen Kirche vor dem Konzil – der Zündfunke 
einer missionspastoralen ›Supernova‹ nach dem Krieg. Diese religionssoziologische Studie 
über das fast völlig entkirchlichte Arbeitermilieu schlug im Bewusstsein der französischen 
Kirche ein wie eine »Bombe«  12: Frankreich, dessen Kirche mit gallikanischem Stolz den 
Ehrentitel der ›Ältesten Tochter der Kirche‹ trägt – ein Missionsland? Missionsländer 
liegen doch irgendwo in Übersee, wo weiße Missionare den armen Heidenkindern die 
Bibel bringen … Aber Frankreich? Missionsland – das war nun nicht mehr nur ein 
geographischer, sondern auch ein soziologischer Begriff. Und Mission hieß schon bald 
nicht mehr, andere Menschen wie fremde Kolonisatoren zur Kirche bekehren und deren 
Zugriff somit auf neue Territorien auszuweiten, sondern vielmehr auch im nichtkirchlichen 
Außen nach Spuren der »Präsenz Gottes« (GS 11) zu suchen. Für eine zugehörige pastorale 
Schlüsselerfahrung stehen in exemplarischer Weise die ersten französischen Arbeiter-
priester  13, die kurz nach dem Krieg in die Fabriken, Kohleminen und Hafenviertel gingen, 
um dort als Arbeiter unter Arbeitern zu leben, und so ihrer Kirche halfen, einen explorativ 
aufgefrischten und nicht mehr kolonial enggeführten neuen Begriff von ihrer eigenen Mis-
sion in der Welt zu entwickeln. Nach eigener Aussage haben sie das Evangelium, das sie 
ihren Kameradinnen und Kameraden hatten bringen wollen, unter diesen überhaupt erst 
wirklich verstanden. Nicht sie haben die Arbeiterinnen und Arbeiter zur Kirche bekehrt, 
sondern diese sie zum Evangelium! 

Damit nun aber keine bildungsbürgerliche Sozialromantik aufkommt, sollte man sich 
Fotografien  14 aus dem damaligen französischen Arbeitermilieu ansehen. Sie wirken wie 
Bilder aus dem heutigen Kalkutta, Lagos oder São Paulo, stammen aber aus den banlieues, 
den bidonvilles von Paris: ungeteerte Straßen, umherstreunende Kinder, windschiefe 
Bretterbuden. Auf diese herausfordernde, ihnen zunächst einmal fremde Welt haben sich 
die Arbeiterpriester eingelassen – und sie hat ihren Missionsbegriff nachhaltig verändert. 
Losgezogen waren sie mit einem sehr klassischen, kolonial geprägten Missionsbegriff: »Wir 
sind die Fallschirmspringer Gottes«  15 lautet ein entsprechender Originalton. Wir springen 
hinter die feindlichen Linien des Arbeitermilieus, heißt das, um es von innen heraus zur 
Kirche zu bekehren. Im gemeinsamen Einsatz für die Rechte ihrer Kameradinnen und 

12	 Pierre Pierrard, L’Église et les 
ouvriers en France. 1940-1990, Paris 
1991, 173.
13	 Vgl. einführend Christian Bauer, 
Priester im Blaumann. Impulse aus der 
französischen Bewegung der Arbeiter-
priester, in: Rainer Bucher / Johann 
Pock (Hg.), Klerus und Pastoral, 
Münster 2010, 115-148.

14	 Vgl. Francois Leprieur, Quand 
Rome condamne. Dominicains et 
prêtres-ouvriers, Paris 1989, 448ff.
15	 Zit. nach Franz Benz, Die neuen 
französischen Seelsorgsmethoden 
und ihre Bedeutung für Deutschland, 
in: Theologische Quartalsschrift 
(1951) 208-247, hier 240.



65 Christian Bauer

Kameraden jedoch entwickelten die ersten französischen Arbeiterpriester einen ‚U, pOST-
kolonialen und entdeckerischen Missionsbegriff"®. DDas olgende Bild VOo  — Albert Bouche*‘,
einem der ersten französischen Arbeiterpriester, der nach dem / weiten e  1eg ın einer
Renault-Fabrik ın den Vorstädten VOoO  — Parıs arbeitete, illustriert den Zusammenhang:

. -&

®

Der Junge Dominikaner lässt sich VOoO  — Aufsen, VOoO  — einem Arbeiterkameraden Fkeuer geben
[DIie Fotografie bringt die konzilstheologisch entscheidende Entdeckung der Arbeiterpriester
auf den Punkt!S- Mission 1st keine Einbahnstrafse, geht ıne Entdeckung des jeigenen«
Evangeliums mıt den Anderen und VOoO  — ihnen her [DIieser NEUC, postkolonia. explorative
Missionsbegriff hatte ın der ndphase der ; Pianischen Ara« jedoch innerkirchlich zunächst
wenI1g Chancen 1954 wurden die französischen Arbeiterpriester verboten. Angelo Roncalli,
der amalige, ohl als nachgiebig eingeschätzte Nuntius ın ParıIs, wurde nach Venedig
weggelobt, und (lovannı Battista Montinl, der zuständige Substitut 1m Römischen Staats-
sekretariat, ein als notorischer s Frankreichfreund« bekannter papabile, hne Kardinalshut
nach Mailand geschickt””. FEine wunderbare Ironıe der Papstgeschichte: Als Johannes
und Paul VI ollten S1E dann wenig spater füır eın weltkirchlich-kaonziliares appy end dieses
missionstheologischen y Kirchenkrimis:« SOLSCLI.

Vagl. Christian Mlıssion Francols4KOMe Vagl. Christian ‚OL m
Impossible? Anmerkungen ZUur /U- eondamne. Domnicains AT oretres- Mlılleu? Eın zwelnter ITa auf die
Kunft eines Slklen Begriffs, n Jula Quvriers, Parıs 1969, 16 Sinus-Milieu-Studie, n Diakonia 34
STABENTHEINER (Hg) er Hımmael auch Alhert BOUCHE/Monique 2008 2571249, es. 124[1. 16
welit. Tiroler Mıssionarlnnen Uund das BOUCHE, Alhert Bouche (1909-1999 auch Gerharag Frankreich als
Aufbrechen n Ale Eine Welt, Innsbruck Un TIrontalier en Ihberte. DIE E Mliissionsland. [)as Evangelisierungs-
2015, eulture Ouvriere AUX deceptions AU Onzept der Tranzösischen Arhbeiter-

Drogressisme chretien, Parıs 2{911 oriester, n Utie FRANKE-HESSE/
Gerharad (Hg.) Kırchliches
| ehen und Theologie n Frankreich,
Odenthal-Altenberg 199 /, 50-66.

68 Christian Bauer

Kameraden jedoch entwickelten die ersten französischen Arbeiterpriester einen neuen, post-
kolonialen und entdeckerischen Missionsbegriff  16. Das folgende Bild von Albert Bouche 17, 
einem der ersten französischen Arbeiterpriester,  der nach dem Zweiten Weltkrieg in einer 
Renault-Fabrik in den Vorstädten von Paris arbeitete, illustriert den Zusammenhang:

Der junge Dominikaner lässt sich von Außen, von einem Arbeiterkameraden Feuer geben. 
Die Fotografie bringt die konzilstheologisch entscheidende Entdeckung der Arbeiterpriester 
auf den Punkt  18: Mission ist keine Einbahnstraße, es geht um eine Entdeckung des ›eigenen‹ 
Evangeliums mit den Anderen und von ihnen her. Dieser neue, postkolonial explorative 
Missionsbegriff hatte in der Endphase der ›Pianischen Ära‹ jedoch innerkirchlich zunächst 
wenig Chancen. 1954 wurden die französischen Arbeiterpriester verboten. Angelo Roncalli, 
der damalige, wohl als zu nachgiebig eingeschätzte Nuntius in Paris, wurde nach Venedig 
weggelobt, und Giovanni Battista Montini, der zuständige Substitut im Römischen Staats-
sekretariat, ein als notorischer ›Frankreichfreund‹ bekannter papabile, ohne Kardinalshut 
nach Mailand geschickt  19. Eine wunderbare Ironie der Papstgeschichte: Als Johannes   XXIII. 
und Paul   VI. sollten sie dann wenig später für ein weltkirchlich-konziliares happy end dieses 
missionstheologischen ›Kirchenkrimis‹ sorgen.

16	 Vgl. Christian Bauer, Mission 
impossible? Anmerkungen zur Zu- 
kunft eines heiklen Begriffs, in: Julia  
Stabentheiner (Hg), Der Himmel so 
weit. Tiroler MissionarInnen und das 
Aufbrechen in die Eine Welt, Innsbruck 
2015, 44-45.

17	 François Leprieur, Rome 
condamne. Dominicains et prêtres- 
ouvriers, Paris 1989, 160ff. Siehe 
auch Albert Bouche / Monique  
Bouche, Albert Bouche (1909-1999). 
Un frontalier en liberté. De la  
culture ouvrière aux déceptions du 
progressisme chrétien, Paris 2011.

18	 Vgl. Christian Bauer, Gott im 
Milieu? Ein zweiter Blick auf die 
Sinus-Milieu-Studie, in: Diakonia 39 
(2008) 123-129, bes. 124f. Siehe 
auch Gerhard Kruip, Frankreich als 
Missionsland. Das Evangelisierungs-
konzept der französischen Arbeiter
priester, in: Ute Franke-Hesse /  
Gerhard Kruip (Hg.), Kirchliches 
Leben und Theologie in Frankreich, 
Odenthal-Altenberg 1997, 50-66.



Draußen zuhause ? 69

Spuren ın das 7 weite Vaticanum

Aufdem Weg orthin lassen sich weltere 5Spuren dieses sfranzösischen« Missionsbegriffs VCI-

folgen. Wenige Monate VOL der Konzilseröffnung sandte der Brüsseler Erzbischofardına
Suenens 1m pri 1962 eın Memorandum Papst Johannes ın dem mıt VerweIls
auf den Missionsauftrag Jesu ın Mt x notierte:

» Auf dem Kaoanzil 111U55 1ne oppelte NSerle V  — Fragen bearbeitet werden. FEine erste,
die sich auf die Kirche ad eXIra bezieht, das el auf die Kirche 1m Angesicht der Welt
V  — heute Stichwort Gaudium fspes|] Und 1Ine zweıte, die sich auf die Kirche ad infra
bezieht, das el auf die Kirche als solche Stichwort Lumen gentium)| und AWar mıt
1C auf das, WdS ihr €1 hilft, ihrer Mission ın die Welt besser erecht werden «“

In der Folgezeit formierte sich 1ne Koalition führender Öpfe des Weltepiskopats, die
neben Suenens uch die Kardinäle Frings Köln) Döpfner (München), KONIg Wien)
Alfrink (Utrecht) un Lienart (Lille) umfasste un die sich auf Inıtiative VOoO  — ardadına
Leger (Montreal) 1m August 1962 mıt einem weıteren Schreiben direkt den Papst selhbst
wandte. Auch dieser ‚ Brief der Kardinäle«“ Na bei Mt x und entwickelt einen kon-
zilstheologisch weiterführenden Missionsbegriff:

» Aus dem Auftrag ‚Geht hin en Völkern und S1E < rwächst ıne tiefgreifende
Dynamik, die ıne permanente Erneuerung der Kirche ermöglicht DIie
offenkundige missionarische Ausrichtung des Konzils ist für uUulls 1ne Quelle grofßer
Freude und ebhafter Hoffnungen. Viele der vorbereiteten Schemata betrachten die
Kirche jedoch schr ın der Perspektive einer belagerten Festung, die das Konzil
verteidigen habe DIe Kirche wird mehr als 1ne juridische und weniger als ıne
missionarische Institution betrachtet. Nlöge FEure Heiligkeit noch einmal allen,
die das Konzil vorbereiten die dringende Notwendigkeit 1Ns edächtnis rufen,
dass das Kaoanzil seInN Werk der Erneuerung mıiıt einem doppelten Mut angehen L11 USS5

ın der TIreue Christus und den bangen Erwartungen der Menschen «““

Papst Johannes entsprach dieser Aufforderung und oriff ın seliner berühmten Radio-
ansprache VOo September 1962 nicht LIUTE dlie VOo  — Suenens vorgeschlagene Unterscheidung
VOoO  — Kirche ad intfra und ad exXtra auf, sondern uch das genannte Schriftzita: Mıt AUS-

drücklicher päpstlicher Billigung tellte ardına Suenens dann Dezember 1962 ın der
Konzilaula einen inhaltlichen Gesamtplan für das Konzil VOL (»Suenensplan«“”), dessen
Grundzüge seinem Memorandum VOoO pri entsprachen:

» Es seht darum sagte er die N: Kirche ın einen 7Zustand der Missıion { Ecclesia
ıIn STAFÜ M1SSTIONTS bzw. Eglise etat de Mission ] verseizen. Damlıt efinden WwIr U1l

auf dem Boden einer missionarischen Pastoral. ««

DITS hMıstorischen Hintergründe Paul-Emile LEGER, | ellre Nedite UVENENS, Souvenirs
mnelider Personalien assen SsIiCh eider AU Cardına] Paul-Emile Leger WNaNe Anm 20), /7A

den mischen Archive arhellen.
Arst nach Offnung der entsprechen- Jean {11 a0Ut1962, n Brigitte

CAULIER /Gilles4Mlemolilres
LEeON-Josepn ENS, SOUVEeNIFS Ae Valıcan 1, Montreal 199 /, 57115,

AT Esperances, Parıs 1991, 66 hier Q7,101, 106f, 112
21 Christian Kumoren ‚018 Vgl Eimar KLINGER, [)as Z\nal{ie
dem Konzıi Briefwechsel m VMOr- Vatikanische Konz!| als amn (‚esamtent-
ald Aes Zweolrten Vaticanums, n VUITrT. er Plan WC}7] Kardınal 5uenens,
Diakonia Ad 2011 49-200, n Alfreg (Hg.)} DITS Kraft der

Ooffnung, Bamberg 19606, 427150

69Draußen zuhause?

3	� Spuren in das Zweite Vaticanum 

Auf dem Weg dorthin lassen sich weitere Spuren dieses ›französischen‹ Missionsbegriffs ver-
folgen. Wenige Monate vor der Konzilseröffnung sandte der Brüsseler Erzbischof Kardinal 
Suenens im April 1962 ein Memorandum an Papst Johannes   XXIII., in dem er mit Verweis 
auf den Missionsauftrag Jesu in Mt   28 notierte: 

»Auf dem Konzil muss […] eine doppelte Serie von Fragen bearbeitet werden. Eine erste, 
die sich auf die Kirche ad extra bezieht, das heißt auf die Kirche im Angesicht der Welt 
von heute [Stichwort: Gaudium et spes]. Und eine zweite, die sich auf die Kirche ad intra 
bezieht, das heißt auf die Kirche als solche [Stichwort: Lumen gentium] – und zwar mit 
Blick auf das, was ihr dabei hilft, ihrer Mission in die Welt besser gerecht zu werden.«20 

In der Folgezeit formierte sich eine Koalition führender Köpfe des Weltepiskopats, die 
neben Suenens auch die Kardinäle Frings (Köln), Döpfner (München), König (Wien), 
Alfrink (Utrecht) und Liénart (Lille) umfasste und die sich auf Initiative von Kardinal 
Léger (Montreal) im August 1962 mit einem weiteren Schreiben direkt an den Papst selbst 
wandte. Auch dieser ›Brief der Kardinäle‹  21 setzt bei Mt   28 an und entwickelt einen kon-
zilstheologisch weiterführenden Missionsbegriff: 

»Aus dem Auftrag ›Geht hin zu allen Völkern und lehrt sie‹ erwächst eine tiefgreifende 
Dynamik, die eine permanente Erneuerung der Kirche ermöglicht […]. […] Die so 
offenkundige missionarische Ausrichtung des Konzils ist für uns eine Quelle großer 
Freude und lebhafter Hoffnungen. […] Viele der vorbereiteten Schemata betrachten die 
Kirche jedoch zu sehr in der Perspektive einer belagerten Festung, die das Konzil zu 
verteidigen habe […]. Die Kirche wird mehr als eine juridische und weniger als eine 
missionarische Institution betrachtet. […] Möge Eure Heiligkeit […] noch einmal allen, 
die das Konzil vorbereiten […], die dringende […] Notwendigkeit ins Gedächtnis rufen, 
dass das Konzil sein Werk der Erneuerung […] mit einem doppelten Mut angehen muss: 
in der Treue zu Christus und den bangen Erwartungen der Menschen.«22 

Papst Johannes entsprach dieser Auf‌‌forderung und griff in seiner berühmten Radio- 
ansprache vom 11. September 1962 nicht nur die von Suenens vorgeschlagene Unterscheidung 
von Kirche ad intra und ad extra auf, sondern auch das genannte Schriftzitat. Mit aus-
drücklicher päpstlicher Billigung stellte Kardinal Suenens dann am 4. Dezember 1962 in der 
Konzilaula einen inhaltlichen Gesamtplan für das Konzil vor (»Suenensplan«  23), dessen 
Grundzüge seinem Memorandum vom April entsprachen: 

»Es geht darum [sagte er], […] die ganze Kirche in einen Zustand der Mission [Ecclesia 
in statu missionis bzw. Église en état de mission] zu versetzen. Damit befinden wir uns 
auf dem Boden einer missionarischen Pastoral.«24 

19	 Die historischen Hintergründe 
beider Personalien lassen sich leider 
erst nach Öffnung der entsprechen- 
den römischen Archive erhellen. 
20	 Léon-Joseph Suenens, Souvenirs 
et Espérances, Paris 1991, 66.
21	 Christian Bauer, Rumoren vor 
dem Konzil. Briefwechsel im Vor- 
feld des Zweiten Vaticanums, in: 
Diakonia    42 (2011) 199-200.

22	 Paul-Émile Léger, Lettre inédite 
du Cardinal Paul-Émile Léger au pape 
Jean XXIII en août 1962, in: Brigitte 
Caulier / Gilles Routhier, Memoires 
de Vatican II, Montreal 1997, 93-113, 
hier: 97, 101, 106f, 112f.
23	 Vgl. Elmar Klinger, Das Zweite 
Vatikanische Konzil als ein Gesamtent-
wurf. Der Plan von Kardinal Suenens, 
in: Alfred Hierold (Hg.), Die Kraft der 
Hoffnung, Bamberg 1986, 142-150.

24	 Suenens, Souvenirs 
(Anm. 20), 74.



Christian Bauer

[Dieser ın französischem Kontext entstandene und inzwischen uch ın Deutschland Al -
kommene Begriff einer s missionarischen Pastoral« ist eigentlich 1ne Tautologie. Denn 1m
Sinne des / weiten Vaticanums ist die Kirche selbst und damıit uch jede kirchliche Pastoral
wesenhaft missionsbewegt. gentes zufolge ist die Kirche als (Janze missionarisch. Ihr
» Missionarisches Wesen« (AG 2) ze1igt sich 1ın eliner Gaudium-et-spes-orientierten Pastoral der
Sendung Aad eXtrd, ber uch ın einer Lumen-gentfium-orientierten Pastoral der ammlung Aad
intfra. Denn WT 1m Sinne der einen Gesamtekklesiologie des / weiten Vaticanums zutreffend
VOo  — der Kirche sprechen möchte, 111US5 sich iımmer €1! Kirchenkonstitutionen halten

die her yintrovertierte« Kirchenkonstitution Lumen gentium, ın der VOL e€em die
ammlung der Welt ın der Kirche geht (Stichwort Komm-her-Pastoral) und die her
yextrovertierte« Kirchenkonstitution Gaudium ef SDES, ın der VOL em die Sendung
der Kirche ın die Welt geht (Stichwort eh-hin-Pastoral Selbstverständlich pricht uch
Lumen SCH HUum V  — der Welt LI1UTE ben V  — der Kirche her Und selbstverständlich pricht
uch Gaudium ef SDES VOI1 der Kirche 11UL ben VOoO  — der Welt her Kirche ist 1m Sinne
des Konzils 11UL dann gahz, WE S1E 1m Rhythmus VOoO  — ammlung ad intfra un Sendung
ad eXIra auf beiden Lungenflügeln aırIımMe In der einen Gesamtpastoral der Kirche ist eın
diesbezüglicher Weltbezug kein schmückendes Beiwerk, sondern vielmehr kirchliches
Kerngeschäft. Denn die Sendung der Kirche in die Welt ıst uch ad intra nichts Zusätzliches,
WdSs nach Mafsgabe des Möglichen ‚irgendwie« aufpastoralem Restenergleniveau geschehen
könnte. DIe sfranzösische« Einfärbung dieser missionarischen Grundausrichtung der
Pastoral fand ihren ohl deutlichsten USAaruc ın dem Entwurf flır eın Einleitungskapitel
der Pastoralkonstitution, den M.-Dominique enu 1m September 1965 vorlegte, der uch
mıt den französischen Arbeiterpriestern ın NS! Kontakt stand

» Es 1eg ın der Natur der Kirche, dass S1E ın der Welt prasent 1Sst. Indem S1E die
Welt sucht, S1E sich selbst Um diese Miıssion verwirklichen
unterscheidet die Kirche mıt leidenschaftlicher un: warmherziger Zuneigung die
Realitäten der Welt Sie erkennt darin 1ne Disponiertheit für die na
Christi Zeichen der Zeit, die sich ın den Ereignissen manıifestieren. DIe
Wandlungen der Welt sSind 1ne gute Gelegenheit, sich ihrer impliziten Ressourcen
des Evangeliums bewusst werden «“

ott selbst ist Cd, der U1 hinaus 1Ns Weiıte OC und auf remdes errain führt Dort duürfen WIr
dem Konzıil zufolge FElemente der Heiligkeit uch »aufserhalb des Gefüges« (LG der Kirche
entdecken, VO  . den »Strahlen« (NA 2) der anrner uch ın anderen Religionen erleuchten
Iassen und S0 dr mıt dem verborgenen Wirken der na ın den Herzen er » Menschen guten
Willens« (GS 22) rechnen: Mission als Selbstentgrenzung der Kirche auf ihnen Je gröfßeren ott.
Mıssion raucht erweniger, weil die anderen Menschen csehr notig hätten, sondern
jelmehr weil UuS$ dlie anderen fehlen dlie anderen Menschen mıt ihren anderen Erfahrungen

ZI. nach Giovannı TURBANTI, Vgl.expi Jean-Plerre JOSSUA, 1a Vgl. Michael KIEGER, Inkarna-
"UOIO Ae| PD. _ Chenu nmell elahora- condıllan AL temoln, Parıs 1996. Zur ton Christliches Heallsverständnis m

ZIONE ela eOßsUtTuUZIONG Gaudium AT aktuellen Renalssance Aes ZEeUgNIS- KONTLEXT Tranzösischsprachiger
5SPOS, n LATHOLIQUE DIS Degriffs m kularen Diskurs der Kıultur- Theologie der Menschwerdung,

(Hg) Marie-Dominique Chenu wW/Sssenschaflften SI6Ne Sibylle SCHM TT / Frankfurt a.M.1993.
Moyen-Äge AT Modernite, Parıs Sybille RAMER /Ramon (Hg) Ralmner BUCHER, DITS Gemenmnde
199 /,1/5-7212, mıer 209 Dolitik der Zeugenschaft. Zur Kritik nach dem Scheitern der Gemenmde-

einer WissenspraxIs, Rilelefeld 2{911 theologie. Perspektiven eIner 7671 -
tralen Sozlalform der Kirche, n eOrg
KITZER (Hg) » Miteuch RN ch
Mensch Innsbruck AMen 20086,
19 -46, mler 24.

70 Christian Bauer

Dieser in französischem Kontext entstandene und inzwischen auch in Deutschland ange-
kommene Begriff einer ›missionarischen Pastoral‹ ist eigentlich eine Tautologie. Denn im 
Sinne des Zweiten Vaticanums ist die Kirche selbst und damit auch jede kirchliche Pastoral 
wesenhaft missionsbewegt. Ad gentes zufolge ist die Kirche als Ganze missionarisch. Ihr 
»missionarisches Wesen« (AG 2) zeigt sich in einer Gaudium-et-spes-orientierten Pastoral der 
Sendung ad extra, aber auch in einer Lumen-gentium-orientierten Pastoral der Sammlung ad 
intra. Denn wer im Sinne der einen Gesamtekklesiologie des Zweiten Vaticanums zutreffend 
von der Kirche sprechen möchte, muss sich immer an beide Kirchenkonstitutionen halten: 
an die eher ›introvertierte‹ Kirchenkonstitution Lumen gentium, in der es vor allem um die 
Sammlung der Welt in der Kirche geht (Stichwort: Komm-her-Pastoral) und an die eher 
›extrovertierte‹ Kirchenkonstitution Gaudium et spes, in der es vor allem um die Sendung 
der Kirche in die Welt geht (Stichwort: Geh-hin-Pastoral). Selbstverständlich spricht auch 
Lumen gentium von der Welt – nur eben von der Kirche her. Und selbstverständlich spricht 
auch Gaudium et spes von der Kirche – nur eben von der Welt her. Kirche ist im Sinne 
des Konzils nur dann ganz, wenn sie im Rhythmus von Sammlung ad intra und Sendung 
ad extra auf beiden Lungenflügeln atmet. In der einen Gesamtpastoral der Kirche ist ein 
diesbezüglicher Weltbezug kein schmückendes Beiwerk, sondern vielmehr kirchliches 
Kerngeschäft. Denn die Sendung der Kirche in die Welt ist auch ad intra nichts Zusätzliches, 
was nach Maßgabe des Möglichen ›irgendwie‹ auf pastoralem Restenergieniveau geschehen 
könnte. Die ›französische‹ Einfärbung dieser missionarischen Grundausrichtung der 
Pastoral fand ihren wohl deutlichsten Ausdruck in dem Entwurf für ein Einleitungskapitel 
der Pastoralkonstitution, den M.-Dominique Chenu im September 1965 vorlegte, der auch 
mit den französischen Arbeiterpriestern in engem Kontakt stand: 

»Es liegt in der Natur der Kirche, dass sie […] in der Welt präsent ist. […] Indem sie die 
Welt sucht, findet sie sich selbst. […] Um diese Mission […] zu verwirklichen […], 
unterscheidet die Kirche mit leidenschaftlicher und warmherziger Zuneigung die 
Realitäten der Welt […]. Sie […] erkennt darin […] eine Disponiertheit für die Gnade 
Christi: Zeichen der Zeit, die sich […] in den Ereignissen […] manifestieren. […] Die 
Wandlungen der Welt sind eine gute Gelegenheit, um sich ihrer impliziten Ressourcen 
des Evangeliums bewusst zu werden.«25 

Gott selbst ist es, der uns hinaus ins Weite lockt und auf fremdes Terrain führt. Dort dürfen wir 
dem Konzil zufolge Elemente der Heiligkeit auch »außerhalb des Gefüges« (LG 8) der Kirche 
entdecken, uns von den »Strahlen« (NA 2) der Wahrheit auch in anderen Religionen erleuchten 
lassen und sogar mit dem verborgenen Wirken der Gnade in den Herzen aller »Menschen guten 
Willens« (GS 22) rechnen: Mission als Selbstentgrenzung der Kirche auf ihnen je größeren Gott. 
Mission braucht es daher weniger, weil die anderen Menschen uns so sehr nötig hätten, sondern 
vielmehr weil uns die anderen fehlen: die anderen Menschen mit ihren anderen Erfahrungen 

25	 Zit. nach Giovanni Turbanti, 
Il ruolo del P. D. Chenu nell’elabora-
zione della costituzione Gaudium et 
spes, in: Institut Catholique de 
Paris (Hg), Marie-Dominique Chenu. 
Moyen-Âge et Modernité, Paris 
1997, 173-212, hier 209ff.

26	 Vgl. expl. Jean-Pierre Jossua, La 
condition du témoin, Paris 1996. Zur 
aktuellen Renaissance des Zeugnis-
begriffs im säkularen Diskurs der Kultur-
wissenschaften siehe Sibylle Schmitt /  
Sybille Krämer / Ramon Voges (Hg), 
Politik der Zeugenschaft. Zur Kritik 
einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011.

27	 Vgl. Michael Rieger, Inkarna- 
tion. Christliches Heilsverständnis im 
Kontext französischsprachiger 
Theologie der Menschwerdung, 
Frankfurt a. M. 1993. 
28	 Rainer Bucher, Die Gemeinde 
nach dem Scheitern der Gemeinde-
theologie. Perspektiven einer zen- 
tralen Sozialform der Kirche, in: Georg  
Ritzer (Hg), »Mit euch bin ich 
Mensch …«, Innsbruck  /Wien 2008,  
19-46, hier 24.



Draußen zuhause ? /1

und damıit uch mıt ihren anderen Geschichten VOo  . ott. S1e sind, anders als der angıge
Kirchenjargon nahelegt, Ja nıiıcht LIUTE , Fragende« und ‚Suchende«, sondern uch Antwortende
und 1ındende LIULT ben anderswo. Nehmen WIr doch ınfach sportlich: Es gibt noch Sahz
andere rte der Pastoral als Pfarrmilieu. Und gibt vielleicht uch noch gahlzZ andere rte
(Jottes als 1LISCTIE Kirche. DDamıit wird das Eigene des Christentums gahZ un: dr nicht unwichtig.
Es verändert sich ber der Maodus selner pastoralen Selbstanbietung die Gesellscha:

Christliches Zeugnis ach gentes

Im Kontext dieses weltpastoralen (Jesamtansatzes des Konzils spielt eın weıterer zweıt-
vatikanischer Lehrtext uch hierzulande 1ne zunehmend wichtige (0)]  €, den 111A111 nicht
11UL als ein » Ausführungsdekret« Lumen genfium, der ersten Kirchenkonstitution des
/ weiten Vaticanums, sondern uch Gaudium ef SDES;, dessen zwelıter Kirchenkonstitution,
verstehen kann gentes, das Missionsdekret des Konzils. L lest 1T11A1 einmal nicht 11ULE

mıt 1C auf ferne ; Heidenländer« irgendwo ın Übersee, sondern vielmehr uch für den
eigenen Kontext, dann kann 111A111 bei dieser eigenkontextuellen Relecture dort auf gahz
erstaunliche Textpassagen stofsen, die dem ski77zierten sfranzösischen« Missionsbegriff
nicht 11UL einen lebensweltlichen Urt, sondern uch ein jesuanisches TO geben Meın
persönliches Lieblingsbeispiel ist ein Schlüsselkapitel VOoO  — gentes, das die Nummern

und ıumfasst und untfer der Überschrift Has CArTISTCHE Zeugnis*® steht Diesem Text,
der sich nach der Methode des ; Bibelteilens« ausgelegt als pomtierte Kurzfassung des
gesamten Konzils uch hervorragend ZUr Arbeit mıt pastoralen Gruppen eignet, ist ıne
differenzierte Wahrnehmung der eigenen Gegenwart vorangestellt:

» Es gibt heute Wel Milliarden Menschen die das Evangelium noch nicht der
noch kaum VEerLLIOTMLLMETN en DIe einen ehören eliner Weltreligion . andere Jeiben
hne Kenntnis Gottes, wieder andere eugnen sSeINE E xistenz AUSUAFUÜUCKlIC Damıit
die Kirche en Menschen das Geheimnis des Heils anbieten kann, 111US55 S1E sich
die al ] diesen Gruppen mıt dem gleichen Antrieb einpflanzen, mıt dem sich Christus
selbst ın der Menschwerdung gahz bestimmten so7ialen und kulturellen Verhältnissen
der Menschen verpflichtete, unter denen ebte « (AG 10)

Hıer wird ıne inkarnatorische un: damıiıt uch 1ın die verschiedensten Kontexte
hinein inkulturierbare Ekklesiologie elehrt, die In die ewegung der Mensch-
werdung (Jottes miteinschwingt und sich nicht scheut, €1 uch konkrete pastorale
commıtments einzugehen. [Dieses inkarnationstheologische Grundmotiv, das uch 1m
Kontext der Arbeiterpriester iımmer wieder auftaucht27 wird hier urc das Bedeutungs-
spektrum VOoO  — obstringere konkretisiert: sich einschliefsen lassen, sich binden Ja 10324
sich esseln . sich verstricken 1n, sich verpflichtenDraußen zuhause?  71  und damit auch mit ihren anderen Geschichten von Gott. Sie sind, anders als es der gängige  Kirchenjargon nahelegt, ja nicht nur » Fragende« und »Suchende«, sondern auch Antwortende  und Findende - nur eben anderswo. Nehmen wir es doch einfach sportlich: Es gibt noch ganz  andere Orte der Pastoral als unser Pfarrmilieu. Und es gibt vielleicht auch noch ganz andere Orte  Gottes als unsere Kirche. Damit wird das Eigene des Christentums ganz und gar nicht unwichtig.  Es verändert sich aber der Modus seiner pastoralen Selbstanbietung an die Gesellschaft.  4 Christliches Zeugnis nach Ad gentes  Im Kontext dieses weltpastoralen Gesamtansatzes des Konzils spielt ein weiterer zweit-  vatikanischer Lehrtext auch hierzulande eine zunehmend wichtige Rolle, den man nicht  nur als ein » Ausführungsdekret« zu Lumen gentium, der ersten Kirchenkonstitution des  Zweiten Vaticanums, sondern auch zu Gaudium et spes, dessen zweiter Kirchenkonstitution,  verstehen kann: Ad gentes, das Missionsdekret des Konzils. Liest man es einmal nicht nur  mit Blick auf ferne >»Heidenländer« irgendwo in Übersee, sondern vielmehr auch für den  eigenen Kontext, dann kann man bei dieser eigenkontextuellen Relecture dort auf ganz  erstaunliche Textpassagen stoßen, die dem skizzierten >»französischen« Missionsbegriff  nicht nur einen lebensweltlichen Ort, sondern auch ein jesuanisches Profil geben. Mein  persönliches Lieblingsbeispiel ist ein Schlüsselkapitel von Ad gentes, das die Nummern  11 und ı2 umfasst und unter der Überschrift Das christliche Zeugm's26 steht. Diesem Text,  der sich - nach der Methode des »Bibelteilens«< ausgelegt - als pointierte Kurzfassung des  gesamten Konzils auch hervorragend zur Arbeit mit pastoralen Gruppen eignet, ist eine  differenzierte Wahrnehmung der eigenen Gegenwart vorangestellt:  »Es gibt heute zwei Milliarden Menschen [...], die [...] das Evangelium noch nicht oder  noch kaum vernommen haben. Die einen gehören einer Weltreligion an, andere bleiben  ohne Kenntnis Gottes, wieder andere leugnen seine Existenz ausdrücklich [...]. Damit  die Kirche allen Menschen das Geheimnis des Heils [...] anbieten kann, muss sie sich  die all diesen Gruppen mit dem gleichen Antrieb einpflanzen, mit dem sich Christus  selbst in der Menschwerdung ganz bestimmten sozialen und kulturellen Verhältnissen  der Menschen verpflichtete, unter denen er lebte.« (AG 10)  Hier wird eine inkarnatorische - und damit auch in die verschiedensten Kontexte  hinein inkulturierbare — Ekklesiologie gelehrt, die in die Bewegung der Mensch-  werdung Gottes miteinschwingt und sich nicht scheut, dabei auch konkrete pastorale  commitments einzugehen. Dieses inkarnationstheologische Grundmotiv, das auch im  Kontext der Arbeiterpriester immer wieder auftauch  t27  ‚ wird hier durch das Bedeutungs-  spektrum von obstringere konkretisiert: sich einschließen lassen, sich binden — ja sogar:  sich fesseln - an, sich verstricken in, sich verpflichten zu ... Dieses inkarnatorische commit-  ment Jesu verpflichtet auch seine Kirche. Wesentlich ist dabei die Geste eines zwanglosen  »Anbietens« (und nicht: Aufdrängens), das an die spätere französische Pastoralinitiative  Proposer la foi dans la societe actuelle erinnert. In der folgenden Nummer 1ı heißt es von  dieser missionarischen »Selbs’[anbie‘[ung«23 der Kirche an die Welt:  »Die Kirche möge in all diesen menschlichen Gruppen präsent sein [...]. Denn alle Christ-  gläubigen [  ] sind dazu verpflichtet, durch das Beispiel ihres Lebens und durch das  Zeugnis des Wortes den neuen Menschen [...] so zu offenbaren, dass die anderen [...] an  ihnen den wahren Sinn des menschlichen Lebens [...] wahrnehmen können.« (AG 11).[Dieses inkarnatorische COM MIF-
menf Jesu verpflichtet uch sSeINE Kirche. Wesentlich ist €1 die (Geste eINeEs zwanglosen
» Anbietens« und nicht Aufdrängens), das die spatere französische Pastoralinitiative
Proposer 01 dans fa societe actuelle erinnert. In der folgenden Nummer el VOoO  —

dieser missionarischen »Selbstanbietung «® der Kirche die Welt

» DDIe Kirche mOge ın all diesen menschlichen Gruppen prasent seıin Denn alle CHhrist-
gläubigen sind dazu verpflichtet, UuUrc das eispie ihres Lebens und UuUrc das
Zeugnis des Wortes den u€E Menschen offenbaren, dass die anderen
ihnen den wahren ınn des menschlichen Lebens wahrnehmen können. « (AG 11)

71Draußen zuhause?

und damit auch mit ihren anderen Geschichten von Gott. Sie sind, anders als es der gängige 
Kirchenjargon nahelegt, ja nicht nur ›Fragende‹ und ›Suchende‹, sondern auch Antwortende 
und Findende – nur eben anderswo. Nehmen wir es doch einfach sportlich: Es gibt noch ganz 
andere Orte der Pastoral als unser Pfarrmilieu. Und es gibt vielleicht auch noch ganz andere Orte 
Gottes als unsere Kirche. Damit wird das Eigene des Christentums ganz und gar nicht unwichtig. 
Es verändert sich aber der Modus seiner pastoralen Selbstanbietung an die Gesellschaft.

4	� Christliches Zeugnis nach Ad gentes

Im Kontext dieses weltpastoralen Gesamtansatzes des Konzils spielt ein weiterer zweit-
vatikanischer Lehrtext auch hierzulande eine zunehmend wichtige Rolle, den man nicht 
nur als ein ›Ausführungsdekret‹ zu Lumen gentium, der ersten Kirchenkonstitution des 
Zweiten Vaticanums, sondern auch zu Gaudium et spes, dessen zweiter Kirchenkonstitution, 
verstehen kann: Ad gentes, das Missionsdekret des Konzils. Liest man es einmal nicht nur 
mit Blick auf ferne ›Heidenländer‹ irgendwo in Übersee, sondern vielmehr auch für den 
eigenen Kontext, dann kann man bei dieser eigenkontextuellen Relecture dort auf ganz 
erstaunliche Textpassagen stoßen, die dem skizzierten ›französischen‹ Missionsbegriff 
nicht nur einen lebensweltlichen Ort, sondern auch ein jesuanisches Profil geben. Mein 
persönliches Lieblingsbeispiel ist ein Schlüsselkapitel von Ad gentes, das die Nummern 
11 und 12 umfasst und unter der Überschrift Das christliche Zeugnis  26 steht. Diesem Text, 
der sich – nach der Methode des ›Bibelteilens‹ ausgelegt – als pointierte Kurzfassung des 
gesamten Konzils auch hervorragend zur Arbeit mit pastoralen Gruppen eignet, ist eine 
differenzierte Wahrnehmung der eigenen Gegenwart vorangestellt:

»Es gibt heute zwei Milliarden Menschen […], die […] das Evangelium noch nicht oder 
noch kaum vernommen haben. Die einen gehören einer Weltreligion an, andere bleiben 
ohne Kenntnis Gottes, wieder andere leugnen seine Existenz ausdrücklich […]. Damit 
die Kirche allen Menschen das Geheimnis des Heils […] anbieten kann, muss sie sich 
die all diesen Gruppen mit dem gleichen Antrieb einpflanzen, mit dem sich Christus 
selbst in der Menschwerdung ganz bestimmten sozialen und kulturellen Verhältnissen 
der Menschen verpflichtete, unter denen er lebte.« (AG 10)

Hier wird eine inkarnatorische – und damit auch in die verschiedensten Kontexte 
hinein inkulturierbare – Ekklesiologie gelehrt, die in die Bewegung der Mensch- 
werdung Gottes miteinschwingt und sich nicht scheut, dabei auch konkrete pastorale 
commitments einzugehen. Dieses inkarnationstheologische Grundmotiv, das auch im 
Kontext der Arbeiterpriester immer wieder auf‌‌taucht  27, wird hier durch das Bedeutungs- 
spektrum von obstringere konkretisiert: sich einschließen lassen, sich binden – ja sogar: 
sich fesseln – an, sich verstricken in, sich verpflichten zu … Dieses inkarnatorische commit-
ment Jesu verpflichtet auch seine Kirche. Wesentlich ist dabei die Geste eines zwanglosen 
»Anbietens« (und nicht: Aufdrängens), das an die spätere französische Pastoralinitiative 
Proposer la foi dans la société actuelle erinnert. In der folgenden Nummer 11 heißt es von 
dieser missionarischen »Selbstanbietung«  28 der Kirche an die Welt: 

»Die Kirche möge in all diesen menschlichen Gruppen präsent sein […]. Denn alle Christ-
gläubigen […] sind dazu verpflichtet, durch das Beispiel ihres Lebens und durch das 
Zeugnis des Wortes den neuen Menschen […] so zu offenbaren, dass die anderen […] an 
ihnen den wahren Sinn des menschlichen Lebens […] wahrnehmen können.« (AG 11).



Christian Bauer

[Dieses weltpräsente“” Lebenszeugnis Küchentisch, Lagerfeuer Oder Iresen einer
Bar rag eın erkennbar jesuanisches TO und die pastorale Relevanz flır ıne » milieu-
Ö  verengte«* Kirche VOI1 heute ist offenkundig:

» Wıe Christus selbst den Menschen 1Ns Herz geblic und S1E Urc eın wahrhaft mensch-
liches espräc Zzu göttlichen Licht eführt hat, sollen uch Se1INE Jüngerinnen
und| Jünger die Menschen kennen, untier denen S1E en In aufrichtigem und
geduldigem Zwiegespräch sollen 1E lernen, WdSs für Reichtümer der freigebige ott untier
den Völkern verteilt hat; zugleic ber sollen S1E sich bemühen, diese Reichtümer urc
das Licht des Evangeliums ernellen l.«( 11)

[eses evangelisatorische Zeugnis der Prasenz SET7ZT WIE Gaudium ef SDES ressourcenorlentiert
bei » Freude und Hoffnung« (GS 1)31 der eigenen Gegenwart und nicht defizitorientiert
bei deren » Irauer und Angst« (GS 1) und AWar 1m Namen eINeEs Gottes, der ın diesem
Zusammenhang HDeus MUNIfACUS genannt wird der freigiebige ott. Im Zusammenhang
mıt diesem konziliaren Gottesprädikat wird ein ekklesiologischer Grun  egriff des KOon-
Zils eingeführt, der sich uch ın der Pastoralkonstitution höchst promınenter Stelle

nämlich ın der gerade zıt1erten Nummer und den ich selhbst bis Zzu Pontifikat
VOoO  — Papst Franziskus zume1lst überlesen habe die Jüngerschaft. In beiden Texten ist; WE

die Kirche geht, nicht VOoO Volk (Jottes der ahnlichem die Rede, sondern VOoO  — den
Jüngerinnen und üngern CHhristi. Im Rahmen eliner entsprechenden Ekklesiologie der
Nachfolge gehen diese auf andere Menschen mıt einer lernbereiten Gottesvermutung Z
die VOoO  — einer schier süubernatürlichen« Selbstlosigkeit epragt I1Sst

» [DIie CArısiliche Liebe erstreckt sich ohne Unterschie: Vo  — Rasse, gesellschaftlicher ule
der eligion auf alle Menschen. Sie rwartel weder (GJewinn noch Dan  arkeit Denn
WIE (Giott siıch u15 mıt ungeschuldeter Liebe zugewandt hat, sind uch die
Gläubigen auf den Menschen selbst edacht DDIe Jüngerinnen und| Jünger
CHhristi en, urc ihre CC Verbindung mıt den Menschen ein wahres Zeugnis
abzulegen und uch da deren eil beizutragen, S1E Christus nicht gahz verkünden
können. « (AG 12)

DIie CArıISTlchNe Liebe, el hier, erstreckt sich auf alle Menschen: extenditur, S1E streckt
sich nach ihnen AUS, S1E zerdehnt sich Ormlıc und War nach dem Vorbild (Jottes

gratult0: hne die Erwartung einer Gegenleistung. Fine entsprechend selbstlose
»Entzwingung«? des christlichen aubens, die Jenseılts des kirchlichen Selbsterhalts VOL

em »auf den Menschen selhst«?> (AG 12) edacht ist, zurück Zzu rsprung er

PragesenHhn st amn nkarnations- SsiONarısch Wweltolfene Kırche Aes + 1 Diese arsien Orie der Pastoral-
theologischer Leitbegriff Aes Konzils, Konziıls Yrasent n der \Nalt UNMNSETET ensttuten n eInen Iruheren
der einahe auch senen VWeg n den Gegenwart, n Tranzösischen Schulen Textentwurt zunächst herkreuz
Tıte| der astoralkonstitutieon GAauchum antiıwortel Nal} aufdie Frage nach der gestanden: Freucde und Trauer, Hofftf-
T 50€5 gefunden mätte DDiese Mmätte eigenen Anwesenheilt nmıchts Anderes: NUung Ulale Nngs n eInen Hewussten
ursprünglicl DIEz Draesentia PCCIESIAE Dpresent! [)as Z\olte Vatıcanum WAAT ehrmälsigen Akt entschliend Nal} sich,
m MUNdOo hmeißen scllen WETIT] Aas amn Kollektives present! der damaligen Ale heiden DOSILIV mHesetzten Gefuhls-
atemische VorT Draesentia denn Ale Kırche n der Welt. Fureilne heutige qaJeEr (»Freude und Hoffnung «
gesamte Bedeutungsdichte Aes fran- Pastora| der Prasenz cSiehe Ale Aleshe- den Antfang stellen hne allz mHel-
zösIschen VWortes Dresence Aarfasst zuglichen, auch Tur andere Onlexie den negatıv Hesetzen (»Trauer Uund
hätte, der auf spirituelle Leitgestalten exemplarischen Veröffentlichungen Angst« verschweigen. MIIt diesem

WC}7] Andrıes aar n1Ööchstehramtlichen Vearhot Ades Kull-\A/I O Charles Ae FoOucault zurückgeht.
Fürdie Prasenz Adleser Kırche n der Matthias4Millleuver- UrpessSIMISMUS verpflichtet Aas Konz!|
\Walt hrer Zaılt gilt das, WM/AS SHIUuNg als GOoLLesverengung, n aufenmen Hositiven, gleichwoh! mıcht
der atemische Beginn Ades tag- Lebendige Seelsorge 2006 26847269 Uunkritischen Gegenwartsbezug, denn
lchen Gehets der Konzilsväter a yressOUrceNOrIEeNtTIErT< 015
AÄACQSUmMus. \AHIr Sind da, Sagı IN MIS- den Stärken der eigenen Zeitgenossen

72 Christian Bauer

Dieses weltpräsente  29 Lebenszeugnis am Küchentisch, am Lagerfeuer oder am Tresen einer 
Bar trägt ein erkennbar jesuanisches Profil – und die pastorale Relevanz für eine »milieu-
verengte«  30 Kirche von heute ist offenkundig:

»Wie Christus selbst den Menschen ins Herz geblickt und sie durch ein wahrhaft mensch-
liches Gespräch zum göttlichen Licht geführt hat, so sollen auch seine [Jüngerinnen 
und] Jünger […] die Menschen kennen, unter denen sie leben […]. In aufrichtigem und 
geduldigem Zwiegespräch sollen sie lernen, was für Reichtümer der freigebige Gott unter 
den Völkern verteilt hat; zugleich aber sollen sie sich bemühen, diese Reichtümer durch 
das Licht des Evangeliums zu erhellen […].«(AG 11).

Dieses evangelisatorische Zeugnis der Präsenz setzt wie Gaudium et spes ressourcenorientiert 
bei »Freude und Hoffnung« (GS 1)31 der eigenen Gegenwart an und nicht defizitorientiert 
bei deren »Trauer und Angst« (GS 1) – und zwar im Namen eines Gottes, der in diesem 
Zusammenhang Deus munificus genannt wird: der freigiebige Gott. Im Zusammenhang 
mit diesem konziliaren Gottesprädikat wird ein ekklesiologischer Grundbegriff des Kon-
zils eingeführt, der sich auch in der Pastoralkonstitution an höchst prominenter Stelle 
findet – nämlich in der gerade zitierten Nummer 1 – und den ich selbst bis zum Pontifikat 
von Papst Franziskus zumeist überlesen habe: die Jüngerschaft. In beiden Texten ist, wenn 
es um die Kirche geht, nicht vom Volk Gottes oder ähnlichem die Rede, sondern von den 
Jüngerinnen und Jüngern Christi. Im Rahmen einer entsprechenden Ekklesiologie der 
Nachfolge gehen diese auf andere Menschen mit einer lernbereiten Gottesvermutung zu, 
die von einer schier ›übernatürlichen‹ Selbstlosigkeit geprägt ist: 

»Die christliche Liebe erstreckt sich ohne Unterschied von Rasse, gesellschaftlicher Stufe 
oder Religion auf alle Menschen. Sie erwartet weder Gewinn noch Dankbarkeit. Denn 
wie Gott sich uns mit ungeschuldeter Liebe zugewandt hat, so sind auch die 
Gläubigen […] auf den Menschen selbst bedacht […]. […] Die [Jüngerinnen und] Jünger 
Christi hoffen, durch ihre enge Verbindung mit den Menschen […] ein wahres Zeugnis 
abzulegen und auch da zu deren Heil beizutragen, wo sie Christus nicht ganz verkünden 
können.« (AG 12). 

Die christliche Liebe, heißt es hier, erstreckt sich auf alle Menschen: extenditur, sie streckt 
sich nach ihnen aus, sie zerdehnt sich förmlich – und zwar nach dem Vorbild Gottes 
amore gratuito: ohne die Erwartung einer Gegenleistung. Eine entsprechend selbstlose 
»Entzwingung«  32 des christlichen Glaubens, die jenseits des kirchlichen Selbsterhalts vor 
allem »auf den Menschen selbst«  33 (AG 12) bedacht ist, führt zurück zum Ursprung aller 

29	 Praesentia ist ein inkarnations-
theologischer Leitbegriff des Konzils, 
der beinahe auch seinen Weg in den 
Titel der Pastoralkonstitution Gaudium 
et spes gefunden hätte. Diese hätte 
ursprünglich De praesentia ecclesiae 
in mundo heißen sollen – wenn das 
lateinische Wort praesentia denn die 
gesamte Bedeutungsdichte des fran-
zösischen Wortes présence erfasst 
hätte, der auf spirituelle Leitgestalten 
wie Charles de Foucault zurückgeht. 
Für die Präsenz dieser Kirche in der 
Welt ihrer Zeit gilt genau das, was 
der lateinische Beginn des täg- 
lichen Gebets der Konzilsväter war: 
Adsumus. Wir sind da, sagt eine mis-

sionarisch weltoffene Kirche des 
Konzils – präsent in der Welt unserer 
Gegenwart. In französischen Schulen 
antwortet man auf die Frage nach der 
eigenen Anwesenheit nichts Anderes: 
présent! Das Zweite Vaticanum war 
ein kollektives présent! der damaligen 
Kirche in der Welt. Für eine heutige 
Pastoral der Präsenz siehe die diesbe-
züglichen, auch für andere Kontexte 
exemplarischen Veröffentlichungen 
von Andries Baart   /NL.
30	 Matthias Sellmann, Milieuver-
engung als Gottesverengung, in: 
Lebendige Seelsorge (2006) 284-289.

31	 Diese ersten Worte der Pastoral-
konstitution waren in einem früheren 
Textentwurf zunächst überkreuz 
gestanden: Freude und Trauer, Hoff-
nung und Angst. In einem bewussten 
lehrmäßigen Akt entschied man sich, 
die beiden positiv besetzten Gefühls-
lagen (»Freude und Hoffnung«) an 
den Anfang zu stellen – ohne die bei-
den negativ besetzen (»Trauer und 
Angst«) zu verschweigen. Mit diesem 
höchstlehramtlichen Verbot des Kul-
turpessimismus verpflichtet das Konzil 
auf einen positiven, gleichwohl nicht 
unkritischen Gegenwartsbezug, denn 
es setzt ›ressourcenorientiert‹ bei 
den Stärken der eigenen Zeitgenossen 



/3Draußen zuhause ?

christlichen Nachfolge jenem ‚wandercharismatischen<«)* Lebensstil Jesu, der ın allem
auf das Ereignis der Gottesherrschaft veriIraut hat35 Was hier ın gentes WIE eın Echo der
berühmten Eröffnungsfanfare VOoO  — Gaudium ef SDES (»Freude und Hoffnung, TIrauer und
Angst (() klingt, stellt ıne jesusbewegte ‚Hingabefreude« VOL Augen, deren Adiakonisch
pomtierte Gelassenheit missionarisch ermutigt:

» Wie Christus urc die Städte und Dörfer umherzog und ZU Zeichen der anbrechen-
den Gottesherrschaft jederlei Krankheit un ebrechen heilte, ıst uch die
Kirche mıiıt Menschen jedweden tandes verbunden, besonders ber miıt den Armen
und Leidenden, und S1E gibt sich berei  1111g für S1E hın S1ie nımmt ihren Freuden
und Schmerzen teil, wei{fs die Erwartungen und die Rätsel des Lebens und leidet mıt
ın den Ängsten des es ](( (AG 12)

MI1SS1ION ım pastoralen Strukturwandel

Von dieser kursorischen y Mikrolektüre« eines Schlüsselkapitels VO  . gentes zu. pastoralen
Alltag hierzulande Auch die eiNganNgs 1m Bild gezeigte nachkonziliare Pfarrgemeinde
duürfte heute mıiıtten ın jenem epochalen Strukturwandel der Kirche stecken, der ın den
deutschsprachigen [DIO7esen gerade viele ın Atem hält und AUS der Puste bringt) und
der 1m Okalen Kirchengefühl VOL (Jrt vermutlich mindestens viel verändern wird,
WIE das Konzil ın den me1lsten Fällen gelan hat Stichwort: chamfung iımmer oröfßerer
pastoraler Raume un 1m Pfarrhaus gehen vielerorts die Lichter AU.  S [Dieser kirchliche
Strukturwandel ist ein Musterbeispiel dafür, dass 1T11A1 AUS theologisc problematischen
Gründen etwas pastoral durchaus Richtiges Ttun kann Theologisch fragwürdig 1st C WE

111A171 e1INn sich weiterführendes Denken ın gröfßeren pastoralen Raumen VOL em
gegenwartigen Priestermangel orientiert. Kirche wird €1 prımar VOT1 zölibatär eDenden
männlichen Amtsträgern, weniger ber VOoO Evangelium her edacht. Fine ın dessen
Sinne jedoch weiterführende Möglichkeit ware C das tridentinische Territorialprinzip
nicht mehr 11UL koinonial VOoO  — Lumen gentium her verstehen, sondern uch Adiakonisch
1m Sinne VOoO  — Gaudium ef SDES un War als 1ne »diakonische Selbstanbietung«*® der
gesamten Kirche den so7ialen Raum DDas verstandene Territorialprinzip bedeutet,
dass keinen lecken Erde gibt, der die pastorale Welt-Mission VOoO  — Priestern und Lalen
nichts angınge: keine aufgelassene Fabrik, kein nahes Fu{ßballstadion und keine TIEU roöff-
netfe Flüchtlingsunterkunft.

Uund mıcht ycddefizitorlentiert« 015 ZWINQUNG ciehe auch DERS., Wer's Vagl. Christian >puren
deren Schwächen (vgl Hans-Joachim glaubt, Ira sellg73  Draußen zuhause?  christlichen Nachfolge - zu jenem >»wandercharismatischen«?* Lebensstil Jesu, der in allem  auf das Ereignis der Gottesherrschaft vertraut ha  t35  . Was hier in Ad gentes wie ein Echo der  berühmten Eröffnungsfanfare von Gaudium et spes (»Freude und Hoffnung, Trauer und  Angst ...«) klingt, stellt eine jesusbewegte »Hingabefreude« vor Augen, deren diakonisch  pointierte Gelassenheit missionarisch ermutigt:  »Wie Christus durch die Städte und Dörfer umherzog und zum Zeichen der anbrechen-  den Gottesherrschaft jederlei Krankheit und Gebrechen heilte, so ist auch die  Kirche [...] mit Menschen jedweden Standes verbunden, besonders aber mit den Armen  und Leidenden, und sie gibt sich bereitwillig für sie hin [...]. Sie nimmt an ihren Freuden  und Schmerzen teil, weiß um die Erwartungen und die Rätsel des Lebens und leidet mit  in den Ängsten des Todes [...].« (AG 12).  5 Mission im pastoralen Strukturwandel  Von dieser kursorischen » Mikrolektüre« eines Schlüsselkapitels von Ad gentes zum pastoralen  Alltag hierzulande. Auch die eingangs im Bild gezeigte nachkonziliare Pfarrgemeinde  dürfte heute mitten in jenem epochalen Strukturwandel der Kirche stecken, der in den  deutschsprachigen Diözesen gerade so viele in Atem hält (und aus der Puste bringt) - und  der im lokalen Kirchengefühl vor Ort vermutlich mindestens so viel verändern wird,  wie es das Konzil in den meisten Fällen getan hat. Stichwort: Schaffung immer größerer  pastoraler Räume - und im Pfarrhaus gehen vielerorts die Lichter aus. Dieser kirchliche  Strukturwandel ist ein Musterbeispiel dafür, dass man aus theologisch problematischen  Gründen etwas pastoral durchaus Richtiges tun kann. Theologisch fragwürdig ist es, wenn  man ein - an sich weiterführendes - Denken in größeren pastoralen Räumen vor allem am  gegenwärtigen Priestermangel orientiert. Kirche wird dabei primär von zölibatär lebenden  männlichen Amtsträgern, weniger aber vom Evangelium her gedacht. Eine in dessen  Sinne jedoch weiterführende Möglichkeit wäre es, das tridentinische Territorialprinzip  nicht mehr nur koinonial von Lumen gentium her zu verstehen, sondern auch diakonisch  im Sinne von Gaudium et spes — und zwar als eine »diakonische Selbstanbietung«**® der  gesamten Kirche an den sozialen Raum. Das so verstandene Territorialprinzip bedeutet,  dass es keinen Flecken Erde gibt, der die pastorale Welt-Mission von Priestern und Laien  nichts anginge: keine aufgelassene Fabrik, kein nahes Fußballstadion und keine neu eröff-  nete Flüchtlingsunterkunft.  an und nicht >»defizitorientiert« bei  zwingung« siehe auch DERS., Wer’s  34 Vgl.Christian BAUER, Spuren  deren Schwächen (vgl. Hans-Joachim  glaubt, wird selig ... Wer’s nicht  in die Nachfolge. Zukunft aus dem  SANDER, Die pastorale Grammatik der  glaubt, kommt auch in den Himmel,  jesuanischen Wandercharisma,  Lehre - ein Wille zur Macht von Gottes  Würzburg 2012, sowie: DERS., Sakra-  in: Pastoraltheologische Informa-  Heil im Zeichen der Zeit, in: Günter  mente — immer gratis, nie umsonst,  tionen 32 (2012) 13-34.  WASSILOWSKY [Hg.], Zweites Vatica-  Würzburg 2015.  35 Vgl.Christian BAUER, Weisheit  num — vergessene Anstöße, gegen-  33 Siehe auch das berühmte geist-  oder Apokalyptik? Konturen jesua-  wärtige Fortschreibungen [QD 207],  liche Vermächtnis von Papst Johan-  nischer Pastoral der Gottesherrschaft,  nes XXIIl. auf seinem Sterbebett:  Freiburg i. Br. 2004,185-206,  in: Frei geben, in: http:/frei-geben.de/  bes.197ff).  »Mehr denn je [...] sind wir heute  weisheit-oder-apokalyptik/.  32 Ottmar FUCHS, Gewaltanfälligkei-  darauf ausgerichtet, dem Menschen  36 BUCHER, Die Gemeinde nach dem  ten im Gottesglauben. Einige Aspekte  als solchem zu dienen, nicht bloß  Scheitern der Gemeindetheologie  zur Entzwingung des Glaubens, in:  den Katholiken« (zit. nach Ludwig  (Anm. 28), 24.  Theologische Quartalschrift 191 (2011)  KAUFMANN /Nikolaus KLEIN, Johan-  354-384. Für den gnadentheologi-  nes XXIll. Prophetie im Vermächtnis,  schen Kontext bzw. die sakramenten-  Fribourg 1990, 24).  pastoralen Konsequenzen dieser >Ent-\WMar s mıcht n allz Nachfolge. ukunft AUS dem
SAN DERK, DITS Hastorale Grammatiık der glaubt, Kommt auch n den Himmel, jesuanischen Wandercharisma,
| ehre An \AHT o Zur Mlacht V}} (O1ies üurzburg 2012, SCHWVIE DERS., Sakra- n Pastoraltheologische Informa-
E]| m Zeichen der Zeıt, n Gunter mmer gratis, allz UMSONSLT, Vonen 54 2012)
VWVASS |LOVSKNY [Hg.] Z\NOITes Vallca- üurzburg 2015. Vagl. Christian Wersheit
ai8 VErgeSSENE Anstöße, 11- 16 auch das heruhmte gelst- er Apokalyptik? Oontiuren JeSUdA-
Wartige Fortschreibungen QD 207], lche Vermächtnis ‚1018 'aps Johan- nıscher Pastora| der Gottesherrschaft,

1165 HIT auf SEINeM Sterbehett:;reiburg Br 2004,1685-2006, n Frel geben, n nttp:/Mrei-geben.de/
Hs 197{7 } »Maehr denn Je Sind VAHIT' meute weishelt-oder-apokalyptik/.

ttimar Gewaltanfälligkei- Aarauf ausgerichtet, dem Menschen BUCHER, DITS Gemermde nach dem
ten m Gottesglauben. EinIge Aspekte als Olchem dienen, mıcht Rla Scheitern der Gemeindetheologie
ZUur Entzwingung Ades Glaubens, n den Kathollken« zit. nach LUdWIg Anm 28), 24.
Theologische Quartalschrift 191 2011} /Alkolaus Johan-
354-364 Fürden gnadentheologi- 1165 HIT Prophetie m Vermächtnis,
schen KONTEXT PDZWW. allz sakramenten- ribourg 19940, 24)
DHastoralen KOoNsequenzen Adleser aEnT-

73Draußen zuhause?

christlichen Nachfolge – zu jenem ›wandercharismatischen‹  34 Lebensstil Jesu, der in allem 
auf das Ereignis der Gottesherrschaft vertraut hat  35. Was hier in Ad gentes wie ein Echo der 
berühmten Eröffnungsfanfare von Gaudium et spes (»Freude und Hoffnung, Trauer und 
Angst …«) klingt, stellt eine jesusbewegte ›Hingabefreude‹ vor Augen, deren diakonisch 
pointierte Gelassenheit missionarisch ermutigt: 

»Wie Christus durch die Städte und Dörfer umherzog und zum Zeichen der anbrechen
den Gottesherrschaft jederlei Krankheit und Gebrechen heilte, so ist auch die 
Kirche […] mit Menschen jedweden Standes verbunden, besonders aber mit den Armen 
und Leidenden, und sie gibt sich bereitwillig für sie hin […]. Sie nimmt an ihren Freuden 
und Schmerzen teil, weiß um die Erwartungen und die Rätsel des Lebens und leidet mit 
in den Ängsten des Todes […].« (AG 12).

5	� Mission im pastoralen Strukturwandel

Von dieser kursorischen ›Mikrolektüre‹ eines Schlüsselkapitels von Ad gentes zum pastoralen 
Alltag hierzulande. Auch die eingangs im Bild gezeigte nachkonziliare Pfarrgemeinde 
dürf‌‌te heute mitten in jenem epochalen Strukturwandel der Kirche stecken, der in den 
deutschsprachigen Diözesen gerade so viele in Atem hält (und aus der Puste bringt) – und 
der im lokalen Kirchengefühl vor Ort vermutlich mindestens so viel verändern wird, 
wie es das Konzil in den meisten Fällen getan hat. Stichwort: Schaffung immer größerer 
pastoraler Räume – und im Pfarrhaus gehen vielerorts die Lichter aus. Dieser kirchliche 
Strukturwandel ist ein Musterbeispiel dafür, dass man aus theologisch problematischen 
Gründen etwas pastoral durchaus Richtiges tun kann. Theologisch fragwürdig ist es, wenn 
man ein – an sich weiterführendes – Denken in größeren pastoralen Räumen vor allem am 
gegenwärtigen Priestermangel orientiert. Kirche wird dabei primär von zölibatär lebenden 
männlichen Amtsträgern, weniger aber vom Evangelium her gedacht. Eine in dessen 
Sinne jedoch weiterführende Möglichkeit wäre es, das tridentinische Territorialprinzip 
nicht mehr nur koinonial von Lumen gentium her zu verstehen, sondern auch diakonisch 
im Sinne von Gaudium et spes – und zwar als eine »diakonische Selbstanbietung«  36 der 
gesamten Kirche an den sozialen Raum. Das so verstandene Territorialprinzip bedeutet, 
dass es keinen Flecken Erde gibt, der die pastorale Welt-Mission von Priestern und Laien 
nichts anginge: keine aufgelassene Fabrik, kein nahes Fußballstadion und keine neu eröff-
nete Flüchtlingsunterkunft. 

an und nicht ›defizitorientiert‹ bei 
deren Schwächen (vgl. Hans-Joachim 
Sander, Die pastorale Grammatik der 
Lehre – ein Wille zur Macht von Gottes 
Heil im Zeichen der Zeit, in: Günter 
Wassilowsky [Hg.], Zweites Vatica-
num – vergessene Anstöße, gegen-
wärtige Fortschreibungen [QD 207], 
Freiburg i. Br. 2004, 185-206, 
bes. 197ff).
32	 Ottmar Fuchs, Gewaltanfälligkei-
ten im Gottesglauben. Einige Aspekte 
zur Entzwingung des Glaubens, in: 
Theologische Quartalschrift 191 (2011) 
354-384. Für den gnadentheologi-
schen Kontext bzw. die sakramenten-
pastoralen Konsequenzen dieser ›Ent-

zwingung‹ siehe auch ders., Wer’s 
glaubt, wird selig … Wer´s nicht 
glaubt, kommt auch in den Himmel, 
Würzburg 2012, sowie: ders., Sakra-
mente – immer gratis, nie umsonst, 
Würzburg 2015.
33	 Siehe auch das berühmte geist-
liche Vermächtnis von Papst Johan-
nes   XXIII. auf seinem Sterbebett: 
»Mehr denn je […] sind wir heute 
darauf ausgerichtet, dem Menschen 
als solchem zu dienen, nicht bloß 
den Katholiken« (zit. nach Ludwig  
Kaufmann / Nikolaus Klein, Johan-
nes   XXIII. Prophetie im Vermächtnis, 
Fribourg 1990, 24).

34	 Vgl. Christian Bauer, Spuren 
in die Nachfolge. Zukunft aus dem 
jesuanischen Wandercharisma, 
in: Pastoraltheologische Informa- 
tionen 32 (2012) 13-34. 
35	 Vgl. Christian Bauer, Weisheit 
oder Apokalyptik? Konturen jesua-
nischer Pastoral der Gottesherrschaft, 
in: Frei geben, in: http://frei-geben.de  /
weisheit-oder-apokalyptik/.
36	 Bucher, Die Gemeinde nach dem 
Scheitern der Gemeindetheologie 
(Anm. 28), 24.



Christian Bauer

Wır sSind gewohnt, die kirchliche Pastoral ın UNSCIEIN Pfarrgemeinden un anderen
()rten VOL em VOoO  — Lumen gentfium her verstehen. DDas Konzil hat ber ben nicht 11ULE

eine, sondern WEe1 Kirchenkonstitutionen beschlossen Nicht 1L1UL In Lumen gentium hat
dogmatisch relevante Aussagen ZU Wesen der Kirche gemacht, sondern uch ın Gaudium
ef SDES. 7 weimal »constıtutıo de Ecclesia« einmal ohne /usatz und einmal mıiıt dem /usatz
»IM mundo hodierno«. Fine entsprechend szweiheitlich« strukturierte Gesamtpastoral
verwelst zurück auf die frühesten Anfänge des Christentums. Kirche hat VOoO  — Beginn
nämlich ımmer AUS beidem bestanden: AUS umherziehenden Wanderpredigern und AUS C —

en Ortsgemeinden. S1e War STETS 1ne Kirche der Gründer VOoO  — (Gemeinden und zugleic
uch 1ne Kirche der jiedler ın Gemeinden. SIie kannte Fremdlinge griech NAp-OLKOL), die
zwischen den ausern wohnen, und (Jastwirte lat. parochi), die ihre Hauser Oöffnen. Beide
CArıSTUliche Ursprungsgestalten stehen uch 1m etymologischen Hintergrund der Begriffe
der ; Pfarrei« und des ; Pfarrers<. Durch S1E lodern noch heute viele kleine ‚ Lagerfeuer:« des
Evangeliums inmuiıtten der Welt €l Kerne mıiıt offenen Rändern und Menschen, die aiur
SOLSCLINL, dass das keuer nicht ausgeht. (Jrte der ähe ın einem Raum der Weite

Beides raucht Ja uch 1m gegenwartigen Strukturwandel kleine (GGemeinden als (Jrte
der ähe einer attraktiven s Komm-her-Kirche« der ammlung nach Lumen genfium, die
keine (Jrte der Enge se1n duüurfen (Stichwort Milieuverengung). Und zugleic uch gröfßere
Einheiten als Raume der Weite einer missionarischen ‚Geh-hin-Kirche< der Sendung nach
Gaudium ef SDES, die keine Raume der Fberne se1In düurfen (Stichwort Kirchenverdunstung).
DIie ähe der (Jrte wehrt der potenziellen Fberne der Raume, und die Weite der Raume entTt-

grenzt die potenzielle Enge der (Jrte Dabei düurfen WIr die Kirche nicht L1UTE 1m Daoarf lassen,
sondern S1E zugleic uch oröfßer denken als bisher mindestens jedoch oröfßer als
gewohntes Pfarrmilieu. Gegenwartig scheint die deutsche Kirche diesbezüglich ın eın
tadium ihrer Konzilsrezeption einzutreten. Spatestens ce1t dem Bonifatiusjahr 2004 steht der
Missionsbegriff gahz oben auf der kirchenamtlichen Tagesordnung. In ihrem gemelinsamen
Hirtenbrief Zzu Weltmissionssonntag 2004 reifen die deutschen 1SCNOTE das berühmte
Wort » Wır sind Missionsland geworden «“ auf, das Alfred Delp bereits 1941 iın epragt
hatte und das Ivo Zeiger auf dem Katholikentag 1945 hier ın Maınz popularisierte. Und S1E
ordern ın ihrem melner Ansicht nach gelungensten Beitrag ZUr Missionstheologie einen
entsprechenden » Aufbruch 1m Umbruch «® des pastoralen Strukturwandels

» Umbruchszeiten sSind Ginadenzeiten. S1ie bedeuten SCHIE und Aufbruch, TIrauerarbeit
und Lust ZUur Innovatıon. ott selhst ist CS, der 1ISECEIC Verhältnisse gründlich aufmischt,

Ul auf Neulan: locken Viele Zeitgenossen fragen heute nach dem
Eingang ın den Glauben Wen treffen 1E 1m Eingangsbereich? Leute, die miıt dicken

er missioNarısche Auftrag der 41 Vagl. Christian ‚OL aulßer- Vgl. Wolfgang LAVER, Warum
Kirche, ZIT. mach NtLpDZÄANWW. malb der Pfarrgemeinde entdecken, n Soldarıtät mıcht gleich Soldarıtät ST
Kamp-erfurt.de Zevelg_cms/down- Matthias (Hg), Gemeinde er Umgang der Kırchen mIT den
0ad_user/Evangelisierung/Grund- hne Zukunft? Theologische Dehatte Fremden, n Sevarın EDERHILGE
agentexte/DB K-Gememsames Hırten- Uund Oraktische Modelle, reiburg (Hg.)} Auch ‚OL st amn Fremder:
wort_Der_missionarische_Auftrag_ Br 2015, s44-5/1, SCHVIO DERS., Srne Fremdsen — Toleranz Solidarıität,

Herd Ale \Wiürdcde Ades (jastes Furder_Kirche %201  {21.9.2004 Frankfurt a.M.2012,121-140, mier 125
5.4.2017), den missioONarıschen Ortswechsel eIner Woltfgang Palaver Heschreibt diesen

E >Geh-hin-Kirche«, n Diakonia ursprünglic AUS der SOziologlie STLarn-
E 2010) 351-356, menden Begrift Aes >parochlalen
Ebd., l Kar] KAHN E STrU Kturwande| Altrulsmus<« als IN spezifische

der Kırche als Aufgabe Ulale Chance, »Kombinatien ‚1018 Sippenliebe Ulale
reiburg . Br.21973, 37. Fremdenfeindlichkent« ebd.)

74 Christian Bauer

Wir sind gewohnt, die kirchliche Pastoral in unseren Pfarrgemeinden und an anderen 
Orten vor allem von Lumen gentium her zu verstehen. Das Konzil hat aber eben nicht nur 
eine, sondern zwei Kirchenkonstitutionen beschlossen. Nicht nur in Lumen gentium hat es 
dogmatisch relevante Aussagen zum Wesen der Kirche gemacht, sondern auch in Gaudium 
et spes. Zweimal »constitutio de Ecclesia« – einmal ohne Zusatz und einmal mit dem Zusatz 
»in mundo hodierno«. Eine entsprechend ›zweiheitlich‹ strukturierte Gesamtpastoral 
verweist zurück auf die frühesten Anfänge des Christentums. Kirche hat von Beginn an 
nämlich immer aus beidem bestanden: aus umherziehenden Wanderpredigern und aus sess-
haften Ortsgemeinden. Sie war stets eine Kirche der Gründer von Gemeinden und zugleich 
auch eine Kirche der Siedler in Gemeinden. Sie kannte Fremdlinge (griech. παρ-οἶκοι), die 
zwischen den Häusern wohnen, und Gastwirte (lat. parochi), die ihre Häuser öffnen. Beide 
christliche Ursprungsgestalten stehen auch im etymologischen Hintergrund der Begriffe 
der ›Pfarrei‹ und des ›Pfarrers‹. Durch sie lodern noch heute viele kleine ›Lagerfeuer‹ des 
Evangeliums inmitten der Welt: heiße Kerne mit offenen Rändern und Menschen, die dafür 
sorgen, dass das Feuer nicht ausgeht. Orte der Nähe in einem Raum der Weite. 

Beides braucht es ja auch im gegenwärtigen Strukturwandel: kleine Gemeinden als Orte 
der Nähe einer attraktiven ›Komm-her-Kirche‹ der Sammlung nach Lumen gentium, die 
keine Orte der Enge sein dürfen (Stichwort: Milieuverengung). Und zugleich auch größere 
Einheiten als Räume der Weite einer missionarischen ›Geh-hin-Kirche‹ der Sendung nach 
Gaudium et spes, die keine Räume der Ferne sein dürfen (Stichwort: Kirchenverdunstung). 
Die Nähe der Orte wehrt der potenziellen Ferne der Räume, und die Weite der Räume ent-
grenzt die potenzielle Enge der Orte. Dabei dürfen wir die Kirche nicht nur im Dorf lassen, 
sondern sie zugleich auch größer denken als bisher – mindestens jedoch größer als unser 
gewohntes Pfarrmilieu. Gegenwärtig scheint die deutsche Kirche diesbezüglich in ein neues 
Stadium ihrer Konzilsrezeption einzutreten. Spätestens seit dem Bonifatiusjahr 2004 steht der 
Missionsbegriff ganz oben auf der kirchenamtlichen Tagesordnung. In ihrem gemeinsamen 
Hirtenbrief zum Weltmissionssonntag 2004 greifen die deutschen Bischöfe das berühmte 
Wort »Wir sind Missionsland geworden«  37 auf, das Alfred Delp bereits 1941 in Fulda geprägt 
hatte und das Ivo Zeiger auf dem Katholikentag 1948 hier in Mainz popularisierte. Und sie 
fordern in ihrem meiner Ansicht nach gelungensten Beitrag zur Missionstheologie einen 
entsprechenden »Aufbruch im Umbruch«  38 des pastoralen Strukturwandels: 

»Umbruchszeiten sind Gnadenzeiten. Sie bedeuten Abschied und Aufbruch, Trauerarbeit 
und Lust zur Innovation. Gott selbst ist es, der unsere Verhältnisse gründlich aufmischt, 
um uns auf Neuland zu locken […]. […] Viele Zeitgenossen […] fragen heute nach dem 
Eingang in den Glauben […]. Wen treffen sie im Eingangsbereich? Leute, die mit dicken 

37	 Der missionarische Auftrag der 
Kirche, zit. nach http://www.
kamp-erfurt.de  /level9_cms  /down-
load_user  /Evangelisierung  /Grund-
lagentexte  /DBK- Gemeinsames_Hirten-
wort_Der_missionarische_Auftrag_
der_Kirche%20(21.9.2004).pdf 
(5.4.2017), 1.
38	 Ebd.
39	 Ebd.
40	 Ebd., 2f.

41	 Vgl. Christian Bauer, Gott außer-
halb der Pfarrgemeinde entdecken, in: 
Matthias Sellmann (Hg), Gemeinde 
ohne Zukunft? Theologische Debatte 
und praktische Modelle, Freiburg 
i. Br. 2013, 349-371, sowie ders., Lerne  
am Herd die Würde des Gastes. Für  
den missionarischen Ortswechsel einer 
›Geh-hin-Kirche‹, in: Diakonia 41 
(2010) 351-358.
42	 Karl Rahner, Strukturwandel 
der Kirche als Aufgabe und Chance, 
Freiburg i. Br. 31973, 37. 

43	 Vgl. Wolfgang Palaver, Warum 
Solidarität nicht gleich Solidarität ist. 
Der Umgang der Kirchen mit den 
Fremden, in: Severin J. Lederhilger 
(Hg.), Auch Gott ist ein Fremder: 
Fremdsein – Toleranz – Solidarität, 
Frankfurt a. M. 2012, 121-140, hier 123. 
Wolfgang Palaver beschreibt diesen 
ursprünglich aus der Soziologie stam-
menden Begriff des ›parochialen 
Altruismus‹ als eine spezifische 
»Kombination von Sippenliebe und 
Fremdenfeindlichkeit« (ebd.).



Draußen zuhause ? 75

Akten VOoO  — Sitzung Sitzung hasten, die Termin Termin wahrnehmen und chlie{f$s-
ich aufser Terminen nichts mehr wahrnehmen, die es elernt aben, 11UL nicht, WIE
19508  — eın geistlicher Mensch wird und WIE 19508  — €1 Das ber ıst die Voraussetzung
UNSCIECT Mission . «”

Und weiıter:

» VMission geschieht nicht, indem WIr Werbekolonnen anheuern der Berge VOoO  —

Papier uUuntfers Volk bringen DDas Geheimnis UNSCIECT Miıssion leg ın einem
überzeugenden christlichen Leben Der Religionslehrer, der nicht 1I1UTE VOo Gilauben
redet, sondern ih authentisch lebt: die Caritasmitarbeiterin, die der Liebe CHhristi ihr
elgenes Gesicht Sibt; die Eltern, die mıt ihrem Kind abends der Bettkante beten:
1E alle sind lebendiges Evangelium und strahlen AUS unaufdringlich, ber erkenn-
bar: selbstbewusst, ber demütig &<

Innerhalb der Adualen Gesamtekklesiologie des Konzils steht ın UNSCIEN Breiten 1ne enT-

sprechende Schwerpunktverlagerung“ WCE VOoO  — einer her ysintrovertierten« Komm-her-
Pastoral der ammlung nach Lumen gentfium hin einer her yextrovertierten« Geh-hin-
Pastoral der Sendung nach Gaudium ef SDES und War besten 1m Sinne des
postkolonialen Missionsbegriffs der Arbeiterpriester. Karl Rahner gewinnt VOoO  — orther
10324 ein Kriterium für die Auswahl VOoO  — kirchlichem Führungspersonal:

» Wenn 111A ıIn nächster eit einen tüchtigen Pfarrer Oder Bischof suchen will, musste
111A111 nicht schr fragen, b der andıda sich reibungslos ın den herkömmlichen
Betrieb der Kirche eingefügt hat 1T11A1 musste vielmehr fragen, b ihm schon
einmal gelungen Sel,; sich bei ‚ Neuheiden« or Vverschallien Der beste Missionar
ın eliner nichtchristlichen Diasporasituation ware der beste andıda für ein kirchliches
Ämt, uch WE bisher vielleicht cschr unkonventionell un: flır manche blo{fß
traditionelle Christen yanstöfsig« ewirkt hat «#

In einer nachchristentümlichen eit WIE der UNSCIEIN lautet die pastorale Gretchenfrage:
Wie hältst du's mıt dem Aufßsen? Ist die kirchliche Aufsengrenze für dich her 1ne chmerz-
FENZE oOder ıne Reizschwelle? Jenseits des (um einen so7zialwissenschaftlich gebräuchlichen
Begriff verwenden) »parochialen Altruismus « P° vieler UNSCIECT Pfarrgemeinden kann

€1 ad PeXtra einer » Komplizenschaft geteilter Hoffnungen «“ kommen und
geraten dann uch ad infra evangeliumsnahe Randsiedlier des Christentums 1Ns ick-
feld, die den Passagckreh Transitbereich zwischen Kirche und Welt bewohnen: potenzielle
Verbündete für das Evangelium. Im espräc. mıt diesen glaubensnahen Kirchenfremden,

AndreWK fenetres Ae
| esperance, n Claude GEFFRE (Hg.)}
L hommage ere Dare Chenu,
Parıs 1940, 36 -44, mıer A 5:

75Draußen zuhause?

Akten von Sitzung zu Sitzung hasten, die Termin um Termin wahrnehmen und schließ-
lich außer Terminen nichts mehr wahrnehmen, die alles gelernt haben, - nur nicht, wie 
man ein geistlicher Mensch wird und wie man es bleibt?! Das aber ist die Voraussetzung 
unserer Mission.«39

Und weiter: 

»Mission […] geschieht nicht, indem wir Werbekolonnen anheuern oder Berge von 
Papier unters Volk bringen […]. […] Das Geheimnis unserer Mission liegt in einem 
überzeugenden christlichen Leben […]: Der Religionslehrer, der nicht nur vom Glauben 
redet, sondern ihn authentisch lebt; die Caritasmitarbeiterin, die der Liebe Christi ihr 
eigenes Gesicht gibt; die Eltern, die mit ihrem Kind abends an der Bettkante beten; […] 
sie alle sind lebendiges Evangelium und strahlen aus […] – unaufdringlich, aber erkenn-
bar; selbstbewusst, aber demütig […].«40

Innerhalb der dualen Gesamtekklesiologie des Konzils steht in unseren Breiten eine ent-
sprechende Schwerpunktverlagerung  41 weg von einer eher ›introvertierten‹ Komm-her-
Pastoral der Sammlung nach Lumen gentium hin zu einer eher ›extrovertierten‹ Geh-hin-
Pastoral der Sendung nach Gaudium et spes an – und zwar am besten im Sinne des 
postkolonialen Missionsbegriffs der Arbeiterpriester. Karl Rahner gewinnt von dorther 
sogar ein Kriterium für die Auswahl von kirchlichem Führungspersonal: 

»Wenn man in nächster Zeit […] einen tüchtigen Pfarrer oder Bischof suchen will, müsste 
man nicht so sehr fragen, ob der Kandidat sich reibungslos in den herkömmlichen 
Betrieb der Kirche eingefügt hat […], man müsste vielmehr fragen, ob es ihm schon 
einmal gelungen sei, sich bei ›Neuheiden‹ Gehör zu verschaf‌‌fen […]. Der beste Missionar 
in einer nichtchristlichen Diasporasituation wäre der beste Kandidat für ein kirchliches 
Amt, auch wenn er bisher vielleicht sehr unkonventionell und für manche bloß 
traditionelle Christen ›anstößig‹ gewirkt hat.«42 

In einer nachchristentümlichen Zeit wie der unseren lautet die pastorale Gretchenfrage: 
Wie hältst du’s mit dem Außen? Ist die kirchliche Außengrenze für dich eher eine Schmerz-
grenze oder eine Reizschwelle? Jenseits des (um einen sozialwissenschaftlich gebräuchlichen 
Begriff zu verwenden) »parochialen Altruismus«  43 vieler unserer Pfarrgemeinden kann 
es dabei ad extra zu einer »Komplizenschaft geteilter Hoffnungen«  44 kommen – und so 
geraten dann auch ad intra evangeliumsnahe Randsiedler des Christentums ins Blick-
feld, die den passageren Transitbereich zwischen Kirche und Welt bewohnen: potenzielle 
Verbündete für das Evangelium. Im Gespräch mit diesen glaubensnahen Kirchenfremden, 

44	 André Depierre, Les fenêtres de 
l’espérance, in: Claude Geffré (Hg.), 
L’hommage différé au Père Chenu, 
Paris 1990, 38-44, hier 43.



76 Christian Bauer

die Tomas all respektvoll » Zachäus-Menschen« * nennt, weil S1E ın interesslerter alb-
distanz Zzu christlichen Glauben en,;, kommt 111A111 ott selhbst auf die 5Spur und War

alsH«M  I  JI Geheimnis einer War weithin kirchenfernen, deswegen ber noch
ange nicht gottlosen sakularen Welt Papst Franziskus OC auf genau diese Fährte, WE

ın Evangelti gaudium schreibt:

» Wır mMUSssen die VOoO  — eliner kontemplativen 1C. her, das el mıt einem 1C
des auDens erkennen, der Jjenen ott entdeckt, der ın ihren Häusern, auf ihren trafßsen
und auf ihren Plätzen wohnt DIie Prasenz (Jottes begleitet die aufrichtige ucCc.  €, die
FEinzelne und Gruppen vollziehen, alt und ınn für ihr Leben en Er ebt
untfer ihren Bürgern und Ördert das Verlangen nach dem Guten, nach anrner
und Gerechtigkeit.« (EG 71)

Impulse Vo  - aps Franziskus

DIie etzten Worte melnes Beitrags ehören Papst Franziskus, der sSeINE Kirche VOoO  — den
Rändern her missionspastoral möchte und damıtHfrischen üÜüdwind, der
gegenwartig über die pen uUulls heraufweht und hierzulande noch eIN1IYES aufmischen
und durcheinanderwirbeln durfte Im dramatischen Vorkonklave des Jahres 2013, das ın der
krisenhaften Zuspitzung der Lage der Kirche ıne Art y kleines Koanzil« WAdl, sagte Franziskus
unmittelbar VOL selner Papstwahl:

» Evangelisierung raucht die Sehnsucht der Kirche, AUS sich selbst herauszugehen.
DIie Kirche ist dazu berufen, sich selbst überschreiten und nicht 11UL die CO-
graphischen Peripherien gehen, sondern uch die existenziellen: jene des
Leidens, der Ungerechtigkeit un jeder Art VOI1 Misere. Wenn die Kirche nicht AUS

sich herausgeht, kreist S1E L1UL noch sich selbst Alle Übel, die 1m Laufe der
eit ın den kirchlichen Institutionen auftreten, en ihre urzeln ın dieser Selbst-
bezüglichkeit &<

In seInem ersien grofßen Interview als Papst wurde Franziskus dann 1m espräc mıt seInem
Mitbruder Antoni1o Spadaro konkreter:

» Statt 11UL ıne Kirche se1nN, die mıt offenen Türen aufnimmt und empfängt ich-
WOTFrFT:) Komm-her-Pastoral], versuchen WITF, 1ne Kirche se1nN, die TICUEC Wege el,
die ahıg 1st, AUS sich heraus und denen gehen, die nicht ihr kommen
Stichwort eh-hin-Pastoral] DIe Gründe, die jemanden dazu geDrac. aben, VOo  — der
Kirche wegzugehen können uch ZUr Rückkehr führen Es raucht Mut und
unnner&«

Vgl. Tomas HALIK, Gedulal mIT tp:/blog.radiovatikan.de/ rIe zu hundertjährigen
OL DITS Geschichte WC}7] Zachäus Adle-kirche-die-sich-um-sich-sel- Bestehen der Katholisch-theologi-
heute, reiburg Br A1910). ber-dreht-theologischer-narziss-mus schen Fakultät WC}7] BUCSNOS AlIres

Vagl. Christian 18181 Uund 20.4.2015 (http:/Aw2.vatican /contentAÄrancesec
Ale Nebelkinder. Theologische Notizen tDo//Avww.stimmen-der-zeit.de/ O/de Aetters /2015 /documents/
bereinen Berliner, n zeitschrift/online_exklusiv/detalls _ Dapa-Trancesco_20150303_lettera-
anrbuc| Tfur das Erzbistum Barlın htmI1? _beitrag=3906433 5.4.2017). universita-cattolica-argentina.ntml;
2004, RBarlın 2004, 72-7 5.4.2017)}to:/w2.vatican.va/content/Äran

cesco/de/homilies /2015 /documents/
Valı: rancescoO_20151208_glublleo-
H] a-apertura.htm| 5.4.2017).

76 Christian Bauer

die Tomáš Halík respektvoll »Zachäus-Menschen«  45 nennt, weil sie in interessierter Halb-
distanz zum christlichen Glauben leben, kommt man Gott selbst auf die Spur – und zwar 
als jenem anonymen Geheimnis  46 einer zwar weithin kirchenfernen, deswegen aber noch 
lange nicht gottlosen säkularen Welt. Papst Franziskus lockt auf genau diese Fährte, wenn 
er in Evangelii gaudium schreibt: 

»Wir müssen die Stadt von einer kontemplativen Sicht her, das heißt mit einem Blick 
des Glaubens erkennen, der jenen Gott entdeckt, der in ihren Häusern, auf ihren Straßen 
und auf ihren Plätzen wohnt. Die Präsenz Gottes begleitet die aufrichtige Suche, die 
Einzelne und Gruppen vollziehen, um Halt und Sinn für ihr Leben zu finden. Er lebt 
unter ihren Bürgern und fördert […] das Verlangen nach dem Guten, nach Wahrheit 
und Gerechtigkeit.« (EG 71).

6	� Impulse von Papst Franziskus

Die letzten Worte meines Beitrags gehören Papst Franziskus, der seine Kirche von den 
Rändern her missionspastoral erneuern möchte – und damit jenem frischen Südwind, der 
gegenwärtig über die Alpen zu uns heraufweht und hierzulande noch einiges aufmischen 
und durcheinanderwirbeln dürf‌‌te. Im dramatischen Vorkonklave des Jahres 2013, das in der 
krisenhaften Zuspitzung der Lage der Kirche eine Art ›kleines Konzil‹ war, sagte Franziskus 
unmittelbar vor seiner Papstwahl: 

»Evangelisierung braucht […] die Sehnsucht der Kirche, aus sich selbst herauszugehen. 
Die Kirche ist dazu berufen, sich selbst zu überschreiten und nicht nur an die geo-
graphischen Peripherien zu gehen, sondern auch an die existenziellen: jene […] des 
Leidens, der Ungerechtigkeit […] und jeder Art von Misere. Wenn die Kirche nicht aus 
sich herausgeht, […] kreist sie nur noch um sich selbst. […]. Alle Übel, die im Laufe der 
Zeit in den kirchlichen Institutionen auftreten, haben ihre Wurzeln in dieser Selbst-
bezüglichkeit […].«47

In seinem ersten großen Interview als Papst wurde Franziskus dann im Gespräch mit seinem 
Mitbruder Antonio Spadaro konkreter: 

»Statt nur eine Kirche zu sein, die mit offenen Türen aufnimmt und empfängt [Stich-
wort: Komm-her-Pastoral], versuchen wir, eine Kirche zu sein, die neue Wege findet, 
die fähig ist, aus sich heraus und zu denen zu gehen, die nicht zu ihr kommen […] 
[Stichwort: Geh-hin-Pastoral]. Die Gründe, die jemanden dazu gebracht haben, von der 
Kirche wegzugehen […] können auch zur Rückkehr führen. Es braucht Mut und 
Kühnheit.«48

45	 Vgl. Tomáš Halík, Geduld mit 
Gott. Die Geschichte von Zachäus 
heute, Freiburg i. Br. 2010.
46	 Vgl. Christian Bauer, Gott und 
die Nebelkinder. Theologische Notizen 
über einen anonymen Berliner, in: 
Jahrbuch für das Erzbistum Berlin 
2004, Berlin 2004, 72-78.

47	 http://blog.radiovatikan.de  /
die-kirche-die-sich-um-sich-sel-
ber-dreht-theologischer-narziss-mus 
(20.4.2015).
48	 http://www.stimmen-der-zeit.de  /
zeitschrift  /online_exklusiv  /details_
html?k_beitrag=3906433 (5.4.2017).
49	 http://w2.vatican.va  /con​t​e​n​t​ ​ ​/​f​r​a​n​
c​e​s​c​o​ ​ ​/​d​e​ ​ ​/​h​o​m​i​l​i​e​s​ ​ ​/​2​0​1​5​ ​ ​/​d​o​c​uments  /
papa-franc​e​s​c​o​_​2​0​1​5​1​2​0​8​_​​​g​​​i​​​u​​​b​​​i​​​l​​​e​​​o​​​-​ 
​​​o​​​m​​​e​​​l​​​i​​​a​​​-​​​a​​​p​e​r​t​u​r​a​.​h​tml (5.4.2017).

50	 Brief zum hundertjährigen 
Bestehen der Katholisch-theologi-
schen Fakultät von Buenos Aires 
(http://w2.vat​i​c​a​n​.​v​a​ ​ ​/​c​o​n​t​e​n​t​ ​ ​/​f​r​a​n​c​e​s​c​
o​ ​ ​/​d​e​ ​ ​/​l​e​t​t​e​r​s​ ​ ​/​2​0​1​5​ ​ ​/​d​o​c​u​m​e​n​t​s​ ​ ​/​ 
p​a​p​a​-​f​r​a​n​c​e​s​c​o​_​2​0​1​5​0​3​0​3​_​l​e​t​t​e​r​a​-​ 
u​n​i​v​e​r​s​i​t​a​-​c​a​t​t​o​l​i​c​a​-​a​r​g​e​n​t​ina.html; 
5.4.2017).



Draußen zuhause ?

/7u dieser missionarischen ; Kühnheit-« ordert Papst Franziskus uch 8R Dezember 2015,
dem fünfzigsten Jahrestag des Konzilsabschlusses, ın seliner Predigt ZUr röffnung des

Jahres der Barmherzigkeit auf:

»An erster Stelle Walr das Konzil ıne Begegnung. Fine wirkliche Begegnung zwischen
der Kirche und den Menschen UNSCIET eit Fine VOoO  — der Kraft des (Jelstes gekenn-
zeichnete Begegnung, der sSeINE Kirche drängte, AUS der Dürre, die S1E viele re lang
ın sich selhbst verschlossen gehalten hatte, herauszukommen, mıt Begeisterung den
missionarischen Weg wieder aufzunehmen. Es Walr eın Aufbruch, auf jeden
Menschen dort zuzugehen, ebt ın seliner a ın seinem Haus, Arbeits-
platzDraußen zuhause?  77  Zu dieser missionarischen »Kühnheit« fordert Papst Franziskus auch am 8. Dezember 2015,  dem fünfzigsten Jahrestag des Konzilsabschlusses, in seiner Predigt zur Eröffnung des  Hl. Jahres der Barmherzigkeit auf:  »An erster Stelle war das Konzil eine Begegnung. Eine wirkliche Begegnung zwischen  der Kirche und den Menschen unserer Zeit. Eine von der Kraft des Geistes gekenn-  zeichnete Begegnung, der seine Kirche drängte, aus der Dürre, die sie viele Jahre lang  in sich selbst verschlossen gehalten hatte, herauszukommen, um mit Begeisterung den  missionarischen Weg wieder aufzunehmen. Es war ein neuer Aufbruch, um auf jeden  Menschen dort zuzugehen, wo er lebt: in seiner Stadt, in seinem Haus, am Arbeits-  platz ... [...]. Ein missionarischer Impuls, also, den wir nach diesen Jahrzehnten mit  derselben Kraft und derselben Begeisterung wieder aufnehmen.«*?  Das Zweite Vaticanum war ein veritables Missionskonzil, das die pastorale Sendung der  Kirche in die Welt neu bestimmte. Ihm treu zu sein heißt - so Papst Franziskus - nun  auch einen Schritt weiter zugehen: »Und jetzt muss man vorangehen. «>° Entsprechende  konzilstheologische Lockerungsübungen könnten dabei so manche innerkirchliche Ver-  krampfung lösen und einen angstfreien ersten Schritt hinaus auf kirchenfremden Boden  ermöglichen. Ermutigen kann dabei auch die Werbebotschaft eines großen deutschen  Outdoor-Unternehmens, aber auch das Leitwort eines kleinen österreichischen Säkular-  instituts - beide wollen nicht nur drinnen daheim, sondern auch draußen zuhause sein.  Die entsprechende » Fremdprophetie« des genannten Outdoor-Unternehmens lautet: »Du  musst nicht viel mitnehmen, aber das Richtige.« Auf der Suche nach diesem »Wenigen,  aber Rich’[igen«51 kann das Zweite Vaticanum als mission statement einer »zur Welt hin  offenen Kirche«* noch immer eine bleibende Orientierung sein. Und mit jedem Schritt  ins nichtkirchliche Außen wächst dann vielleicht auch die missionspastorale Gewissheit:  Auch fremder Boden trägt.  +  51 Karl RAHNER, Theologische Deu-  52 Ottmar FUCHS, Die zur Welt  tung der Position des Christen in der  hin offene Kirche, in: Franz WEBER,  modernen Welt, in: DERS., Sendung  Mission - Gegenstand der Praktischen  und Gnade. Beiträge zur Pastoraltheo-  Theologie? Die Missionstätigkeit der  logie, Innsbruck 1961, 13-47, hier 45.  Kirche in den pastoraltheologischen  Lehrbüchern von der Aufklärung  bis zum Zweiten Vaticanum, Frankfurt  a.M.1999,13-29.Fın missionarischer Impuls, also, den WIr nach diesen Jahrzehnten mıt
derselben Kraft und derselben Begeisterung wieder aufnehmen «P”

DDas / weite Vaticanum wWar eın veritables Missionskonzil, das die pastorale Sendung der
Kirche ın die Welt NEU bestimmte. Ihm TIreu sSe1lIn e1 Papst Franziskus Nnu  -

uch einen chritt welılter zugehen: »Und JetzZ 111055 119  - vorangehen. «” Entsprechende
konzilstheologische Lockerungsübungen könnten €e1 manche innerkirchliche Ver-
krampfung lösen un einen angstfreien ersten chritt hinaus auf kirchenfremden Boden
ermöglichen. Ermutigen kann €e1 uch die Werbebotscha: eiInes grofßen deutschen
Outdoor-Unternehmens, aber uch das Leitwort eINes kleinen Osterreichischen äakular-
instıtuts €e1: wollen nicht Nur drinnen daheim, sondern uch draußen zuhause SeIN.
Die entsprechende ; Fremdprophetie« des genannten Outdoor-Unternehmens lautet: » [Iu
IMUSST nicht viel mitnehmen, aber das Richtige.« Auf der ucC ach diesem » Wenigen,
aber Richtigen«”” kann das / weite Vaticanum als 1SS1077 sSIafement einer Welt hın
offenen Kirche «“ och immer ine bleibende Urlentierung SeIN. Und mı1t jedem chritt
InNns nichtkirchliche Aufsen wächst dann vielleicht uch die missionspastorale Gewissheit:
Auch remder Boden rag d  N

Kar] RAHNER, Theologische [)eu- ttimar [DIe ZuUur \Nalt
LUNg der Position Aes Christen n der alla Olfene Kirche, n LTranz WEBER,
modernen Welt, n DERS., Sendung Mlıssion Gegenstand der Praktischen
Uund Gnade Beltrage ZUur Pastoraltheo- Theologie? DITS Missionstätigkeit der
ogle, Innsbruck 1961, Aı mıer 4A5 Kırche n den Dastoraltheologischen

Lehrbuchern WC}7] der Aufklärung
RS zu Zwelrten Vaticanum, Frankfurt
M.1999,13-29

77Draußen zuhause?

Zu dieser missionarischen ›Kühnheit‹ fordert Papst Franziskus auch am 8. Dezember 2015, 
dem fünfzigsten Jahrestag des Konzilsabschlusses, in seiner Predigt zur Eröffnung des 
Hl. Jahres der Barmherzigkeit auf: 

»An erster Stelle war das Konzil eine Begegnung. Eine wirkliche Begegnung zwischen 
der Kirche und den Menschen unserer Zeit. Eine von der Kraft des Geistes gekenn-
zeichnete Begegnung, der seine Kirche drängte, aus der Dürre, die sie viele Jahre lang 
in sich selbst verschlossen gehalten hatte, herauszukommen, um mit Begeisterung den 
missionarischen Weg wieder aufzunehmen. Es war ein neuer Aufbruch, um auf jeden 
Menschen dort zuzugehen, wo er lebt: in seiner Stadt, in seinem Haus, am Arbeits-
platz … […]. Ein missionarischer Impuls, also, den wir nach diesen Jahrzehnten mit 
derselben Kraft und derselben Begeisterung wieder aufnehmen.«49

Das Zweite Vaticanum war ein veritables Missionskonzil, das die pastorale Sendung der 
Kirche in die Welt neu bestimmte. Ihm treu zu sein heißt – so Papst Franziskus – nun 
auch einen Schritt weiter zugehen: »Und jetzt muss man vorangehen.«  50 Entsprechende 
konzilstheologische Lockerungsübungen könnten dabei so manche innerkirchliche Ver-
krampfung lösen und einen angstfreien ersten Schritt hinaus auf kirchenfremden Boden 
ermöglichen. Ermutigen kann dabei auch die Werbebotschaft eines großen deutschen 
Outdoor-Unternehmens, aber auch das Leitwort eines kleinen österreichischen Säkular-
instituts – beide wollen nicht nur drinnen daheim, sondern auch draußen zuhause sein. 
Die entsprechende ›Fremdprophetie‹ des genannten Outdoor-Unternehmens lautet: »Du 
musst nicht viel mitnehmen, aber das Richtige.« Auf der Suche nach diesem »Wenigen, 
aber Richtigen«  51 kann das Zweite Vaticanum als mission statement einer »zur Welt hin 
offenen Kirche«  52 noch immer eine bleibende Orientierung sein. Und mit jedem Schritt 
ins nichtkirchliche Außen wächst dann vielleicht auch die missionspastorale Gewissheit: 
Auch fremder Boden trägt. � A

51	 Karl Rahner, Theologische Deu-
tung der Position des Christen in der 
modernen Welt, in: ders., Sendung 
und Gnade. Beiträge zur Pastoraltheo-
logie, Innsbruck 1961, 13-47, hier 45.

52	 Ottmar Fuchs, Die zur Welt 
hin offene Kirche, in: Franz Weber, 
Mission – Gegenstand der Praktischen 
Theologie? Die Missionstätigkeit der 
Kirche in den pastoraltheologischen 
Lehrbüchern von der Aufklärung 
bis zum Zweiten Vaticanum, Frankfurt 
a. M. 1999, 13-29.



Das Dialogverständnis
der katholischen Kirche
ıne theologische Grundlegung
Vo  - Felix KOrner

STrac SumarıoZusammenfassung
Nach dem Hrstien Weltkrieg UNG er the IrS 'grl. Var and Despues e E Primera (uerra
Zelal auTtgrun cder Zerstorungs- QUu Que the experI- Mundıal seguramente WOT E

OT destruction (II1€ INerTahrungen Iındet SsIch » Dıa - experlencia de destruccion dUd-
100 < als Programmbegrıff In Cder »dialogue« programmatıc 15E: »diälogo « ( (JITIO concepio
Iranzaosisch- Uund deutschspra- concept In French-lanqguage programatico E Nlosolla
chigen Philosophie: ounIler, and German-lanquage DNIOSO- Irancesa alemana: ounIler,
Marcel, er, ner, Delp In phy ounIler, Marcel, er, Marcel, uber, ner, Delp E-N
romısche Okumente zıie 195 Ocumentoas OFTIaNI105Sner, Delp. The concept enters
STr waäahrend des I Vatıcanum Koman Ocuments during the ntroduce Cdurante ] Concıilio
eIn, UNG ZA\MAÄT als »Haltung « Second Vatıcan Councıl, P 1088 alıcano I} orımero ( (JITIO

(Ecciestiam Ham 58) Sern 1y »attıtude« (Ecciestiam »actıtuda < (Ecciestiam Ham 53)
ıma ST »cJe Freundaschaft, | Ham 58) ts clımate IS (II1€ OT ambıente »Ia mistad,
Cder Dienst« (87  Z Der Beitrag »TrnenNdshIp, MOST O5 - mMas, ] SErVICIO « (87  Z E
begrundet, CJe Jalo- cClally... SPrVICE «7) ( ()[1- explica WOT que E ctituc
gische Einstellung anschließseng tribution explalns Wwhy the C1a- lalogal despues antro CNSIS,
n CJe Krıse geriet, SI logical atuUutucde subsequently HOT Que, sIn embargo, teglo-
Jjedoc theologisc notwendig plungea nto CNSIS, why 1T IS gicamente necesarıa, HOT Qque
ISt, Dialog NIC| DUr nmevertheless theologıicaliy ] dlalogo Aelle dehe Sr

bersönlich, sondern auch ECCSSdlYy, WhY laloqgue IS NOoT levadao caho Dersonalmente,
nstıitutionell UNG Olfentlich only He ronducten SINO ambıren e Torma nstıtu-
Tuhren 1st UNG \A O STr zu nersona| level, Hırt also clonal Dublica COMO
Missionsbegrnift STE Dialog nstıitutional and Dublic level, relacıona ( (If1 ] concepito e
Uund Issiıon SINCG Kkeine Z\WO] and hat I relationship mision. Dialogo mısıon eln
verschliedenen Tatigkeiten, the concept OT Issiıon and mMIS- 810 AaCTUVICadEes dıferentes, SINO
sondern Issıon henennt das sionNary actıvity S laloqgue and GUC E misıon nombra ] HOT

Issıon AlC NOoT LWO COillerentVWarum, Dialog Cdas \AMo Cdes Que, mientras UG ] dIalogo
Eingehens auT andere. actıvities: rather, Issiıon esIg- designa ] COMa el calır a|
Keywords Nates the why laloqgue the eNcuenTtro el TIra

Dialog NOwW OT responding others Conceptos claves
Zeugnis Keywords Dialogo

TestimanioTheologie des Inter- laloqgue
rellgliosen Dialogs VITNEesSs eologla el dlalogo
Theologie Cder Geschichte eOlogy OT interreilgious interreilgi0so
Theologie Cder Religionen laloqgue eologla e E ISTOTIa
Ecciestiam Ham eOlogy OT history eologla e 1as rellgiones

Erciestam HameOlogy OT rellgions
Ecciestiam Ham

z 10)1. Jahrgang 2017 76

Das Dialogverständnis  
der katholischen Kirche
Eine theologische Grundlegung

von Felix Körner SJ

Zusammenfassung
Nach dem Ersten Weltkrieg und 
wohl aufgrund der Zerstörungs-
erfahrungen findet sich »Dia-
log« als Programmbegriff in der 
französisch- und deutschspra-
chigen Philosophie: Mounier, 
Marcel, Buber, Ebner, Delp. In 
römische Dokumente zieht 
er während des II. Vaticanum 
ein, und zwar als »Haltung« 
(Ecclesiam Suam 58): Sein 
Klima ist »die Freundschaft, ja 
der Dienst« (87). Der Beitrag 
begründet, warum die dialo
gische Einstellung anschließend 
in die Krise geriet, warum sie 
jedoch theologisch notwendig 
ist, warum Dialog nicht nur 
persönlich, sondern auch 
institutionell und öffentlich zu 
führen ist und wie er zum 
Missionsbegriff steht. Dialog 
und Mission sind keine zwei 
verschiedenen Tätigkeiten, 
sondern Mission benennt das 
Warum, Dialog das Wie des 
Eingehens auf andere. 
Keywords

BB Dialog
BB Zeugnis
BB �Theologie des inter- 
religiösen Dialogs

BB Theologie der Geschichte
BB Theologie der Religionen
BB Ecclesiam Suam 

Abstract
After the First World War and 
no doubt due to the experi-
ences of destruction one finds 
»dialogue« as a programmatic 
concept in French-language 
and German-language philoso-
phy: Mounier, Marcel, Buber, 
Ebner, Delp. The concept enters 
Roman documents during the 
Second Vatican Council, name- 
ly as an »attitude« (Ecclesiam 
Suam 58): its climate is one of 
»friendship, … most espe-
cially … service« (87). The con-
tribution explains why the dia-
logical attitude subsequently 
plunged into crisis, why it is 
nevertheless theologically 
necessary, why dialogue is not 
only to be conducted on a 
personal level, but also on an 
institutional and a public level, 
and what its relationship to 
the concept of mission and mis-
sionary activity is. Dialogue and 
mission are not two different 
activities; rather, mission desig-
nates the why, dialogue the 
how of responding to others.
Keywords

BB dialogue
BB witness
BB �theology of interreligious 
dialogue

BB theology of history
BB theology of religions
BB Ecclesiam Suam

Sumario
Después de la Primera Guerra 
Mundial y seguramente por la 
experiencia de destrucción apa-
rece »diálogo« como concepto 
programático en la filosofía 
francesa y alemana: Mounier, 
Marcel, Buber, Ebner, Delp. En 
los documentos romanos se 
introduce durante el Concilio 
Vaticano II, primero como 
»actitud« (Ecclesiam Suam 58): 
su ambiente es »la amistad, es 
más, el servicio« (87). El texto 
explica por qué la actitud 
dialogal después entró en crisis, 
por qué, sin embargo, es teoló-
gicamente necesaria, por qué 
el diálogo no sólo debe ser 
llevado a cabo personalmente, 
sino también de forma institu-
cional y pública, y cómo se 
relaciona con el concepto de 
misión. Diálogo y misión no son 
dos actividades diferentes, sino 
que la misión nombra el por 
qué, mientras que el diálogo 
designa el cómo del salir al 
encuentro del otro.
Conceptos claves

BB Diálogo
BB Testimonio
BB �Teología del diálogo 
interreligioso

BB Teología de la historia
BB Teología de las religiones
BB Ecclesiam Suam

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 78 - 93



IJIas Dialogverständnis der katholischen Kirche

den 1960 -er Jahren beginnt die katholische Kirche ihr Verhältnis anderen etrIwa

Anhängern anderer Religionen programmatisch als »Dialog« bezeichnen ! Der
Artikel untersucht den Begriff historisch und systematisch und stellt Vier Begründungs-

modelle für eın dialogisches Selbstverständnis der Kirche VOo  - Denn steht erneut 1ın Frage,
WIESO 1908688 sich überhaupt und WE Ja, WIE mıt anderen Religionsgemeinschaften AUS-

einander- und UusammMeENSeEeIZEN ollte, WE doch 1ın Christus bereits » alle chätze der
Weisheit und FErkenntnis verborgen Sind« (Kolosser 2,3) DDIe vorgeschlagenen Begründungs-
musier nutizen erkenntnistheoretische Überlegungen ebenso WIE Ansatze der Religions- und
Geschichtstheologie. Absc  elsend sSind Dialog und Mission einander theologisc zu7zuordnen.

Le  amtliche Formulierung
1. Diıe agna Charta des Dialogs
Der erste kirchliche Text, der das Dialogthema seinem Leitmotiv macht, ist bekanntlich
ıne nzyklika, das Antrittsschreiben Pauls VI (Jenre und Autor lassen sowohl TOSFAMMIMA-
tische als uch reflektierende Erörterung erwarten; und tatsachlic€nWIr 1m Augenblick
der Einführung des Dialogbegriffs iın das kirchenamtliche Vokabular uch gleich eingehende
Begründungen un Kontextualisierungen. Beeclesiam SÄÜFTN bestimmt »Dialog«‚ begründet
Dialog, beschreibt Dialog; aufserdem benennt die Enzyklika die Gesprächspartner und
WweIlst schlie{fslich auf das hin, WdS 1T11A1 »Dialogtugenden« CIM könnte. BEeectlesiam SUÜFTN

ist somıt die katholische Magna Charta des Dialogs.“
1.1. Bestimmung: Was ıst »Dialog«?

Dialog ist MenscCNHIiICHAE Kontaktnahme (approcher FOMUS fes hommes) ın einem besonderen
Klima, Sagt Papst Paul, und bestimmt ihre Atmosphäre » Noch bevor 19508  — spricht, 111US5

1T11A1 auf die Stimme, Ja 10324 auf das Herz des Menschen hören;: 111A111 111U8S55 ih verstehen

Grundiegend umgearbeitete Ulale Vatikanischen Konzils Jeihben Tur UNMS Gelegenheit, mernen Wunsch zu
Orwalnfertie Varsion Aes auf nttp:/welt Ale Magna Charta Aes Dialogs mIT USCruc| oringen, welnterhin Bru-
kirche kathaolisch de/Uhber-uns Jahres Ihnen, Jehe musImMIScChHEe Freunde, Uund cken der Freundschaft den Angehö-
tagung-Weltkirche-und-Mission/2016 ch Treue mich, Aals al AUS dem glei- rigen aller Religionen Hauen, WODE
verc{fentlichten Referats. Alle m chen (Jelst Meraus UNMS gesprochen ch HesonNders Meine Wertschätzung
Folgenden zillerten Artıkel Aes UTtOrs Ulale Alese Intentionen Destätigt fur dıe Entfaltung Ades Dialogs Z
Unden SsICh auch m Internet, en C4 (Ansprache Veaortreier mus/! schen Muslimen Ulale Christen ekun-
nttpY/www.Tellxkoerner.de (belde mischer Gemelnden, Köln, August dete \A ch m VErgaNgENEN anr n
Sarlten 5.4.2017) 2005 Im Folgejahr GT, ar wolle Kn Uunterstrichen habe, Aart ycler
P SO Johannes Pa ul n semer ”Aal) Ale Orie Aes _ Vatikanıschen nterreliglöse Ulale nterkulturelle Dialog
Address He Plenary SsemDIy Of Konziıls erinnern, Ale fur dıe O- zwischen Christen Uund Musliimen mıcht
e Secretariat for Non-Christians, sche Kırche Ale >Magna Charta« Aes aufenmne Salsonentscheidung roduzliert

werden. Tatsächlich st Ar eIne vitaleMAarz 1984, n71 » | FECCIesiam slamısch-christlichen Dialogs Aarstel-
5uUaM, Ng atly eonNsSICeren 015 the en 5 MIIT Hochachtung Hetrachtet die Notwendigkeit, WC}7] der zu großen
Maa ehnharla<_ of dialogue n In Kırche auch Ale Musiime, Ale den aller- O] UNMNSSTE ukunft abhäangt««
Varlous Torms. C4 Spezliell auf den nter- nıgen ‚OL anbeten, den ebendigen (Ansprache Ale Botschaflter musiI-
rellglösen Dialog Dezogen, Verwand- Ulale n SsIiCh selenden, Darmherzigen mischer | änder Ulale Vertlreier WC}7]
ten SCWWON]| Johannes Paul als auch musImMISChen Gemelnmnden n tallen,Ulale allmächtigen, den Chöpfer Hım-
enecdl X V Ale etapher WC}7] der mels Ulale der Erde, der den Men- Caste| andolfo, 25. September 2006
MAGgNa Charta aber dann Tur OSEG schen gesprochen mat. al muhen sich, Eher als die OMfziellen Uhbersetzun-

DITS Konzilserklärung st »tIhe auch senen verborgenen Ratschlüssen JEn er dıe sogenNannte EAQiHO LYDICO
Magna arta a nterreilgious Alal- SsiCch mIT JanNZzeEr Seole unterwerfen, WC}7] FECCIesiaAm SGT st eIner nter-
VQUC Tor C3Ur IMes« (Eccliesia Ta S77 \A/IO Abraham SsIiCh ‚OL- uchung der Tranzösische Text
1999] 31). ened! mManntie den Arıt- fen hat, auf den der slamiısche Glaube grunde egen. DITS Nummerlerung
ten Abschnitt WC}7] OSrg Ale SsiCch oruft« MAIT Entschliedenheit st m Folgenden allerdings Ale der
Magna Charta Ades katholischen Islam- Adleser Perspektive Oolgend, matte ch deutschen Ausgabe.
dialogs » Diese Orie Aes Zwelrten WC}7] Beginn MeInes Pontifikats

79Das Dialogverständnis der katholischen Kirche 

n den 1960-er Jahren beginnt die katholische Kirche ihr Verhältnis zu anderen – etwa zu 
Anhängern anderer Religionen – programmatisch als »Dialog« zu bezeichnen.1 Der 
Artikel untersucht den Begriff historisch und systematisch und stellt vier Begründungs-

modelle für ein dialogisches Selbstverständnis der Kirche vor. Denn es steht erneut in Frage, 
wieso man sich überhaupt – und wenn ja, wie – mit anderen Religionsgemeinschaften aus-
einander- und zusammensetzen sollte, wenn doch in Christus bereits »alle Schätze der 
Weisheit und Erkenntnis verborgen sind« (Kolosser 2,3). Die vorgeschlagenen Begründungs-
muster nutzen erkenntnistheoretische Überlegungen ebenso wie Ansätze der Religions- und 
Geschichtstheologie. Abschließend sind Dialog und Mission einander theologisch zuzuordnen.

1	� Lehramtliche Formulierung
1.1	�� Die Magna Charta des Dialogs

Der erste kirchliche Text, der das Dialogthema zu seinem Leitmotiv macht, ist bekanntlich 
eine Enzyklika, das Antrittsschreiben Pauls   VI. Genre und Autor lassen sowohl programma-
tische als auch reflektierende Erörterung erwarten; und tatsächlich finden wir im Augenblick 
der Einführung des Dialogbegriffs in das kirchenamtliche Vokabular auch gleich eingehende 
Begründungen und Kontextualisierungen. Ecclesiam suam bestimmt »Dialog«, begründet 
Dialog, beschreibt Dialog; außerdem benennt die Enzyklika die Gesprächspartner und 
weist schließlich auf das hin, was man »Dialogtugenden« nennen könnte. Ecclesiam suam 
ist somit die katholische Magna Charta des Dialogs.2

1.1.1	�	Bestimmung: Was ist »Dialog«?

Dialog ist menschliche Kontaktnahme (approcher tous les hommes)3 in einem besonderen 
Klima, sagt Papst Paul, und bestimmt ihre Atmosphäre so: »Noch bevor man spricht, muss 
man auf die Stimme, ja sogar auf das Herz des Menschen hören; man muss ihn verstehen 

1	 Grundlegend umgearbeitete und 
erweiterte Version des auf http://we​l​t​ 
k​i​r​c​h​e​.​k​a​t​h​o​l​i​s​c​h​.​d​e​ ​ ​/​Ü​b​e​r​-​u​n​s​ ​ ​ ​/​J​a​h​r​e​s​ 
t​a​g​u​n​g​-​W​e​l​t​k​i​r​c​h​e​-​u​n​d​-​M​i​s​s​i​o​n​ ​ ​/​2016 
veröffentlichten Referats. Alle im 
Folgenden zitierten Artikel des Autors 
finden sich auch im Internet, unter 
http://www.felixkoerner.de (beide 
Seiten: 5.4.2017).
2	 So Johannes Paul   II. in seiner 
Address to the Plenary Assembly of 
the Secretariat for Non-Christians, 
3. März 1984, n° 1: »[…] Ecclesiam 
Suam, rightly considered to be the 
›magna charta‹ of dialogue in its 
various forms.« Speziell auf den inter-
religiösen Dialog bezogen, verwand-
ten sowohl Johannes Paul   II. als auch 
Benedikt   XVI. die Metapher von der 
Magna Charta aber dann für Nostra 
ætate: Die Konzilserklärung ist »the 
Magna Carta of interreligious dial- 
ogue for our times« (Ecclesia in Asia 
[1999] 31). Benedikt nannte den drit-
ten Abschnitt von Nostra ætate die 
Magna Charta des katholischen Islam-
dialogs: »Diese Worte des Zweiten 

Vatikanischen Konzils bleiben für uns 
die Magna Charta des Dialogs mit 
Ihnen, liebe muslimische Freunde, und 
ich freue mich, daß Sie aus dem glei-
chen Geist heraus zu uns gesprochen 
und diese Intentionen bestätigt 
haben« (Ansprache an Vertreter musli-
mischer Gemeinden, Köln, 20. August 
2005). Im Folgejahr sagte er, er wolle 
»an die Worte des II. Vatikanischen 
Konzils erinnern, die für die katho-
lische Kirche die ›Magna Charta‹ des 
islamisch-christlichen Dialogs darstel-
len: ›Mit Hochachtung betrachtet die 
Kirche auch die Muslime, die den allei-
nigen Gott anbeten, den lebendigen 
und in sich seienden, barmherzigen 
und allmächtigen, den Schöpfer Him-
mels und der Erde, der zu den Men-
schen gesprochen hat. Sie mühen sich, 
auch seinen verborgenen Ratschlüssen 
sich mit ganzer Seele zu unterwerfen, 
so wie Abraham sich Gott unterwor-
fen hat, auf den der islamische Glaube 
sich gerne beruft‹. Mit Entschiedenheit 
dieser Perspektive folgend, hatte ich 
von Beginn meines Pontifikats an 

Gelegenheit, meinen Wunsch zum 
Ausdruck zu bringen, weiterhin Brü-
cken der Freundschaft zu den Angehö-
rigen aller Religionen zu bauen, wobei 
ich besonders meine Wertschätzung 
für die Entfaltung des Dialogs zwi-
schen Muslimen und Christen bekun-
dete. Wie ich im vergangenen Jahr in 
Köln unterstrichen habe, darf ›der 
interreligiöse und interkulturelle Dialog 
zwischen Christen und Muslimen nicht 
auf eine Saisonentscheidung reduziert 
werden. Tatsächlich ist er eine vitale 
Notwendigkeit, von der zum großen 
Teil unsere Zukunft abhängt‹« 
(Ansprache an die Botschafter musli-
mischer Länder und Vertreter von 
muslimischen Gemeinden in Italien, 
Castel Gandolfo, 25. September 2006).
3	 Eher als die offiziellen Übersetzun-
gen oder die sogenannte editio typica 
von Ecclesiam suam ist einer Unter-
suchung der französische Text zu
grunde zu legen. Die Nummerierung 
ist im Folgenden allerdings die der 
deutschen Ausgabe.



XC Felix Korner S}

und, SO WeI1lt möglich, achten und, stımmt, ihm uch recht geben Fa O 1} fe merifte,
er dans ST sens/}. Wır mMUuUssen Brüder der Menschen werden ın demselben Augenblick,

WIr ihre Hirten, Vater und Lehrer se1in wollen [)as Klima des Dialogs ist die Freund-
SC.  a Ja der [Dienst.« (Ecclesiam SUÜFMN 87)

1.1. Begründung: Warum Dialog führen?

Wilieso sollte 111A111 sich überhaupt ın ein olches Klima egeben : Paul VI begründet das ın
einem vierschrittigen Gedankengang (Ecclesiam SÄÜFTN 64)

Wie mıt dem Evangelium Jesu CHhristi umgehen! Der deuteropaulinische Auftrag
lautet ZWOAIäfFr, »bewahren« (QVAdOOELV), wı nämlich Depositum (napaOnıKn, Timotheus
6,20); und die spätantike bis neuzeitlich-theologische Tradition l den Schatz VEI-

teidigen«. Beides genugt ber nicht, WE der U1l AaNnvertiraute Schatz wirklich Evangelium
für alle 1St.

Der Christusauftrag, alle Völker selinen üngern machen (Matthäus 28,19), ist
proaktiv. [Das bedeutet: »Verbreitung, Angebot, Verkündigung«. Nur dieser Umgang mıt
dem Erbe CHhristi entspricht ihm Sahnz.

Wer diesen Auftrag annımmt, spur in sich einen Antrieb des Geistes: wı 1ne Liebe,
die sich verschenken ll

DIiese Liebesbewegung ad exira soll 11U  — »Dialog« heifsen Fın Begriff, der übrigens
uch ın sich selhbst schon verwirklicht, WdS benennt, da die Kirche mıt dem Wort ıne
philosophische Zeitbewegung un deren Programmwort aufgreift.
1.1.3 Beschreibung: Dialog als Haltung
Anschliefsend beschreibt Paul VI die » Haltun « ( Ecclesiam SUUÜTN 58) des Dialogs ( Ecclesiam
SÄÜFTN 79)

[ Hese Form der Beziehung zeigt das Bestreben ach Höflichkeit, Wertschätzung,
Sympathie, ute auf Seiten dessen, der ih SC den Dialog/ aufnimmt [entreprend]; S1E
SCcCAhULE ıne Vorverurteilung, ıne beleidigende und fortgesetzte Polemik und eitles,
unnutzes Reden AU.  S Wenn S1E uch SEWISS nicht auf 1ne unmittelbare Bekehrung des
Partners abzielt, da S1E Se1INE Wuürde und SeINE Freiheit achtet sucht S1E ennoch
dessen Vorteil und möchte ih einer volleren Gemeinschaft der Gesinnung und
Überzeugung führen

1.1 Diıie Gesprächspartner

Dialog€lJa Kontaktaufnahme Zu » Anderen«. Als »dler Andere« sind dem Papst 1mM 1C
die geilrennten Glaubensgeschwister SOWIE die Andersgläubigen, ber uch die nicht Gläubigen
1.1.5 Dialogtugenden
Schlie{fßlic. (Ecclesiam SUÜFMN 81) entwirft Paul VI Dialog als Kunst gelstiger Mitteilung (un
Arf de OMMUNICALON spirituelle) mıt vier ugenden (caracteres): Es raucht

arner damıt meılnt ber AUSUCFUÜUCKC nicht Jenes Ab- und Ausgrenzen, das
Orknallen dessen, WdS Ja angeblich schon mal nicht ZUr Debatte steht, sondern bittet

Verständlichkei ın der Kommunikation.

80 Felix Körner SJ

und, soweit möglich, achten und, wo es stimmt, ihm auch recht geben [là où il le mérite, 
aller dans son sens]. Wir müssen Brüder der Menschen werden in demselben Augenblick, 
wo wir ihre Hirten, Väter und Lehrer sein wollen. Das Klima des Dialogs ist die Freund-
schaft, ja der Dienst.« (Ecclesiam suam 87)

1.1.2	�Begründung: Warum Dialog führen?

Wieso sollte man sich überhaupt in ein solches Klima begeben? Paul   VI. begründet das in 
einem vierschrittigen Gedankengang (Ecclesiam suam 64): 

1	 Wie mit dem Evangelium Jesu Christi umgehen? Der deuteropaulinische Auftrag 
lautet zwar, es »bewahren« (φυλάσσειν), es ist nämlich Depositum (παραθήκη, 1 Timotheus 
6,20); und die spätantike bis neuzeitlich-theologische Tradition will den Schatz »ver-
teidigen«. Beides genügt aber nicht, wenn der uns anvertraute Schatz wirklich Evangelium 
für alle ist.

2	 Der Christusauftrag, alle Völker zu seinen Jüngern zu machen (Matthäus 28,19), ist 
proaktiv. Das bedeutet: »Verbreitung, Angebot, Verkündigung«. Nur dieser Umgang mit 
dem Erbe Christi entspricht ihm ganz.

3	 Wer diesen Auftrag annimmt, spürt in sich einen Antrieb des Geistes; es ist eine Liebe, 
die sich verschenken will.

4	 Diese Liebesbewegung ad extra soll nun »Dialog« heißen. – Ein Begriff, der übrigens 
auch in sich selbst schon verwirklicht, was er benennt, da die Kirche mit dem Wort eine 
philosophische Zeitbewegung und deren Programmwort aufgreift.

1.1.3		�	 Beschreibung: Dialog als Haltung

Anschließend beschreibt Paul   VI. die »Haltung« (Ecclesiam suam 58) des Dialogs (Ecclesiam 
suam 79):

Diese Form der Beziehung zeigt das Bestreben nach Höf‌‌lichkeit, Wertschätzung, 
Sympathie, Güte auf Seiten dessen, der ihn [sc. den Dialog] aufnimmt [entreprend]; sie 
schließt eine Vorverurteilung, eine beleidigende und fortgesetzte Polemik und eitles, 
unnützes Reden aus. Wenn sie auch gewiss nicht auf eine unmittelbare Bekehrung des 
Partners abzielt, da sie seine Würde und seine Freiheit achtet – so sucht sie dennoch 
dessen Vorteil und möchte ihn zu einer volleren Gemeinschaft der Gesinnung und 
Überzeugung führen.

1.1.4	�	Die Gesprächspartner

Dialog heißt ja Kontaktaufnahme zum »Anderen«. Als »der Andere« sind dem Papst im Blick: 
die getrennten Glaubensgeschwister sowie die Andersgläubigen, aber auch die nicht Gläubigen.

1.1.5	�		 Dialogtugenden

Schließlich (Ecclesiam suam 81) entwirft Paul   VI. Dialog als Kunst geistiger Mit‌‌teilung (un 
art de communication spirituelle) mit vier Tugenden (caractères): Es braucht

1	 Klarheit – damit meint er aber ausdrücklich nicht jenes Ab- und Ausgrenzen, das 
Vorknallen dessen, was ja angeblich schon mal nicht zur Debatte steht, sondern er bittet 
um Verständlichkeit in der Kommunikation.



IJIas Dialogverständnis der katholischen Kirche 1

anftmut denn Autoritat hat der Dialog »durch die Wahrheit, die darlegt, uUurc
die Liebe, die ausstrahlt, urc das Beispiel, das gibt<<.

Vertrauen weil diese Art der Mitteilung sich ausrichten 111055 auf Zuhören,
Vertrautheit, Freundschaft und auf das unegoistische Gemeinwohl

ugheit hier seht nicht cleverness, sondern erneut Verstehen: sich auf
die besondere Lage des andern einstellen.

Begriffsgeschichtliche Verortung
Paul VL Walr VOoO  — französischen Denkern epragt. Fın entscheidender Gesprächspartner
für das Dialogische Walr ihm Emmanuel Mounier. Gabriel Marcel ist ebenfalls eın Vater
des edankens Was sich nach dem Ersten e  1eg9 1m deutschsprachigen Raum auf dem
Gebiet der Dialogphilosophie tal, hat War ohl weniger beigetragen ZUr Entstehung VOoO  —

Eeclesiam SUATKH fu ihrer guten umInahme bei den Konzilsvätern und -theologen und ın den
rtskirchen des deutschen Sprachraums WL diese philosophische Bereitung des Bodens
allerdings schr ohl hilfreich branz KOosenzweig ist hier ECNMNETN un Martın Buber.
[Dieser gesteht, dass der dritte und letzte Teil Se1INES dialogischen UOpus Magnum AUS dem
re 19253 Ich UN Dau VOo  — Ferdinand Ebner beeinflusst ist Ebner, Osterreichischer OIL
ist hier uch unter anderer Rücksicht erwähnen. Mıt ihm hat sich näamlich Alfred Delp
beschäftigt; und Delp nNeNNT ın seinem geschichtsphilosophischen Entwurf VOoO  — 1941 die
Tätigkeitsart des Menschengeistes »Dialog«. [Das hat elegbar VOoO  — Ebner,* un meılnt

adikal Es 1st füır Delp einahe das Ersatzwort für die » Dialektik« des Geschichtsverlaufs.
Hier Walr »Dialog« Iso schon mehr als eın literarisches Genre. Hıier WL der Dialogbegriff
als philosophisches Programmwort bereits unterwegs Zzu katholischen Denken.

Römische Fortschreibung 1965-2014

Eeclestiam SÜÜF 1m Folgejahr mıiıt Lumen gentium, Nostra (@PIatTe und Gaudium f SDES
wertvolle Weiterführungen. Auch Johannes Paul L1 und enedi AVI en das Dialogische
aufgegriffen. MWIll TL die päpstlichen Eigenakzente der Dialoggeschichte der etzten >5 re
benennen, eignet sich nıiıcht tTwa Anbruch, Aufbruch und Abbruch: 111A111 könnte her SCIL

+ » Realisation« Paul VI sieht, dass das Dialogische uch für die Erneuerung der Kirche
ın Glauben, Denken und Leben entscheidend ist und realisiert das Konzil,; bringt

einem guten Abschluss
+ » Relation« Johannes Paul LL knüpft Beziehungen, sieht die anderen Religionen

als »posiıtıve Herausforderung flır die Kirc e«5 un stellt uch begrifflich interessante
Beziehungen her (vgl unten, 4.1 a)

+ » Reflexion« ened1ı AVI plädierte flr denkerische Ernsthaftigkeit 1mM Inter-
religiösen und jef einen theologischen Gesprächsprozess (vgl unten, 4.1 2) 1Ns Leben

Delp zitiert Ehner mIT derm VVOrT: D Redemptoris MISSIO 56. er |ext entdecken Ulale anzuerkennen,
» Das Ich Oyıstiert m Dialog. « Alfred sogleic| AU DITS anderen als auch dazu, Ale eigene Identität
DELP, Ferdinand Ebner, amn Denker Religionen allz Kırche » SOWORN| vertiefen Ulale Ale Gesamtheit der
ehristlichen Lebens?, n DERS., AMazu d Ale Zeichen der Gegenwart OÖffenbarung Dezeugen, dessen
Gesammelte Chriften, ng V}} oman Christi Ulale Aes \AHrkens Aes (jeIlstes Wahrern I: zu /alal aller ST «
BLEISTEIN, Band Philosophische
Schriften, Frankfurt 19&623, 157-1861, mıer
17 Ulale 175

81Das Dialogverständnis der katholischen Kirche 

2	 Sanftmut – denn Autorität hat der Dialog »durch die Wahrheit, die er darlegt, durch 
die Liebe, die er ausstrahlt, durch das Beispiel, das er gibt«.

3	 Vertrauen – weil diese Art der Mit‌‌teilung sich ausrichten muss auf Zuhören, 
Vertrautheit, Freundschaft und so auf das unegoistische Gemeinwohl.

4	 Klugheit – hier geht es nicht um cleverness, sondern erneut um Verstehen: sich auf 
die besondere Lage des andern einstellen.

2	� Begriffsgeschichtliche Verortung

Paul   VI. war von französischen Denkern geprägt. Ein entscheidender Gesprächspartner 
für das Dialogische war ihm Emmanuel Mounier. Gabriel Marcel ist ebenfalls ein Vater 
des Gedankens. Was sich nach dem Ersten Weltkrieg im deutschsprachigen Raum auf dem 
Gebiet der Dialogphilosophie tat, hat zwar wohl weniger beigetragen zur Entstehung von 
Ecclesiam suam. Zu ihrer guten Aufnahme bei den Konzilsvätern und ‑theologen und in den 
Ortskirchen des deutschen Sprachraums war diese philosophische Bereitung des Bodens 
allerdings sehr wohl hilfreich. Franz Rosenzweig ist hier zu nennen und Martin Buber. 
Dieser gesteht, dass der dritte und letzte Teil seines dialogischen Opus Magnum aus dem 
Jahre 1923 Ich und Du von Ferdinand Ebner beeinflusst ist. Ebner, österreichischer Katholik, 
ist hier auch unter anderer Rücksicht zu erwähnen. Mit ihm hat sich nämlich Alfred Delp 
beschäftigt; und Delp nennt in seinem geschichtsphilosophischen Entwurf von 1941 die 
Tätigkeitsart des Menschengeistes »Dialog«. Das hat er belegbar von Ebner,4 und er meint 
es radikal. Es ist für Delp beinahe das Ersatzwort für die »Dialektik« des Geschichtsverlaufs. 
Hier war »Dialog« also schon mehr als ein literarisches Genre. Hier war der Dialogbegriff 
als philosophisches Programmwort bereits unterwegs zum katholischen Denken.

3	� Römische Fortschreibung 1965-2014

Ecclesiam suam findet im Folgejahr mit Lumen gentium, Nostra ætate und Gaudium et spes 
wertvolle Weiterführungen. Auch Johannes Paul   II. und Benedikt   XVI. haben das Dialogische 
aufgegriffen. Will man die päpstlichen Eigenakzente der Dialoggeschichte der letzten 50 Jahre 
benennen, so eignet sich nicht etwa Anbruch, Aufbruch und Abbruch; man könnte eher sagen:

�� »Realisation« – Paul   VI. sieht, dass das Dialogische auch für die Erneuerung der Kirche 
in Glauben, Denken und Leben entscheidend ist – und er realisiert das Konzil, bringt es 
zu einem guten Abschluss.

�� »Relation« – Johannes Paul   II. knüpft Beziehungen, sieht die anderen Religionen 
als »positive Herausforderung für die Kirche«5 und stellt auch begriff‌‌‌‌lich interessante 
Beziehungen her (vgl. unten, 4.1 a).

�� »Reflexion« – Benedikt   XVI. plädierte für denkerische Ernsthaftigkeit im Inter
religiösen und rief einen theologischen Gesprächsprozess (vgl. unten, 4.1 2) ins Leben.

4	 Delp zitiert Ebner mit dem Wort: 
»Das Ich existiert im Dialog.« Alfred 
Delp, Ferdinand Ebner, ein Denker 
christlichen Lebens?, in: ders., 
Gesammelte Schriften, hg. von Roman 
Bleistein, Band 2: Philosophische 
Schriften, Frankfurt 1983, 157-181, hier 
171 und 173.

5	 Redemptoris missio 56. Der Text 
führt sogleich aus: Die anderen 
Religionen regen die Kirche »sowohl 
dazu an, die Zeichen der Gegenwart 
Christi und des Wirkens des Geistes  
 
 
 

zu entdecken und anzuerkennen, 
als auch dazu, die eigene Identität zu 
vertiefen und die Gesamtheit der 
Offenbarung zu bezeugen, dessen 
Wahrerin sie zum Wohl aller ist.«



49} Felix Korner S}

Fine schleichende Umakzentuierung ist allerdings ın der Reihe der einschlägigen
Dokumente der päpstlichen Dialogbehörde6 auszumachen:

ihrem 20-jährigen Bestehen, erscheint Dialog N Mission ‘ Es ist eın önfuüuhl-
un zugleic ursprünglich-begeisterter ext

1991 wird Zzu silbernen ubılaum Dialog und Verkündigung veröffentlicht ® [Das
Dokument nımmt den dialogischen (Geist War auf, seht ber bereits davon AUS, dass
dogmatische FEinwände die dialogische Haltung entkräftet werden mMUSsseN.

2014 kommt schliefslich Dialog ıIn anrheı N Tiebe heraus:” ein bereits re UVI

verfasster ext Er nthält subkutane Umakzentuierungen, die bis Panikmache heran-
reichen . ! [)ass ST 2014 die Offentlichkeit elangt, ist doppelt rotesk. Denn auf
Papst Franziskus seht die Schrift 200 nicht eInN; un S1E wird ausgerechnet Zzu 50-Jährigen
Bestehen des interreligiösen Dikasteriums aufgelegt.

Dialog ın der K rıse
4.1 Rom

Das Pontifikat Johannes Pauls LL rachte ın der eologie der Religionen drei lehramtliche
Öffnungen mıt sich

MI1SS1ONS- und Dialogbegriff werden ın 1ne sSinnvolle Beziehung gesetZzl, WEnl der Papst
€  rT, dass der interreligiöse Dialog Teil der Sendung der Kirche ZUr Evangelisierung
ist 1 Denn der Dialog als Versöhnungsdienst zwischen den Menschen ist schon eshalb
evangelisierend, weil das Angesicht der Erde 1im Sinne des Evangeliums gestaltet, nicht
erstT, WE sich Menschen taufen lassen.
ulserdem konnte der Woytila-Papst ıne Beziehung zwischen Geistwirken und Menschen-
handeln herstellen Er konnte €S authentische Beten als geistgewirkt”“ anerkennen;
un konnte feststellen, dass der (Geist universal ın den Kulturen un Religionen
wirkt, als Vorbereitung auf Christus: und davon unterscheidbar, ber nicht Trenn-
bar »IM COFDOTrE Christi«, der Kirche *°

Papst ened1ı hat sich AUSUAFUÜUCKHC ZU interreligiösen Dialog ekannt und ih uch
benannt. Besonders glücklich

Se1INE Rede VOoO autre-croyant, dem anderen Gläubigen, der andersgläubig ist (Ecclesia
ıIn Medio (OQriente 19);
die oppelte Dimension des Interreligiösen: face FO face und side DYy side London,
1 September O1Ö

die Zielvorgabe, dass 1m Dialog €e1 Seiten »Keinigung und Bereicherung« erfahren
(21. Dezember 2012). ””

T 1  -19 Sekretariat Tur allz C nttp:Zwww.peinterreilgious.0rg/ Redemptoris MISSIO 2U »IM
Nichtehristen; meute Päpstlicher Kat UpIoads/pdTS/DIALOGUE_IN_TRUTH_ eulturıs AT n rellgionIbus, ad CT -
furden Interreligiösen Dialog. AND_CHARITY - PASIORAL_ORIEN- gelium Qra'  « Ulale m folgenden
nttpZ/www.vatican.va/roman_curia/ NS-English.padf 5.4.2017). Ahbsatz »IM COTDOTE Christ!, quod
Dontifical_councils Anterelg Aindex_ge Falıx KÖRNER, \VAF3S st AUS Nostra AT Ecclesia «; eutsch »IN den
htim SCHVIO nttpZ/www.pcnterrelil alec geworden? Ralarture Ades Kulturen Ulale Religionen « Ulale Harn

[  u (beilde Saorlten 5.4.2017) römisch-kathoaollschen Islamdialogs, Kalle Christi, der dıe Kırche ST&
nttpY/www.cimer.0rg.au/docu- 5724  4 n CIBEDO-Beıltrage DITS Formullerung geht zurück

ments/DialogueandMission19 84.pdf (23/2015}) 101-108. auf Jonathan SACKS, The NOMe
5.4.2017). 11 Redemptoris MISSIO 51 ul together. Recreating soclety,

nttpY/www.vatican.va/roman_ Redemptoris MISSIO 2U, n AufT- Londaon /ANew York 2UÜ 7, 176. Vgl ZuUur

curla/pontifical_councils AÄntereig /doc mahme seiner Welhnachtsansprache Sache auch Falıx KÖRNER, Rücken
uments/rc_pc_Interelig_doc_19051991 allz mMische Kurle \VC}| Jahre 19606 Rücken. Die driıtte Dimensieon nter-

Und Herets An Ae VOlker Asıpnsdialogue-and-proclamatio_en htm! rellglösen Miteinanders, n GeOorge
5.4.2017). (Manıila, 21. Februar 1981), Nr. 4. /Son]ja R-P

82 Felix Körner SJ

Eine schleichende Umakzentuierung ist allerdings in der Reihe der einschlägigen 
Dokumente der päpstlichen Dialogbehörde  6 auszumachen: 

1984, zu ihrem 20-jährigen Bestehen, erscheint Dialog und Mission.7 Es ist ein einfühl-
samer und zugleich ursprünglich-begeisterter Text.

1991 wird zum silbernen Jubiläum Dialog und Verkündigung veröffentlicht.8 Das 
Dokument nimmt den dialogischen Geist zwar auf, geht aber bereits davon aus, dass 
dogmatische Einwände gegen die dialogische Haltung entkräftet werden müssen.

2014 kommt schließlich Dialog in Wahrheit und Liebe heraus;  9 ein bereits Jahre zuvor 
verfasster Text. Er enthält subkutane Umakzentuierungen, die bis an Panikmache heran-
reichen.10 Dass er erst 2014 an die Öffentlichkeit gelangt, ist doppelt grotesk. Denn auf 
Papst Franziskus geht die Schrift gar nicht ein; und sie wird ausgerechnet zum 50-jährigen 
Bestehen des interreligiösen Dikasteriums aufgelegt.

4	� Dialog in der Krise
4.1	�� Rom

Das Pontifikat Johannes Pauls   II. brachte in der Theologie der Religionen drei lehramtliche 
Öffnungen mit sich.
a	� Missions- und Dialogbegriff werden in eine sinnvolle Beziehung gesetzt, wenn der Papst 

lehrt, dass der interreligiöse Dialog Teil der Sendung der Kirche zur Evangelisierung 
ist.11 Denn der Dialog als Versöhnungsdienst zwischen den Menschen ist schon deshalb 
evangelisierend, weil er das Angesicht der Erde im Sinne des Evangeliums gestaltet, nicht 
erst, wenn sich Menschen taufen lassen.

b	� Außerdem konnte der Woytiła-Papst eine Beziehung zwischen Geistwirken und Menschen-
handeln herstellen: Er konnte alles authentische Beten als geistgewirkt12 anerkennen; 

c	� und er konnte feststellen, dass der Geist – universal – in den Kulturen und Religionen 
wirkt, als Vorbereitung auf Christus; und – davon unterscheidbar, aber nicht trenn-
bar – »in corpore Christi«, der Kirche.13

Papst Benedikt hat sich ausdrücklich zum interreligiösen Dialog bekannt und ihn auch so 
benannt. Besonders glücklich waren 
a	� seine Rede vom autre-croyant, dem anderen Gläubigen, der andersgläubig ist (Ecclesia 

in Medio Oriente 19);
b	� die doppelte Dimension des Interreligiösen: face to face und side by side (London, 

17.  September 2010);14 
c	� die Zielvorgabe, dass im Dialog beide Seiten »Reinigung und Bereicherung« erfahren 

(21. Dezember 2012).15

6	 1964-1988: Sekretariat für die 
Nichtchristen; heute: Päpstlicher Rat 
für den Interreligiösen Dialog.  
htt​p​:​/​/​w​w​w​.​v​a​t​i​c​a​n​.​v​a​ ​ ​/​r​o​m​a​n​_​c​u​r​i​a​ ​ ​/ 
​p​o​n​t​i​f​i​c​a​l​_​c​o​u​n​c​i​l​s​ ​ ​/​i​n​t​e​r​e​l​g​ ​ ​/​i​n​d​e​x​_​g​e​.​
h​t​m​ ​s​o​w​i​e​ ​h​t​t​p​:​/​/​w​w​w​.​p​c​i​n​t​e​r​r​e​l​i 
g​i​o​u​s​.org (beide Seiten: 5.4.2017).
7	 http://www.cimer.org.au  /docu-
ments  /DialogueandMission1984.pdf 
(5.4.2017).
8	 ht​t​p​:​/​/​w​w​w​.​v​a​t​i​c​a​n​.​v​a​ ​ ​/​r​o​m​a​n​_​ 
c​u​r​i​a​ ​ ​/​p​o​n​t​i​f​i​c​a​l​_​c​o​u​n​c​i​l​s​ ​ ​/​i​n​t​e​r​e​l​g​ ​ ​/​d​o​c​
u​m​e​n​t​s​ ​ ​/​r​c​_​p​c​_​i​n​t​e​r​e​l​g​_​d​o​c​_​1​9​0​5​1​9​9​1​
_​d​i​a​l​o​g​u​e​-​a​n​d​-​p​r​o​c​l​a​m​a​t​i​o​_​e​n​.​h​tml. 
(5.4.2017).

9	 http://www.pcinterreligious.org  /
uploads  /pdfs  /DIALOGUE_IN_TRUTH_
AND_CHARITY_-_PASTORAL_ORIEN-
TATIONS-English.pdf (5.4.2017).
10	 Felix Körner, Was ist aus Nostra 
Ætate geworden? Relecture des 
römisch-katholischen Islamdialogs,  
2005-2015, in: CIBEDO-Beiträge 
(3  /2015) 101-108.
11	 Redemptoris missio 55.
12	 Redemptoris missio 29, in Auf-
nahme seiner Weihnachtsansprache 
an die römische Kurie vom Jahre 1986. 
Und so bereits An die Völker Asiens 
(Manila, 21. Februar 1981), Nr. 4.

13	 Redemptoris missio 29: »in 
culturis et in religionibus, ad evan-
gelium praeparat« und im folgenden 
Absatz »in corpore Christi, quod 
est Ecclesia«; deutsch: »in den 
Kulturen und Religionen« und »am 
Leib Christi, der die Kirche ist«.
14	 Die Formulierung geht zurück 
auf Rabbi Jonathan Sacks, The home 
we build together. Recreating society, 
London  /New York 2007, 176. Vgl. zur 
Sache auch Felix Körner, Rücken 
an Rücken. Die dritte Dimension inter
religiösen Miteinanders, in: George 
Augustin / Sonja Sailer-Pfister /  



IJIas Dialogverständnis der katholischen Kirche Ö3

Drel Schritte ın Benedikts Pontifikat CNH jedoch interreligiöse Erschütterungen nach
sich Wenn S1E hier 1m Zusammenhang dargeste werden, nicht, nachzutreten.
1elimenr zeigt sich bereits: Auch Fehler en ın der Heilsgeschichte ihre guten Folgen.
Aber genannt werden mMuUuUssen die Tatsachen, SO WeI1lt ekannt

+ /Zum ersten Schülerkreis-Treffen als Papst adt ened1ı 1m Januar 5006 Christian
Tro e1n, den Islamwissenschaftler, der tatsächlic als Ratzingerschüler durchgehen
kann, WE uch nicht als se1in Doktorand: un Tro bringt Samır Khalil mıt, einen
für Se1INE Kontrastrhetorik ekannten ägytpischen Islamwissenschaftler. [Dieser vermittelt
dem Schülerkreis den Eindruck, das koranische Offenbarungsverständnis verbiete dem
Islam es Weiterdenken und uch Christian Trolls Referat über moderne islamische
Denker kann diesen INAaruc nicht mehr richtigstellen.

+ Im September 5006 bringt der deutsche Papst dann ın Regensburg das unglück-
1C Kaiser-Zitat, das wahrscheinlich AUS einer VO  - Samır Khalıl empfohlenen Lektüre
Tammte » Zeig mIır doch, WAdS OöohNamme: Neues gebrac hat, un da WIrst du NUur

Schlechtes und Inhumanes €n WIE dies, dass vorgeschrieben hat, den Glauben, den
predigte, UuUrc das chwert verbreiten «!  6 ened1ı tellte das Christentum als rational
dem angeblich irrationaleren Islam entigegen, ohne gCN, dass die Besonderheit des
christlichen Ratiobegriffs gerade seINne geschichtliche Gebrochenheit ISst Auch der zZzıli1erte
Kalser, Manuel 188 Palaiologos, hatte 1m weıteren Gesprächsverlauf seinem muslimischen
Gastgeber gezelgt, dass dem christlichen Glauben ıne andere Vernünftigkeit eıgnet als
die des Tes-beweisen-Wollens » Besiegt wird der Drache des Begreifens« (3 XXIIL.4.2)

+ Samır Khalils Meinung ıng uch .WE Papst ened1i 1m ahr 5005 dem 1ta-
lienischen Politiker-Philosophen arcello Pera schreibt: »S1e erklären schr EUUMNIC. dass
ein interreligiöser Dialog 1m CHSCICH Sinne des Wortes nicht möglich ist «* Ob der Papst
hier den Autor 11UTE referierte der uch sekundierte, bleibt unklar.

[Iiese Krisenzeichen hatten allerdings uch WeIl erireuliche Folgen.
urz nach seliner Regensburger Rede 1€e Papst ened1ı AVI das, WdS 111A111 sSeINE

Ankaraner Ansprache ECNMEN kann Hıier sagte
Als eispie für den brüderlichen Respekt, mıt dem Christen und Muslime gemeiınsam
wirken können, möchte ich ein1ge Worte VOoO  — Papst Gregor VIL AUS dem ahr 1076
zıtleren, die einen muslimischen Prinzen AUS Oordafrika gerichtet hat, der I1-
über den unfier Se1INE Jurisdiktion gestellten Christen mıt grofßem Wohlwollen gehandelt
hatte Papst Gregor VIL sprach VOoO  — der besonderen Liebe, die Christen und Muslime
einander schulden, denn » WIF lauben und bekennen den einen Gott, WE uch auf
verschiedene Welse, jeden Tag en und verehren WIr ihn als chöpfer der Jahrhunderte
und Herrscher dieser Welt« (PL 145,451)18

Klaus UIH (Hg.) Christentum com/la-Torza-dl-plasmare-Il-mondo/ Traterna| espeCcLt Ith IC| ( hrıstlans
m Dialog. Perspektiven ehristlicher 5.4.2017). Ungekürzte Originalfassung and Mluslims C Al WOrk together,

mIT FulsnotenIdentität n eIner Oluralen Gesellschaft, | WOoUuUld Ike SCHI1Ee WOTrds
Festschrift Gunter Rißse, reiburg nttp:/Avww.sankt-georgen de/sites/ addressed DY POopnEe Gregory V n 1076
2014, 25574242 sankt-georgen.de AMlles/u12/5.42.pdf Mluslim Orince n North Afrıca

DITS Formullerung Undet SsiCch 5.4.2017). WnNo mad acten ıth MEeNEeVO-
ence towards the Christlans under MISHereits 19 84 n Dialog Ulale Mlıssion 2171 Abgedruckt als orspann

Kar] FÖRSTEL, Mlanue| Palalo- Mlarcello PERA, Darche Jamo IrC| Jurisdiction. ML6]015 Gregory 51010 a
1090S, Dialoge mıL eiınem Musilim, eristianı, Mlalıland 7008 the Darticular charity that Christlans
Bände, ürzburg 1995, 19 94, 1996 nttps://Aw2.vatican /content1/ and Mluslims O (HIE anothner
Zur Regensburger Racde vgl.auch benedict-xvi/de /Speeches/2006/ > Hecause MHelleve n OHIE GOod, albeıt

november/documents/hf_ _ ben-Xvl_ n Allferent aNner, and MHECcauseFalıx KÖRNER, La Torza 4l Olasmare
mOanNdOo. A diecr| annnı Aa|l AISCOrsS( spe_20061128_pres-reilgious-affalrs. Draise allas and WorshIp allas
LEeNUuTO Aa Benedetto X V | Ratisbona, htm! 5.4.2017); m englischsprachigen day A S the ( realor and Ruler a the

nttp:/www.cortiliedelgentill. Original: » AS ustration a the WOrlel «

83Das Dialogverständnis der katholischen Kirche 

Drei Schritte in Benedikts Pontifikat zogen jedoch interreligiöse Erschütterungen nach 
sich. Wenn sie hier im Zusammenhang dargestellt werden, so nicht, um nachzutreten. 
Vielmehr zeigt sich bereits: Auch Fehler haben in der Heilsgeschichte ihre guten Folgen. 
Aber genannt werden müssen die Tatsachen, soweit bekannt.

�� Zum ersten Schülerkreis-Treffen als Papst lädt Benedikt im Januar 2006 P.  Christian 
Troll SJ ein, den Islamwissenschaftler, der tatsächlich als Ratzingerschüler durchgehen 
kann, wenn auch nicht als sein Doktorand; und Troll bringt P.  Samir Khalil SJ mit, einen 
für seine Kontrastrhetorik bekannten ägytpischen Islamwissenschaftler. Dieser vermittelt 
dem Schülerkreis den Eindruck, das koranische Offenbarungsverständnis verbiete dem 
Islam alles Weiterdenken – und auch Christian Trolls Referat über moderne islamische 
Denker kann diesen Eindruck nicht mehr richtigstellen.

�� Im September 2006 bringt der deutsche Papst dann in Regensburg das unglück-
liche Kaiser-Zitat, das wahrscheinlich aus einer von Samir Khalil empfohlenen Lektüre 
stammte: »Zeig mir doch, was Mohammed Neues gebracht hat, und da wirst du nur 
Schlechtes und Inhumanes finden wie dies, dass er vorgeschrieben hat, den Glauben, den er 
predigte, durch das Schwert zu verbreiten.«16 Benedikt stellte das Christentum als rational 
dem angeblich irrationaleren Islam entgegen, ohne zu sagen, dass die Besonderheit des 
christlichen Ratiobegriffs gerade seine geschichtliche Gebrochenheit ist. Auch der zitierte 
Kaiser, Manuel II. Palaiologos, hatte im weiteren Gesprächsverlauf seinem muslimischen 
Gastgeber gezeigt, dass dem christlichen Glauben eine andere Vernünf‌‌tigkeit eignet als 
die des Alles-beweisen-Wollens: »Besiegt wird der Drache des Begreifens« (3, XXII.4.2).

�� Samir Khalils Meinung klingt auch an, wenn Papst Benedikt im Jahr 2008 dem ita-
lienischen Politiker-Philosophen Marcello Pera schreibt: »Sie erklären sehr deutlich, dass 
ein interreligiöser Dialog im engeren Sinne des Wortes nicht möglich ist.«17 Ob der Papst 
hier den Autor nur referierte oder auch sekundierte, bleibt unklar.

Diese Krisenzeichen hatten allerdings auch zwei erfreuliche Folgen. 
1	 Kurz nach seiner Regensburger Rede hielt Papst Benedikt   XVI. das, was man seine 

Ankaraner Ansprache nennen kann. Hier sagte er: 

Als Beispiel für den brüderlichen Respekt, mit dem Christen und Muslime gemeinsam 
wirken können, möchte ich einige Worte von Papst Gregor   VII. aus dem Jahr 1076 
zitieren, die er an einen muslimischen Prinzen aus Nordafrika gerichtet hat, der gegen-
über den unter seine Jurisdiktion gestellten Christen mit großem Wohlwollen gehandelt 
hatte. Papst Gregor   VII. sprach von der besonderen Liebe, die Christen und Muslime 
einander schulden, denn »wir glauben und bekennen den einen Gott, wenn auch auf 
verschiedene Weise, jeden Tag loben und verehren wir ihn als Schöpfer der Jahrhunderte 
und Herrscher dieser Welt« (PL 148,451).18

Klaus Vellguth (Hg.), Christentum 
im Dialog. Perspektiven christlicher 
Identität in einer pluralen Gesellschaft, 
Festschrift Günter Riße, Freiburg 
2014, 235-242.
15	 Die Formulierung findet sich 
bereits 1984 in: Dialog und Mission 21.
16	 Karl Förstel, Manuel II. Palaio
logos, Dialoge mit einem Muslim, 3 
Bände, Würzburg 1993, 1994, 1996. 
Zur Regensburger Rede vgl. auch  
Felix Körner, La forza di plasmare il 
mondo. A dieci anni dal discorso 
tenuto da Benedetto XVI a Ratisbona, 
unter http://www.cortiledeigentili.

com  /la-forza-di-plasmare-il-mondo/ 
(5.4.2017). Ungekürzte Originalfassung 
mit Fußnoten unter  
http://www.sankt-georgen.de  /sites  /
sankt-georgen.de  /files  /u12  /5.42.pdf 
(5.4.2017).
17	 Abgedruckt als Vorspann zu 
Marcello Pera, Perchè dobbiamo dirci 
cristiani, Mailand 2008.
18	 https://w2.vatican.va  /content  /
benedict-xvi  /de  /speeches  /2006  /
november  /documents  /hf_ben-xvi_
spe_20061128_pres-religious-affairs.
html (5.4.2017); im englischsprachigen 
Original: »As an illustration of the 

fraternal respect with which Christians 
and Muslims can work together, 
I would like to quote some words 
addressed by Pope Gregory VII in 1076 
to a Muslim prince in North Africa 
who had acted with great benevo-
lence towards the Christians under his 
jurisdiction. Pope Gregory spoke of 
the particular charity that Christians 
and Muslims owe to one another 
›because we believe in one God, albeit 
in a different manner, and because 
we praise him and worship him every 
day as the Creator and Ruler of the 
world.‹«



54 Felix Korner S}

ulserdem wurde ın der Olge der Regensburger Rede das Katholisch-Muslimische
korum gegründet; Se1INE Seminare sSind War zäh Aber immerhin en se1it 7005 solche
internationalen TIreffen VOoO  — Oberhäuptern, Fachleuten und Beobachtern stattgefunden.

Es <ibt einıge sogenannte katholische Islamkenner, die Dialog für Verrat Evangelium
un: gefährliche Naimvıtat erklären. [DIie ben aufgeführten päpstlichen Unbedar:  eiten en
ZUr olge, dass diese Dialogwarner sich 1U auf den Theologenpapst ened1i erufen
können. [)as hat SseINeE Weiterungen. Es selen WEe1 Beispiele angeführt.

+ Fın französischer Jesuit chlägt VOTIlL,; »Dialog« urc »Begegnung« ersetizen. Er
begründet dies damit, dass »Dialog« wortlastig SEe1 Reines Wortgeschehen ist ber
keineswegs der katholische Dialogbegriff; wurde Ja 1964 als die evangeliumsgemäfse
Haltung des Jenens eingeführt. Wenn 1m Folgenden semantische Präazisierungen
VOLrSCHOLNLL werden, ıst auf den USAruc » Begegnung« SCHAUCI einzugehen (unten, 5.3)

+ Auch der Päpstliche Rat für den In ferreligiösen Dialog macht selner Gründungsaufgabe
der Förderung des Gesprächs gelegentlich wenI1g Ehre ardına Tauran, der Präsident, VCI-

wendet, WE CH will, dass keine Alternative ZUr dialogischen Begegnung Sibt, die
missverständliche Formel, WIr selen zu Dialog » CONdAMNES«: verdammt © FEın Mitarbeiter
chlägt OÖftfentlich ıne TICLIE Formel VOLxrL' » konstruktive Konfrontation anstelle VOo  — Dialog«.21

Weltkirche

Bezeichnung und Haltung »Dialog« Walr 1964 für viele rtskirchen 1ne fremde und
befremdliche Herausforderung. Papst Paul VL verkörperte den (Jeist des 108 Vaticanums,
als ewählt wurde und als Se1INE Antrittsenzyklika chrieb DDort sagte War AUS-

TUuCcCkKlI1IC. 1Ns Konzilsgeschehen WOoO nicht eingreifen (Ecclesiam SUUTFTRN 6 Bisher
Ja 11UL die Liturgiekonstitution un das Medien-Dekret erschienen. Jedoch nımmt die
Grundhaltungen der selbstkritischen Erneuerung und der hörenden Gesprächsbereitschaft
Ö  g> die ein1ge Monate spater die wirkmächtigsten Konzilstexte pragen werden. Mıt
nordwesteuropäischen Philosophen und €Ologen teilte Paul VL das nliegen ZW und
hatte uch 1mM espräc miıt ihnen erkundet (vgl. oben, 2) Aber den me1lsten rtskirchen
kam diese schlichte ennel 19888  — doch WIE 1ne Verunsicherung VOI[. Ist der Papst sich
selner ac. nicht mehr DgEeWISS Verlieren WIr 1ISCEIEC Überzeugtheit und damıt 1ISCIEC

Überzeugungskraft? Daher gab ın vielen Ländern nach dem Konzil gerade der Basıs
Unverständnis für das Dialogische 1m Kirchlichen

Heute dagegen ıst vielen Haupt- un: Ehrenamtlichen der Ortskirchen selhst-
verständlich, eın wertschätzendes, interessliertes, freundschaftliches Verhältnis
Nicht-Kathaoliken suchen und pflegen; dagegen scheint die Hierarchie verschlossener.
Wır en nicht schr mıt einer Pendelbewegung un Hıier lassen sich vielmehr
WeIl Kräfte Werk erkennen:

+ Bewahrung. Unter Johannes Paul II. und ened1ı AVI die Kriıiterien ZUr

Bischofsernennung fixiert auf 1ne Frage: ; Bewahrt das Depositum £«
+ Bedrohung. Kirchenvertreter fühlen sich ın Gesellschaften, ın denen Katholiken

Minderheit werden der sind, verstärkt edroht Ahnlich nehmen uch viele andere

| aurent ‚asanese n GeOorge 16-11-06-1200801 5.4.2017); Ale 21 nttp:/de.radiovaticana.va/Storico/
ARLIN (Hg.) Christian Parserulions Formel spielt vermutlich auf Jean-Paul 2013 /11/20/vatikan-dialogfachmann_

n the Mliıcddlle Fastl 21 Century Sartires »L homme est econNndamne Otre weninger_über_gespräche_mit_den_
Tragedy, South Bend L 2015, 245 Ihre« der Mensch st ZuUur Freiheilt musiimen Aed-748411 5.4.2017).

nttp/Avww.la-crolX.COM/ verdammt.
Rellgion /France /Les-eveques-renon
cent-dialogue-verite-avec-Isiam-

84 Felix Körner SJ

2	 Außerdem wurde in der Folge der Regensburger Rede das Katholisch-Muslimische 
Forum gegründet; seine Seminare sind zwar zäh. Aber immerhin haben seit 2008 solche 
internationalen Treffen von Oberhäuptern, Fachleuten und Beobachtern stattgefunden.

Es gibt einige sogenannte katholische Islamkenner, die Dialog für Verrat am Evangelium 
und gefährliche Naivität erklären. Die eben aufgeführten päpstlichen Unbedarftheiten haben 
zur Folge, dass diese Dialogwarner sich nun auf den Theologenpapst Benedikt berufen 
können. Das hat seine Weiterungen. Es seien zwei Beispiele angeführt.

�� Ein französischer Jesuit schlägt vor, »Dialog« durch »Begegnung« zu ersetzen. Er 
begründet dies damit, dass »Dialog« zu wortlastig sei.19 Reines Wortgeschehen ist aber 
keineswegs der katholische Dialogbegriff; er wurde ja 1964 als die evangeliumsgemäße 
Haltung des Dienens eingeführt. Wenn im Folgenden semantische Präzisierungen 
vorgenommen werden, ist auf den Ausdruck »Begegnung« genauer einzugehen (unten, 5.3).

�� Auch der Päpstliche Rat für den interreligiösen Dialog macht seiner Gründungsaufgabe 
der Förderung des Gesprächs gelegentlich wenig Ehre. Kardinal Tauran, der Präsident, ver-
wendet, wenn er sagen will, dass es keine Alternative zur dialogischen Begegnung gibt, die 
missverständliche Formel, wir seien zum Dialog »condamnés«: verdammt.20 Ein Mitarbeiter 
schlägt öffentlich eine neue Formel vor: »konstruktive Konfrontation anstelle von Dialog«.21

4.2	� Weltkirche

Bezeichnung und Haltung »Dialog« war 1964 für viele Ortskirchen eine fremde und 
befremdliche Herausforderung. Papst Paul   VI. verkörperte den Geist des II. Vaticanums, 
als er gewählt wurde und als er seine Antrittsenzyklika schrieb. Dort sagte er zwar aus-
drücklich, ins Konzilsgeschehen wolle er nicht eingreifen (Ecclesiam suam 6). Bisher waren 
ja nur die Liturgiekonstitution und das Medien-Dekret erschienen. Jedoch nimmt er die 
Grundhaltungen der selbstkritischen Erneuerung und der hörenden Gesprächsbereitschaft 
vorweg, die einige Monate später die wirkmächtigsten Konzilstexte prägen werden. Mit 
nordwesteuropäischen Philosophen und Theologen teilte Paul   VI. das Anliegen zwar – und 
hatte es auch im Gespräch mit ihnen erkundet (vgl. oben, 2). Aber den meisten Ortskirchen 
kam diese schlichte Offenheit nun doch wie eine Verunsicherung vor. Ist der Papst sich 
seiner Sache nicht mehr gewiss? Verlieren wir unsere Überzeugtheit und damit unsere 
Überzeugungskraft? Daher gab es in vielen Ländern nach dem Konzil gerade an der Basis 
Unverständnis für das Dialogische im Kirchlichen.

Heute dagegen ist es vielen Haupt- und Ehrenamtlichen der Ortskirchen selbst-
verständlich, ein wertschätzendes, interessiertes, freundschaftliches Verhältnis zu 
Nicht-Katholiken zu suchen und zu pflegen; dagegen scheint die Hierarchie verschlossener. 
Wir haben es nicht so sehr mit einer Pendelbewegung zu tun. Hier lassen sich vielmehr 
zwei Kräfte am Werk erkennen: 

�� Bewahrung. Unter Johannes Paul   II. und Benedikt   XVI. waren die Kriterien zur 
Bischofsernennung fixiert auf eine Frage: ›Bewahrt er das Depositum?‹

�� Bedrohung. Kirchenvertreter fühlen sich in Gesellschaften, in denen Katholiken 
Minderheit werden oder sind, verstärkt bedroht. Ähnlich nehmen auch viele andere 

19	 Laurent Basanese in: George 
J. Marlin (Hg.), Christian Persecutions 
in the Middle East. A 21st Century 
Tragedy, South Bend ID 2015, 243.
20	 http://www.la-croix.com  / 
Religion  /France  /Le​s​-​e​v​e​q​u​e​s​-​r​e​n​o​n 
​c​e​n​t​-​d​i​a​l​o​g​u​e​-​v​e​r​i​t​e​-​a​v​e​c​-​l​i​s​l​a​m​-​ 

2​0​1​6​-​1​1​-​0​8​-​1​2​0​0​8​0​1​691 (5.4.2017); die 
Formel spielt vermutlich auf Jean-Paul 
Sartres »L’homme est condamné à être 
libre« an: der Mensch ist zur Freiheit 
verdammt.

21	 http://de.radiovatic​a​n​a​.​v​a​ ​ ​/​s​t​o​r​i​c​o​ ​ ​/​
2​0​1​3​ ​ ​/​1​1​ ​ ​/​2​0​ ​ ​/​v​a​t​i​k​a​n​-​d​i​a​l​o​g​f​a​c​h​m​a​n​n​_ 
​w​e​n​i​n​g​e​r​_​ü​b​e​r​_​g​e​s​p​r​ä​c​h​e​_​m​i​t​_​d​e​n​_​
m​u​s​l​i​m​e​n​ ​ ​/​t​e​d​-​7​4​8​4​1​1​ (5.4.2017).



IJIas Dialogverständnis der katholischen Kirche ö5

Gruppen ihre Lage wahr Man empfhindet 1ne Verunsicherung und formuliert, die eigene
Identität SE1 ın Gefahr.

/7u erklären sSind diese Entwicklungen ZU Teil 1m 1C auf den gröfßeren /7usam-
menhang

+ Tribalismus Weltweit ist 1ne Mir-san-mir-Mentalität wahrzunehmen. Sie aufsert
sich die Globalisierung als nationalistisch, chauvinistisch, autokratisch der ünfach
egoistisch. Hier das Vertrauen, sich auf Versöhnungsprozesse und andere Dialogfort-
schritte einzulassen. S1e wirken ben nicht schneidig-heldenha WIE die konfrontierende
Parole. Man kann BrexIit, adımır Putin und Make Merica (Great Again denken,
Kecep Tayyip Erdogan und Narendra odi Hıier regt sich allerorten ein populistischer
Tribalismus

+ Kriegserinnerung. DDas 20. Jahrhundert hatte Wel Weltkriege rleben MUSseEN. Äm
Konzilsbeginn leg deren etzter gerade einmal 1 re zurück. Fine solche vorher nicht
dagewesene Menschheitskatastrophe 111 iNan nicht mehr rleben Die Eröffnungs-
ansprache Johannes’ nNeNNT denn uch die Ausrichtung der christlichen Liebe auf
Eintracht, gerechten Frieden und geschwisterliche FEinheit er Gaudet Mater BEecelesia 7)
Kriegserfahrungen sSind den heutigen Dialogbestreitern dagegen entweder ern der
unverarbeitet.

Gerade auf Pfarr-, ildungs- un Verbandsebene weht jedoch heute vielerorts ein (Jeist
des Dialogs Wer das katholische Dialogverständnis untersucht, 111U55 uch darauf schauen,
WdS Brückenbauer VOL (Jrt äglich kreativ und demütig zustande bringen

ueWeiterführung
Unter Papst Franziskus bekommt das katholische Dialogverständnis augenblicklic
ıne Reihe mpulse Den ben (3) gemachten Vorschlag, die Papste der etzten
5 re ın ihrer interreligiösen Dialog-Akzentuierung charakterisieren, kann 111A111 ın
el Richtungen ausweıten. Man kann die Reihe schon VOL Paul VI. beginnen lassen:
mıt Johannes dem Ja überzeugend gelungen WAaIl, VO  - Menschen anderer
eligion gerade VOoO  — Türken ın Hochachtung sprechen. So ergibt sich die Reihe
Respekt (Roncalli), Realisation (Montini), Relation (Woytila und Reflexion (Ratzinger).
Will 1Na  - die Lıste mıt dem derzeitigen Pontifikat fortschreiben, 111055 119  - gCch
Kepräsentation (Bergoglio). Denn uch vielen Nichtchristen gilt Franziskus als Inbegri
des bescheidenen und begeisterten Gläubigen. Hier sechs exemplarische mpulse; ' XCI11-

plarisch, als eleg und Vorbild eweils mıt Bezug auf die Dialogthematik:
Wır können VOT anderen selbstkritisc reden: als Dialogproblem benennt

» Fundamentalismen auf beiden Seiten« (Evangelii gaudium 250). Man 111US55 nicht tun,
als selen die Muslime grundsätzlic denkfeindlich und alle Katholiken gesprächsbereit.

Franziskus aufsert Hochachtung uch darin, dass das Wesen der anderen eligion
wohlwollend darstellt, dass ın der Umwelt-Enzyklika eın schönes ufl-Wort zıtl1ert und
dass überraschend ekennt »der wahre Islam und 1nNe AUNSCIHNCSSCHEC Interpretation des
Korans stehen jeder Gewalt entgegenN« (Evangelii gaudium 254).

Er bittet uch Muslime, für ih beten: un ädt ın Sarajevo die anwesenden
Christen, en und Muslime e1nN, IM einen VOI1 ihm formulierten Gebetstext
beten Franziskus hatte die Worte ewählt, dass alle mitsprechen konnten (6 Juni 2015).
An einem Urt, Religionen als Hassınstrumente missbraucht wurden, ıst die gemeinsame
Hinwendung ott ein TOST- un verheifsungsvoller Versöhnungsschritt.

85Das Dialogverständnis der katholischen Kirche 

Gruppen ihre Lage wahr: Man empfindet eine Verunsicherung und formuliert, die eigene 
Identität sei in Gefahr.

Zu erklären sind diese Entwicklungen zum Teil im Blick auf den größeren Zusam
menhang.

�� Tribalismus. Weltweit ist eine Mir-san-mir-Mentalität wahrzunehmen. Sie äußert 
sich gegen die Globalisierung als nationalistisch, chauvinistisch, autokratisch oder einfach 
egoistisch. Hier fehlt das Vertrauen, sich auf Versöhnungsprozesse und andere Dialogfort-
schritte einzulassen. Sie wirken eben nicht so schneidig-heldenhaft wie die konfrontierende 
Parole. Man kann an Brexit, Vladimir Putin und Make America Great Again denken, an 
Recep Tayyip Erdoğan und Narendra Modi. Hier regt sich allerorten ein populistischer 
Tribalismus.

�� Kriegserinnerung. Das 20. Jahrhundert hatte zwei Weltkriege erleben müssen. Am 
Konzilsbeginn liegt deren letzter gerade einmal 17 Jahre zurück. Eine solche vorher nicht 
dagewesene Menschheitskatastrophe will man nicht mehr erleben. Die Eröffnungs-
ansprache Johannes’ XXIII. nennt denn auch die Ausrichtung der christlichen Liebe auf 
Eintracht, gerechten Frieden und geschwisterliche Einheit aller (Gaudet Mater Ecclesia 7). 
Kriegserfahrungen sind den heutigen Dialogbestreitern dagegen entweder zu fern oder zu 
unverarbeitet.

Gerade auf Pfarr-, Bildungs- und Verbandsebene weht jedoch heute vielerorts ein Geist 
des Dialogs. Wer das katholische Dialogverständnis untersucht, muss auch darauf schauen, 
was Brückenbauer vor Ort täglich kreativ und demütig zustande bringen.

5	� Aktuelle Weiterführung

Unter Papst Franziskus bekommt das katholische Dialogverständnis augenblicklich 
eine Reihe neuer Impulse. Den oben (3) gemachten Vorschlag, die Päpste der letzten 
50  Jahre in ihrer interreligiösen Dialog-Akzentuierung zu charakterisieren, kann man in 
beide Richtungen ausweiten. Man kann die Reihe schon vor Paul   VI. beginnen lassen: 
mit Johannes   XXIII., dem es ja überzeugend gelungen war, von Menschen anderer 
Religion – gerade von Türken – in Hochachtung zu sprechen. So ergibt sich die Reihe: 
Respekt (Roncalli), Realisation (Montini), Relation (Woytiła) und Reflexion (Ratzinger). 
Will man die Liste mit dem derzeitigen Pontifikat fortschreiben, muss man sagen: 
Repräsentation (Bergoglio). Denn auch vielen Nichtchristen gilt Franziskus als Inbegriff 
des bescheidenen und begeisterten Gläubigen. Hier sechs exemplarische Impulse; exem-
plarisch, d. h. als Beleg und Vorbild – jeweils mit Bezug auf die Dialogthematik:

1	 Wir können vor anderen selbstkritisch reden: als Dialogproblem benennt er 
»Fundamentalismen auf beiden Seiten« (Evangelii gaudium 250). Man muss nicht so tun, 
als seien die Muslime grundsätzlich denkfeindlich und alle Katholiken gesprächsbereit.

2	 Franziskus äußert Hochachtung auch darin, dass er das Wesen der anderen Religion 
wohlwollend darstellt, dass er in der Umwelt-Enzyklika ein schönes Sufi-Wort zitiert und 
dass er überraschend bekennt: »der wahre Islam und eine angemessene Interpretation des 
Korans stehen jeder Gewalt entgegen« (Evangelii gaudium 254).

3	 Er bittet auch Muslime, für ihn zu beten; und er lädt in Sarajevo die anwesenden 
Christen, Juden und Muslime ein, zusammen einen von ihm formulierten Gebetstext zu 
beten. Franziskus hatte die Worte so gewählt, dass alle mitsprechen konnten (6. Juni 2015). 
An einem Ort, wo Religionen als Hassinstrumente missbraucht wurden, ist die gemeinsame 
Hinwendung zu Gott ein trost- und verheißungsvoller Versöhnungsschritt. 



Felix Korner S}

[DIie Nzyklika Taudato S7 D jefert fast unbemerkt ıne TICUEC Begründung für die Lebens-
orm Dialog. Dialog dient nicht 1I1UTE einem Projekt WIE der ökologischen Bekehrung, bei der
Religionen die FEinzelnen und die Entscheidungsträger motivieren mussen, sondern: Wenn
das Universum eın Bezugsgefüge VOo  — gegenseltigen Abhängigkeiten 1st, dann ist 0g als
das Achten und ingehen auf das andere uch {was Kosmologisches: es steht 1m Dialog.

TLaudato 7 redet nicht 11UL VOoO Dialog, sondern üubt ih Damlıt zeigt sich auch,
dass die erste Liste der Gesprächspartner VOoO  — 1964 getrennte Christen, Nichtchristen,
Ungläubige erweiterungsbedürftig Wdl. Fine verstärkte ennel kirchlichen ach-
enkens für Soziologie und Politikwissenschaft ie{ß 1ne andere Dimension ın den 1C
Treifen [DIie Kirche steht immer ın einem Dialog mıiıt der Offentlichkeit. Entsprechend begibt
sich Franziskus ın TLaudato 7 AUSUAFUÜUCKlIC ın einen Dialog mıt den zivilgesellschaftlichen
Urganisationen, den Natur- und Humanwissenschaften, den unterschiedlichen politischen
Strömungen und den Ortskirchen.“

DIie treffendste Ausrichtung, Begründung, Vertiefung und Ermutigung des inter-
religiösen und Jedes anderen Dialogs ber hat Papst Franziskus ohl geboten, als ın
Jerusalem Israelis, Palästinenser und alle Menschen ufrief: » Lernen WITF, den chmerz des
anderen verstehen «“

Semantische Präzisierung

»Dialog« ist ein gefährdeter Begriff. Um die gemeıinte ac fördern, ist auf sechs
unterschiedlichen Gebieten SCHNAUCI als bisher üblich hinzusehen.

6.1 Wann einigen WIr  - 11838 ım Dialog?
Beim achdenken über den interreligiösen Dialog kann 111A111 edanken des folgenden
Iyps auhg hören: DIie koranische Sureneinleitung » Im Namen Gottes, des barmherzigen
Erbarmers« ist gut 1m Dialog verwenden. Oder Katholiken sSind besonders gee1S-
netfe Dialogpartner für Schiiten, weil S1E viele Grundintuitionen teilen. Welches Dialog-
verständnis 1eg hier VOr ® Dialog ist dann gemeılnt als inigung ın theologischen rund-
wahrheiten. [Das ware ber Okumene'! Interreligiöser Dialog ist jedoch keine Spielart der
Okumene. [Das Ziel ist nicht, mittels der inigung ın Glaubensfragen wieder ıne einNZIgeE
Religionsgemeinschaft werden. Worum seht dann?

6.2 Was ıst NserTre Agenda?®
DIie kirchenamtlichen Texte ACH auffällig wen1g darüber, WdS 111A111 denn 11U  — I  u 1m
Dialog ll Paul VI hatte War immerhin noch den »Wunsch« geäußert, dass der Dialog
dem Frieden dienen mOöge (Ecclestam SUÜFTRN 108) Aber en WIr denn nicht mehr als einen
Wunsch? Haben WIr denn keine Ziele?

Falıx KÖRNER, Dialogo COI documents/papa-TrancescoO_20140526 nmeische OSUS »DTODOS: Ssolution
ccllaborazione. OMe mella C ASa _terra-santa-gran-mufti-jerusalem. (4:19-26) that alz KNOWS 015 COFTECT.
COMNNUTIE n relazione, n htm| 5.4.2017). He AOes serenely. This attıtude

Miguel VAN (Hg.) | audato SIL, Kar] BECKER /llarıa OÖORAL| mIT tacılıtates exchange a \ eas n
Kom 21 7, 0&6-130. Gavın D ' COSTA /Maurice Ta the Mlessiah 5dyS vwhnat alz

nttp:/w2.vatican.va/content/ (Hg.) Catholic Engagement ıth ntends 5dYy AT out anıy negatıve
Trancesco/en /speeches/2014/May/ orl Religions., Comprehensive anımus lrecte aNyonNe. C4

UudYy, Maryknoll 2010, > 10; er Johan-

86 Felix Körner SJ

4	 Die Enzyklika Laudato si’ liefert fast unbemerkt eine neue Begründung für die Lebens-
form Dialog. Dialog dient nicht nur einem Projekt wie der ökologischen Bekehrung, bei der 
Religionen die Einzelnen und die Entscheidungsträger motivieren müssen, sondern: Wenn 
das Universum ein Bezugsgefüge von gegenseitigen Abhängigkeiten ist, dann ist Dialog als 
das Achten und Eingehen auf das andere auch etwas Kosmologisches: alles steht im Dialog.

5	 Laudato si’ redet nicht nur vom Dialog, sondern übt ihn. Damit zeigt sich auch, 
dass die erste Liste der Gesprächspartner von 1964 – getrennte Christen, Nichtchristen, 
Ungläubige – erweiterungsbedürf‌‌tig war. Eine verstärkte Offenheit kirchlichen Nach-
denkens für Soziologie und Politikwissenschaft ließ eine andere Dimension in den Blick 
treten: Die Kirche steht immer in einem Dialog mit der Öffentlichkeit. Entsprechend begibt 
sich Franziskus in Laudato si’ ausdrücklich in einen Dialog mit den zivilgesellschaftlichen 
Organisationen, den Natur- und Humanwissenschaften, den unterschiedlichen politischen 
Strömungen und den Ortskirchen.22

6	 Die treffendste Ausrichtung, Begründung, Vertiefung und Ermutigung des inter
religiösen und jedes anderen Dialogs aber hat Papst Franziskus wohl geboten, als er in 
Jerusalem Israelis, Palästinenser und alle Menschen aufrief: »Lernen wir, den Schmerz des 
anderen zu verstehen.«23

6	� Semantische Präzisierung

»Dialog« ist ein gefährdeter Begriff. Um die gemeinte Sache zu fördern, ist auf sechs 
unterschiedlichen Gebieten genauer als bisher üblich hinzusehen. 

6.1	� Wann einigen wir uns im Dialog?

Beim Nachdenken über den interreligiösen Dialog kann man Gedanken des folgenden 
Typs häufig hören: Die koranische Sureneinleitung ›Im Namen Gottes, des barmherzigen 
Erbarmers‹ ist gut im Dialog zu verwenden. Oder: Katholiken sind besonders geeig-
nete Dialogpartner für Schiiten, weil sie viele Grundintuitionen teilen. Welches Dialog
verständnis liegt hier vor? Dialog ist dann gemeint als Einigung in theologischen Grund-
wahrheiten. Das wäre aber Ökumene! Interreligiöser Dialog ist jedoch keine Spielart der 
Ökumene. Das Ziel ist nicht, mittels der Einigung in Glaubensfragen wieder eine einzige 
Religionsgemeinschaft zu werden. Worum geht es dann?

6.2	� Was ist unsere Agenda?

Die kirchenamtlichen Texte sagen auf‌‌fällig wenig darüber, was man denn nun genau im 
Dialog will. Paul   VI. hatte zwar immerhin noch den »Wunsch« geäußert, dass der Dialog 
dem Frieden dienen möge (Ecclesiam suam 108). Aber haben wir denn nicht mehr als einen 
Wunsch? Haben wir denn keine Ziele?

22	 Felix Körner, Dialogo come 
collaborazione. Come nella casa 
comune tutto è in relazione, in: 
H. Miguel Yáñez (Hg.), Laudato Si’, 
Rom 2017, 108-130.
23	 http://w2.v​a​t​i​c​a​n​.​v​a​ ​ ​/​c​o​n​t​e​n​t​ ​ ​/​ 
f​r​a​n​c​e​s​c​o​ ​ ​/​e​n​ ​ ​/​s​p​e​e​c​h​e​s​ ​ ​/​2​0​1​4​ ​ ​/​m​a​y​ ​ ​/​ 
 

d​o​c​u​m​e​n​t​s​ ​ ​/​p​a​p​a​-​f​r​a​n​c​e​s​c​o​_​2​0​1​4​0​5​2​6​
_​t​e​r​r​a​-​s​a​n​t​a​-​g​r​a​n​-​m​u​f​t​i​-​j​e​r​u​s​a​l​e​m​. 
​h​t​m​l​ (5.4.2017).
24	 Karl J. Becker / Ilaria Morali mit 
Gavin D’Costa / Maurice Borrmans 
(Hg.), Catholic Engagement with 
World Religions. A Comprehensive 
Study, Maryknoll 2010, 510: Der johan-

neische Jesus »proposes a solution 
(4:19-26) that he knows to be correct. 
He does so serenely. This attitude 
facilitates an exchange of ideas in 
which the Messiah says what he 
intends to say without any negative 
animus directed to anyone.«



IJIas Dialogverständnis der katholischen Kirche 57

Mit einer olchen Frage meldet sich möglicherweise technokratisches Denken. Fın Dialog,
der diesen Namen verdient, hat keine Agenda. Denn ist eın Weg, aufdem sich alle eteilig-
Tten andern können. Auch das, WdS 119  - ursprünglich wollte, kann sich 1m Laufe des
Gesprächs als Fehlwahrnehmung herausstellen. iIne solche enhelr fülır Wandlungen
auIgrun Einsicht ist charakteristisch fülır die dialogische Haltung, Denn S1€E 1st
Bescheidenheit gegenüber der Wahrheit, die sich Ja nicht besitzen, sondern NUur erkennen
lässt Daher kann eın Dialog nicht » Ziele« aben, die 119  - unabänderbar kennen kann,
die sich methodisch herbei  ren lassen un!: denen sich der Erfolg der Dialog-
unternehmung bemessen lässt Aber wWenn iNa  - sich Dialog bemüht, sollte 119  - sehr
ohl eın desiderium en sofern 119  - ihm erlaubt, sich u  e  egs verändern. Um
dieser Wandelbarker echnung tragen, SE1 vorgeschlagen, STA VOoO  — » Zielen« VOoO  — » Hoff-
Nung 1m Dialog« sprechen.

DIie Grundhoffnung ist €1 » Verständigung«. S1e lässt sich bei Begegnungen mıt
Menschen anderer Religionszugehörigkeit uUunIiITac entfalten. Interreligiösen Dialog führen
WIr mıt der Hoffnung

dass WIr uUulls ın einer bestimmten Sachfrage des Zusammenlebens ein1ıgen können:
dass WIr verstehen beginnen, WIE andere sich, die Welt und ott sehen:
dass WIr UNSECITEIN eigenen Glauben tiefer verstehen.

Es gibt ber uch 1ne vierte Hoffnung; manche CArıISTlchNe Gesprächspartner hören S1E
UNSCLIHN.:

dass der andere Christus als den FErlöser erkennt.
Ist 1ne solche Hoffnung nicht das Ende des ialogs? S1e ist 11UL dann, WE S1E ZUr

versteckten Agenda wird, WE 1T11A1 den Dialog 11UL ange u.  rT, WIE der andere Tauf-
andıda 1St. Ob ich WIFrKIICc 1m katholischen Sinne Dialog re, zeigt sich gerade, WE

der Gesprächspartner kein Interesse Übertritt hat Denn damıt ist 1ISCEIEC Beziehung
nicht eendet Deswegen gibt Ja den Ruf Pauls VL Zzu Klima der Freundschaft: und
deswegen gibt die katholische Soziallehre. Will der andere kein Kirchenmitglied werden,
en WIr ıne fünfte Hoffnung

[)ass WIr mıt den anderen gemeiınsam Orientierungsvorstellungen für 1ne gerechte,
liebevolle Weltgestaltung entwickeln und umsetizen.

Es sSind 19888  — drei warnende Prazisierungen vorzunehmen. Sie können den Dialog VOL

geschickt-unterschwelligen Beseitigungsmafsnahmen schützen.

6.3 Spricht INa  _ nıicht besser Vo  - »Begegnung«!
DIie Beschreibung Pauls VI fortführend, dass Dialog 1ne » Fkorm der Beziehung« ist
(Ecclesiam SUÜFMN 79), Sagl Papst Franziskus 1U Dialog ist ıne » Fkorm der Begegnung«
(Evangelii gaudium 239). kur die beiden Papste hat Dialog Iso etwas Charakteristisches,
das bestimmte Weilsen der Beziehung der Begegnung unter anderen auszeichnet.

Be1l dem Vorschlag, STA »Dialog« neuerdings »Begegnung« CI1, ist, WIE bereits
angedeutet, Vorsicht eboten. [)a ın vielen Sprachen ın der Bezeichnung für »Begegnung«
das Wort ECHEIL« steckt, lässt sich der Begegnungsbegriff uch als gelarnte Untergrabung
der konstruktiv demütigen Dialoghaltung missbrauchen. Man kann als Modellsituation
des Christen 1m interreligiösen Dialog die Begegnung Jesu mıt der Samarıiterin Jakobs-
brunnen anführen: Er hat alle anrneı und sagt S1E ihr 4 [Das könnte 1T11A1 Begegnung
CM Dialog ware dagegen her die Situation der Emmausjünger: Keiner VOoO  — uUulls ist
Jesus, keiner VOo  — U1l hat alle anrner Wo WIr jedoch geme1insam unterwegs sind und U1l

einander uch ın UNSCIECL Ratlosigkeit mitteilen, kann der Herr sich zeigen.

87Das Dialogverständnis der katholischen Kirche 

Mit einer solchen Frage meldet sich möglicherweise technokratisches Denken. Ein Dialog, 
der diesen Namen verdient, hat keine Agenda. Denn er ist ein Weg, auf dem sich alle Beteilig- 
ten ändern können. Auch das, was man ursprünglich wollte, kann sich im Laufe des 
Gesprächs als Fehlwahrnehmung herausstellen. Eine solche Offenheit für Wandlungen 
aufgrund neuer Einsicht ist charakteristisch für die dialogische Haltung. Denn sie ist 
Bescheidenheit gegenüber der Wahrheit, die sich ja nicht besitzen, sondern nur erkennen 
lässt. Daher kann ein Dialog nicht »Ziele« haben, die man unabänderbar kennen kann, 
die sich methodisch herbeiführen lassen und an denen sich der Erfolg der Dialog-
unternehmung bemessen lässt. Aber wenn man sich um Dialog bemüht, sollte man sehr 
wohl ein desiderium haben – sofern man ihm erlaubt, sich unterwegs zu verändern. Um 
dieser Wandelbarkeit Rechnung zu tragen, sei vorgeschlagen, statt von »Zielen« von »Hoff-
nung im Dialog« zu sprechen.

Die Grundhoffnung ist dabei »Verständigung«. Sie lässt sich bei Begegnungen mit 
Menschen anderer Religionszugehörigkeit fünf‌‌fach entfalten. Interreligiösen Dialog führen 
wir mit der Hoffnung:

1	 dass wir uns in einer bestimmten Sachfrage des Zusammenlebens einigen können;
2	 dass wir zu verstehen beginnen, wie andere sich, die Welt und Gott sehen;
3	 dass wir so unseren eigenen Glauben tiefer verstehen.

Es gibt aber auch eine vierte Hoffnung; manche christliche Gesprächspartner hören sie 
ungern:

4	 dass der andere Christus als den Erlöser erkennt. 
Ist eine solche Hoffnung nicht das Ende des Dialogs? Sie ist es nur dann, wenn sie zur 
versteckten Agenda wird, wenn man den Dialog nur so lange führt, wie der andere Tauf-
kandidat ist. Ob ich wirklich im katholischen Sinne Dialog führe, zeigt sich gerade, wenn 
der Gesprächspartner kein Interesse am Übertritt hat. Denn damit ist unsere Beziehung 
nicht beendet. Deswegen gibt es ja den Ruf Pauls   VI. zum Klima der Freundschaft; und 
deswegen gibt es die katholische Soziallehre. Will der andere kein Kirchenmitglied werden, 
so haben wir eine fünf‌‌te Hoffnung:

5	 Dass wir mit den anderen gemeinsam Orientierungsvorstellungen für eine gerechte, 
liebevolle Weltgestaltung entwickeln und umsetzen.

Es sind nun drei warnende Präzisierungen vorzunehmen. Sie können den Dialog vor 
geschickt-unterschwelligen Beseitigungsmaßnahmen schützen.

6.3	� Spricht man nicht besser von »Begegnung«?

Die Beschreibung Pauls   VI. fortführend, dass Dialog eine »Form der Beziehung« ist 
(Ecclesiam suam 79), sagt Papst Franziskus nun, Dialog ist eine »Form der Begegnung« 
(Evangelii gaudium 239). Für die beiden Päpste hat Dialog also etwas Charakteristisches, 
das bestimmte Weisen der Beziehung oder Begegnung unter anderen auszeichnet.

Bei dem Vorschlag, statt »Dialog« neuerdings »Begegnung« zu sagen, ist, wie bereits 
angedeutet, Vorsicht geboten. Da in vielen Sprachen in der Bezeichnung für »Begegnung« 
das Wort »gegen« steckt, lässt sich der Begegnungsbegriff auch als getarnte Untergrabung 
der konstruktiv demütigen Dialoghaltung missbrauchen. Man kann als Modellsituation 
des Christen im interreligiösen Dialog die Begegnung Jesu mit der Samariterin am Jakobs-
brunnen anführen: Er hat alle Wahrheit und sagt sie ihr.24 Das könnte man Begegnung 
nennen. Dialog wäre dagegen eher die Situation der Emmausjünger: Keiner von uns ist 
Jesus, keiner von uns hat alle Wahrheit. Wo wir jedoch gemeinsam unterwegs sind und uns 
einander auch in unserer Ratlosigkeit mit‌‌teilen, kann der Herr sich zeigen.



Felix Korner S}

Aber sind rsprung un Bedeutung VOoO  — »Dialog« un »Begegnung« nicht gahz nah
beieinander ? Doch Beide sSind Grundvokabular der Ich-Du-Philosophie un sprechen
davon, dass sich jemand auf einen andern ffen einlässt. Es lassen sich allerdings uch
Akzentunterschiede ausmachen: Begegnung ist {[wWwaAas Augenblickliches; Dialog ist eın
Vorgang, ein Weg. Im USAaruc »Begegnung« schwingt hörbar das erlebnishafte Staunen
VOL der Andersheit mıt: beim Dialog spur 111A111 dagegen stärker, WIE sich theoretische und
praktische Vernunft einschalten. DIie Begegnung ebt VOoO Je Neuen: der Dialog versucht
uch nach Enttäuschungen über die Gesprächspartner un den Gesprächsverlauf WEe1-
terzuführen und weiterzukommen. Unter einer Begegnung wird 111A111 her etwas Unver-
bindliches verstehen: beim Dialog schwingt die erwähnte Hoffnung aufVerständigung mıt
Man kann erbegrifflich uUuNgeEZWUNSCH die Begegnung als den nIang eINeEs Dialogs VCI-

stehen. AÄus der punktuellen Begegnung mıt ihrem Überraschungseffekt sollen vertirauens-
ildende, dann uch auf Vertrauen aufbauende und institutionalisierte Dialoge werden.

6.4 Gibt Nur VvViıer Ebenen?

Seit ialogue and MISSION VOo  — 1954 28-35) werden auhg die vier Formen der Ebenen des
interreligiösen Dialogs wiederhaolt Dialog des Lebens, der Zusammenarbeit, der religiösen
Erfahrung, der theologischen Fachleute. DIie Hauptfunktion eliner olchen Liste ist sicher,

ACH, dass Dialog nicht 11UTE 1ne ac der Theoretiker 1St. Doch sofern S1E Vollständig-
keit beansprucht, übersieht der übergeht S1E ıne beispielsweise ın der Begegnung mıt
Muslimen häufige Dialogform: Spontan wird 1T11A1 VOoO  — der Frau des Strumpfhändlers
der Strafsenecke efragt, WIESO Christen (Jottes letzte Offenbarung nicht annehmen, den
Koran. [Iiese alltägliche Dialogebene kann 111A111 die » Laiendebatte« ([0001A08 Sie nicht Zzu

Schlagabtausch werden lassen, sondern ZUr Gelegenhei für ein Glaubenszeugnis und
ein vertieftes gegenselt1ges Verstehen, das sollte uch hier 1m 1C leiben

In der Viererliste weiterhin der Dialog der Offentlichkeit: der niemals abge-
schlossene Prozess, in dem Menschen auIgrun ihrer unterschiedlichen Überzeugungen ın
den staatlichen und zivilen Foren politische Lösungen ringen, die ihrem Geschichts- und
Menschenbild entsprechen, die ihren Gerechtigkeits- und Wahrheitsidealen nahekommen.
Muslime und Christen {wa ziehen ın den Offentlichen Diskursen teils selben Strang,
teils en S1E jedoch uch widerstreitende nliegen. DIie eologie ist aufgerufen, diese
Dialogebene SCHAUSO WIE die anderen en,;, begleiten und befruchten

och ıne weiıtere Problematik der kirchlichen Dialogverfügungen ist benennen.

6.5 Ist das Entscheidende nıicht der »Dialog des Lebens«?

el CD, der wichtigste interreligiöse Dialog SE1 der »Dialog des Lebens«. [Das ist AWar

ıne schöne Formel, ber 1T11A1 sollte sich diesbezüglich über zweierlei 1m Klaren Se1IN. Fin-
mal Man kann untfer »Dialog des Lebens« höchst Verschiedenes verstehen: das espräc.
über die existenziellen Fragen, über Tod und Leben oder über Alltagssorgen reden oder
das geschwisterliche Zusammenleben selhbst 1st schon Dialog.“” Wer interreligiösen Dialog
auf 1ne solche korm des »Dialogs des Lebens« reduziert, Sagl möglicherweise: Weiter
kommt 111a mıiıt den andern SOWIESO nicht, selen WITr halt freundlich miteinander: inhaltlich
ist da nichts olen Damıit sSind alle fünf hben benannten Hoffnungen ausgeblendet: Wır
mMussen vielmehr uch die TODIEME 1m Zusammenleben benennen und lösen versuchen:
un der interreligiöse Dialog zeigt sich mehr un mehr als Quelle für glaubensrelevante
Erkenntnis mıt anderen Worten: als [OCUS theologicus.

88 Felix Körner SJ

Aber sind Ursprung und Bedeutung von »Dialog« und »Begegnung« nicht ganz nah 
beieinander? Doch. Beide sind Grundvokabular der Ich–Du-Philosophie und sprechen 
davon, dass sich jemand auf einen andern offen einlässt. Es lassen sich allerdings auch 
Akzentunterschiede ausmachen: Begegnung ist etwas Augenblickliches; Dialog ist ein 
Vorgang, ein Weg. Im Ausdruck »Begegnung« schwingt hörbar das erlebnishafte Staunen 
vor der Andersheit mit; beim Dialog spürt man dagegen stärker, wie sich theoretische und 
praktische Vernunft einschalten. Die Begegnung lebt vom je Neuen; der Dialog versucht 
auch nach Enttäuschungen über die Gesprächspartner und den Gesprächsverlauf wei-
terzuführen und weiterzukommen. Unter einer Begegnung wird man eher etwas Unver-
bindliches verstehen; beim Dialog schwingt die erwähnte Hoffnung auf Verständigung mit. 
Man kann daher begriff‌‌‌‌lich ungezwungen die Begegnung als den Anfang eines Dialogs ver-
stehen. Aus der punktuellen Begegnung mit ihrem Überraschungseffekt sollen vertrauens-
bildende, dann auch auf Vertrauen aufbauende und institutionalisierte Dialoge werden.

6.4	� Gibt es nur vier Ebenen?

Seit Dialogue and Mission von 1984 (28-35) werden häufig die vier Formen oder Ebenen des 
interreligiösen Dialogs wiederholt: Dialog des Lebens, der Zusammenarbeit, der religiösen 
Erfahrung, der theologischen Fachleute. Die Hauptfunktion einer solchen Liste ist sicher, 
zu sagen, dass Dialog nicht nur eine Sache der Theoretiker ist. Doch sofern sie Vollständig-
keit beansprucht, übersieht oder übergeht sie eine beispielsweise in der Begegnung mit 
Muslimen häufige Dialogform: Spontan wird man von der Frau des Strumpfhändlers an 
der Straßenecke gefragt, wieso Christen Gottes letzte Offenbarung nicht annehmen, den 
Koran. Diese alltägliche Dialogebene kann man die »Laiendebatte« nennen. Sie nicht zum 
Schlagabtausch werden zu lassen, sondern zur Gelegenheit für ein Glaubenszeugnis und 
ein vertieftes gegenseitiges Verstehen, das sollte auch hier im Blick bleiben. 

In der Viererliste fehlt weiterhin der Dialog der Öffentlichkeit: der niemals abge-
schlossene Prozess, in dem Menschen aufgrund ihrer unterschiedlichen Überzeugungen in 
den staatlichen und zivilen Foren um politische Lösungen ringen, die ihrem Geschichts- und 
Menschenbild entsprechen, die ihren Gerechtigkeits- und Wahrheitsidealen nahekommen. 
Muslime und Christen etwa ziehen in den öffentlichen Diskursen teils am selben Strang, 
teils haben sie jedoch auch widerstreitende Anliegen. Die Theologie ist aufgerufen, diese 
Dialogebene genauso wie die anderen zu bedenken, zu begleiten und zu befruchten.

Noch eine weitere Problematik der kirchlichen Dialogverfügungen ist zu benennen.

6.5	� Ist das Entscheidende nicht der »Dialog des Lebens«?

Oft heißt es, der wichtigste interreligiöse Dialog sei der »Dialog des Lebens«. Das ist zwar 
eine schöne Formel, aber man sollte sich diesbezüglich über zweierlei im Klaren sein. Ein-
mal: Man kann unter »Dialog des Lebens« höchst Verschiedenes verstehen: das Gespräch 
über die existenziellen Fragen, über Tod und Leben – oder: über Alltagssorgen reden – oder: 
das geschwisterliche Zusammenleben selbst ist schon Dialog.25 Wer interreligiösen Dialog 
auf eine solche Form des »Dialogs des Lebens« reduziert, sagt möglicherweise: Weiter 
kommt man mit den andern sowieso nicht, seien wir halt freundlich miteinander; inhaltlich 
ist da nichts zu holen. Damit sind alle fünf eben benannten Hoffnungen ausgeblendet: Wir 
müssen vielmehr auch die Probleme im Zusammenleben benennen und zu lösen versuchen; 
und: der interreligiöse Dialog zeigt sich mehr und mehr als Quelle für glaubensrelevante 
Erkenntnis – mit anderen Worten: als locus theologicus.



ö9IJIas Dialogverständnis der katholischen Kirche

Kann INa  _ überhaupt »mıt eıner Religion« Dialog führen?

Fine letzte Präzisierungsfrage SE1 spezifisch 1m 1C auf den christlich-islamischen Dialog
gestellt: Wer ist denn der Gesprächspartner? » Der jeweilige Muslim«, »die Muslime« der
»der Islam«? Von »dem Islam« hört 1T11A11 Ja regelmäfsig, dass ihn nicht gibt Nostra (@Atfatfe

sprach allerdings nicht 11UL VOI1 ysden Muslimen«, sondern uch VOoO  — der fides islamica. [Das
Wort kann 1T11A1 mıt »der Islam« übersetzen. Man hat fides istamica geschrieben, weil die
Konzilsväter hier VOo  — den Glaubensinhalten reden wollten DIie OorLwa War segensreich.
Sonst hätte 111a das in den modernen Sprachen ja gahz anders belegte neu-lateinische Wort
Istamismus verwendet. Fuür Nostra (PTafe gibt Iso schon einmal {Twas WIE »den Islam«.

Aber kann 1a  - mIıt »dem Islam« einen Dialog führen? Interessanterwelse sagt eın
frühes römisches Dialogdokument, WIr führen Dialog durchaus uch als Religionen, nicht
Nur als Individuen *® Aber geht das überhaupt? on für »das evangelische« Ooder »las
orthodoxe Christentum« kann Ja niemand ofhziell-institutionell sprechen; wieviel
weniger fülır »den Islam«. Es besteht fraglos eın Problem Dennoch sollte 119  - das Ziel
nicht AUS den Augen verlieren, über individuelle Gespräche hinauszukommen. Warum
1st dies erstrebenswert?

Durch den ofhziellen Dialog bildet sich bei den Gesprächspartnern ein ıInn flır
offizielles, institutionelles, reprasentatives Handeln und die Ernennung un Ausbildung
entsprechender Vertreter. So wird dann {wa 1ne Vergebungsbitte und deren Annahme
möglich; aufserdem können dann

über den Dialog uch Bildungsinstitutionen erreicht werden.
Durch einen Dialog nicht 11UL VOoO  — Gläubigen, sondern der Religionen erkennt 111A111

. dass hinter dem FEinzelnen 1ne Tradition steht, die es Augenblickliche übersteigt,
uch deren augenblickliche chwächen, un dass

den Einzelnen nicht LIUTE ıne Tradition bewegt, sondern ıne Religion, Iso eın Versuch,
das Goöttliche realisieren. [Das ermöglicht eın hochachtungsvolles Verständnis selıtens
anderer Religionsgemeinschaften, und ermöglicht

theologische Diskussionen als argumentatıve Ausein andersetzungen nicht 11UL mıt
einer anderen Privatmeinung, sondern mıt aNzZenN Denkschulen und deren Vertretern.

A Auch ıne eligion ohne kirchenförmige Repräsentanz kann WIE sich das
islamischerseits ın der Amman Message*” und der Marrakesh Declaration zeigte inhalt-
1C Fortschritte machen:;: diese Entwicklungen ın Lehre und PraxIıis können I
Bevölkerungsteile beeinflussen.

MEn Ahber WM/AS mIT dem Vatika-Siehben Bedeutungen ‚1018 »Dialog
Aes | ehens« ste ch mler aufTt: Fallx nıschen Konzıl Dbegonnen hat, st Aas
KÖRNER, en n anrneı Ulale 16 Angebot einer Begegnung zwischen
Evangelil Gaudium Uund der O- den Religionen calhst Uund als SscolChe
sch-musliimische Dialog, n ( IBEDÜ- SNau dessen Verwirklichun
Beiltrage 1/2014) A-15, mıer 679 tfördern, hmat Paul Aas Sekretariat

SECRETARIATUS PRO N-C  S- fur dıe Nichtechristen gegründet, INes
TIANIS, 'ars E ran conIire Ades rellgions: WC}7] Arei Sekretarliaten furden Dialog
SUuggestions WOUT © _i_alogue‚ KOMe mIT der JanNZzeEnN \Nalt «
1967, n tallenıscher Ubersetzung: nttp:Yammanmessage.com
Ul A| dialogo, BrescIa 19608, » Der 5.4.2017).
Dialog zwischen ersonen verschle- nttpZwww.marrakeshdeclara
dener Religion st Kaum ESON- tion.Oorg 5.4.2017)}
deres. Er legt Ja jedem Apostolat
zugrunde Ulale wurde allen Zeıten,
n varschliedener Welse Uund mIT röcht
unterschliedlichem Erfolg 1N-

89Das Dialogverständnis der katholischen Kirche 

6.6	� Kann man überhaupt »mit einer Religion« Dialog führen?

Eine letzte Präzisierungsfrage sei spezifisch im Blick auf den christlich-islamischen Dialog 
gestellt: Wer ist denn der Gesprächspartner? »Der jeweilige Muslim«, »die Muslime« oder 
»der Islam«? Von »dem Islam« hört man ja regelmäßig, dass es ihn nicht gibt. Nostra ætate 
sprach allerdings nicht nur von ›den Muslimen‹, sondern auch von der fides islamica. Das 
Wort kann man mit »der Islam« übersetzen. Man hat fides islamica geschrieben, weil die 
Konzilsväter hier von den Glaubensinhalten reden wollten. Die Wortwahl war segensreich. 
Sonst hätte man das in den modernen Sprachen ja ganz anders belegte neu-lateinische Wort 
Islamismus verwendet. Für Nostra ætate gibt es also schon einmal so etwas wie »den Islam«. 

Aber kann man mit »dem Islam« einen Dialog führen? Interessanterweise sagt ein 
frühes römisches Dialogdokument, wir führen Dialog durchaus auch als Religionen, nicht 
nur als Individuen.26 Aber geht das überhaupt? Schon für »das evangelische« oder »das 
orthodoxe Christentum« kann ja niemand offiziell-institutionell sprechen; um wieviel 
weniger für »den Islam«. Es besteht fraglos ein Problem. Dennoch sollte man das Ziel 
nicht aus den Augen verlieren, über individuelle Gespräche hinauszukommen. Warum 
ist dies erstrebenswert?

1	 Durch den offiziellen Dialog bildet sich bei den Gesprächspartnern ein Sinn für 
offizielles, institutionelles, repräsentatives Handeln und die Ernennung und Ausbildung 
entsprechender Vertreter. So wird dann etwa eine Vergebungsbitte und deren Annahme 
möglich; außerdem können dann

2	 über den Dialog auch Bildungsinstitutionen erreicht werden.
3	 Durch einen Dialog nicht nur von Gläubigen, sondern der Religionen erkennt man 

an, dass hinter dem Einzelnen eine Tradition steht, die alles Augenblickliche übersteigt, 
auch deren augenblickliche Schwächen, und dass

4	 den Einzelnen nicht nur eine Tradition bewegt, sondern eine Religion, also ein Versuch, 
das Göttliche zu realisieren. Das ermöglicht ein hochachtungsvolles Verständnis seitens 
anderer Religionsgemeinschaften, und es ermöglicht 

5	 theologische Diskussionen als argumentative Auseinandersetzungen nicht nur mit 
einer anderen Privatmeinung, sondern mit ganzen Denkschulen und deren Vertretern.

6	 Auch eine Religion ohne kirchenförmige Repräsentanz kann – wie sich das 
islamischerseits in der Amman Message  27 und der Marrakesh Declaration  28 zeigte – inhalt-
liche Fortschritte machen; diese Entwicklungen in Lehre und Praxis können ganze 
Bevölkerungsteile beeinflussen.

25	 Sieben Bedeutungen von »Dialog 
des Lebens« liste ich hier auf: Felix 
Körner, Offen in Wahrheit und Liebe. 
Evangelii Gaudium und der katho-
lisch-muslimische Dialog, in: CIBEDO- 
Beiträge (1  /2014) 4-13, hier 8-9.
26	 Secretariatus pro non-Chris-
tianis, Vers la rencontre des religions: 
suggestions pour le dialogue, Rome 
1967, in italienischer Übersetzung: 
Guida al dialogo, Brescia 1968, 91: »Der 
Dialog zwischen Personen verschie
dener Religion ist kaum etwas Beson
deres. Er liegt ja jedem Apostolat 
zugrunde und wurde zu allen Zeiten, 
in verschiedener Weise und mit recht 
unterschiedlichem Erfolg unternom-

men. Aber was mit dem II. Vatika-
nischen Konzil begonnen hat, ist das 
Angebot einer Begegnung zwischen 
den Religionen selbst und als solche. 
Genau um dessen Verwirklichung zu 
fördern, hat Paul   VI. das Sekretariat 
für die Nichtchristen gegründet, eines 
von drei Sekretariaten für den Dialog 
mit der ganzen Welt.«
27	 http://ammanmessage.com 
(5.4.2017).
28	 http://ww​w​.​m​a​r​r​a​k​e​s​h​d​e​c​l​a​r​a​ 
t​i​o​n​.​o​rg (5.4.2017).



Felix Korner S}

Wie ber 195008  _ mıiıt dem Islam einen Dialog? Wer wı das denn, »der Islam«? Hierauf
lässt sich mıt fünf praxisbezogenen Perspektiven antworten. Wenn 111A111 nicht 11UL » mıt
Muslimen«, sondern mıt »dem Islam« ın einen Dialog eintreten will,

wird 111A111 sich auf keinen bestimmten Gesprächspartner, keinen bestimmten Stil,
keine estimmte Sprach- oder Subkultur islamischen Lebens festlegen, sondern iImmer uch
andere muslimische erbDande und einzelne Muslime 1m 1Cen und das espräc miıt
ihnen suchen STA etwa CcH »Ich kann L1UTL mıt Sufls reden« oder » Wissenschaftlich
kann 1111A11 11UTE mıt Iranern reden«:

wird 119  - entsprechend uch den Nspruc einer einzigen Urganisation un
Institution, die Angelegenheiten des Islam der er Muslime fh7iell regeln können,
hinterfragen STA akzeptieren, dass etfwa DITIR die Kepräsentanz des Islam ın Deutsch-
and ist:;

wird iINan dennoch Gespräche un Vereinbarungen mıiıt Delegationen, die bean-
spruchen, reprasentatiıv Ooder {h7iell se1n, suchen un egrüßen, da die Wirkung
eINes olchen 7Zusammenkommens auf die Gläubigen ausstrahlt denn eın Treften
VO  - Führungspersönlichkeiten der Religionen ıst uch dann, wWenn inhaltlich nicht viel
passıert, ıne sicht- un greifbare Absegnung des interreligiösen Miteinanders un
ermutigt er andere nhänger der betreffenden Religion, 1m Alltag ihren Vertretern
gleichzutun;

wird 1111A1 dlie normbildenden chrıften SOWIE die Geschichte und Auslegungsmethodik
muslimischen Denkens ın seliner Vielfältigkeit uch selbst studieren, STA sich der Selbst-
darstellung eINeEs Gesprächspartners 1n unterwerfen und etwa CI » u als
Muslima wiırst uUulls die koranische eologie schon ichtig wiedergeben«;

wird 111A111 Institutionen AUS dem religiösen Lebensbereich des Dialogpartners ın die
Pflicht nehmen, bestimmte Ma{fSsnahmen überprüfbar ergreifen etwa die Änderung
einer Darstellung VOoO  — Christen ın Schulbüchern

Wissenschaftliche Begründung
DIie beste Begründung flır 1ne Haltung, die WwIr als spezifisch christlich verstehen, ware,
dass S1E die »Gesinnung Christi« ist (vgl Philipper 2,5). Entspricht die dialogische Haltung
selner Gesinnung Fın Charakteristikum des Dialogs Ist, WIE dargeste 1.1.5 die Sanftmut:;
und VOoO  — ihr Sagl Beclesiam SUÜFMN ö1, S1E SE1

Jjene, die Christus U1l vorlegte, damıt WIr S1E VOoO  — ihm lernen. » Lernt VOoO  — mir;: denn ich
bin sanftmütig und demütig VOoO  — Herzen« (Mt 11, 29) Der Dialog ist nicht hochmütig,
verletzend der beleidigend. Seine Autoritat wohnt ihm INNe urc die Wahrheit, die
darlegt, urc die Liebe, die ausstrahlt, urc das Beispiel, das gibt Er ist weder
Befehl noch Nötigung. Er ıst friedfertig und meidet dlie heftigen Ausdrücke: 1st geduldig
und grofsmütig.

Jesus hat War ın vollmächtiger Deutlichkeit sprechen können. Mit den amonen hat
keinen 0geführt. Auch als auf den Vorschlag der unreinen (elster eingeht, S1E doch
»IM die Schweine hineinfahren« lassen Markus 5,12), hat die Dämonenlegion 11UTE

überlistet. Auf sSeINE Mitmenschen konnte jedoch lernbereit eingehen Markus 7)24_30))
und angesichts selner menschlichen Gegner verhielt sich konsequent gewaltfrei, 1m
Gehorsam und 1m Vertrauen auf das Handeln des himmlischen Vaters.

90 Felix Körner SJ

Wie aber führt man mit dem Islam einen Dialog? Wer ist das denn, »der Islam«? Hierauf 
lässt sich mit fünf praxisbezogenen Perspektiven antworten. Wenn man nicht nur »mit 
Muslimen«, sondern mit »dem Islam« in einen Dialog eintreten will,

1	 wird man sich auf keinen bestimmten Gesprächspartner, keinen bestimmten Stil, 
keine bestimmte Sprach- oder Subkultur islamischen Lebens festlegen, sondern immer auch 
andere muslimische Verbände und einzelne Muslime im Blick haben und das Gespräch mit 
ihnen suchen – statt etwa zu sagen: »Ich kann nur mit Sufis reden« oder: »Wissenschaftlich 
kann man nur mit Iranern reden«;

2	 wird man entsprechend auch den Anspruch einer einzigen Organisation und 
Institution, die Angelegenheiten des Islam oder aller Muslime offiziell regeln zu können, 
hinterfragen – statt zu akzeptieren, dass etwa DİTİB die Repräsentanz des Islam in Deutsch-
land ist;

3	 wird man dennoch Gespräche und Vereinbarungen mit Delegationen, die bean-
spruchen, repräsentativ oder offiziell zu sein, suchen und begrüßen, da die Wirkung 
eines solchen Zusammenkommens auf die Gläubigen ausstrahlt – denn ein Treffen 
von Führungspersönlichkeiten der Religionen ist auch dann, wenn inhaltlich nicht viel 
passiert, eine sicht- und greifbare Absegnung des interreligiösen Miteinanders und 
ermutigt daher andere Anhänger der betreffenden Religion, es im Alltag ihren Vertretern 
gleichzutun;

4	 wird man die normbildenden Schriften sowie die Geschichte und Auslegungsmethodik 
muslimischen Denkens in seiner Vielfältigkeit auch selbst studieren, statt sich der Selbst-
darstellung eines Gesprächspartners blind zu unterwerfen und etwa zu sagen: »Du als 
Muslima wirst uns die koranische Theologie schon richtig wiedergeben«; 

5	 wird man Institutionen aus dem religiösen Lebensbereich des Dialogpartners in die 
Pflicht nehmen, bestimmte Maßnahmen überprüfbar zu ergreifen – etwa die Änderung 
einer Darstellung von Christen in Schulbüchern.

7	� Wissenschaftliche Begründung

Die beste Begründung für eine Haltung, die wir als spezifisch christlich verstehen, wäre, 
dass sie die »Gesinnung Christi« ist (vgl. Philipper 2,5). Entspricht die dialogische Haltung 
seiner Gesinnung? Ein Charakteristikum des Dialogs ist, wie dargestellt (1.1.5), die Sanftmut; 
und von ihr sagt Ecclesiam suam 81, sie sei

jene, die Christus uns vorlegte, damit wir sie von ihm lernen. »Lernt von mir; denn ich 
bin sanftmütig und demütig von Herzen« (Mt   11, 29). Der Dialog ist nicht hochmütig, 
verletzend oder beleidigend. Seine Autorität wohnt ihm inne durch die Wahrheit, die er 
darlegt, durch die Liebe, die er ausstrahlt, durch das Beispiel, das er gibt. Er ist weder 
Befehl noch Nötigung. Er ist friedfertig und meidet die heftigen Ausdrücke; er ist geduldig 
und großmütig.

Jesus hat zwar in vollmächtiger Deutlichkeit sprechen können. Mit den Dämonen hat er 
keinen Dialog geführt. Auch als er auf den Vorschlag der unreinen Geister eingeht, sie doch 
»in die Schweine hineinfahren« zu lassen (Markus 5,12), hat er die Dämonenlegion nur 
überlistet. Auf seine Mitmenschen konnte er jedoch lernbereit eingehen (Markus 7,24-30), 
und angesichts seiner menschlichen Gegner verhielt er sich konsequent gewaltfrei, im 
Gehorsam und im Vertrauen auf das Handeln des himmlischen Vaters.



IJIas Dialogverständnis der katholischen Kirche 91

DIie erste Begründung füır den Dialog, uch füır den interreligiösen, ıst Iso Er entspricht
der Gesinnung Christi, WIE S1E den Seinen vorgelebt hat und WIE S1E ihnen chenkt Es
lassen sich ber 1m Nachvollzug uch reflexionsbasierte Begründungen entwickeln.

7.1 Missionstheologie
DIie Kirche versteht sich als Zzu Dialog esandt (vgl Beeclesiam SUÜFMN 64); S1E ih Iso
ın TIreue Zzu Verkündigungsauftrag Christi.

Ich bin esandt als eugE der Liebe Christi, er werde ich den andern iımmer ın
selner Andersheit achten.

Ich bin gesandt, dem andern helfen, er 111U8S55 ich FST verstehen, WdS JetzZ
raucht

Man kann VOoO  — Jjedem 11UL verlangen, dass JeTZ selinen nächsten möglichen chritt
auf das ute hin [uT; beim Herausfinden, WdS das für ein chritt bei ihm JetzZ ist, kann ich
dem andern 1m espräc helfen

DIe Mission der Kirche ist »evangelisieren«. Evangelisierung ist Umsgestaltung der
Schöpfung 1m Sinne des Evangeliums (vgl. Apostolicam actuosttatem 2) Wenn die Miıssion
der Kirche 1m 1le des Dialogs geschieht, rag S1E vermutlich uch ZUr Verbreitung einer
verständnisvollen, versöhnungsbereiten Atmosphäre untfer den Menschen und damıit ZUr

Umgestaltung der Welt 1m Sinne des Evangeliums bei
w Nicht der » Apostel« ewirkt die Bekehrung, sondern der (Gelst.
DIie missionstheologische Begründung 111US5 ber drei weltere Gesichtspunkte

erganzt werden.

Erkenntnistheorie

Wır bekennen, dass das Evangelium die N: heilsbedeutsame anrner nthält Wilieso
ollten WIr S1E dann nicht ünfach dem anderen vorsetzen ®

Hıier kommt nicht 11UTE das missionswissenschaftliche » Anpassen«, VOoO  — dem Paul VL

sprach, ZUr Geltung. 1e menr brauchen WITF, das Evangelium wirklich verstehen,
iımmer selbst die Herausforderung des Dialogs, die Aus einandersetzung mıt denen, die
anders sehen. Denn das Evangelium nthältar die heilsbedeutsame anrneı vollständig;
War sSind ın Christus alle chätze der Weisheit un Erkenntnis, ber S1E sSind ın ihm VEI-

borgen« (Kolosser 2,3). Durch die Fragen, uch die Missverständnisse und Bestreitungen
selıtens UNSCIECT Gesprächspartner wird U1l die anrner CHhristi FST AUSUAFrUÜUCKlC Der
Dialog ist damıt die Praxıs des iINVentfus quaerendus, VOoO  — dem Augustinus pricht WTr

ott gerunden hat, 11 ih FST recht suchen (Enarratio ıIn Psalmum 104, 3/4 ott ist »als
efundener suchen«). Daher kann 1111A1 uch interreligiös CI Christus erkennt 111A111

1m Angesicht des andern.
ulserdem ist die Erkenntnis, die dem Glauben zugrunde iegt, 1ne liebevaolle

Anerkennung CHhristi. DIie Liebe ber geschieht ın Freiheit. Und ist die Atmosphäre
des Dialogs, ın der Freiheit edeiht, denn Dialog ist die bescheidene Bereitschaft, ıne
menschliche, interessierte Beziehung uch über Ansichtsunterschiede hinaus en
Auch Religionsfreiheit noch nicht ewährt ist, kann 111A111 ın einen Dialog eintreten. Er
wird dann uch die Fragen der Freiheit ZUr Sprache bringen Dazu kann auf Seiten der
Gesprächspartner uch die Befürchtung gehören, dass Freiheit einen Bedeutungsverlust
VOoO  — eligion ın Gesellscha: und Staat mıt sich bringt. Im Dialog kann 1T11A1 zeigen, dass
weder Freiheit noch übrigens der Dialog selhbst religiösem Glauben chadet

91Das Dialogverständnis der katholischen Kirche 

Die erste Begründung für den Dialog, auch für den interreligiösen, ist also: Er entspricht 
der Gesinnung Christi, wie er sie den Seinen vorgelebt hat und wie er sie ihnen schenkt. Es 
lassen sich aber im Nachvollzug auch reflexionsbasierte Begründungen entwickeln. 

7.1	� Missionstheologie

Die Kirche versteht sich als zum Dialog gesandt (vgl. Ecclesiam suam 64); sie führt ihn also 
in Treue zum Verkündigungsauftrag Christi.

a	 Ich bin gesandt als Zeuge der Liebe Christi, daher werde ich den andern immer in 
seiner Andersheit achten.

b	 Ich bin gesandt, dem andern zu helfen, daher muss ich erst verstehen, was er jetzt 
braucht.

c	 Man kann von jedem nur verlangen, dass er jetzt seinen nächsten möglichen Schritt 
auf das Gute hin tut; beim Herausfinden, was das für ein Schritt bei ihm jetzt ist, kann ich 
dem andern im Gespräch helfen.

d	 Die Mission der Kirche ist zu »evangelisieren«. Evangelisierung ist Umgestaltung der 
Schöpfung im Sinne des Evangeliums (vgl. Apostolicam actuositatem 2). Wenn die Mission 
der Kirche im Stile des Dialogs geschieht, trägt sie vermutlich auch zur Verbreitung einer 
verständnisvollen, versöhnungsbereiten Atmosphäre unter den Menschen – und damit zur 
Umgestaltung der Welt im Sinne des Evangeliums – bei.

e	 Nicht der »Apostel« bewirkt die Bekehrung, sondern der Geist.
Die missionstheologische Begründung muss aber um drei weitere Gesichtspunkte 

ergänzt werden.

7.2	� Erkenntnistheorie

Wir bekennen, dass das Evangelium die ganze heilsbedeutsame Wahrheit enthält. Wieso 
sollten wir sie dann nicht einfach dem anderen vorsetzen?

a	 Hier kommt nicht nur das missionswissenschaftliche »Anpassen«, von dem Paul   VI. 
sprach, zur Geltung. Vielmehr brauchen wir, um das Evangelium wirklich zu verstehen, 
immer selbst die Herausforderung des Dialogs, die Auseinandersetzung mit denen, die es 
anders sehen. Denn das Evangelium enthält zwar die heilsbedeutsame Wahrheit vollständig; 
zwar sind in Christus alle Schätze der Weisheit und Erkenntnis, aber sie sind in ihm »ver-
borgen« (Kolosser 2,3). Durch die Fragen, auch die Missverständnisse und Bestreitungen 
seitens unserer Gesprächspartner wird uns die Wahrheit Christi erst ausdrücklich. Der 
Dialog ist damit die Praxis des inventus quaerendus, von dem Augustinus spricht: wer 
Gott gefunden hat, will ihn erst recht suchen (Enarratio in Psalmum 104, 3  /4: Gott ist »als 
Gefundener zu suchen«). Daher kann man auch interreligiös sagen: Christus erkennt man 
im Angesicht des andern.

b	 Außerdem ist die Erkenntnis, die dem Glauben zugrunde liegt, eine liebevolle 
Anerkennung Christi. Die Liebe aber geschieht in Freiheit. Und es ist die Atmosphäre 
des Dialogs, in der Freiheit gedeiht, denn Dialog ist die bescheidene Bereitschaft, eine 
menschliche, interessierte Beziehung auch über Ansichtsunterschiede hinaus zu leben. 
Auch wo Religionsfreiheit noch nicht gewährt ist, kann man in einen Dialog eintreten. Er 
wird dann auch die Fragen der Freiheit zur Sprache bringen. Dazu kann auf Seiten der 
Gesprächspartner auch die Befürchtung gehören, dass Freiheit einen Bedeutungsverlust 
von Religion in Gesellschaft und Staat mit sich bringt. Im Dialog kann man zeigen, dass 
weder Freiheit – noch übrigens der Dialog selbst – religiösem Glauben schadet. 



02 Felix Korner S}

eologie der Geschichte

Was der Kirche ANvertIraut 1St, 1st das mysterium Christi Das €1 nicht L1UL, dass WIr noch
nicht gahz verstehen, €1 uch In Christus ıst das mysterion fenbar (vegl Kolosser 1,26),
der göttliche Heilsplan, der Verlauf der gesamten Geschichte [Das lässt sich TYTeITaAaC entfalten.

ott zeigt sich ın den Geschichtsereignissen. Daher wollen WIr ihn darin suchen und
uUulls Iso nicht 11ULE tolerant, sondern mıt tiefem Interesse dem Leben und der Sichtweise
der andern zuwenden.

€s Ereignis, uch das scheinbar dem guten Verlauf der Gottesgeschichte egenläu-
fige, wird letztlich der Heilsverwirklichung edient aben: uch der nNglauDe. [Das ist eın
welterer run afür, 111A111 sich über Nichtchristen nicht argern ollte, als waren
S1E eın Anzeichen afür, dass (Jottes Plan nicht aufgeht.

Christus ist die Erfüllung VOI1 em (vgl. Kolosser 1,20). uTJe verschiedene Weilse ist
die Erfüllung der Verheifsungen des Propheten Jesaja, der Hoffnung des Johannes, der

Sehnsucht Jedes Menschen. Es ist spannend, unvorhersagbar und ohnend beobachten,
WIE Christus sich als die Erfüllung eINeEs bestimmten Mitmenschen erwelsen wird der
einer bestimmten Sehnsuchtsform, uch des Islam

eologie der Religionen
Auch die eologie der Religionen lässt sich klarsten entwickeln, WE S1E als Theo-
ogıe der Geschichte gestaltet wird Man kann dann einen vierschrittigen Gedankengang
vortragen:

Der gesamte Geschichtsverlau: ist der Prozess, urc den ott der Schöpfung mehr
und mehr SseINE eigene Wirklichkeit SiDt, bis Ende yalles ın Tem« ıst (vgl Korinther
15,28) Insofern kann 111A111 ACH, die gesamte Geschichte ist Offenbarungsgeschichte. DIie
einzelnen Ereignisse des erlauTts sind Teil der Offenbarung. S1ie sind CS, indem 1E Faktoren
1m Prozess Sind Aber S1E können uch ausdrücklichen Offenbarungscharakter aben, indem
S1E das Geschichtsende Vomegnehmen.

Hıer kann 1111A1 11L  - einen Ma(fistab einziehen. Man 1110155 nıicht SCIL, alle Gegenstände,
alle Texte un Ereignisse, alle Personen und Religionen sSind gleichermafen offenbarend
1elimenr ist etwas desto mehr offenbarend, JE mehr das Geschichtsende vorwegnimmt.
Selbstverständlich €n verschiedene Religionen verschiedene AnsichtenV Geschichts-
nde Daher werden S1E uch verschiedene Ereignisse, Personen, cNnrıfrnen unterschiedlic
gewichten. Fur den christlichen Gilauben ıst die vollständigste Vorwegnahme des Geschichts-
endes die Auferstehung Jesu. S1€ 1st für U1 VOo  _- en Ereignissen » ALl me1lsten Offenbarung«.
Aber andere Geschichtsmomente sSind auf ihre Weise ın geringerem aflse uch

Warum ber sollte sich ott ausgerechnet eın estimmtes Ereignis binden, dass
1111A1 als das Kriterium er anderen erkennen kann? Warum kann 1111A1 den Offenbarungs-
charakter nicht €m gleichermaisen zusprechen‘ 1DISC 1st das eindeutig: ott erwählt Er
erwählt sich einen Urt, eın Volk, dann Christus und IL  — die Kirche und ımmer 1st mıt der
rwählung des Einzigen zugleic en Menschen Hier kannst du MI1ır egegnen. Aber
genugt denn nicht, SCH ott kann ich überall nden, kann ich 1ın MI1ır selbst inden?
Warum handelt ott ausgerechnet .3 UrcC| Erwählung? Im Erwählungshandeln (jottes
vermittels eINes Heils-Ortes 1eg die Og des UTIDruchAs ott oOrdert jeden Menschen dazu
heraus aufzubrechen Wır MUssen U1 aufmachen, >> anderen UNSCIET celbhst« gehen, weil
WIr U1 SONST ın U1 selbst verstricken und verschliefßen. [iesen typisch biblischen edanken
könnte 180008  — » die herausfordernde Lokalität (jottes« CLE

92 Felix Körner SJ

7.3	� Theologie der Geschichte

Was der Kirche anvertraut ist, ist das mysterium Christi. Das heißt nicht nur, dass wir es noch 
nicht ganz verstehen, es heißt auch: In Christus ist das mystērion offenbar (vgl. Kolosser 1,26), 
der göttliche Heilsplan, der Verlauf der gesamten Geschichte. Das lässt sich dreifach entfalten. 

a	 Gott zeigt sich in den Geschichtsereignissen. Daher wollen wir ihn darin suchen und 
uns also nicht nur tolerant, sondern mit tiefem Interesse dem Leben und der Sichtweise 
der andern zuwenden. 

b	 Jedes Ereignis, auch das scheinbar dem guten Verlauf der Gottesgeschichte Gegenläu-
fige, wird letztlich der Heilsverwirklichung gedient haben; auch der Unglaube. Das ist ein 
weiterer Grund dafür, warum man sich über Nichtchristen nicht ärgern sollte, als wären 
sie ein Anzeichen dafür, dass Gottes Plan nicht aufgeht.

c	 Christus ist die Erfüllung von allem (vgl. Kolosser 1,20). Auf je verschiedene Weise ist 
er die Erfüllung der Verheißungen des Propheten Jesaja, der Hoffnung des Johannes, der 
Sehnsucht jedes Menschen. Es ist spannend, unvorhersagbar und lohnend zu beobachten, 
wie Christus sich als die Erfüllung eines bestimmten Mitmenschen erweisen wird oder 
einer bestimmten Sehnsuchtsform, auch des Islam.

7.4	� Theologie der Religionen

Auch die Theologie der Religionen lässt sich am klarsten entwickeln, wenn sie als Theo-
logie der Geschichte gestaltet wird. Man kann dann einen vierschrittigen Gedankengang 
vortragen:

a	 Der gesamte Geschichtsverlauf ist der Prozess, durch den Gott der Schöpfung mehr 
und mehr seine eigene Wirklichkeit gibt, bis er am Ende »alles in allem« ist (vgl. 1 Korinther 
15,28). Insofern kann man sagen, die gesamte Geschichte ist Offenbarungsgeschichte. Die 
einzelnen Ereignisse des Verlaufs sind Teil der Offenbarung. Sie sind es, indem sie Faktoren 
im Prozess sind. Aber sie können auch ausdrücklichen Offenbarungscharakter haben, indem 
sie das Geschichtsende vorwegnehmen.

b	 Hier kann man nun einen Maßstab einziehen. Man muss nicht sagen, alle Gegenstände, 
alle Texte und Ereignisse, alle Personen und Religionen sind gleichermaßen offenbarend. 
Vielmehr ist etwas desto mehr offenbarend, je mehr es das Geschichtsende vorwegnimmt. 
Selbstverständlich haben verschiedene Religionen verschiedene Ansichten vom Geschichts-
ende. Daher werden sie auch verschiedene Ereignisse, Personen, Schriften unterschiedlich 
gewichten. Für den christlichen Glauben ist die vollständigste Vorwegnahme des Geschichts-
endes die Auferstehung Jesu. Sie ist für uns von allen Ereignissen »am meisten Offenbarung«. 
Aber andere Geschichtsmomente sind es auf ihre Weise in geringerem Maße auch.

c	 Warum aber sollte sich Gott ausgerechnet an ein bestimmtes Ereignis so binden, dass 
man es als das Kriterium aller anderen erkennen kann? Warum kann man den Offenbarungs
charakter nicht allem gleichermaßen zusprechen? Biblisch ist das eindeutig: Gott erwählt. Er 
erwählt sich einen Ort, ein Volk, dann Christus und nun die Kirche – und immer ist mit der 
Erwählung des Einzigen zugleich allen Menschen gesagt: Hier kannst du mir begegnen. Aber 
genügt es denn nicht, zu sagen: Gott kann ich überall finden, kann ich in mir selbst finden? 
Warum handelt Gott ausgerechnet so, durch Erwählung? Im Erwählungshandeln Gottes 
vermittels eines Heils-Ortes liegt die Logik des Aufbruchs. Gott fordert jeden Menschen dazu 
heraus aufzubrechen. Wir müssen uns aufmachen, zum »anderen unserer selbst« zu gehen, weil 
wir uns sonst in uns selbst verstricken und verschließen. Diesen typisch biblischen Gedanken 
könnte man »die herausfordernde Lokalität Gottes« nennen. 



IJIas Dialogverständnis der katholischen Kirche

DIe heraustordernde Lokalıtät (Jottes hat 1U aber ıne ebenftalls 1DI1SC
bezeugte Gegendynamik. Plötzlich soll nicht jemand AUS Israel, sondern der Perser
KYyros Gesalbter des Herrn SseInN (vgl Jesaja 45,1). Plötzlich Sagl Jesus über den heidnischen
Hauptmann: » Einen olchen Glauben habe ich ın Israel noch bei niemand gefunden«
(Matthäus 8,10) Ist dann alle Partikularität doch wieder ın Universalität aufgehoben
Oder en WIr hier ünfach WEe1 unversöhnt nebeneinanderliegende Prinzipien, die
WIr uUurc eın katholisch-gehorsames Und zusammenhalten muUussen ® Neın. [Iiese zweıte
ewegung können WIr » Ausbruch des (Jeilstes« EMNEN Der USDrucC des (Jelstes AUS

der Lokalität (Jottes gehört ZUr selben Dynamik des HDeus semDer MAaL0r, des »unab-
geschlossenen Denkens«, der immer Öffnung.” Denn WEr die Lokalität (Jottes
als Besitz nımmt ‚ Ich habe die Kkommunion empfangen, JetzZ habe ich die na bei
MIr< macht AUS dem Glauben etwas Magisches un verweligert sich gerade wieder dem
iımmer notwendigen Aufbruch Hier egegnet Ul Iso erneut WIE bei der Lokalität
(Jottes Se1INE Herausforderung. Wer S1E nicht annımmt, verfängt sich ın sich selbst

Kirche ın der Öffentlichkeit: Dialog, M1ss10n, Zeugnis

Umgangssprachlich nenntT 19858  - eın TIreften V  - Gemeindemitgliedern der Salvatorkirche
und der Fatih-Moschee ın Aalen »Dialog«‚ den FEinsatz der Montfortaner ın der 107€eSseE
Daru-Kiunga, Papua-Neuguinea, dagegen » M1ISSION«. Wer sich allerdings den geschichtlichen
und theologischen Hintergrund der Begriffe VOLrT Augen hrt SOWIE Selbstverständnis und Iun
der Christen VOT Urt, sieht Dialog und Mıssiıon sind keine Wel unterschiedlichen Tätigkeiten,
nicht einmal unterschiedliche Akzentuierungen. Beide, Dialog und Mission, sind Begriffe
flr das Verhalten der Christen »den anderen«. » MI1SSION« benennt €1 den ITun WIr
sind (jesandte Christi STA (2 Korinther 5,20), und Dialog benennt den Stil. Dialog ıst
demütiges ingehen auf die Wirklichkeit, die weder ich noch WIr allein bestimmen können.

Wenn Dialog dagegen als espräch, als Offentliche Debatte, als UuC. nach inhaltlicher
inigung efasst wird, dann ist das noch nicht das spezifisch katholische Verständnis. Fur
dialogischen Haltung gehört ber ebenfalls, anzuerkennen, dass andere Menschen andere
Dialogbegriffe €n »Dialo D« wird sich füır viele uch weiterhin nach Wortgeschehen und
Kompromisse-Suchen anhören. Der theologische Dialogbegriff des 20. Jahrhunderts hat
11U  — einmal ein Bedeutungsfel erschlossen, das kaum alle mithören werden, WE

1m gesellschaftlichen Diskurs VOoO  — »Dialog« die Rede iıst.
Daher ist sinnvoll, abschliefsend die Dynamik erinnern, die dem theologischen

Dialogverständnis CI verwandt ist; die kirchliches Handeln VOo  — Anfang charakterisiert
hat, mıt der die Kirche ihr Wirken VOoO  — Anfang bezeichnet hat und die er uch das
dialogische Leben Jedes Christen pragen soll DIie Kirche ebt ın der martyria.” Sie ist das
mutige Zeugnis, das WITr » ablegen «, das die anderen Iso vielleicht dr nicht aufnehmen S1E
sSind Tel das WIr nicht VOL em mıt Worten, sondern 1m schlichten TIun geben; und
dessen ITun: nicht eın Gedanke der ıne Meinung 1st, sondern die überraschende,

d  Nreudige Ostererfahrung, ergriffen Se1IN VOoO auferstandenen Christus.

KÖRNER, en n anrhner Ulale Vgl Falıx KÖRNER, Kırche
16 Anm 25), SCHVIE Anm m Angesicht Aes Islam. Theologie

Aes nterreilgiösen Zeugnisses,
Stuttgart 1008

93Das Dialogverständnis der katholischen Kirche 

d	 Die herausfordernde Lokalität Gottes hat nun aber eine – ebenfalls biblisch 
bezeugte – Gegendynamik. Plötzlich soll nicht jemand aus Israel, sondern der Perser 
Kyros Gesalbter des Herrn sein (vgl. Jesaja 45,1). Plötzlich sagt Jesus über den heidnischen 
Hauptmann: »Einen solchen Glauben habe ich in Israel noch bei niemand gefunden« 
(Matthäus  8,10). Ist dann alle Partikularität doch wieder in Universalität aufgehoben? 
Oder haben wir hier einfach zwei unversöhnt nebeneinanderliegende Prinzipien, die 
wir durch ein katholisch-gehorsames Und zusammenhalten müssen? Nein. Diese zweite 
Bewegung können wir »Ausbruch des Geistes« nennen. Der Ausbruch des Geistes aus 
der Lokalität Gottes gehört zur selben Dynamik des Deus semper maior, des »unab-
geschlossenen Denkens«, der immer neuen Öffnung.29 Denn wer die Lokalität Gottes 
als Besitz nimmt – ›Ich habe die Kommunion empfangen, jetzt habe ich die Gnade bei 
mir‹ –, macht aus dem Glauben etwas Magisches und verweigert sich gerade wieder dem 
immer notwendigen neuen Aufbruch. Hier begegnet uns also erneut – wie bei der Lokalität 
Gottes – seine Herausforderung. Wer sie nicht annimmt, verfängt sich in sich selbst.

8	� Kirche in der Öffentlichkeit: Dialog, Mission, Zeugnis

Umgangssprachlich nennt man ein Treffen von Gemeindemitgliedern der Salvatorkirche 
und der Fatih-Moschee in Aalen »Dialog«, den Einsatz der Montfortaner in der Diözese 
Daru-Kiunga, Papua-Neuguinea, dagegen »Mission«. Wer sich allerdings den geschichtlichen 
und theologischen Hintergrund der Begriffe vor Augen führt sowie Selbstverständnis und Tun 
der Christen vor Ort, sieht: Dialog und Mission sind keine zwei unterschiedlichen Tätigkeiten, 
nicht einmal unterschiedliche Akzentuierungen. Beide, Dialog und Mission, sind Begriffe 
für das Verhalten der Christen zu »den anderen«. »Mission« benennt dabei den Grund – wir 
sind Gesandte an Christi statt (2 Korinther 5,20), und Dialog benennt den Stil. Dialog ist 
demütiges Eingehen auf die Wirklichkeit, die weder ich noch wir allein bestimmen können.

Wenn Dialog dagegen als Gespräch, als öffentliche Debatte, als Suche nach inhaltlicher 
Einigung gefasst wird, dann ist das noch nicht das spezifisch katholische Verständnis. Zur 
dialogischen Haltung gehört aber ebenfalls, anzuerkennen, dass andere Menschen andere 
Dialogbegriffe haben. »Dialog« wird sich für viele auch weiterhin nach Wortgeschehen und 
Kompromisse-Suchen anhören. Der theologische Dialogbegriff des 20. Jahrhunderts hat 
nun einmal ein neues Bedeutungsfeld erschlossen, das kaum alle mithören werden, wenn 
im gesellschaftlichen Diskurs von »Dialog« die Rede ist.

Daher ist es sinnvoll, abschließend an die Dynamik zu erinnern, die dem theologischen 
Dialogverständnis eng verwandt ist, die kirchliches Handeln von Anfang an charakterisiert 
hat, mit der die Kirche ihr Wirken von Anfang an bezeichnet hat und die daher auch das 
dialogische Leben jedes Christen prägen soll: Die Kirche lebt in der martyria.30 Sie ist das 
mutige Zeugnis, das wir »ablegen«, das die anderen also vielleicht gar nicht aufnehmen – sie 
sind frei –, das wir nicht vor allem mit Worten, sondern im schlichten Tun geben; und 
dessen Grund nicht ein Gedanke oder eine Meinung ist, sondern die überraschende, 
freudige Ostererfahrung, ergriffen zu sein vom auferstandenen Christus.� A

29	 Körner, Offen in Wahrheit und 
Liebe (Anm. 25), 7 sowie 10 Anm. 22.

30	 Vgl. Felix Körner, Kirche 
im Angesicht des Islam. Theologie 
des interreligiösen Zeugnisses, 
Stuttgart 2008.



1Ö  C Zeitschrift für
Jahrgänge Missionswissenschaft und
ZM  p Religionswissenschaft

Festakt Zertschrift

Grufßwort Religionswissenscha
Mıssionswissenschait und

itfchet fürFestrede
Bericht MMionswilenichaft

Ir Verbindung mul { Rder C.S, Sp.-Anechifteden, Prof. De.

z
D Froberger MR Derünı en

Tübingen, . I0
Münfter, Prof. Dr

[, Wrof. B
9 yürfeld, Praf

Dr. $ 9. $. B}

Drof. Dr. Schmidlin-Münfter.
V

Erfter Dra 9

S

CM
Hendorfff Serlagsbun hanblung, 03 Ver I

Da ean der  n und Prophetie I ransformatoneı
ler AAiccı  NSWISSANSC  a

nterkulturalı

Vrn 05 Ver b

1911 2015
Zeaitschri Tur Zeaitschrı Tur
Missionswissenschafit Missionswissenschafit UNG
1.Jahrgang -19171 Reigionswissenschaft

99. Jahrgang Haeit 7, - 2015

Festschri 016
ZUuTT1 hundertjahrigen Festschrı
estenen zu 100.Jahrgang
des IM E 1-2 cder /MR 7016
ZMR Sonderhband ZMR Sonderhand
.. Jahrgang 2011 100. Jahrgang - 27016

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und  
Religionswissenschaft 

100  
Jahrgänge  
zmr

1 Festakt 
2 Grußwort
3 Festrede
4 Bericht

1911
Zeitschrift für  
Missionswissenschaft  
1. Jahrgang - 1911

2011
Festschrift  
zum hundertjährigen  
Bestehen  
des iimf 1911-2011 
ZMR Sonderband  
95. Jahrgang - 2011

2015
Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und 
Relgionswissenschaft 
99. Jahrgang - Heft 3-4 - 2015

2016
Festschrift  
zum 100. Jahrgang  
der ZMR 2016 
ZMR Sonderband  
100. Jahrgang - 2016

Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und  
Religions wissenschaft

eos Verlag 

Mariano Delgado
Religion und Migration ® 163

Ulrich Dobhan OCD
»Marta und Maria müssen 
zusammengehen«  
Teresa von Ávilas Weg  
von der »knechtischen  
Furcht vor Gott« zum  
»herumvagabun dierenden 
Weibsbild« ® 165

Monika Salzbrunn
Religion und Migration –  
methodische Zugänge und 
konzeptuelle Überlegungen  
zum Ereignis ® 179

Manfred Hutter
Buddhistische, hinduistische  
und katholische Migranten  
aus Asien: Ein Vergleich  
zur Bedeutung von Religion  
im Diasporaverhalten ® 190

Regina Polak
Flucht und Migration als  
Chance? ® 202

Moritz Fischer
Vom befreienden Potential 
Interkultureller Kirchen. 
»Migrationskirchen« mit  
hybrider Identitätsstruktur und 
Volkskirchen in Europa ® 213

Alexander-Kenneth Nagel
Religiöse Netzwerke:  
Zivilgesellschaftliche Potentiale 
religiöser Migrantenge­
meinden ® 224

David M. Traboulay
Las Casas remembered:  
the 500th Anniversary of the 
Struggle for the Human  
Rights of the Native Peoples  
of The Americas ® 232

Hugh van Skyhawk
Thomas und das Thomaskreuz  
von Taxila ® 250

Anand Amaladass SJ 
Widerlegung des Wieder­
geburtsglaubens durch Roberto 
de Nobili (1577­1656) ® 262

Meehyun Chung
Korean Pentecostalism and the 
Preaching of Prosperity ® 276

Uta Berger
Volkssprachliche Bibeltexte  
der Lektionare im frühneuzeit­
lichen Mexiko und gegenwärtige 
Bibelübersetzungen in die 
mexikanischen Sprachen ® 297

Klaus Vellguth
Pastorale Ausbildung in sozia­ 
listischer Gesellschaft. 
Die Arbeit des Saigon Pastoral 
Institute in Vietnam ® 322

In Memoriam ® 331

Buchbesprechungen ® 332

Anschriften | Vorschau  ® 347

Jahresinhaltsverzeichnis ® 348

Heft 3-4  
99. Jahrgang  
2015  
 
Themenheft
Religion 
und Migration

Rückenbreite

 Mission und Prophetie
 in Zeiten der  
 Interkulturalität

Festschrift zum  
hundertjährigen  
Bestehen des  
Internationalen  
Instituts  
für missions- 
wissenschaftliche  
Forschungen  
1911-2011

 

Sonderband 
95. Jahrgang  
2011

Mariano Delgado  
Michael Sievernich  
Herausgeber

EOS Verlag 

Festschrift  
zum 100. Jahrgang  
der ZMR 
Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft 
 

 

Sonderband 
100. Jahrgang  
2016

Mariano Delgado  
Michael Sievernich SJ 
Klaus Vellguth 
Herausgeber

EOS Verlag 



Es ıst MIr  - heute ıne grofße Freude, das WwISsSen- Festaktschaftliche 5Symposion » Mi1Issıion Zukunft der Kirche«
eröfinen un: alle Teilnehmerinnen un: Teil- 10  - Jahrgänge

Zeitschrift für MI1SSIONS-nehmer erziic| willkommen heißen Die angste
Nnreıise hatte der uüberraschend anwesende Stephen wissenschaft un:
Bevans SVD 1015 den USA, deshalb ich ihn Religionswissenschaft
ersier telle, zumal den bedeutenden MISS10Nns
theologen der Gegenwart gehört. Des eıtferen
begrüße ich natürlich alle Referentinnen un: röffnung des Symposions
Referenten, die ihre Perspektiven einbringen un: » Mı1ıssion

Zukunft der Kirche«jeweils VoOTr ihren Vortragen eigens vorgestellt werden.

1e alle, 1€e Kolleginnen und ollegen, meılne Damen Vo  - Michael Sievernich SJ“
und Herren, zeigen mıt Ihrer Anwesenheit Ihr Interesse

einem kulturell und ITcAll1Cc gleichermafisen
bedeutsamen WIE brisanten JIhema, dem der christlichen
MIssS1On. In der Mıtte des Jahrhunderts gerlet mıt der
Dekolonisierungsdebatte bekanntlich ın die Offentliche 1M

nternationalesKritik un wurde theologisc her randständig behandelt
Instıtu Tur MISSIONS-Das ber hat sich spatestens mıt Beginn des Jahrhunderts wissenschattliche

geändert, denn 1mM Zuge der Globalisierung gerlet » M1ISSION« Forschungen
wieder auf die Agenda, WE 111A111 auf das theologisc und
interdisziplinär wachsende Interesse schaut und die

Zeaitschrı Tur Mıssions-wachsende Bedeutung, die der interreligiöse Dialog Wissenschaftt UNG[Das NEUC, uch wissenschaftliche Interesse Phänomen Religionswissenschaftder missionarischen Verbreitung des Christentums urnicht
zuletzt damıt zusammenhängen, dass ın Zeiten der Ver-
ichtung VOoO  — Raum und eit die Kulturen und Religionen
stärker zusammenrücken un: ın einer globalisierten
Welt zunehmend Urlentierung efragt ıst, WIE das
Zusammenleben der Völker, Kulturen und Religionen 1m
friedlichen Austausch organıslert werden kann Auch die
Situation der Weltkirche wirft TICUC Fragen auf, da gleich-
zeıitig Wel gegenläufige Bewegungen auftreten: einerseıts
die Schrumpfungsprobleme der Kirchen 1m Westen und
andererseits die Wachstumsprobleme ın den Kirchen des
Sudens AIl das verlangt gebieterisch nach praktischen und
theologischen Antworten.

Außerer Anlass des 5Symposions ist eın hundertjähriges
ubılaum. /7u feiern ist ıne alte Dame, die sich ber iımmer
wieder verJungt: die Zeitschrift für Missionswissenschaft ÜUN,:
Religionswissenschafft. Sie wurde 1911, noch ın der Kailiserzeit
gegründet, 1m selben ahr WIE das » Internationale Institut
für missionswissenschaftliche Forschungen«, das ebenfalls

Erstier Vorsitzender,bis heute esteht und Herausgeber der Zeitschrift 1St. DIie
nternationales Institut furründung des Instituts en WIr ( 11 mıt einem Sym- miIssIONSwWwISSseNsScChaftliche

pOosion ın Münster /Westfalen gefeiert, weil auf Inıtiative Forschungen.

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Es ist mir heute eine große Freude, das wissen- 
schaftliche Symposion »Mission – Zukunft der Kirche« 
zu eröffnen und alle Teilnehmerinnen und Teil- 
nehmer herzlich willkommen zu heißen. Die längste 
Anreise hatte der überraschend anwesende Stephen 
Bevans SVD aus den USA, deshalb nenne ich ihn an 
erster Stelle, zumal er zu den bedeutenden Missions 
theologen der Gegenwart gehört. Des Weiteren  
begrüße ich natürlich alle Referentinnen und 
Referenten, die ihre Perspektiven einbringen und 
jeweils vor ihren Vorträgen eigens vorgestellt werden.

ie alle, liebe Kolleginnen und Kollegen, meine Damen 
und Herren, zeigen mit Ihrer Anwesenheit Ihr Interesse 
an einem kulturell und kirchlich gleichermaßen 

bedeutsamen wie brisanten Thema, dem der christlichen 
Mission. In der Mitte des 20.  Jahrhunderts geriet es mit der 
Dekolonisierungsdebatte bekanntlich in die öffentliche 
Kritik und wurde theologisch eher randständig behandelt. 
Das aber hat sich spätestens mit Beginn des 21. Jahrhunderts 
geändert, denn im Zuge der Globalisierung geriet »Mission« 
wieder auf die Agenda, wenn man auf das theologisch und 
interdisziplinär wachsende Interesse schaut und die 
wachsende Bedeutung, die der interreligiöse Dialog findet. 
Das neue, auch wissenschaftliche Interesse am Phänomen 
der missionarischen Verbreitung des Christentums dürf‌‌te nicht 
zuletzt damit zusammenhängen, dass in Zeiten der Ver-
dichtung von Raum und Zeit die Kulturen und Religionen 
stärker zusammenrücken und in einer globalisierten 
Welt zunehmend Orientierung gefragt ist, wie das 
Zusammenleben der Völker, Kulturen und Religionen im 
friedlichen Austausch organisiert werden kann. Auch die 
Situation der Weltkirche wirft neue Fragen auf, da gleich-
zeitig zwei gegenläufige Bewegungen auftreten: einerseits 
die Schrumpfungsprobleme der Kirchen im Westen und 
andererseits die Wachstumsprobleme in den Kirchen des 
Südens. All das verlangt gebieterisch nach praktischen und 
theologischen Antworten.

Äußerer Anlass des Symposions ist ein hundertjähriges 
Jubiläum. Zu feiern ist eine alte Dame, die sich aber immer 
wieder verjüngt: die Zeitschrift für Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft. Sie wurde 1911, noch in der Kaiserzeit 
gegründet, im selben Jahr wie das »Internationale Institut 
für missionswissenschaftliche Forschungen«, das ebenfalls 
bis heute besteht und Herausgeber der Zeitschrift ist. Die 
Gründung des Instituts haben wir 2011 mit einem Sym-
posion in Münster  /Westfalen gefeiert, weil auf Initiative 

Festakt 
100 Jahrgänge  
Zeitschrift für Missions-
wissenschaft und  
Religionswissenschaft  
(ZMR) 
 
Eröffnung des Symposions 
»Mission –  
Zukunft der Kirche«

von Michael Sievernich SJ *

Internationales  
Institut für missions- 
wissenschaftliche  
Forschungen 

Zeitschrift für Missions- 
wissenschaft und  
Religionswissenschaft

*	  
Erster Vorsitzender,  
Internationales Institut für  
missionswissenschaftliche  
Forschungen.



96 10  @ Jahrgänge ZM

VO  - ose Schmidlin der dortigen Universitat €1!
Institutionen gegründet wurden. Er Walr der Begründer der
katholischen Missionswissenschaft ın Deutschland

och bei diesem 5Symposion hier 1mM TDacher Hof
ın Maınz geht VOL em die alte Dame der ZM
die sich urc ihre jeweiligen Redaktionen VerJüngungs-
kuren unterzieht. Warum wird die Hundertjährige ST

Jetz gefeiert? Es sind zeitgeschichtliche Gründe, die
Ihnen en ekannt sind Der / weite e  1eg und die
nationalsozialistische Gewaltherrsch: verhinderten, dass
die ZM zwischen 1942 und 1946 erscheinen konnte. Durch
diese nterbrechung Iso erscheint S1E ST ın diesem ahr
5016 1m 10 Jahrgang.

Transformationen Die Zeitschrift rlebte viele Transformationen, weil die
der Missionswissenschaft kirchliche und sakulare Welt sich weiterdrehte un: S1IE

diese Veränderungen WIE ın einem Brennspiegel einfing.
Man edenke I1UL, dass die Zeitschrift ın der Epoche
anfıng, als das Deutsche Reich noch Kolonien unterhielt
und die Kirche Religionsfreiheit noch keineswegs POSItLV
bewertete. Yrst die politische Dekolonisierung und YCNAIIC
das / weite Vatikanische Konzil en diesen mschwung
herbeigeführt. DIe Gegenwart verlangt wiederum ıne
TICUEC Antwort auf alte Fragen un: damıit flır die ZM
ıne Verjüngungskur, welche die Metamorphosen wider-
spiegelt und reflektiert. [ieser Aufgabe hat sich ın Jungster
eit se1t vielen Jahren der verantwortliche Schriftleiter
Marıano Delgado gewidmet, dem dieser Stelle Dank
und Anerkennung ebührt. Der ahrgang 5016 der ZM
erscheint AUS Anlass des Jubiläums als einbändige best-
schrift un: steht untfer dem 1Te Transformationen der
Missionswissenschaft.

DIe TIransformationen ın diesen einhundert Jahren
ren die Frage muıiıt sich, welche die Miıssıon der
Kirche ın sakularen Zeiten spielt, pielen sollte und nicht
mehr) pielen darf. [DDas Missionsverständnis hat sich Urc
den Aufbruch des / weiten Vatikanischen Konzils und die
Krise der Dekololaonisation 1INAdUuUrc. erheblich gewandelt,
konziliar uch TICUEC Terminologien WIE » Evangelisierung«
hervorgebracht. Dach bei en Wandlungen hat die Kirche
Nnıe aufgehört, »1ıhrem Wesen ach missionNarisch (d.h
als Gesandte unterwegs)« se1in un damıt ihrer Pflicht
nachzukommen, »den Glauben und das eil Christi AUS-

zubreiten« (AG und 4) Fine TICUEC rische AÄAntwort auf die
Missionsfrage ın der Gegenwart hat Papst Franziskus ın
seinem Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium über die
Verkündigung des Evangeliums ın der Welt VOo  - heute 2013)
egeben, die mıt einer »MissioNarischen Umgestaltung

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

96 100 Jahrgänge ZMR

von Josef Schmidlin an der dortigen Universität beide 
Institutionen gegründet wurden. Er war der Begründer der 
katholischen Missionswissenschaft in Deutschland. 

Doch bei diesem Symposion hier im Erbacher Hof 
in Mainz geht es vor allem um die alte Dame der ZMR, 
die sich durch ihre jeweiligen Redaktionen Verjüngungs-
kuren unterzieht. Warum wird die Hundertjährige erst 
jetzt gefeiert? Es sind zeitgeschichtliche Gründe, die 
Ihnen allen bekannt sind: Der Zweite Weltkrieg und die 
nationalsozialistische Gewaltherrschaft verhinderten, dass 
die ZMR zwischen 1942 und 1946 erscheinen konnte. Durch 
diese Unterbrechung also erscheint sie erst in diesem Jahr 
2016 im 100. Jahrgang. 

Die Zeitschrift erlebte viele Transformationen, weil die 
kirchliche und säkulare Welt sich weiterdrehte und sie 
diese Veränderungen wie in einem Brennspiegel einfing. 
Man bedenke nur, dass die Zeitschrift in der Epoche 
anfing, als das Deutsche Reich noch Kolonien unterhielt 
und die Kirche Religionsfreiheit noch keineswegs positiv 
bewertete. Erst die politische Dekolonisierung und kirchlich 
das Zweite Vatikanische Konzil haben diesen Umschwung 
herbeigeführt. Die Gegenwart verlangt wiederum eine 
neue Antwort auf alte Fragen und damit für die ZMR 
eine Verjüngungskur, welche die Metamorphosen wider-
spiegelt und reflektiert. Dieser Aufgabe hat sich in jüngster 
Zeit seit vielen Jahren der verantwortliche Schriftleiter 
Mariano Delgado gewidmet, dem an dieser Stelle Dank 
und Anerkennung gebührt. Der Jahrgang 2016 der ZMR 
erscheint aus Anlass des Jubiläums als einbändige Fest-
schrift und steht unter dem Titel: Transformationen der 
Missionswissenschaft.

Die Transformationen in diesen einhundert Jahren 
führen die Frage mit sich, welche Rolle die Mission der 
Kirche in säkularen Zeiten spielt, spielen sollte und nicht 
(mehr) spielen darf. Das Missionsverständnis hat sich durch 
den Aufbruch des Zweiten Vatikanischen Konzils und die 
Krise der Dekololonisation hindurch erheblich gewandelt, 
konziliar auch neue Terminologien wie »Evangelisierung« 
hervorgebracht. Doch bei allen Wandlungen hat die Kirche 
nie aufgehört, »ihrem Wesen nach missionarisch (d. h. 
als Gesandte unterwegs)« zu sein und damit ihrer Pflicht 
nachzukommen, »den Glauben und das Heil Christi aus-
zubreiten« (AG 2 und 4). Eine neue frische Antwort auf die 
Missionsfrage in der Gegenwart hat Papst Franziskus in 
seinem Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium über die 
Verkündigung des Evangeliums in der Welt von heute (2013) 
gegeben, die mit einer »missionarischen Umgestaltung 

Transformationen  
der Missionswissenschaft



100 Jahrgänge M

der Kirche« verbunden ist (EG 19) Damıit SE der Papst
die Reihe bedeutender päpstlicher Missionsschreiben des

Jahrhunderts für das Jahrhundert fort

Auch 5Symposion ro die Frage auf, ZUEersT 1mM Spiegel Zukunft
der hundertjährigen Dame, VO  . der Gründung bis Konzil der MI1SsS10O0N
uınd VO Koanzil bis ın die Gegenwart. DDen HMauptvortrag
Ihema » Mıission ın den mbrüchen der Seit« häalt ankens-
werltler einNnNNar': aradına| MarX, der Münchener Erzbischof
und Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz. Der henu-
tige erstie Tag mundet ın eın festliches ahl er Teilnehmerin-
LTE und Teilnehmer des 5Symposions. zweılten Tag erscheint
das Ihema ıIn verschiedenen Brechungen: zunächst AUS der
Perspektive der Interkulturalität und der Missionarınnen als
kultureller Akteurinnen. Behandelt werden qdie Fragen, ob die
Globalisierung des Christentums Ende oder bedeutet
uınd Miıssiıon ın der eigenen Pastoral oder » Draufßen« zuhause
1St. Schliefslic steht das Dialogverständnis der katholischen
Kirche auf dem Prüfstand, und auf dem Schlusspodium soll
die » Zukunft der Mission und die Mission der Zukunft«
geklärt werden. [)as Programm 1st grofß CHU$, namhafte
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlicher werden sicher
einıgE arner chaffen können, ber gEWISS nicht alles
klären können: WIr brauchen Ja noch Stoff für ünftige
5Symposien
Offen WIr Iso UNSCIECNN 1C auf die lobale Sendung der Zeitalter
Weltkirche 1mM Jahrhundert, deren Verantwortung Ja darin der Globalsierung
besteht, Antwort auıf das CEIHALNSHEIEC Wort (Jottes ın dieser eit

geben [Meser responsorische Charakter der Mission zeligt
sich 1mM Bemühen, den Logos und die » Geistesgegenwart« ıIn
den Kulturen und Religionen erspuren und die Sendung

einer Mission werden lassen, dlie 1mM doppelten 1nnn »>

der Zeit« ist. Im Zeitalter der Globalisierung steht (lie bleibende
missionarische Aufgabe einer kulturell vielfältig verwurzelten
Weltkirche VOLr UE Herausforderungen, dlie spirituell und
ntellektuel nach Antworten verlangen, dlie 1mM INn des Kon-
zils der Menschheit erecht werden, indem S1E 1DI1SC »3is

dlie TeNzen der FErde« Apg 1,6) oder päpstlich dlie
Peripherien gehen. So sind WIr alle gespann auf die Dynamik
und den Ertrag UNSCIES Symposions » Mission Zukunft der
Kirche « dem ich einen guten Verlauf wuünsche.

Was die kinanzen angeht, möchte ich nicht versaumen,
dieser Stelle en Institutionen danken, die dieses

5Symposion mıt namhaften Zuschüssen gefördert aben,
zuvörderst dem Verband der [)07esen Deutschlands Bonn)
und dem Internationalen Katholischen Hilfswerk NASSIO

d  Nachen SOWIE der Jesulitenmission (Nürnberg).
z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

97100 Jahrgänge ZMR

der Kirche« verbunden ist (EG 19). Damit setzt der Papst 
die Reihe bedeutender päpstlicher Missionsschreiben des 
20. Jahrhunderts für das 21. Jahrhundert fort. 

Auch unser Symposion rollt die Frage auf, zuerst im Spiegel 
der hundertjährigen Dame, von der Gründung bis zum Konzil 
und vom Konzil bis in die Gegenwart. Den Hauptvortrag zum 
Thema »Mission – in den Umbrüchen der Zeit« hält dankens-
werter Reinhard Kardinal Marx, der Münchener Erzbischof 
und Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz. Der heu
tige erste Tag mündet in ein festliches Mahl aller Teilnehmerin- 
nen und Teilnehmer des Symposions. Am zweiten Tag erscheint 
das Thema in verschiedenen Brechungen: zunächst aus der 
Perspektive der Interkulturalität und der Missionarinnen als 
kultureller Akteurinnen. Behandelt werden die Fragen, ob die 
Globalisierung des Christentums Ende oder Zukunft bedeutet 
und Mission in der eigenen Pastoral oder »Draußen« zuhause 
ist. Schließlich steht das Dialogverständnis der katholischen 
Kirche auf dem Prüfstand, und auf dem Schlusspodium soll 
die »Zukunft der Mission und die Mission der Zukunft« 
geklärt werden. Das Programm ist groß genug, namhafte 
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlicher werden sicher 
einige Klarheit schaf‌‌fen können, aber gewiss nicht alles 
klären können; wir brauchen ja noch Stoff für künf‌‌tige  
Symposien … 

Öffen wir also unseren Blick auf die globale Sendung der 
Weltkirche im 21. Jahrhundert, deren Verantwortung ja darin 
besteht, Antwort auf das ergangene Wort Gottes in dieser Zeit 
zu geben. Dieser responsorische Charakter der Mission zeigt 
sich im Bemühen, den Logos und die »Geistesgegenwart« in 
den Kulturen und Religionen zu erspüren und so die Sendung 
zu einer Mission werden zu lassen, die im doppelten Sinn »an 
der Zeit« ist. Im Zeitalter der Globalisierung steht die bleibende 
missionarische Aufgabe einer kulturell vielfältig verwurzelten 
Weltkirche vor neuen Herausforderungen, die spirituell und 
intellektuell nach Antworten verlangen, die im Sinn des Kon-
zils der Menschheit gerecht werden, indem sie biblisch »bis 
an die Grenzen der Erde« (Apg 1,6) oder päpstlich an die 
Peripherien gehen. So sind wir alle gespannt auf die Dynamik 
und den Ertrag unseres Symposions »Mission – Zukunft der 
Kirche«, dem ich einen guten Verlauf wünsche.

Was die Finanzen angeht, möchte ich nicht versäumen, 
an dieser Stelle allen Institutionen zu danken, die dieses 
Symposion mit namhaften Zuschüssen gefördert haben, 
zuvörderst dem Verband der Diözesen Deutschlands (Bonn) 
und dem Internationalen Katholischen Hilfswerk missio 
(Aachen) sowie der Jesuitenmission (Nürnberg).� A

Zukunft  
der Mission

Zeitalter  
der Globalsierung



Sehr eehrte Damen un: Herren,Gruflswort ıst mır  - Freude un: Ehre zugleich, anlässlich des
anlässlich 100. Jahrgangs der Zeitschrift für Missionswissenschaft
des 100. Jahrgangs un Religionswissenschaft einige Or{te S1e
der ZM  - richten dürfen

Der Anlass ıst ın der Tat bedenkenswert, spiegeln
Vo  - Klaus Kramer diese Jahrgänge der Zeitschrift doch die Höhen un:

Tiefen sowohl der Gesellschaft WwIe  — auch der Kirche des
Jahrhunderts wider.

ahr 1911 wurde der Friedrich-Wilhelm-Universität
ın Uunster der erste Lehrstuhl füır katholische MIsSsS1ONS-
wissenschaft eingerichtet un: mıt Professor ose

Schmidlin besetzt. Im gleichen ahr erschien die erste Äus-
gabe der Zeitschrift für Missionswissenschaft untfer selner
Schriftleitung.

Bereıits ın den ersten Jahren ihres Erscheinens kam die
Zeitschrift auf 1.000 Abonnenten und WAadl, WIE 1m ersten
Rückblick nach 25 Jahren hiefß, »1m Inland WIE 1m Äus-
land, uch bei Nichtkatholiken In ihrem wissenschaftlichen
Wert anerkannt« * OSe: Schmidlin definierte die MIsSS1ONS-
wissenschaft ın einem programmatischen Artikel 1911 als
»die einem 5System verbundene, auf Gründen basierte
Kenntnis un: Darstellung der christlichen auDens-
verbreitung, und War sowohl| ihres tatsächlichen erlauTts
ın der Gegenwart und Vergangenheit als uch ihrer rund-
agen und Gesetze«.“

DIie Zeitschrift wechselte mMenNnriac ihren Namen, wobei
Präsident WC}7] MISSIO Aachen die Religionswissenschaft bald 1m 1Te vorkam und bald

| aurenz KILGER, DITS Zaelt- wieder nicht Seit 1950 jedoch el S1E durchgängig eit-
Cchrıift Tur Mlissionswissenschaft
m arsien VierteljJahrhundert, schrift für Missionswissenschaft N Religionswissenschafft,
n ZM 2'5 1935 201-213, hier 200
P Josef SCHMIDLIN,

herausgegeben VOoO Internationalen Instıitut für MI1SS1ONS-

DITS katholische MAISSIONSWISSeN-
wissenschaftliche Forschung LIME.

Missio-Aachen bzw. der Franziskus-Xaverius- Verein fürSC}  a n 1991} -21, Mler 11.

Glaubensverbreitung, se1t 1922 das Päpstliche MI1ISS1IONS-
werk ın Aachen, ist die Geschichte se1t über 10 Jahren
mitgegangen, 1T11A1 könnte CI ın guten WIE ın schweren
agen

/7u dieser gemeinsamen Geschichte ehören die ersten

Unstimmigkeiten Anfang der 1920 -CI re SOWIE der
Bruch zwischen ose Schmidlin und dem [[ME ın den
1930 -CF Jahren, ber uch die gemeinsame Herausgabe
der Zeitschrift uUurc [[ME und das Aachener MIsSS1ONS-
wissenschaftliche Institut MI1SSIO ın den Jahren VOoO  — 1974 bis
1990 Als 1990 der Missionswissenschaftliche Lehrstuhl ın
uUunster urc Professor CGiancarlo Collet nach Janger eit
wieder besetzt wurde, estand ıne der ersten INTIShNaAanNd-

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Sehr geehrte Damen und Herren,
es ist mir Freude und Ehre zugleich, anlässlich des 
100. Jahrgangs der Zeitschrift für Missionswissenschaft  
und Religionswissenschaft einige Worte an Sie  
richten zu dürfen.
Der Anlass ist in der Tat bedenkenswert, spiegeln 
diese Jahrgänge der Zeitschrift doch die Höhen und 
Tiefen sowohl der Gesellschaft wie auch der Kirche des 
20. Jahrhunderts wider. 

m Jahr 1911 wurde an der Friedrich-Wilhelm-Universität 
in Münster der erste Lehrstuhl für katholische Missions-
wissenschaft eingerichtet und mit Professor Josef 

Schmidlin besetzt. Im gleichen Jahr erschien die erste Aus-
gabe der Zeitschrift für Missionswissenschaft unter seiner 
Schriftleitung.

Bereits in den ersten Jahren ihres Erscheinens kam die 
Zeitschrift auf 1.000 Abonnenten und war, wie es im ersten 
Rückblick nach 25 Jahren hieß, »im Inland wie im Aus-
land, auch bei Nichtkatholiken in ihrem wissenschaftlichen 
Wert anerkannt«.  1 Josef Schmidlin definierte die Missions-
wissenschaft in einem programmatischen Artikel 1911 als 
»die zu einem System verbundene, auf Gründen basierte 
Kenntnis und Darstellung der christlichen Glaubens
verbreitung, und zwar sowohl ihres tatsächlichen Verlaufs 
in der Gegenwart und Vergangenheit als auch ihrer Grund-
lagen und Gesetze«.2

Die Zeitschrift wechselte mehrfach ihren Namen, wobei 
die Religionswissenschaft bald im Titel vorkam und bald 
wieder nicht. Seit 1950 jedoch heißt sie durchgängig Zeit-
schrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft, 
herausgegeben vom Internationalen Institut für Missions-
wissenschaftliche Forschung IIMF.

Missio-Aachen bzw. der Franziskus-Xaverius-Verein für 
Glaubensverbreitung, seit 1922 das Päpstliche Missions
werk in Aachen, ist die Geschichte seit über 100 Jahren 
mitgegangen, man könnte sagen: in guten wie in schweren 
Tagen.

Zu dieser gemeinsamen Geschichte gehören die ersten 
Unstimmigkeiten Anfang der 1920-er Jahre sowie der 
Bruch zwischen Josef Schmidlin und dem IIMF in den 
1930-er Jahren, aber auch die gemeinsame Herausgabe 
der Zeitschrift durch IIMF und das Aachener Missions-
wissenschaftliche Institut Missio in den Jahren von 1974 bis 
1990. Als 1990 der Missionswissenschaftliche Lehrstuhl in 
Münster durch Professor Giancarlo Collet nach langer Zeit 
wieder besetzt wurde, bestand eine der ersten Amtshand-

Grußwort
anlässlich  
des 100. Jahrgangs  
der ZMR

von Klaus Krämer*

*	  
Präsident von missio Aachen 

1	 Laurenz Kilger, Die Zeit- 
schrift für Missionswissenschaft  
im ersten Vierteljahrhundert,  
in: ZMR 25 (1935) 201-213, hier 209.
2	 Josef Schmidlin,  
Die katholische Missionswissen-
schaft, in: ZM (1991) 10-21, hier 11.



100 Jahrgänge M

lungen des Lehrstuhlinhabers darin, nach Aachen
fahren und die Han  ibliothek und die Bestände der

ZM wieder nach Uunster bringen WdS den guten
Beziehungen keineswegs geschadet hat

Im ahr O0ÖO1 wurde dann auf Beschluss der Vollversamm -
lung des [[ME die Schriftleitung V  — Uunster nach ribourg
ın der chweiz verlegt, die Zeitschrift seitdem unter

Schriftleitung VO  - Professor Marıano Delgado heraus-
egeben wird. Se1it einıgen Jahren eistet MNA1SS1O einen
finanziellen Zuschuss Zzu Erscheinen der Zeitschrift. Und
bis Zzu heutigen Tag bestehen vielfältige Verbindungen
zwischen dem IIMPF, der ZM un missio-Aachen, worüber
WIr schr zufrieden und ankbar sSind.

Was aber lässt sich ZUT Entwicklung dessen, WAdS untfer
Missionswissenschaft verstehen ist, sagen ‘ Im ersten
Heft der nach dem / weiten e  1eg wieder erscheinenden
Zeitschrift schreibt Johann teffens einen grundlegenden
Artikel mıt dem 111e » Religionswissenschaftliche Über-
legungen ZUT Missıon der Gegenwart« un kommt
dem chluss, dass das Christentum nıicht als Exponent
westlichen Geistes, westlicher Kultur und westlicher
Eroberung« verkündet werden ürfe, sondern »als ıne
gelstige Welt, die mIıt den Mächten des Krieges, der Gewalt,
der Politik, des Materialismus un Rationalismus nıichts Johann Peter STEFFES,

Religionswissenschaftliche Uber-
Tun hat, vielmehr 1m schroffsten Gegensatz ihnen ‚egungen ZUur Mlıssion der Gegen-

steht«. DDas Christentum MUSSE VO historischen Ballast WartT, n 1947) 1  1, mıer
Ich vercdanke Adlesen Hınwelsdes Westens« entlastet un als lne eligion verküuündet \A/IO \WorlTere Details Zur Geschichte

werden, »die die natürlichen en un: Werte der Völker der Zeitschrift Mlarano Delgado,
anerkennt, hegt, rein1ıgt un heiligt un ihnen pricht SIeNe-: DERS., 100C) Jahrgänge

der Metamorphosen eIner
ın der enk- un: Sehweise der Völker. «} DDIes wurde 1m wissenschaflftlichen Zeitschrift, n

Transftfermationen der MAISSIONS-Jahr 194 / geschrieben. WwiSssenNnschaft. Festschrift ZUuU
10  ® Jahrgang der Zeitschrift
Tur MIilssionswissenschaft UundIm ahr 1961, Zzu 50-Jährigen ubılaum des Munsteraner Religionswissenchafr 1911-20106,Lehrstuhls fülır Missionswissenschaft, bei dem uch die St. Ottilien 2016, 16-37

1 homas OHM, [DIe MAISSIONS-ersten >5 re der Zeitschrift egangen wurden, defNn-
nıert der Munsteraner Ordinarius Ihomas Ohm die |DIESS wissenschaft, n 2A5 1961}

89-196, ler 192
D van Kardınal DIAZ, Einleitung,ziplin der 1issionswissenschaft als »Jene theologische n Furen | ehen n FEiülle VisionenDisziplin, weilche die Miıssion des LOgOSs, der Apostel, der eIner missioONarıschen Kırche.

Missionare und die ihre gemäfßse Tätigkeit eingehend und Fur Hermann CNaluc ng ‚1018
Ichara BROSSE Ulale Katlai1ebend betrachtet, sich ın diese versenkt un S1E dann WIS- HEIDEMANNS, Freiburg/Basel/
\VWen 006,9-14, hler 10.senschaftlich, methodisch und systematisch, erforscht und

darstellt &<
Im 7 weiten Vatikanischen Konzil erfolgte ıne grund-

egende Neubesinnung auf die Missıon als eın Wesens-
merkmal der Kirche (AG 2} Damlıt das Konzil
»dlie Missıionen ın die Missıon un die Missıon ın die
Ekklesiologie«” zurück. DIiese Grundintuition ec sich

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

99100 Jahrgänge ZMR

lungen des neuen Lehrstuhlinhabers darin, nach Aachen 
zu fahren und die Handbibliothek und die Bestände der 
ZMR wieder nach Münster zu bringen – was den guten 
Beziehungen keineswegs geschadet hat.

Im Jahr 2001 wurde dann auf Beschluss der Vollversamm-
lung des IIMF die Schriftleitung von Münster nach Fribourg 
in der Schweiz verlegt, wo die Zeitschrift seitdem unter 
Schriftleitung von Professor Mariano Delgado heraus-
gegeben wird. Seit einigen Jahren leistet missio einen 
finanziellen Zuschuss zum Erscheinen der Zeitschrift. Und 
bis zum heutigen Tag bestehen vielfältige Verbindungen 
zwischen dem IIMF, der ZMR und missio-Aachen, worüber 
wir sehr zufrieden und dankbar sind. 

Was aber lässt sich zur Entwicklung dessen, was unter 
Missionswissenschaft zu verstehen ist, sagen? Im ersten 
Heft der nach dem Zweiten Weltkrieg wieder erscheinenden 
Zeitschrift schreibt Johann Steffens einen grundlegenden 
Artikel mit dem Titel »Religionswissenschaftliche Über-
legungen zur Mission der Gegenwart« und kommt zu 
dem Schluss, dass das Christentum »nicht als Exponent 
westlichen Geistes, westlicher Kultur und westlicher 
Eroberung« verkündet werden dürfe, sondern »als eine 
geistige Welt, die mit den Mächten des Krieges, der Gewalt, 
der Politik, des Materialismus und Rationalismus nichts 
zu tun hat, vielmehr im schroffsten Gegensatz zu ihnen 
steht«. Das Christentum müsse »vom historischen Ballast 
des Westens« entlastet und als eine Religion verkündet 
werden, »die die natürlichen Gaben und Werte der Völker 
anerkennt, hegt, reinigt und heiligt und zu ihnen spricht 
in der Denk- und Sehweise der Völker.«  3 Dies wurde im 
Jahr 1947 geschrieben.

Im  Jahr 1961, zum 50-jährigen Jubiläum des Münsteraner 
Lehrstuhls für Missionswissenschaft, bei dem auch die 
ersten 50 Jahre der Zeitschrift begangen wurden, defi-
niert der Münsteraner Ordinarius Thomas Ohm die Dis-
ziplin der Missionswissenschaft als »jene theologische 
Disziplin, welche die Mission des Logos, der Apostel, der 
Missionare und die ihre gemäße Tätigkeit eingehend und 
liebend betrachtet, sich in diese versenkt und sie dann wis
senschaftlich, methodisch und systematisch, erforscht und 
darstellt.«  4

Im Zweiten Vatikanischen Konzil erfolgte eine grund-
legende Neubesinnung auf die Mission als ein Wesens-
merkmal der Kirche (AG 2). Damit holte das Konzil 
»die Missionen in die Mission und die Mission in die 
Ekklesiologie«  5 zurück. Diese Grundintuition deckt sich 

3	 Johann Peter Steffes,  
Religionswissenschaftliche Über-
legungen zur Mission der Gegen-
wart, in: MR (1947) 14-31, hier 31. 
Ich verdanke diesen Hinweis so- 
wie weitere Details zur Geschichte 
der Zeitschrift Mariano Delgado, 
siehe: ders., 100 Jahrgänge  
der ZMR. Metamorphosen einer 
wissenschaftlichen Zeitschrift, in: 
Transformationen der Missions
wissenschaft. Festschrift zum 
100. Jahrgang der ZMR. Zeitschrift 
für Missionswissenschaft und 
Religionswissenchaft, 1911-2016,  
St. Ottilien 2016, 16-37.
4	 Thomas Ohm, Die Missions
wissenschaft, in: ZMR 45 (1961) 
189-196, hier 192.
5	 Ivan Kardinal Diaz, Einleitung, 
in: Für ein Leben in Fülle. Visionen 
einer missionarischen Kirche. 
Für Hermann Schalück, hg. von 
Richard Brosse und Katja  
Heidemanns, Freiburg  / Basel  / 
Wien 2008, 9-14, hier 10.



10 10  @ Jahrgänge ZM

zeitlich mıt der Jungen Unabhängigkeit vieler ehemaliger
Kolonien ın Afrika, mıt dem Aufbau eiıner eigenständigen
kirchlichen Hierarchie ın den Kirchen des Südens SOWIE
mıt dem Aufkommen eigenständiger Iheologien ın aufßer-
europäischen Kulturkreisen. Wıe das Konzilsdekret
gentes formuliert, 111055 » IN Jjedem sSO710-kulturellen Grofs-
Aaum die theologische Besinnung angespornt werden,
die 1m Licht der Tradition der Gesam  rche die VO  -

(‚ott geoffenbarten Taten un Worte, die ın der eiligen
Schrift aufgezeichnet Sind un VO  - Kirchenvätern un
Lehramt erläutert werden, ufs NEUE durchforscht So
wird 119a  - klarer erfassen, auf welchen Wegen der Glaube,
untfer Benutzung der Philosophie un Weisheit der Völker,
dem Verstehen näherkommen kann und auf welche
Welse die Gepflogenheiten, die Lebensauffassung un
die so7z1iale Ordnung mıt dem Urc die göttliche Offen-
barung bezeichneten Ethos ın Einklang geDrac werden
können. << (AG 22)

Hier ist ıne Programmatik uch und gerade für die
Missionswissenschaft angesprochen, die für die Disziplin
der Missionswissenschaft einen tiefgreifenden andel
bedeutete ınd der sich dlie Zeitschrift für Missionswissenschaft
N Religionswissenschaft ın der eit der Kezeption des
Konzils verschrieben hat [Iiesen andel bezeichnen 1m
Stichwortverzeichnis der ZM dieser re Begriffe WIE
aufsereuropäische Theologien, Inkulturation, interreligiöser
Dialog, Kontextuelle Theologien, eologie der Befreiung,
Basisgemeinden, UOption für die AÄArmen.

T Vgl DELGADO, Im Jahr 1976 defNniert Hans Waldenftels » DDIe Miss1i0ons-
100 Jahrgänge Anm.3

ans \VWVWALILDEN FELS, wissenschaft ıst Jene theologische Disziplin, ın der die
Zukunftsperspektiven der Welt als N geographisch un iıdeell ın ihrer Pluralität
Missionswissenschaft,
—  b}  MR 60 (1976) 81-90, VOo  - sO0Zzi0-Ökonomischen, anthropologisch-kulturellen
mıer 9 und religiös-weltanschaulichen Bedingungen ebenso

thematisiert wird WIE dlie 1ın der Weltkirche greifbare 1€
der Verwirklichungsweisen des christlichen eNdUNgS-
bewusstseins un gerade dadurch die Dialogfähigkeit des
Christentums muıiıt der Welt ebenso wiedergewonnen bzw.

wird WIE die ANSCMECSSCHE Welse immMer
Verkündigung un Gegenwärtigsetzung des Weges Christi
untfer denen, die iıh nıicht kennen «/

[DIiese Dialogfähigkeit des Christentums, die
jeder eologie geht, ist das zentrale nliegen der iımmer
schon interkulturel angelegten 1issionswissenschaft
ın der Begegnung muiıt dem Nichtgläubigen Oder dem
Andersgläubigen, 1mM interdisziplinären Austausch miıt
den anderen theologischen Disziplinen, ber uch ın der
Debatte mıiıt anderen Wissenschaften WIE etwa der Religions-

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

100 100 Jahrgänge ZMR

zeitlich mit der jungen Unabhängigkeit vieler ehemaliger 
Kolonien in Afrika, mit dem Aufbau einer eigenständigen 
kirchlichen Hierarchie in den Kirchen des Südens sowie 
mit dem Aufkommen eigenständiger Theologien in außer-
europäischen Kulturkreisen. Wie das Konzilsdekret Ad 
gentes formuliert, muss »in jedem sozio-kulturellen Groß-
raum die theologische Besinnung angespornt werden, 
die im Licht der Tradition der Gesamtkirche die von 
Gott geoffenbarten Taten und Worte, die in der Heiligen 
Schrift aufgezeichnet sind und von Kirchenvätern und 
Lehramt erläutert werden, aufs neue durchforscht. So 
wird man klarer erfassen, auf welchen Wegen der Glaube, 
unter Benutzung der Philosophie und Weisheit der Völker, 
dem Verstehen näherkommen kann und auf welche 
Weise die Gepflogenheiten, die Lebensauf‌‌fassung und 
die soziale Ordnung mit dem durch die göttliche Offen-
barung bezeichneten Ethos in Einklang gebracht werden  
können.« (AG 22). 

Hier ist eine Programmatik auch und gerade für die 
Missionswissenschaft angesprochen, die für die Disziplin 
der Missionswissenschaft einen tiefgreifenden Wandel 
bedeutete und der sich die Zeitschrift für Missionswissenschaft 
und Religionswissenschaft in der Zeit der Rezeption des 
Konzils verschrieben hat. Diesen Wandel bezeichnen im 
Stichwortverzeichnis der ZMR dieser Jahre Begriffe wie 
außereuropäische Theologien, Inkulturation, interreligiöser 
Dialog, Kontextuelle Theologien, Theologie der Befreiung, 
Basisgemeinden, Option für die Armen.6 

Im Jahr 1976 definiert Hans Waldenfels: »Die Missions-
wissenschaft ist jene theologische Disziplin, in der die 
Welt als ganze geographisch und ideell in ihrer Pluralität 
von sozio-ökonomischen, anthropologisch-kulturellen 
und religiös-weltanschaulichen Bedingungen ebenso 
thematisiert wird wie die in der Weltkirche greifbare Vielfalt 
der Verwirklichungsweisen des christlichen Sendungs-
bewusstseins und gerade dadurch die Dialogfähigkeit des 
Christentums mit der Welt ebenso wiedergewonnen bzw. 
gewonnen wird wie die angemessene Weise immer neuer 
Verkündigung und Gegenwärtigsetzung des Weges Christi 
unter denen, die ihn nicht kennen.«  7

Diese Dialogfähigkeit des Christentums, um die es 
jeder Theologie geht, ist das zentrale Anliegen der immer 
schon interkulturell angelegten Missionswissenschaft – 
in der Begegnung mit dem Nichtgläubigen oder dem 
Andersgläubigen, im interdisziplinären Austausch mit 
den anderen theologischen Disziplinen, aber auch in der 
Debatte mit anderen Wissenschaften wie etwa der Religions-

6	 Vgl. Delgado,  
100 Jahrgänge (Anm. 3).
7	 Hans Waldenfels,  
Zukunftsperspektiven der 
Missionswissenschaft,  
in: ZMR 60 (1976) 81-90,  
hier 89.



100 Jahrgänge M 101

wissenschaft, der Ethnologie und der Geschichtsforschung,
deren Interesse der Missionswissenschaft ın den etzten
Jahren stet1g gewachsen 1St.

Als interkulturelles, theologisches und interdisziplinäres
espräc. ist Missionswissenschaft ın 1ne relationale Theo-
Ogle eingebettet, die konstitutiv auf den anderen angewlesen
ist und Pluralität nicht als hinzunehmende Einschränkung,
sondern als (Jrt sich geschichtlic. ereignender Zuwendung
(Jottes versteht.

Vor diesem Hintergrund sSind die 105 re und die 10

Jahrgänge der Zeitschrift Ffür Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft uch als das itgehen (Jottes mıt U1l

verstehen. Wır spuren der Begegnung (Jottes mıt der
Welt und en Menschen nach ın der und urc die (Ge-
schichte, die VOoO  — (Jottes (Geist durchweht wird, ın al ] den
Höhen und Tiefen, die die Gesellscha: und die Kirche ın
diesen Jahren erlebt hat und heute erlebt

Warum Iso Missionswissenschaft 1m dritten Jahrtausend
nach Christus? Lassen Sie mich die Frage als Abschluss
melner Ausführungen mıt einem /itat AUS dem Schreiben
der Deutschen 1SCNOTE en Völkern sern eil AUS dem
ahr 2004 beantworten: »Weil sich die Kirche als das Wadll-

dernde Volk (Jottes ın der Geschichte reich beschenkt und
zugleic ın den [DDIienst 3930081 wei(l8. S1e erkennt ihren
[Dienst darin, das ‚ Evangelium VOo Reich (Jottes«- (Lk 4,43),
das ın Christus menschliches Gesicht hat, ın

Allen Völkern San elder Kraft des (Jelstes bezeugen und ın alle Sprachen
[DIe Mlıssion der Weltkirche,übersetzen. Mıt ihrem Selbstverständnis als s Zeichen und
25. September 2004, [DIe

Werkzeug für die innıgste Vereinigung mıt ott WIE für die Adeutschen ISCHOTE 76,
FEinheit der aNzZeEN Menschheit-« drängt S1E ihre Gläubigen, ng \VC}| DLER

DD)DEUTSCHEN G -
sich ihrer universalen Sendung bewusst werden. &< d  N KON -EKENZ, Bonn 2004,

In diesem Sinne
lautet meın Wunsch
für die ZM Zzu 100 Jahrgang

multos annos!
Aachen,
den November 5016

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

101100 Jahrgänge ZMR

wissenschaft, der Ethnologie und der Geschichtsforschung, 
deren Interesse an der Missionswissenschaft in den letzten 
Jahren stetig gewachsen ist.

Als interkulturelles, theologisches und interdisziplinäres 
Gespräch ist Missionswissenschaft in eine relationale Theo-
logie eingebettet, die konstitutiv auf den anderen angewiesen 
ist und Pluralität nicht als hinzunehmende Einschränkung, 
sondern als Ort sich geschichtlich ereignender Zuwendung 
Gottes versteht. 

Vor diesem Hintergrund sind die 105 Jahre und die 100 
Jahrgänge der Zeitschrift für Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft auch als das Mitgehen Gottes mit uns 
zu verstehen. Wir spüren der Begegnung Gottes mit der 
Welt und allen Menschen nach – in der und durch die Ge
schichte, die von Gottes Geist durchweht wird, in all den 
Höhen und Tiefen, die die Gesellschaft und die Kirche in 
diesen Jahren erlebt hat und heute erlebt. 

Warum also Missionswissenschaft im dritten Jahrtausend 
nach Christus? Lassen Sie mich die Frage als Abschluss 
meiner Ausführungen mit einem Zitat aus dem Schreiben 
der Deutschen Bischöfe Allen Völkern sein Heil aus dem 
Jahr 2004 beantworten: »Weil sich die Kirche als das wan-
dernde Volk Gottes in der Geschichte reich beschenkt und 
zugleich in den Dienst genommen weiß. Sie erkennt ihren 
Dienst darin, das ›Evangelium vom Reich Gottes‹ (Lk   4,43), 
das in Christus menschliches Gesicht gewonnen hat, in 
der Kraft des Geistes zu bezeugen und in alle Sprachen zu 
übersetzen. Mit ihrem Selbstverständnis als ›Zeichen und 
Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die 
Einheit der ganzen Menschheit‹ drängt sie ihre Gläubigen, 
sich ihrer universalen Sendung bewusst zu werden.«  8 � A

In diesem Sinne  
lautet mein Wunsch  
für die ZMR zum 100. Jahrgang:  
Ad multos annos!
Aachen,  
den 11. November 2016 

8	 Allen Völkern sein Heil. 
Die Mission der Weltkirche,  
23. September 2004, Die 
deutschen Bischöfe 76,  
hg. vom Sekretariat der  
Deutschen Bischofs- 
konferenz, Bonn 2004, 20.



Festrede 1SS10N
eım mposium
» Mı1ıssion In den Umbrüchen
Zukunft der Kirche«
anlässlich uUuNnserer e1t‘
des 100. Jahrgangs Vo  - Reinhard ardına)| Marx
der Zeitschrift für
Missionswissenschaft
un Religions-
wissenschaft

Sehr geehrter Herr Professor Delgado,
Maınz csehr geehrter Herr Professor Sievernich,
D Dezember 232016 csehr eehrte Damen un: Herren,

ich freue mich, heute mıt Ihnen das Erscheinen des
10 Jahrgangs der Zeitschrift für Missionswissenschaft
N Religionswissenschaft feiern können.
Wır begehen das ubılaum einer Fachzeitschrift,
die ın den VELSANSCHEL Jahrzehnten WIE keine
andere den M1ISSIONS- und religionswissenschaftlichen
Diskurs ın Deutschland mıt epragt hat

Würdigung der
Zeitschrift für Missionswissenschaft
un Religionswissenschaft

1e Zeitschrift für Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft wurde 1911 als weltweit

erste katholische Fachzeitschrift der gleich-
namiıgen theologischen Disziplin gegründet. Als erster
Ordinarius der Missionswissenschaft lehrte se1t 1910
Professor Joseph Schmidlin (1876-1944) das noch Junge
Fach ın Verbindung mıt Kirchengeschichte der
Westfälischen Wilhelms-Universität ın unster. In den
folgenden Jahren übernahm die Herausgabe un
Schriftleitung der Zeitschrift Seit ihrer ründung,
mıt eliner ‚Wangspause während der -Zeit, begleitet
die Zeitschrift für Missionswissenschaft N Religions-
wissenschaft die missionswissenschaftlichen Diskurse
ın Deutschland un rag mıt wertvollen Impulsen ZUr

Weiterentwicklung und Neuaneignung des Begriffs
der Mission bei

Auf Basıs AIeses
Manuskriptes wurde allz
Fostredce weitgehend n
Treier Racde vorgetragen

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Mission –  
In den Umbrüchen  
unserer Zeit1

von Reinhard Kardinal Marx

Sehr geehrter Herr Professor Delgado,
sehr geehrter Herr Professor Sievernich,
sehr geehrte Damen und Herren,
ich freue mich, heute mit Ihnen das Erscheinen des 
100. Jahrgangs der Zeitschrift für Missionswissenschaft 
und Religionswissenschaft feiern zu können. 
Wir begehen das Jubiläum einer Fachzeitschrift, 
die in den vergangenen Jahrzehnten wie keine 
andere den missions- und religionswissenschaftlichen 
Diskurs in Deutschland mit geprägt hat.

Würdigung der  
Zeitschrift für Missionswissenschaft  
und Religionswissenschaft

 ie Zeitschrift für Missionswissenschaft und  
Religionswissenschaft wurde 1911 als weltweit 

erste katholische Fachzeitschrift der neuen gleich
namigen theologischen Disziplin gegründet. Als erster 
Ordinarius der Missionswissenschaft lehrte seit 1910 
Professor Joseph Schmidlin (1876-1944) das noch junge 
Fach in Verbindung mit Kirchengeschichte an der 
Westfälischen Wilhelms-Universität in Münster. In den 
folgenden Jahren übernahm er die Herausgabe und 
Schriftleitung der neuen Zeitschrift. Seit ihrer Gründung, 
mit einer Zwangspause während der NS-Zeit, begleitet  
die Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religions
wissenschaft die missionswissenschaftlichen Diskurse 
in Deutschland und trägt mit wertvollen Impulsen zur 
Weiterentwicklung und Neuaneignung des Begriffs  
der Mission bei.

Festrede
beim Symposium  
»Mission –  
Zukunft der Kirche« 
anlässlich  
des 100. Jahrgangs  
der Zeitschrift für  
Missionswissenschaft  
und Religions- 
wissenschaft

Mainz 
2. Dezember 2016

1	 Auf Basis dieses  
Manuskriptes wurde die 
Festrede weitgehend in  
freier Rede vorgetragen.



100 Jahrgänge M 103

Einführung
1SS1ON In den mbrüchen UNSCIECL Zeit«, habe ich meılınen Vortrag üÜber-
schrieben. Der 1Te ass gul den mbrüchen und bbrüchen, den Weitungen
und der letztendlichen Neuentdeckung, die der Missionsbegriff ın den etzten

Jahrzehnten erfahren hat E1ın Zeitgenosse des Begründers der deutschen MISSIONS-
wissenschaft Joseph Schmidlin, der Theologe und Soziologe Ernst Troeltsch, chrieb 1906
skeptisch:

» Von Miıssion sprechen sehört den undankbarsten und unpopulärsten
ufgaben, WE 111 sich solche Kreise ‚ gebildeten Publikums) wendet. Der Gebildete
1m gewöhnlichen Sinne des Wortes weifß nichts VOoO  — Mission: l VOoO  — ihr nichts
WISSeEeN. Auch WE sich 1m Allgemeinen für die uIgaben und Fragen des religiösen
Lebens interessıiert, ı ihm doch €e1 die Mıssıon das Gleichgültigste un:
Fraglichste. C<

Irotz der Warnung VOT1 Ernst TIroeltsch ll ich heute versuchen, ein1ıge wesentliche Linıen
der Entwicklung des Missionsbegriffs cski77ieren.

In den etzten zweitausend Jahren konnte sich das Christentum einer Weltreligion
entwickeln, weil die Heilsbotsch: Jesu CHhristi en Menschen gilt » BIis die TrTrenNnNzen
der Erde« Apg 1,8) werden die Jünger Zeugen des Auferstandenen se1n, el schon
ın der Apostelgeschichte. Von Anfang Lrug das Christentum das Potential ın sich, sich
ın alle Kulturen einzuwurzeln. DIie OTSCHa: Jesu kann geographische, ethnische, so7iale
und kulturelle TeNzen überschreiten, weil der gemeinsame Glaube die Frohe OTIScChHa:
das I1CUC, alle Unterschiede übergreifende Einheitsprinzip bildet » Es gibt nicht mehr en
und Griechen, nicht Öklaven un Frele, nicht Mannn und Frau: denn ihr alle seid yeINer«
ın Christus Jesus« Gal 3,28), schreibt der Apostel Paulus ın seinem Brief die Galater.
Iesen »biblischen Heilsuniversalismus« bezeichnen die Deutschen 1SCNOTE 2004 in ihrem
Worten Völkern eın e1l als bleibendes eschen die Menschheit (vgl AVS H) 28)

Von der Mission der ersten Jünger, der Rede des postels Paulus auf dem Areopag
ın Athen, der Mission irischer Wandermönche ın Europa, den Kreuzfahrern, die 1099
Jerusalem eroberten, über branz VOoO  — ÄAssisl; der 1m Lager VOoO  — Sultan al-Kamil den Dialog
mıt dem Islam suchte, bis hin ZUur Mission ın Amerika und dem missionarischen Aufbruch
des 19. Jahrhunderts [Das Christentum hat se1t seliner Entstehung viele unterschiedliche
Missionsepochen durchlaufen Die Ausbreitung des Christentums und die auDenSs-
weitergabe fanden VOoO  — Beginn Bewunderung und Anerkennung, ber uch Kritik un
Widerspruch, der bis ZUrF Verfolgung VOoO  _- Missionaren reichte. Sicherlich hatte die CNrısiliche
Mission zuweilen uch ihre Schattenseiten, S1E Walr längst nicht iımmer der beste [Dienst

den Menschen (vgl. AVSH, 832) DIie Geschichte der Miıssion der Kirche ist eshalb
einer bedrängenden Ambivalenz«,* VOoO  — der WIr U1l nicht freimachen können. Und

ennoch ist das Evangelium bedeutungsvoll, dass SeINE Weitergabe für Ul Christen ZUr

Notwendigkeit wird (vgl Kor 9,16)
DIie ambivalente Geschichte der christlichen Mission rag dazu bei,; dass der Begriff

der Miıssion bei uUulls bis heute TOo des Wandels 1m Missionsverständnis iımmer noch

P Ernst I ROELTSCH, Gesammelte
Schriften, Ba 2, Tübingen 1913, 7682

Hans-Werner GENSICHEN, Glaube
fur dıe \Walt Theologische Aspekte
der Mission, Gutersion 1971, 16.

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

103100 Jahrgänge ZMR

Einführung

ission – In den Umbrüchen unserer Zeit«, so habe ich meinen Vortrag über-
schrieben. Der Titel passt gut zu den Umbrüchen und Abbrüchen, den Weitungen 
und der letztendlichen Neuentdeckung, die der Missionsbegriff in den letzten 

Jahrzehnten erfahren hat. Ein Zeitgenosse des Begründers der deutschen Missions-
wissenschaft Joseph Schmidlin, der Theologe und Soziologe Ernst Troeltsch, schrieb 1906 
skeptisch:

»Von Mission zu sprechen gehört […] zu den undankbarsten und unpopulärsten 
Aufgaben, wenn man sich an solche Kreise [gebildeten Publikums] wendet. Der Gebildete 
im gewöhnlichen Sinne des Wortes […] weiß nichts von Mission; er will von ihr nichts 
wissen. Auch wenn er sich im Allgemeinen für die Aufgaben und Fragen des religiösen 
Lebens interessiert, so ist ihm doch dabei die Mission das Gleichgültigste und 
Fraglichste.«  2

Trotz der Warnung von Ernst Troeltsch will ich heute versuchen, einige wesentliche Linien 
der Entwicklung des Missionsbegriffs zu skizzieren.

In den letzten zweitausend Jahren konnte sich das Christentum zu einer Weltreligion 
entwickeln, weil die Heilsbotschaft Jesu Christi allen Menschen gilt. »Bis an die Grenzen 
der Erde« (Apg 1,8) werden die Jünger Zeugen des Auferstandenen sein, so heißt es schon 
in der Apostelgeschichte. Von Anfang an trug das Christentum das Potential in sich, sich 
in alle Kulturen einzuwurzeln. Die Botschaft Jesu kann geographische, ethnische, soziale 
und kulturelle Grenzen überschreiten, weil der gemeinsame Glaube an die Frohe Botschaft 
das neue, alle Unterschiede übergreifende Einheitsprinzip bildet. »Es gibt nicht mehr Juden 
und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle seid ›einer‹ 
in Christus Jesus« (Gal   3,28), schreibt der Apostel Paulus in seinem Brief an die Galater. 
Diesen »biblischen Heilsuniversalismus« bezeichnen die Deutschen Bischöfe 2004 in ihrem 
Wort Allen Völkern Sein Heil als bleibendes Geschenk an die Menschheit (vgl. AVSH, S. 28).

Von der Mission der ersten Jünger, der Rede des Apostels Paulus auf dem Areopag 
in Athen, der Mission irischer Wandermönche in Europa, den Kreuzfahrern, die 1099 
Jerusalem eroberten, über Franz von Assisi, der im Lager von Sultan al-Kamil den Dialog 
mit dem Islam suchte, bis hin zur Mission in Amerika und dem missionarischen Aufbruch 
des 19. Jahrhunderts: Das Christentum hat seit seiner Entstehung viele unterschiedliche 
Missionsepochen durchlaufen. Die Ausbreitung des Christentums und die Glaubens
weitergabe fanden von Beginn an Bewunderung und Anerkennung, aber auch Kritik und 
Widerspruch, der bis zur Verfolgung von Missionaren reichte. Sicherlich hatte die christliche 
Mission zuweilen auch ihre Schattenseiten, sie war längst nicht immer der beste Dienst 
an den Menschen (vgl. AVSH, S. 28-32). Die Geschichte der Mission der Kirche ist deshalb 
»von einer bedrängenden Ambivalenz«  ,3 von der wir uns nicht freimachen können. Und 
dennoch ist das Evangelium so bedeutungsvoll, dass seine Weitergabe für uns Christen zur 
Notwendigkeit wird (vgl. 1 Kor   9,16).

Die ambivalente Geschichte der christlichen Mission trägt dazu bei, dass der Begriff 
der Mission bei uns bis heute trotz des Wandels im Missionsverständnis immer noch 

2	 Ernst Troeltsch, Gesammelte 
Schriften, Bd. 2, Tübingen 1913, 782.
3	 Hans-Werner Gensichen, Glaube 
für die Welt. Theologische Aspekte 
der Mission, Gütersloh 1971, 16.



104 10  @ Jahrgänge ZM

nicht vollständig rehabilitiert 1St. Obwohl mittlerweile jede kırma und Jeder OnNnzern ıne
» VMl1ission« hat, wird das » VMissionleren« besonders 1m religiösen Bereich VOoO  — den me1lsten
Menschen wen1g geschätzt. In religiösen Fragen scheint regelmäfßsig Sprachlosigkeit
die Stelle missionarischer Auskunftsfähigkeit Ttrefen Viele Menschen ın Deutschland
möchten ın Bezug auf eligion nicht angesprochen, hben nicht » MISSION1ert« werden. Als
LICUEILIECS eispie für diese ambivalente Wahrnehmung der Mission kann eın /itat AUS der
Autobiographie VOI1 Helmut chmidt dienen:

»Ich habe die CArısiliche Mission STEIS als Versto{(s die enschlichkei empfunden.
Wenn eın Mensch ın seliner eligion alt und Geborgenheit gefrunden hat, dann hat
keiner das Recht, diesen Menschen VOI1 selner eligion abzubringen. «“

KeIin Mensch hat das Recht, einen anderen VOoO  — selner eligion abzubringen,
Altkanzler » Jemanden VOoO  — selner eligion abbringen«, das ist natürlich keine treffsichere
und SEWISS keine umfassende Beschreibung dessen, WdS die Kirche untfer Miıssion versteht.
Gleichwohl hält sich das Vorurteil, dass Miıssion nicht dem C omment des aufgeklärten
Miteinanders entspricht.

[Ies ist jedoch her ein Vorurteil, das weder der Geschichte der Mission und ihrem
theologischen run noch den Aussagen der Menschenrechte erecht wird Denn die
Möglichkeit ZUr Konversion ist dezidierter USAaruc einer posıtıven Religionsfreiheit
und fest 1m Menschenrecht auf Religionsfreiheit verankert, WIE die internationale
Staatengemeinschaft anerkennt. Meiner Meinung nach ist ber das beste Argument

die Aussage des anzlers eines, das AUS selner politischen Arbeit un den
anschliefsenden Jahren als »Ratgeber der Nation« selber besten ekannt en duürfte
ede zwischenmenschliche und besonders jede politische Kommunikation ıst immer darauf
AUS, die Überzeugung des Anderen, des Gesprächspartners verändern ” ede ernsthafte
Diskussion will, könnte 111A111 ACH, » M1ISSION1ereN«.

DIie Ankündigung des heutigen 5Symposiums wurde mıt einem /itat AUS Evangelii
gaudium VOoO  — Papst Franziskus überschrieben:

» | WITr alle sind diesem u€lN missionarischen Aufbruch erufen er Christ und
jede Gemeinschaft soll unterscheiden, welches der Weg ist, den der Herr verlangt, doch
alle sSind WIr aufgefordert, diesen Ruf anzunehmen: hinauszugehen AUS der eigenen
Bequemlichkeit und den Mut aben, alle Randgebiete erreichen, die das Licht des
Evangeliums brauchen« (EG 20)

[Dieses /itat verdeutlicht den andel des Missionsbegriffs ın den etzten Jahrzehnten
und rhellt, WIE WIr Miıssion heute verstehen können: Mission ist nicht mehr 11UL 1ne
»Sendungsveranstaltung« der Kirche ın den nichtchristlichen Kegionen der Erde, sondern
grundlegende Lebensäufserung der Kirche überall auf der Welt Wir, alle Christen, egal b
Lalen der Kleriker, egal b Frauen der Mäaänner, sollen » Salz der Erde« und » Licht der
Welt« 5,13 Se1IN. Papst Franziskus pricht hier VOoO  — einer »permanenten MI1SSION«
(EG 25) und ädt Ul eliner Etappe der Evangelisierung e1n Und erinnert daran,
dass alle Menschen das Recht aben, das Evangelium empfangen, un WIr Christen die
Freude des Evangeliums mıt anderen Menschen teilen mussen, WIE 111A171 eın »erstrebens-
wertes esIma anbietet« (EG 14)

Helmut SCHMIDT, Auler Dienst. D Vgl.dazu: Michael SIEVERNICH,
Fine Bilanz, 2008, zitiert mach: \Walt-Kirche Ulale \Walt-Mission vor den
nttpY/www.zelt.de/2008/38 Zeichen der Zeıt, n Z7M S! 2010
Schmigdt-Vorabaruck 10.4.2017 201-212, mier 205.

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

104 100 Jahrgänge ZMR

nicht vollständig rehabilitiert ist. Obwohl mittlerweile jede Firma und jeder Konzern eine 
»Mission« hat, wird das »Missionieren« besonders im religiösen Bereich von den meisten 
Menschen wenig geschätzt. In religiösen Fragen scheint regelmäßig Sprachlosigkeit an 
die Stelle missionarischer Auskunftsfähigkeit zu treten. Viele Menschen in Deutschland 
möchten in Bezug auf Religion nicht angesprochen, eben nicht »missioniert« werden. Als 
neueres Beispiel für diese ambivalente Wahrnehmung der Mission kann ein Zitat aus der 
Autobiographie von Helmut Schmidt dienen:

»Ich habe die christliche Mission stets als Verstoß gegen die Menschlichkeit empfunden. 
Wenn ein Mensch in seiner Religion Halt und Geborgenheit gefunden hat, dann hat 
keiner das Recht, diesen Menschen von seiner Religion abzubringen.«  4

Kein Mensch hat das Recht, einen anderen von seiner Religion abzubringen, so unser 
Altkanzler. »Jemanden von seiner Religion abbringen«, das ist natürlich keine treffsichere 
und gewiss keine umfassende Beschreibung dessen, was die Kirche unter Mission versteht. 
Gleichwohl hält sich das Vorurteil, dass Mission nicht dem Comment des aufgeklärten 
Miteinanders entspricht.

Dies ist jedoch eher ein Vorurteil, das weder der Geschichte der Mission und ihrem 
theologischen Grund noch den Aussagen der Menschenrechte gerecht wird. Denn die 
Möglichkeit zur Konversion ist dezidierter Ausdruck einer positiven Religionsfreiheit 
und fest im Menschenrecht auf Religionsfreiheit verankert, wie es die internationale 
Staatengemeinschaft anerkennt. Meiner Meinung nach ist aber das beste Argument 
gegen die Aussage des Altkanzlers eines, das er aus seiner politischen Arbeit und den 
anschließenden Jahren als »Ratgeber der Nation« selber am besten gekannt haben dürf‌‌te: 
Jede zwischenmenschliche und besonders jede politische Kommunikation ist immer darauf 
aus, die Überzeugung des Anderen, des Gesprächspartners zu verändern.5 Jede ernsthafte 
Diskussion will, so könnte man sagen, »missionieren«.

Die Ankündigung des heutigen Symposiums wurde mit einem Zitat aus Evangelii 
gaudium von Papst Franziskus überschrieben:

»[…] wir alle sind zu diesem neuen missionarischen Aufbruch berufen. Jeder Christ und 
jede Gemeinschaft soll unterscheiden, welches der Weg ist, den der Herr verlangt, doch 
alle sind wir aufgefordert, diesen Ruf anzunehmen: hinauszugehen aus der eigenen 
Bequemlichkeit und den Mut zu haben, alle Randgebiete zu erreichen, die das Licht des 
Evangeliums brauchen« (EG 20).

Dieses Zitat verdeutlicht den Wandel des Missionsbegriffs in den letzten Jahrzehnten 
und erhellt, wie wir Mission heute verstehen können: Mission ist nicht mehr nur eine 
»Sendungsveranstaltung« der Kirche in den nichtchristlichen Regionen der Erde, sondern 
grundlegende Lebensäußerung der Kirche überall auf der Welt. Wir, alle Christen, egal ob 
Laien oder Kleriker, egal ob Frauen oder Männer, sollen »Salz der Erde« und »Licht der 
Welt« (Mt  5,13ff.) sein. Papst Franziskus spricht hier von einer »permanenten Mission« 
(EG  25) und lädt uns zu einer neuen Etappe der Evangelisierung ein. Und er erinnert daran, 
dass alle Menschen das Recht haben, das Evangelium zu empfangen, und wir Christen die 
Freude des Evangeliums mit anderen Menschen teilen müssen, so wie man ein »erstrebens-
wertes Festmahl anbietet« (EG 14).

4	 Helmut Schmidt, Außer Dienst. 
Eine Bilanz, 2008, zitiert nach:  
http://w​w​w​.​z​e​i​t​.​d​e​ ​ ​/​2​0​0​8​ ​ ​/​3​8​ ​ ​/
Schmidt-Vorabdruck (10.4.2017).

5	 Vgl. dazu: Michael Sievernich, 
Welt-Kirche und Welt-Mission vor den 
Zeichen der Zeit, in: ZMR 94 (2010) 
201-212, hier 203.



100 Jahrgänge M 105

Der missionarische Aufbruch des 1' ahrhunderts

erfen WIr einen 1C auf ıne Zeit, die WIE keine zweıte für einen missionarischen
ufbruch In der Kirche steht das 1 und beginnende 20. Jahrhundert Joseph

Schmidlin formulierte 1913 » Auf den Schwingen der Kolonialbewegung ZUS
Missionssinn In die He1lmat und Missionserfolg In die Kolonien ein.« Der Schwer-
pun dieses missionarischen Neuaufbruchs Jag In Afrika Der bis 1n weitgehend unbe-
kannte und In seiInem Inneren noch unerforschte Kontinent Wlr Tiel intensiıver MI1SS1IONS-
anstrengungen. Wie VOo  — Joseph Schmidlin angedeutet, verknüpften sich ıIn vielen (Gemeinden
und Pfarreien In Deutschland die olonial- un die Missionsbegeisterung miteinander.

Neben » klassıschen « Missionsorden, WIE beispielsweise den Jesuliten, entstanden
TICUEC Gemeinschaften. (GJenannt werden mMuUuUssen hier stellevertretend für viele MIsSS1ONS-
orden die Steyler, Pallottiner, Oblaten, Spiritaner un die Weiflsen Vater. Erstmals ın der
Geschichte der katholischen Miıssion ging 11U  — uch ıne nennNeEeNsSwWwerte Z ahl VOoO  — Ordens-
schwestern ın die Missionsgebiete. en und VOL em uch Lalen erfasste ıne richtige
Missionsbegeisterung. Missionsvereine entstanden, der König-Ludwig-Missionsverein
ın München, den WIr heute als MI1SSIO Uunchen kennen. 1593 gründete Katharina Schynse
die » Missionsvereinigung katholischer Frauen und Jungfrauen«, die heute 1m » Papst-
lichen Missionswerk der Fbrauen« weiterlebt. DIie Missionsvereine verbanden das geme1nN-
SA\ALLIC mıt der materiellen Unterstützung »ihrer« Missionare ın den verschiedenen
Missionsländern. S1e tirugen viel ZUr missionarischen Bewusstseinsbildung ın den O-
ischen (Gemeinden und Pfarreien bei

Afrika War jedoch nicht LIUTE Missionsgebiet der enund Missionsgesellschaften, Afrika
Wlr uch der Sehnsuchtskontinent eINes imperialen europäischen Kolonialismus. 1884/85
teilten die Kolonialmächte, €n VOTall Frankreich und Grof{sbritannien, den afrikanischen
Kaontinent aufder » Berliner Konferenz« fast restlos untier sich auf. In der Olge uıumfasste die
europäische Kolonialherrschaft Ende des l Jahrhunderts nicht weniger als die der
Erdoberflä und eın Drittel der damaligen Weltbevölkerung. Teilweise kam eliner
unseligen Allianz zwischen der Kolonialisierung des afrikanischen Kontinents und der
MiIiss10n. Den verschiedenen missionierenden en,;, Kongregationen und Instituten
wurden Gebiete auf dem afrikanischen Kontinent zugeteilt, In denen S1E SOZUSagCh e1INn
»Missionsmonopol« ausübten. Missionsbemühungen, nicht 1L1UL der katholischen Kirche,

Teil des » Zivilisierungsauftrags «, den die europäischen Kolonialmächte für sich
beanspruchten. [Dieser » kolonialen MI1ISSION« erteilte ened1ı 1919 mıt seinem Aposto-
ischen Schreiben Maxımum ıne endgültige Absage, indem ıne Kehrtwende ın der
MNlissionierung Afrikas forderte. Der Papst plädierte füır 1ne bessere Ausbildung der MiIiss10-
IaicC, forderte, auf dlie kulturelle und ethnische Situation 1ın den Missionsgebieten einzugehen,
und Irat vehement für die Bildung einer einheimischen Kirche mıt afrikanischem Klerus eın

DIie Missionsgeschichte dieser Epoche lässt sich nicht infach bilanzieren. Sicherlich
1eg auf der Mission der eit ıne koloniale und imperiale Hypothek. Licht und Schatten
sSind CS beieinander. Auf der einen Seite erkennen WIr bei den meılsten der damaligen
Missionare Züge eines SEIDSTIOSEN FEinsatzes für den Glauben und die Gerechtigkeit. Auf der
anderen Seite sehen WIr ber uch scchu  aftes Versagen und den Finsatz VOoO  — Methoden,
die dem verkündeten Glauben ohl kaum entsprachen.
T Josef SCHMIDLIN, [DIe O-
Ischen Mlıssionen n den Adeutschen
Schutzgebleten, Mlunster 1915, 1672

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

105100 Jahrgänge ZMR

Der missionarische Aufbruch des 19. Jahrhunderts

erfen wir einen Blick auf eine Zeit, die wie keine zweite für einen missionarischen 
Aufbruch in der Kirche steht: das 19. und beginnende 20. Jahrhundert. Joseph 

Schmidlin formulierte 1913: »Auf den Schwingen der Kolonialbewegung zog neuer 
Missionssinn in die Heimat und neuer Missionserfolg in die Kolonien ein.«  6 Der Schwer-
punkt dieses missionarischen Neuaufbruchs lag in Afrika. Der bis dahin weitgehend unbe-
kannte und in seinem Inneren noch unerforschte Kontinent war Ziel intensiver Missions-
anstrengungen. Wie von Joseph Schmidlin angedeutet, verknüpften sich in vielen Gemeinden 
und Pfarreien in Deutschland die Kolonial- und die Missionsbegeisterung miteinander.

Neben »klassischen« Missionsorden, wie beispielsweise den Jesuiten, entstanden 
neue Gemeinschaften. Genannt werden müssen hier stellevertretend für viele Missions-
orden die Steyler, Pallottiner, Oblaten, Spiritaner und die Weißen Väter. Erstmals in der 
Geschichte der katholischen Mission ging nun auch eine nennenswerte Zahl von Ordens-
schwestern in die Missionsgebiete. Orden und vor allem auch Laien erfasste eine richtige 
Missionsbegeisterung. Missionsvereine entstanden, so der König-Ludwig-Missionsverein 
in München, den wir heute als Missio München kennen. 1893 gründete Katharina Schynse 
die »Missionsvereinigung katholischer Frauen und Jungfrauen«, die heute im »Päpst-
lichen Missionswerk der Frauen« weiterlebt. Die Missionsvereine verbanden das gemein-
same Gebet mit der materiellen Unterstützung »ihrer« Missionare in den verschiedenen 
Missionsländern. Sie trugen viel zur missionarischen Bewusstseinsbildung in den katho-
lischen Gemeinden und Pfarreien bei.

Afrika war jedoch nicht nur Missionsgebiet der Orden und Missionsgesellschaften, Afrika 
war auch der Sehnsuchtskontinent eines imperialen europäischen Kolonialismus. 1884  /85 
teilten die Kolonialmächte, allen voran Frankreich und Großbritannien, den afrikanischen 
Kontinent auf der »Berliner Konferenz« fast restlos unter sich auf. In der Folge umfasste die 
europäische Kolonialherrschaft Ende des 19. Jahrhunderts nicht weniger als die Hälfte der 
Erdoberfläche und ein Drittel der damaligen Weltbevölkerung. Teilweise kam es zu einer  
unseligen Allianz zwischen der Kolonialisierung des afrikanischen Kontinents und der 
Mission. Den verschiedenen missionierenden Orden, Kongregationen und Instituten 
wurden Gebiete auf dem afrikanischen Kontinent zugeteilt, in denen sie sozusagen ein 
»Missionsmonopol« ausübten. Missionsbemühungen, nicht nur der katholischen Kirche, 
waren Teil des »Zivilisierungsauftrags«, den die europäischen Kolonialmächte für sich 
beanspruchten. Dieser »kolonialen Mission« erteilte Benedikt   XV. 1919 mit seinem Aposto- 
lischen Schreiben Maximum illud eine endgültige Absage, indem er eine Kehrtwende in der 
Missionierung Afrikas forderte. Der Papst plädierte für eine bessere Ausbildung der Missio-
nare, forderte, auf die kulturelle und ethnische Situation in den Missionsgebieten einzugehen, 
und trat vehement für die Bildung einer einheimischen Kirche mit afrikanischem Klerus ein.

Die Missionsgeschichte dieser Epoche lässt sich nicht einfach bilanzieren. Sicherlich 
liegt auf der Mission der Zeit eine koloniale und imperiale Hypothek. Licht und Schatten 
sind eng beieinander. Auf der einen Seite erkennen wir bei den meisten der damaligen 
Missionare Züge eines selbstlosen Einsatzes für den Glauben und die Gerechtigkeit. Auf der 
anderen Seite sehen wir aber auch schuldhaftes Versagen und den Einsatz von Methoden, 
die dem verkündeten Glauben wohl kaum entsprachen.

6	 Josef Schmidlin, Die katho- 
lischen Missionen in den deutschen 
Schutzgebieten, Münster 1913, 262.



10 10  @ Jahrgänge ZM

In der Osterlichen Bulfszeit des Jahres (01018. hat Papst Johannes Paul II. die Last der
Geschichte VOL ott gelragen. DIie amalige siebenfache Bıtte Vergebung chloss uch
die bei Missionsunternehmungen begangenen Sunden eın Inen Völkern ein e1len
die deutschen 1SCNOTE sich dieser Vergebungsbitte angeschlossen, denn

»es gibt keinen überzeugenderen FErwels für die Kraft der christlichen Versöhnungs-
bereitschaft als die Fähigkeit, 1m Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit die eıgene Schuld

bekennen, Reue Zzu USAaruc bringen un Vergebung bitten VOL ott
und den Menschen« VSH, S.31)

TIrotz der Schattenseiten Walr die Wirkung der christlichen Mission nicht 11UL ın Afrika,
sondern uch iın vielen andern Teilen der Welt, uch »humanisierend«. Bildung, Gesundheit,
Daseinsvorsorge und al ] das, WdS nach heutigem Sprachgebrauch einer gaNzZ-
heitlichen Entwicklung sehört integrale Bestandteile der Glaubensverkündigung
der Missionare. [Dieses umfassende Heilsverständnis, das den aNzZeEN Menschen ın den
1C nımmt, entspricht der Sendung Jesu, »clas Reich (Jottes verkündigen un
heilen« (Lk 9,29). Als bleibendes Verdienst des missionarischen UTIDFrUuCcCANs des 1 und
beginnenden Jahrhunderts mMuUssen WIr heute ankbar anerkennen, dass die Miıssion
dieser re den afrikanischen Kontinent für den christlichen Glauben eöffnet hat Irotz
mancher schwieriger Rahmenbedingungen hat sich heute eın Junges, lebendiges, selbst-
bewusstes Christentum mıt afrikanischem Antlitz etabliert.

Diıe zunehmende Delegitimation
des Missionsgedankens und der Neuaufbruch
des /7weiten Vatikanischen Konzıils

1€ Epoche der Olaonı1a gepragten Mission ging Miıtte des Jahrhunderts endgültig
Ende Als erste Länder schüttelten 194 / Indien und 1949 Indonesien die olonial-

herrschaft ab LEtwas spater folgte der afrikanische Kontinent. Erinnert SE£1 hier
das » Afrikanische ]ahr « 1960, ın dem 15 Kolonien ın Afrika ihre Unabhängigkeit erklärten.
Durch die Dekolonialisierung un ıne zunehmende Säkularisierung ın der westlichen
Welt gerlet der Missionsgedanke ın 1ne tiefe Krise. unehmen Walr 111A111 der Auffassung,
die CArıISTlchNe Mission AUS moralischen Gründen aADIeNNen mussen, wobei ıne S1M-
plifizierende In-Eins-dsetzung des qchristlichen Missionsbegriffs mıt westlichem
Kolonialismus, FEurozentrismus un: Paternalismus vertretfen wurde. Nicht wenI1ge
Zeitgenossen plädierten nach der weitgehenden Dekolonialisation Afrikas uch für ıne
» Demissionierung« des Kontinents.

Die Überwindung dieser Krise des Missionsbegriffs begann auf dem 7 weiten Vatikanischen
Koanzil. DDIe eNnrner der Katholiken verstand bislang untier » M1ISSION« das Handeln der
europäischen und nordamerikanischen Kirchen 1ın Übersee. »Missionstheologie« wurde 1ın
ersier [inı]e als » Konversionstheologie« betrieben. Erstes Ziel Wr die Bekehrung der Heiden
und die Evangelisierung VOoO  — Nicht-Christen. [)as / weite Vatikanische Kaoanzil SE 11L  — TICLIE

Akr7ente: ur7z zusammengefasst, kann T111A11 J1, dAass dAas Miıssionsmotiv der )> Seelenrettung«
der Heiden weiterentwickelt wurde eliner Weitergabe der Liebe (‚jottes alle Menschen.

[)as / weite Vatikanische Konzil formuliert ın selinen Dokumenten TICUE Grundlagen
für die Miıssion der Kirche. Fın grofßer chritt ist die Anerkennung der Religionsfreiheit
ın Dignitatis humanade. In der rklärung Nostra Aaefate wird das Verhältnis den nicht-
christlichen Religionen geklärt und die Pastoralkonstitution Gaudium ef SDES erläutert die

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

106 100 Jahrgänge ZMR

In der Österlichen Bußzeit des Jahres 2000 hat Papst Johannes Paul   II. die Last der 
Geschichte vor Gott getragen. Die damalige siebenfache Bitte um Vergebung schloss auch 
die bei Missionsunternehmungen begangenen Sünden ein. In Allen Völkern Sein Heil haben 
die deutschen Bischöfe sich dieser Vergebungsbitte angeschlossen, denn

»es gibt keinen überzeugenderen Erweis für die Kraft der christlichen Versöhnungs-
bereitschaft als die Fähigkeit, im Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit die eigene Schuld 
zu bekennen, Reue zum Ausdruck zu bringen und um Vergebung zu bitten – vor Gott 
und den Menschen« (AVSH, S. 31).

Trotz der Schattenseiten war die Wirkung der christlichen Mission nicht nur in Afrika, 
sondern auch in vielen andern Teilen der Welt, auch »humanisierend«. Bildung, Gesundheit, 
Daseinsvorsorge und Nothilfe – all das, was nach heutigem Sprachgebrauch zu einer ganz-
heitlichen Entwicklung gehört – waren integrale Bestandteile der Glaubensverkündigung 
der Missionare. Dieses umfassende Heilsverständnis, das den ganzen Menschen in den 
Blick nimmt, entspricht der Sendung Jesu, »das Reich Gottes zu verkündigen und zu 
heilen« (Lk   9,29). Als bleibendes Verdienst des missionarischen Aufbruchs des 19. und 
beginnenden 20.  Jahrhunderts müssen wir heute dankbar anerkennen, dass die Mission 
dieser Jahre den afrikanischen Kontinent für den christlichen Glauben geöffnet hat. Trotz 
mancher schwieriger Rahmenbedingungen hat sich heute ein junges, lebendiges, selbst-
bewusstes Christentum mit afrikanischem Antlitz etabliert.

Die zunehmende Delegitimation  
des Missionsgedankens und der Neuaufbruch  
des Zweiten Vatikanischen Konzils

ie Epoche der kolonial geprägten Mission ging Mitte des 20. Jahrhunderts endgültig 
zu Ende. Als erste Länder schüttelten 1947 Indien und 1949 Indonesien die Kolonial-

herrschaft ab. Etwas später folgte der afrikanische Kontinent. Erinnert sei hier an 
das »Afrikanische Jahr« 1960, in dem 18 Kolonien in Afrika ihre Unabhängigkeit erklärten. 
Durch die Dekolonialisierung und eine zunehmende Säkularisierung in der westlichen 
Welt geriet der Missionsgedanke in eine tiefe Krise. Zunehmend war man der Auf‌‌fassung, 
die christliche Mission aus moralischen Gründen ablehnen zu müssen, wobei eine sim-
plifizierende In-Eins-Setzung des christlichen Missionsbegriffs mit westlichem 
Kolonialismus, Eurozentrismus und Paternalismus vertreten wurde. Nicht wenige 
Zeitgenossen plädierten nach der weitgehenden Dekolonialisation Afrikas auch für eine 
»Demissionierung« des Kontinents.

Die Überwindung dieser Krise des Missionsbegriffs begann auf dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil. Die Mehrheit der Katholiken verstand bislang unter »Mission« das Handeln der 
europäischen und nordamerikanischen Kirchen in Übersee. »Missionstheologie« wurde in 
erster Linie als »Konversionstheologie« betrieben. Erstes Ziel war die Bekehrung der Heiden 
und die Evangelisierung von Nicht-Christen. Das Zweite Vatikanische Konzil setzt nun neue 
Akzente: Kurz zusammengefasst, kann man sagen, dass das Missionsmotiv der »Seelenrettung« 
der Heiden weiterentwickelt wurde zu einer Weitergabe der Liebe Gottes an alle Menschen.

Das Zweite Vatikanische Konzil formuliert in seinen Dokumenten neue Grundlagen 
für die Mission der Kirche. Ein großer Schritt ist die Anerkennung der Religionsfreiheit 
in Dignitatis humanae. In der Erklärung Nostra aetate wird das Verhältnis zu den nicht-
christlichen Religionen geklärt und die Pastoralkonstitution Gaudium et spes erläutert die 



100 Jahrgänge M 107

der Kirche ın der Welt VOoO  — heute DIie bedeutendste Neuerung esteht jedoch ohl
darin, dass sich erstmalig ın der Geschichte eın eigenes Konzilsdekret mıt der Mission der
Kirche beschäftigt. [Das Dekret über die Missionstätigkeit der Kirche gentes stellt TICUE

Weichen. DDort el

» [DIe pilgernde Kirche 1st ihrem Wesen nach y missionarisch«, da SC1E selbst ihren rsprung
AUS der Sendung des Sohnes und der Sendung des eiligen (Gelstes herleitet gema. dem
Plan (Jottes des Vaters« (AG 2)

Mit dieser Aussage wird EUTLC. dass » M1ISSION« nicht mehr 11UTE 1ne Randerscheinung
der ein Anhängsel der Kirche iıst. DIie Mission und damıt die Verkündigung des Reiches
(Jottes werden stattdessen 1Ns Zentrum der Kirche erückt.

[Das Konzil; VOoO  — Karl Rahner als »erste[r| amtlichelr Selbstvollzug der Kirche als Welt-
kirche« / bezeichnet, anerkennt die kulturelle und religiöse Pluralität der Welt Fine AUS-

schliefslich negatıve Bewertung der remden Andersheit wird überwunden und das Wirken
des eiligen (Jelstes ın anderen Kulturen, Moralvorstellungen und uch Religionen stärker
wahrgenommen. Der Ethnozentrismus, der den Missionsbegriff jahrhundertelan epragt
hatte, bricht ndlich auf. DDIie Ortskirche wird als Subjekt der Mission ernst und ın die Pflicht
Je91001 Missionarisches Handeln ist nicht mehr ausschlie{fslich das Werk europäischer
Kirchen ın fernen Ländern. In der Olge wandeln sich ın den Ländern der Südhalbkuge
»europäische Filialkirchen« eigenständigen und selbsthewussten rtskirchen mıt dem
Recht auf eiInNnen eigenen USAaruc 1m Glauben Der tansanische Theologe Laurenti Magesa
beschreibt, WIE wichtig dieser Aufbruch des / weiten Vatikanischen Konzils gerade für die
afrikanische Kirche WAal. fur Stimmung untfer den afrikanischen Konzilsvätern erläutert

» Förmlich reifbar Wr das WE uch nicht ausgesprochen starke Verlangen, 1908688

möge Aspekte ihrer Kulturen als mögliche Träger des Evangeliums würdigen S1e wiunschten
sich ıne Beziehung zwischen den Kirchen des Nordens und des Südens, dlie nicht den
Charakter eliner Mutter- Tochter-, sondern eliner Schwester-Schwester-Beziehung hat «S

Wiederentdeckung
des Begriffs der Evangelisierung

ıt der Neubestimmung des Missionsbegriffs 1m / weiten Vatikanischen Konzil
seht ıne weıtere Veränderung einher: Der Begriff der Evangelisierung wird TIEU

entdeckt. ber Jahrhunderte WL dieser Terminus ın den Hintergrund der Theo-
logiegeschichte getreten. Der ursprünglich biblische Begriff ZDAyyEALCOUAL spielt VOL em
ın der Iukanischen Apg 5,42) und paulinischen eologie (1 Kor 1,17) ıne [)as / weite
Vatikanische Konzil macht ih 11U  — für den katholischen Bereich TIEU fruchtbar.

Das Dekret SCH Fes definiert die Kirche nicht L1UTE ihrem Wesen nach als missionarisch,
sondern stellt weiıter fest, dass »Werke der Evangelisierung« (AG 35) ıne Grundpflicht des
Gottesvolkes selen. Der bis In ungebräuchliche Begriff »Evangelisierung« Oder uch das
Verb »evangelisieren « tauchen ın den Konzilsdokumenten insgesamt fast 5 Mal auf. Mıt
dem Begriff der » Evangelisierung« macht die Kirche EULC. dass Mission 1ne sprach-

| aurenti AGESA, [DIe Mlıssion adKar] KAHN ER, Theologische Grund- sierung. [DIe Freuce Aes Evangeliums
nterpretation Aes _ Vatiıkanıschen gentes n den einzelnen pochen der miteinander tellen, reiburg 2015,
Konzils, n Chrılten zur Theologie Evangelisierung, n Klaus KRAMER/ 06-&81, hier 76.
XIV, Zurich 1964, 709  OO Klaus UIH (Hg.) Evangeli-

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

107100 Jahrgänge ZMR

Rolle der Kirche in der Welt von heute. Die bedeutendste Neuerung besteht jedoch wohl 
darin, dass sich erstmalig in der Geschichte ein eigenes Konzilsdekret mit der Mission der 
Kirche beschäftigt. Das Dekret über die Missionstätigkeit der Kirche Ad gentes stellt neue 
Weichen. Dort heißt es:

»Die pilgernde Kirche ist ihrem Wesen nach ›missionarisch‹, da sie selbst ihren Ursprung 
aus der Sendung des Sohnes und der Sendung des Heiligen Geistes herleitet gemäß dem 
Plan Gottes des Vaters« (AG 2).

Mit dieser Aussage wird deutlich, dass »Mission« nicht mehr nur eine Randerscheinung 
oder ein Anhängsel der Kirche ist. Die Mission und damit die Verkündigung des Reiches 
Gottes werden stattdessen ins Zentrum der Kirche gerückt.

Das Konzil, von Karl Rahner als »erste[r] amtliche[r] Selbstvollzug der Kirche als Welt-
kirche«  7 bezeichnet, anerkennt die kulturelle und religiöse Pluralität der Welt. Eine aus-
schließlich negative Bewertung der fremden Andersheit wird überwunden und das Wirken 
des Heiligen Geistes in anderen Kulturen, Moralvorstellungen und auch Religionen stärker 
wahrgenommen. Der Ethnozentrismus, der den Missionsbegriff jahrhundertelang geprägt 
hatte, bricht endlich auf. Die Ortskirche wird als Subjekt der Mission ernst und in die Pflicht  
genommen. Missionarisches Handeln ist nicht mehr ausschließlich das Werk europäischer 
Kirchen in fernen Ländern. In der Folge wandeln sich in den Ländern der Südhalbkugel 
»europäische Filialkirchen« zu eigenständigen und selbstbewussten Ortskirchen mit dem 
Recht auf einen eigenen Ausdruck im Glauben. Der tansanische Theologe Laurenti Magesa 
beschreibt, wie wichtig dieser Aufbruch des Zweiten Vatikanischen Konzils gerade für die 
afrikanische Kirche war. Zur Stimmung unter den afrikanischen Konzilsvätern erläutert er:

»Förmlich greifbar war das – wenn auch nicht ausgesprochen starke – Verlangen, man 
möge Aspekte ihrer Kulturen als mögliche Träger des Evangeliums würdigen. Sie wünschten 
sich eine Beziehung zwischen den Kirchen des Nordens und des Südens, die nicht den 
Charakter einer Mutter-Tochter-, sondern einer Schwester-Schwester-Beziehung hat.«  8

Wiederentdeckung  
des Begriffs der Evangelisierung

it der Neubestimmung des Missionsbegriffs im Zweiten Vatikanischen Konzil 
geht eine weitere Veränderung einher: Der Begriff der Evangelisierung wird neu 
entdeckt. Über Jahrhunderte war dieser Terminus in den Hintergrund der Theo-

logiegeschichte getreten. Der ursprünglich biblische Begriff εὐαγγελίζομαι spielt vor allem 
in der lukanischen (Apg   5,42) und paulinischen Theologie (1 Kor   1,17) eine Rolle. Das Zweite 
Vatikanische Konzil macht ihn nun für den katholischen Bereich neu fruchtbar.

Das Dekret Ad gentes definiert die Kirche nicht nur ihrem Wesen nach als missionarisch, 
sondern stellt weiter fest, dass »Werke der Evangelisierung« (AG 35) eine Grundpflicht des 
Gottesvolkes seien. Der bis dahin ungebräuchliche Begriff »Evangelisierung« oder auch das 
Verb »evangelisieren« tauchen in den Konzilsdokumenten insgesamt fast 50 Mal auf. Mit 
dem Begriff der »Evangelisierung« macht die Kirche deutlich, dass Mission eine sprach-

7	 Karl Rahner, Theologische Grund-
interpretation des II. Vatikanischen 
Konzils, in: Schriften zur Theologie 
Bd. XIV, Zürich 1964, 288.

8	 Laurenti Magesa, Die Mission ad 
gentes in den einzelnen Epochen der 
Evangelisierung, in: Klaus Krämer /  
Klaus Vellguth (Hg.), Evangeli

sierung. Die Freude des Evangeliums 
miteinander teilen, Freiburg 2015, 
 66-81, hier 76.



105 10  @ Jahrgänge ZM

1C.  €, existentielle un kulturelle Übersetzung der Erohen OTISCNHNa: ın die gegenwartıge
Gesellscha: bedeutet. 7 usätzlich elingt dem wiedergefundenen Begriff ıne Weitung:
» Evangelisierung« bezeichnet sowohl die Vorstellung der Missıon VOo  - Nichtchristen,
einer Erstevangelisierung‚ als uch 1ne Neumisslion, 1ne Neuevangelisierung VOoO  — bereits
getauften Christen, Zzu eispie urc Katechese.

Weiterentwicklung ın
Evangellii nuntiandi un: Redemptoris MiSS1O0

1e »Initialzündung« des / weiten Vatikanischen Konzils mıt einıgen Jahren
Verzögerung einer weltweiten kirchlichen Kezeption des wiederentdeckten

Begriffs »Evangelisierung«. Den Anfang macht Papst Paul VI,, der ın seinem ApOS-
tolischen Schreiben Evangelti nuntiandı 1975) die »Evangelisierung« als den eigentlichen
Existenzgrund der Kirche bezeichnet:

» Evangelisieren ist die na un eigentliche erufung der Kirche, ihre tiefste
Identität. S1ie ıst da, evangelisieren, das (8 predigen und unterweılsen,
Mittlerin des eschenkes der na SPIN« (EN 14)

Papst Paul VL konstatiert einen Bruch zwischen Evangelium und Kultur, den als das
» [IDrama UNSCIECL Zeitepoche« (EN 20) bezeichnet. Er ordert 1ne Erneuerung der Kul-
Turen urc die Begegnung mıt der Erohen Botschaft, SOZUSaSCH ıne Evangelisierung der
Kultur. Ahnlich WIE die Entwicklung der Kultur verknüp Papst Paul VI uch mensch-
1C Entfaltung, die als Entwicklung und Befreiung versteht, mıt der Evangelisierung
(vgl.EN 31) Als ersten Verkündigungsschritt pricht VO » Zeugnis des Lebens«
(EN 2 } 41) 76), mıt dem ein mehrstufiger Evangelisierungsprozess beginnt (EN 21-24).

[Das Apostolische Schreiben Evangelii nuntiandı erhilft nicht L1UTE einem u€enNn M1SSIONS-
theologischen Begriff ın lehramtlichen Dokumenten ZU Durchbruch, sondern versucht
uch die unterschiedlichen Tätigkeiten der Kirche sprachlich systematisıeren und den
alten Begriff der Missıion welten:

» FUr die Kirche seht nicht 1LI1UTE darum, ımmer weltere Landstriche oder ımmer srößere
Volksgruppen UuUrc die Predigt des Evangeliums erfassen, sondern erreichen, dass
uUurc die Kraft des Evangeliums die Urteilskriterien, die bestimmenden Werte, die
Interessenpunkte, die Denkgewohnheiten, die Quellen der Inspiration und die Lebens-
modelle der Menschheit, die Zzu Wort (Jottes und ZUuU Heilsplan 1m Gegensatz stehen,
umgewandelt werden« (EN 19)

Evangelisierung bedeutet also, die FEFrohe OTSCNHa: ın alle Bereiche des menschlichen
Lebens tragen.

DIie dee einer »befreienden Evangelisierung«, WIE S1E Paul VI ın Evangelti nuntiandı
umrei{f$ßt, wird kurz darauf 1m Dokument der lateinamerikanischen Kontinentalsynode
ın Puebla 1979) aufgegriffen und ın Bezug auf die so7iale Ihematik weiterentwickelt. DIe
» Förderung des Menschen« kommt als TICUEC Dimension ZU Evangelisierungsgedanken
hinzu Puebla 480 -490).

Auch Papst Johannes Paul LL entwickelt den Evangelisierungsbegriff weiıter. In seliner
Missionsenzyklika Redemptoris M1SS1O stellt 1990 1ne dreigliedrige Typologie VOIL,; der
ıne inhaltlich deutlichere Fassung des wiederentdeckten Begriffs elingt (vgl 33) Der
Papst unterscheidet drei unterschiedliche Missionssituationen-:

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

108 100 Jahrgänge ZMR

liche, existentielle und kulturelle Übersetzung der Frohen Botschaft in die gegenwärtige 
Gesellschaft bedeutet. Zusätzlich gelingt dem wiedergefundenen Begriff eine Weitung: 
»Evangelisierung« bezeichnet sowohl die Vorstellung der Mission von Nichtchristen, 
einer Erstevangelisierung, als auch eine Neumission, eine Neuevangelisierung von bereits 
getauften Christen, zum Beispiel durch Katechese.

Weiterentwicklung in  
Evangelii nuntiandi und Redemptoris missio

ie »Initialzündung« des Zweiten Vatikanischen Konzils führt mit einigen Jahren 
Verzögerung zu einer weltweiten kirchlichen Rezeption des wiederentdeckten 

Begriffs »Evangelisierung«. Den Anfang macht Papst Paul   VI., der in seinem Apos-
tolischen Schreiben Evangelii nuntiandi (1975) die »Evangelisierung« als den eigentlichen 
Existenzgrund der Kirche bezeichnet:

»Evangelisieren ist […] die Gnade und eigentliche Berufung der Kirche, ihre tiefste 
Identität. Sie ist da, um zu evangelisieren, das heißt, um zu predigen und zu unterweisen, 
Mittlerin des Geschenkes der Gnade zu sein« (EN 14).

Papst Paul   VI. konstatiert einen Bruch zwischen Evangelium und Kultur, den er als das 
»Drama unserer Zeitepoche« (EN 20) bezeichnet. Er fordert eine Erneuerung der Kul-
turen durch die Begegnung mit der Frohen Botschaft, sozusagen eine Evangelisierung der 
Kultur. Ähnlich wie die Entwicklung der Kultur verknüpft Papst Paul   VI. auch mensch-
liche Entfaltung, die er als Entwicklung und Befreiung versteht, mit der Evangelisierung 
(vgl. EN 31). Als ersten Verkündigungsschritt spricht er vom »Zeugnis des Lebens«  
(EN 21, 41, 76), mit dem ein mehrstufiger Evangelisierungsprozess beginnt (EN 21-24).

Das Apostolische Schreiben Evangelii nuntiandi verhilft nicht nur einem neuen missions-
theologischen Begriff in lehramtlichen Dokumenten zum Durchbruch, sondern versucht 
auch die unterschiedlichen Tätigkeiten der Kirche sprachlich zu systematisieren und den 
alten Begriff der Mission zu weiten:

»Für die Kirche geht es nicht nur darum, immer weitere Landstriche oder immer größere 
Volksgruppen durch die Predigt des Evangeliums zu erfassen, sondern zu erreichen, dass 
durch die Kraft des Evangeliums die Urteilskriterien, die bestimmenden Werte, die 
Interessenpunkte, die Denkgewohnheiten, die Quellen der Inspiration und die Lebens-
modelle der Menschheit, die zum Wort Gottes und zum Heilsplan im Gegensatz stehen, 
umgewandelt werden« (EN 19).

Evangelisierung bedeutet also, die Frohe Botschaft in alle Bereiche des menschlichen 
Lebens zu tragen.

Die Idee einer »befreienden Evangelisierung«, wie sie Paul   VI. in Evangelii nuntiandi 
umreißt, wird kurz darauf im Dokument der lateinamerikanischen Kontinentalsynode 
in Puebla (1979) aufgegriffen und in Bezug auf die soziale Thematik weiterentwickelt. Die 
»Förderung des Menschen« kommt als neue Dimension zum Evangelisierungsgedanken 
hinzu (Puebla 480-490).

Auch Papst Johannes Paul   II. entwickelt den Evangelisierungsbegriff weiter. In seiner 
Missionsenzyklika Redemptoris missio stellt er 1990 eine dreigliedrige Typologie vor, der 
eine inhaltlich deutlichere Fassung des wiederentdeckten Begriffs gelingt (vgl. RM 33). Der 
Papst unterscheidet drei unterschiedliche Missionssituationen:



100 Jahrgänge M 109

Evangelisierung als Mission »ad geNTES«, Iso Menschen, denen das Evangelium
bisher noch unbekannt 1St. Man könnte hier uch VOoO  — »Erstevangelisierung« sprechen.

Evangelisierung als Seelsorgetätigkeit ın bestehenden Gemeinden, die mıt ihrem
Zeugnis VOoO Evangelium ın ihre mgebung ausstrahlen und » Verantwortung für die
Weltmission« spuren.

Evangelisierung als Neuevangelisierung ın Ländern mıiıt alter christlicher Tradition, ın
denen viele Getaufte den Glauben und den Kontakt ZUur Kirche verloren en (vgl 33)
Papst Johannes Paul LL elingt damıt die 5Systematisierung der uUurc Papst Paul VI. ın
Evangelti nuntiandı begonnen Weitung des Evangelisierungsbegriffs.

Neue Impulse ın den Dokumenten
eit zur Aussaat un:en Völkern Sein eil

nfolge der Weiltung des traditionellen Missionsbegriffs WCE VOo  — der ausschliefslichen
Mission ın den Ländern der Südhalbkugel, hin einem ganzheitlichen weltweiten
Evangelisierungsansatz en sich uch die deutschen 1SCNOTE INtensIV mıt dem

Ihema beschäftigt un Wel weiterführende Dokumente veröffentlicht: 1m ahr (01018. das
Wort eit ZUT Aussaat. Missionarisch Kirche sern un 1m ahr 2004 en Völkern eın eil
Die Missıon der Weltkirche

Im Vorwort VOI1 eit ZUT Aussaat chrieb ardadına Lehmann damals » E1ın Grundwort
kirchlichen Lebens zurück: MISSION.« Er erkannte, dass sich das gesellschaftliche Klima
zugunsten des alten Begriffs wandeln begann. Damıit schien die eit gekommen, die
LICUEC Akzentuierung des Missionsbegriffs und die Entwicklung hin eliner ganzheitlichen
Evangelisierung uch für die deutsche Kirche fruchtbar machen. eit ZUT Aussaaft wollte
einen Anstof(ß für ıne TICUEC evangelisierende Pastoral ın UNSCIECTIHN Land geben [DDas biblische
Bild VOoO Samann (Mt 13,1-5 [} Mk 4,1-9 bietet hier einen Anknüpfungspunkt
für die Frage, WdSs »Berufung ZUrFr AÄAussaat« füır Ul Christen heute bedeutet. eit zur AÄussaat
benennt die Evangelisierungselemente ın Anlehnung Evangelii nuntiandı:

»clas Zeugnis des Lebens und des Wortes, die Zustimmung des Herzens,; der Fintritt ın
die Gemeinschaft der laubenden und die Feler der Sakramente SOWIE das Apostolat
des aubens« (ZZzA, 16)

Heute können WIr ACH, dass das Dokument gute pastorale mpulse gesetzt hat Fın
bleibendes Verdienst VOoO  — eit ZUT Aussaat esteht sicherlich uch darin, dass das Wort
aTiur sensibilisiert hat, uch Deutschland als Missionsland begreifen.

Einige re spater, 2004, weiıtet das Bischofswaort en Völkern eın eil Die MissıoOn
der Weltkirche UNSECITEN 1C auf dienWelt Der ext nımmt die Globalisierung als VOIL-

herrschende Dimension menschlichen Zusammenlebens ernsTl. Dementsprechend wird die
Unterscheidung ın ıne Mission ad PXIra und ad infra nach stärker ın Frage geste als ULVOT,
Iso die Unterscheidung ın 1ne Miıssion ın UÜbersee und ıne Neuevangelisierung hier bei
Ul ın Deutschland Wır können 1U  — VOo  — eliner »entterritogrialisierten« Mission sprechen.”
en Völkern ein e1] versteht Mission konsequent als weltweiten [Dienst der Freiheit

und der anrner In Anlehnung Evangelii nuntfiandı wird 1ne » befreiende Fvan-

C Vgl. Glancarlo LÖOLLET, MG Ale
(renzen der Ercde Grundfragen eIner
eutigen Missionswissenschaft,
reiburg 2002,

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

109100 Jahrgänge ZMR

1	 Evangelisierung als Mission »ad gentes«, also an Menschen, denen das Evangelium 
bisher noch unbekannt ist. Man könnte hier auch von »Erstevangelisierung« sprechen.

2	 Evangelisierung als Seelsorgetätigkeit in bestehenden Gemeinden, die mit ihrem 
Zeugnis vom Evangelium in ihre Umgebung ausstrahlen und »Verantwortung für die 
Weltmission« spüren.

3	 Evangelisierung als Neuevangelisierung in Ländern mit alter christlicher Tradition, in 
denen viele Getaufte den Glauben und den Kontakt zur Kirche verloren haben (vgl. RM 33).
Papst Johannes Paul   II. gelingt damit die Systematisierung der durch Papst Paul   VI. in 
Evangelii nuntiandi begonnen Weitung des Evangelisierungsbegriffs.

Neue Impulse in den Dokumenten  
Zeit zur Aussaat und Allen Völkern Sein Heil

 nfolge der Weitung des traditionellen Missionsbegriffs – weg von der ausschließlichen 
Mission in den Ländern der Südhalbkugel, hin zu einem ganzheitlichen weltweiten 
Evangelisierungsansatz – haben sich auch die deutschen Bischöfe intensiv mit dem 

Thema beschäftigt und zwei weiterführende Dokumente veröffentlicht: im Jahr 2000 das 
Wort Zeit zur Aussaat. Missionarisch Kirche sein und im Jahr 2004 Allen Völkern Sein Heil. 
Die Mission der Weltkirche.

Im Vorwort von Zeit zur Aussaat schrieb Kardinal Lehmann damals: »Ein Grundwort 
kirchlichen Lebens kehrt zurück: Mission.« Er erkannte, dass sich das gesellschaftliche Klima 
zugunsten des alten Begriffs zu wandeln begann. Damit schien die Zeit gekommen, die 
neue Akzentuierung des Missionsbegriffs und die Entwicklung hin zu einer ganzheitlichen 
Evangelisierung auch für die deutsche Kirche fruchtbar zu machen. Zeit zur Aussaat wollte 
einen Anstoß für eine neue evangelisierende Pastoral in unserem Land geben. Das biblische 
Bild vom Sämann (Mt   13,1-8   // Mk   4,1-9   // Lk   8,4-8) bietet hier einen Anknüpfungspunkt 
für die Frage, was »Berufung zur Aussaat« für uns Christen heute bedeutet. Zeit zur Aussaat 
benennt die Evangelisierungselemente in Anlehnung an Evangelii nuntiandi:

»das Zeugnis des Lebens und des Wortes, die Zustimmung des Herzens, der Eintritt in 
die Gemeinschaft der Glaubenden und die Feier der Sakramente sowie das Apostolat 
des Glaubens« (ZzA, 16).

Heute können wir sagen, dass das Dokument gute pastorale Impulse gesetzt hat. Ein 
bleibendes Verdienst von Zeit zur Aussaat besteht sicherlich auch darin, dass das Wort 
dafür sensibilisiert hat, auch Deutschland als Missionsland zu begreifen.

Einige Jahre später, 2004, weitet das Bischofswort Allen Völkern Sein Heil. Die Mission 
der Weltkirche unseren Blick auf die ganze Welt. Der Text nimmt die Globalisierung als vor-
herrschende Dimension menschlichen Zusammenlebens ernst. Dementsprechend wird die 
Unterscheidung in eine Mission ad extra und ad intra noch stärker in Frage gestellt als zuvor, 
also die Unterscheidung in eine Mission in Übersee und eine Neuevangelisierung hier bei 
uns in Deutschland. Wir können nun von einer »ent‌‌territorialisierten« Mission sprechen.9

Allen Völkern Sein Heil versteht Mission konsequent als weltweiten Dienst an der Freiheit 
und der Wahrheit. In Anlehnung an Evangelii nuntiandi wird eine »befreiende Evan-

9	 Vgl. Giancarlo Collet, Bis an die 
Grenzen der Erde. Grundfragen einer 
heutigen Missionswissenschaft, 
Freiburg 2002, 7.



110 10  @ Jahrgänge ZM

gelisierung« VSH, 37) gefordert. Dazu ehören der FEinsatz für die Menschenwürde, die
humane Entfaltung und ganzheitliche Befreiung des Menschen. Ausdrücklich thematisiert
das Bischofswort die ambivalenten Auswirkungen der Globalisierung. Der Hoffnung auf
gloDalen Wohlstand auf der einen Seite stehen wirtschaftliche Ungerechtigkeit und so7iale
Ausgrenzung auf der anderen gegenüber. en Völkern eın eil ezieht hier eulic
Position: DIie Kirche darf sich dem Schrei der AÄArmen nicht verschliefßsen un 111U8S55 er
»die Globalisierung AUS der Perspektive derer beurteilen], die Not und Mangel leiden«
VSH, 5.16) Man könnte VOoO  — einer UOption zugunsten einer missionarisch-prophetischen
Auseinandersetzung mıt globalen Herrschaftsmechanismen sprechen.

DIie Reich (Gottes-Botschaft Jesu Christi bildet die Grundlage des Missionsverständnisses
VOoO  — en Völkern eın eil Im Sinne Karl Rahners wird Miıssion als Sendung beschrieben,
die »dclie na (Jottes als anrner und Liebe ın der Welt geschichtlic. prasent macht« 19
[Dieses geschichtliche Präsent-Machen ist Aufgabe der Kirche. en Voölkern eın eil ist
epragt V  — der Überzeugung‚ dass ott in UNSECIET eit ebenso gegenwartig 1st, WIE ın
en /eiten der Kirche Wr VSH, 5.13) ott 1st nıicht 1LIUTE ımmer noch prasent, wird uch
iımmer noch VOoO  — den Menschen esucht. Alle Menschen verbindet über die (Jenerationen
hinweg der Wunsch, den »Saum des (GGewandes Jesu« (Mt 14,36) berühren.

Neu 1m bischöflichen Dokumenten Völkern ein e1] ist uch der 1C auf die Kirche
ın Deutschland Deutschland ist mehr als 11UL »Geberland« der Mission, mehr als er
finanzieller und personeller Ressourcen. Deutschland 1st uch mehr als LIUTL Empfängerland
VOo  - Missionskräften und Priestern AUS den Kirchen des Süudens. DIie deutschen rtskirchen
werden vielmehr als Gebende UN. Empfangende beschrieben » Niemand ıst reich, dass
nichts mpfangen hätte, und niemand 1st ALIIL, dass nichts geben hätte«, zıtiert das
Bischofswort eın asiatisches Sprichworrt. DIie Kirche auf den fünf Kontinenten steht mi1t-
einander ın einer partızıpatıven Gemeinschaft. en Völkern eın eil stellt ın den Vorder-
grund, dass die Kirche ıne Lern-, Gebets- und Solidargemeinschaft ist VSH, 54-60)
Gerade diese Vorstellung wurde ın innerkirchlichen reisen breit rezıplert. S1e fungierte
Ooftmals als Folie für die Reflexion weltkirchlicher Aktivitäten.

Als klares Tiel der Mission benennt en Völkern eın e1l die Bezeugung des Reiches
(Jottes. Es geht Iso bei der Mission mehr als die Gewinnung Kirchenmiuit-
lieder auf der Südhalbkuge der Erde der die Neuevangelisierung Europas. DDas Ziel
der Miıssion esteht darin, die universale Heilszusage, die U1l ott uUurc selinen Sohn
egeben hat, kultur- und nationenübergreifend verkündigen. Und die Welt raucht diese
Heilszusage (Jottes als Alternative den vielen nicht tragfähigen Heilsversprechen und
ebenso den 1m Aufschwung begriffenen Fundamentalismen. Kirche ıst kein Selbstzweck,
sondern Mittel Zzu Ziel [Das / weite Vatikanische Konzil hat ın der Konstitution Lumen
gentium dementsprechend VOoO  — der Kirche als dem »universalen Sakrament des Heils«
(LG 48) gesprochen. Weltmission bedeutet Iso die

» (Grenzen den Anderen hin überschreiten un ihnen ın Respekt VOL ihrer Anders-
heit das Evangelium glaubwürdig bezeugen und verkünden, dass S1E sich eINgE-
en wIlissen, Jesus nachzufolgen un se1in Evangelium anzunehmen« VSH, 38)
/7u dieser Aufgabe sSind alle Gläubigen, unabhängi VOoO  — an Geschlecht und Alter

erufen Auch daran hat uUulls en Völkern eın e1l erinnert.

Kar] KAHNER, Grundprinzipien gische Grundilegung UTa Ischer
ZUur eutigen Mlıssion der Kirche, n Theologie (Säamtliche Werke, Bd.19),
Selbstvollzug der Kırche. Ekklesiolo- reiburg 199495, 54275/5, mier 3406.

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

110 100 Jahrgänge ZMR

gelisierung« (AVSH, S. 37) gefordert. Dazu gehören der Einsatz für die Menschenwürde, die 
humane Entfaltung und ganzheitliche Befreiung des Menschen. Ausdrücklich thematisiert 
das Bischofswort die ambivalenten Auswirkungen der Globalisierung. Der Hoffnung auf 
globalen Wohlstand auf der einen Seite stehen wirtschaftliche Ungerechtigkeit und soziale 
Ausgrenzung auf der anderen gegenüber. Allen Völkern Sein Heil bezieht hier deutlich 
Position: Die Kirche darf sich dem Schrei der Armen nicht verschließen und muss daher 
»die Globalisierung aus der Perspektive derer [beurteilen], die Not und Mangel leiden« 
(AVSH, S.16). Man könnte von einer Option zugunsten einer missionarisch-prophetischen 
Auseinandersetzung mit globalen Herrschaftsmechanismen sprechen.

Die Reich Gottes-Botschaft Jesu Christi bildet die Grundlage des Missionsverständnisses 
von Allen Völkern Sein Heil. Im Sinne Karl Rahners wird Mission als Sendung beschrieben, 
die »die Gnade Gottes als Wahrheit und Liebe in der Welt geschichtlich präsent macht«  .10 
Dieses geschichtliche Präsent-Machen ist Aufgabe der Kirche. Allen Völkern Sein Heil ist 
geprägt von der Überzeugung, dass Gott in unserer Zeit ebenso gegenwärtig ist, wie er es in 
allen Zeiten der Kirche war (AVSH, S.13). Gott ist nicht nur immer noch präsent, er wird auch 
immer noch von den Menschen gesucht. Alle Menschen verbindet über die Generationen 
hinweg der Wunsch, den »Saum des Gewandes Jesu« (Mt   14,36) zu berühren.

Neu im bischöf‌‌‌‌lichen Dokument Allen Völkern Sein Heil ist auch der Blick auf die Kirche 
in Deutschland. Deutschland ist mehr als nur »Geberland« der Mission, mehr als Geber 
finanzieller und personeller Ressourcen. Deutschland ist auch mehr als nur Empfängerland 
von Missionskräften und Priestern aus den Kirchen des Südens. Die deutschen Ortskirchen 
werden vielmehr als Gebende und Empfangende beschrieben. »Niemand ist so reich, dass er 
nichts zu empfangen hätte, und niemand ist so arm, dass er nichts zu geben hätte«, zitiert das  
Bischofswort ein asiatisches Sprichwort. Die Kirche auf den fünf Kontinenten steht mit-
einander in einer partizipativen Gemeinschaft. Allen Völkern Sein Heil stellt in den Vorder-
grund, dass die Kirche eine Lern-, Gebets- und Solidargemeinschaft ist (AVSH, S. 54-60). 
Gerade diese Vorstellung wurde in innerkirchlichen Kreisen breit rezipiert. Sie fungierte 
oftmals als Folie für die Reflexion weltkirchlicher Aktivitäten.

Als klares Ziel der Mission benennt Allen Völkern Sein Heil die Bezeugung des Reiches 
Gottes. Es geht also bei der Mission um mehr als um die Gewinnung neuer Kirchenmit-
glieder auf der Südhalbkugel der Erde oder um die Neuevangelisierung Europas. Das Ziel 
der Mission besteht darin, die universale Heilszusage, die uns Gott durch seinen Sohn 
gegeben hat, kultur- und nationenübergreifend zu verkündigen. Und die Welt braucht diese 
Heilszusage Gottes – als Alternative zu den vielen nicht tragfähigen Heilsversprechen und 
ebenso zu den im Aufschwung begriffenen Fundamentalismen. Kirche ist kein Selbstzweck, 
sondern Mittel zum Ziel. Das Zweite Vatikanische Konzil hat in der Konstitution Lumen 
gentium dementsprechend von der Kirche als dem »universalen Sakrament des Heils« 
(LG  48) gesprochen. Weltmission bedeutet also: die

»Grenzen zu den Anderen hin zu überschreiten und ihnen in Respekt vor ihrer Anders-
heit das Evangelium so glaubwürdig zu bezeugen und zu verkünden, dass sie sich einge-
laden wissen, Jesus nachzufolgen und sein Evangelium anzunehmen« (AVSH, S. 38).

Zu dieser Aufgabe sind alle Gläubigen, unabhängig von Stand, Geschlecht und Alter 
berufen. Auch daran hat uns Allen Völkern Sein Heil erinnert.

10	 Karl Rahner, Grundprinzipien 
zur heutigen Mission der Kirche, in: 
Selbstvollzug der Kirche. Ekklesiolo- 
 

gische Grundlegung praktischer 
Theologie (Sämtliche Werke, Bd. 19), 
Freiburg 1995, 342-373, hier 346.



100 Jahrgänge M 111

Evangellii gaudium
und Evangelisierung bei aps Franziskus

e1 einer Audienz flır das Generalkapite der Hünfelder Oblaten erklärte Papst
Franziskus 1m Oktober dieses Jahres, dass Jedes Land eın Missionsland SE1. [Dieser
Ausspruch lässt viel VO Missionsverständnis des Papstes durchscheinen. Der

Gedanke einer »permanenten MI1SSION« ist rägend für die eologie des Papstes, er
ist uch als »Missionspapst«* bezeichnet worden. on ın selner Rede VOL dem Kon-
aAVE 20153 sagte

» Wenn die Kirche nicht AUS sich selhbst herausgeht, das Evangelium verkünden,
kreist S1E sich selbst Dann wird S1E ank DIie Übel, die sich 1im Laufe der eit ın den
kirchlichen Institutionen entwickeln, €n ihre Wurzel ın dieser Selbstbezogenheit.«

» [DIie Kirche soll die Ränder gehen«, diese Äußerung des Papstes en WIr alle noch ın
Erinnerung. AÄus dem Apostolischen Schreiben Evangelti gaudium erfahren WIr viel über
die Bedeutung der Mission ın der eologie des Papstes. DIe bereits erwähnte Vorstellung
einer »ständigen MI1SSION« (mision permanente) (EG 25), die der Papst AUS dem chluss-
dokument der Generalversammlung des Episkopats VOo  — Lateinamerika und der Karibik
(Aparecida 2007 übernimmt, Adurchzieht das Dokument WIE ein C(‚antus firmus.

Der Papst beschreibt die Miıssion Iso als permanente Aufgabe er Christen. on 1m
ersien Absatz SEINES Apostolischen Schreibens Evangelii gaudium adt alle Christgläubigen

einer Etappe der Evangelisierung eın (EG 1)
» Alle en das Recht, das Evangelium empfangen. DIie Christen en die Pflicht,

ausnahmslos en verkünden, nicht WIE jemand, der 1ne TICUE Verpflichtung auf-
erlegt, sondern WIE jemand, der 1ne Freude teilt, einen schönen Horıizont aufzeigt, ein
erstrebenswertes esIma anbietet« (EG 14)

Ziel der Evangelisierung ıst C das Reich (‚ottes ın der Welt gegenwartig machen
(vgl 176)

Grundsätzlic nüp die Evangelisierungstypologie VOoO  — Papst Franziskus das bereits
erwähnte Schema. das Papst Johannes Paul LL ın seliner Missionsenzyklika Redemptoris
M1SS10 entwickelt hatte DIiese TIrias ordnet jedoch TICL. DIie geographische Gliederung
FSEeTIZT urc ıne personale, indem einen Fokus auf die Adressaten Na DIie Neu-
evangelisierung spielt sich geographisch nicht mehr 11UTE ın den traditionell christlich
gepragten, ber zunehmend sSakularisierten Ländern ab, sondern bei en Menschen, die
ihrer edurien Es spielt keine (0)]  €, b S1E ın einer der Jungen Kirchen auf der üdhalb-
uge der Erde der ın den alten Kirchen Europas der Nordamerikas en Der Papst
unterscheidet drei unterschiedliche kormen VOoO  — Miss1on-”

die Mission 1m Bereich der gewöhnlichen Seelsorge und ın der Vertiefung des
Glaubenslebens,

die Miıssion 1m Bereich der Getauften, die nicht mehr 1m Glauben en und keine
iInnere Beziehung mehr ZUr Kirche aben,

die Missıon 1mM Bereich derer, die Christus nıicht kennen Ooder ih aDlehnen
(vgl 14)

11 Gregor VON FRANZISKUS, DITS Kırche dem Konklave, n FRANZISKUS,
FÜRSTEN BERG, Zustand DE!  r st aufgerufen, AUS SsIiCh calhst meraus- Und jetzt beginnen wirden
Missionlierung, n Herder KOrrespoan- ugehen. Racde WC}7] Jorge Mlarıg VVeg, reiburg „122-124, mier 125
Adenz 11/2015 Kardına]| Bergoglio Ale Kardınäale VT

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

111100 Jahrgänge ZMR

Evangelii gaudium  
und Evangelisierung bei Papst Franziskus

ei einer Audienz für das Generalkapitel der Hünfelder Oblaten (OMI) erklärte Papst 
Franziskus im Oktober dieses Jahres, dass jedes Land ein Missionsland sei. Dieser 
Ausspruch lässt viel vom Missionsverständnis des Papstes durchscheinen. Der 

Gedanke einer »permanenten Mission« ist prägend für die Theologie des Papstes, daher 
ist er auch als »Missionspapst«  11 bezeichnet worden. Schon in seiner Rede vor dem Kon-
klave 2013 sagte er:

»Wenn die Kirche nicht aus sich selbst herausgeht, um das Evangelium zu verkünden, 
kreist sie um sich selbst. Dann wird sie krank. Die Übel, die sich im Laufe der Zeit in den 
kirchlichen Institutionen entwickeln, haben ihre Wurzel in dieser Selbstbezogenheit.«  12

»Die Kirche soll an die Ränder gehen«, diese Äußerung des Papstes haben wir alle noch in 
Erinnerung. Aus dem Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium erfahren wir viel über 
die Bedeutung der Mission in der Theologie des Papstes. Die bereits erwähnte Vorstellung 
einer »ständigen Mission« (misión permanente) (EG 25), die der Papst aus dem Schluss-
dokument der 5. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik 
(Aparecida) 2007 übernimmt, durchzieht das Dokument wie ein Cantus firmus.

Der Papst beschreibt die Mission also als permanente Aufgabe aller Christen. Schon im 
ersten Absatz seines Apostolischen Schreibens Evangelii gaudium lädt er alle Christgläubigen 
zu einer neuen Etappe der Evangelisierung ein (EG 1):

»Alle haben das Recht, das Evangelium zu empfangen. Die Christen haben die Pflicht, 
es ausnahmslos allen zu verkünden, nicht wie jemand, der eine neue Verpflichtung auf-
erlegt, sondern wie jemand, der eine Freude teilt, einen schönen Horizont aufzeigt, ein 
erstrebenswertes Festmahl anbietet« (EG 14).

Ziel der Evangelisierung ist es, das Reich Gottes in der Welt gegenwärtig zu machen 
(vgl. EG 176).

Grundsätzlich knüpft die Evangelisierungstypologie von Papst Franziskus an das bereits 
erwähnte Schema an, das Papst Johannes Paul   II. in seiner Missionsenzyklika Redemptoris 
missio entwickelt hatte. Diese Trias ordnet er jedoch neu. Die geographische Gliederung 
ersetzt er durch eine personale, indem er einen Fokus auf die Adressaten setzt. Die Neu-
evangelisierung spielt sich geographisch nicht mehr nur in den traditionell christlich 
geprägten, aber zunehmend säkularisierten Ländern ab, sondern bei allen Menschen, die 
ihrer bedürfen. Es spielt keine Rolle, ob sie in einer der jungen Kirchen auf der Südhalb-
kugel der Erde oder in den alten Kirchen Europas oder Nordamerikas leben. Der Papst 
unterscheidet drei unterschiedliche Formen von Mission:

1	 die Mission im Bereich der gewöhnlichen Seelsorge und in der Vertiefung des 
Glaubenslebens,

2	 die Mission im Bereich der Getauften, die nicht mehr im Glauben leben und keine 
innere Beziehung mehr zur Kirche haben,

3	 die Mission im Bereich derer, die Christus nicht kennen oder ihn ablehnen  
(vgl. EG 14).

11	 Gregor Freiherr von  
Fürstenberg, Zustand permanenter 
Missionierung, in: Herder Korrespon-
denz (11  /2015) 30-33.

12	 Papst Franziskus, Die Kirche 
ist aufgerufen, aus sich selbst heraus-
zugehen. Rede von Jorge Mario 
Kardinal Bergoglio an die Kardinäle vor 

dem Konklave, in: Papst Franziskus, 
Und jetzt beginnen wir den 
Weg, Freiburg 22013, 122-124, hier 123.



112 10  @ Jahrgänge ZM

[)as Neue ist also, dass die Stelle einer geographischen Dreiteilung eın personales Prinzip
r das die religiÖse Situation des einzelnen Menschen ın den 1C nımmt. Fın Bild dafür
könnte das eiInNes konzentrischen Telses Se1IN. Dem innersten KreIis der intakten (Gemeinde
ScChLE sich ein oröfßerer Krelis VOoO  — Abständigen und schliefslich ein noch oröfßerer Kreis
VOoO  — Nichtchristen

Wile herausfordernd das Missionsverständnis VOoO  — Evangelii gaudium 1st, wird EUTLC.
WE der Papst schreibt, dass »jeder Christ ın dem Ma{®ß 1ss1onar ist] ın dem
der Liebe (Jottes ın Jesus Christus egegnet 1St « (EG 120). Unser er Mission auf der Erde
ist CD, die Freude des Evangeliums weiterzugeben: » Z u erleuchten, SCHLILCI, eleben,
aufzurichten, heilen, befreien« (EG 273).

us  1C

ıt diesem kurzen, die Vereinfachung nicht scheuenden Überblick habe ich VCI-

sucht, eulic machen, WIE sich die » Mission ın den mbrüchen UNSCIECT

Peit« entwickelt und gewandelt hat DIe Mission des 19. Jahrhunderts, die die
Erlösungsbotschaft den Heiden bringen wollte, ist heute untfer dem Begriff der Fvan-
gelisierung einer weltweiten, die Kirche ın ihrem Wesen betreffenden Grundaufgabe
geworden. Mission 11UTE bei den Anderen: DDas gehört der Vergangenheit Miıt den Worten
VOoO  — Professor Sievernich können WwIr CI

» [DIie missionarische Einbahnstrafse VOo  — Europa wurde längst abgelöst VOo  — wechselseitigen
Bewegungen der Evangelisierung, weilche die spirituellen Reichtümer auf TICUE Weilse
untereinander teilen und ZUr TIransformation beitragen. C<

DIie Wiederentdeckung des biblischen Begriffs der Evangelisierung hat der eologie einen
Horizont eröffnet. Wır alle sSind aufgefordert, Leben immer wieder TIEU nach

dem Evangelium auszurichten, U1l selber evangelisieren lassen un mıt dem Zeugnis
UNSECEIECS Lebens evangelisieren.

Mit einem /itat des ehemaligen Erzbischofs VOoO  — Paris, Jean-Marıie ardına Lustiger,
möchte ich meılınen Vortrag optimistisch abschliefsen

» [Jas Christentum ın Europa steckt noch ın den Kinderschuhen, sSeINE große eit leg
noch VOL uns! Fine Kirche, die der Überzeugung ware, ihre große eit JegeE hinter ihr
und S1E habe JetZ 11UL noch das Schlimmste verhüten un Restbestände der grofßen
Vergangenheit bewahren, hätte eistig kapitulier und ware damıit uch als Kultur
prägende Kraft Ende Im Gegenteil, die Kraft 111US5 TICUH entwickelt werden, uch die
gegenwartıge Kultur, das Denken, die politische Wirklichkeit, die Wirtschaft, die Kunst
AUS dem (elst des Evangeliums TIEU pragen können . «14

DIie Welt AUS dem Geliste des Evangeliums heraus pragen, WIE ardına Lustiger gesagt
hat [)as ist heute die missionarische Aufgabe der Christen. d  N

Mliıchael SIEVERNICH, pochen UNTIS miteinander tellen ( Theologıie der Zı. mach: enNnarı MARX, KrISse
der Evangelisierung. Fın Kurzer ITa Finen Welt, Q} ng WC}7] Klaus KRAMER/ Ulale Wende, n Herder Korrespondenz
aufenme ange Geschichte, n Fvan- Klaus UTH, reiburg 2015, U, 77/2011)} 3557 5359, mıer 336
gelisierung. DITS Freucde Aes Evangeli- mıer 3

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

112 100 Jahrgänge ZMR

Das Neue ist also, dass an die Stelle einer geographischen Dreiteilung ein personales Prinzip 
tritt, das die religiöse Situation des einzelnen Menschen in den Blick nimmt. Ein Bild dafür 
könnte das eines konzentrischen Kreises sein. Dem innersten Kreis der intakten Gemeinde 
schließt sich ein größerer Kreis von Abständigen und schließlich ein noch größerer Kreis 
von Nichtchristen an.

Wie herausfordernd das Missionsverständnis von Evangelii gaudium ist, wird deutlich, 
wenn der Papst schreibt, dass »jeder Christ […] in dem Maß Missionar [ist], in dem er 
der Liebe Gottes in Jesus Christus begegnet ist« (EG 120). Unser aller Mission auf der Erde 
ist es, die Freude des Evangeliums weiterzugeben: »zu erleuchten, zu segnen, zu beleben, 
aufzurichten, zu heilen, zu befreien« (EG 273).

Ausblick

it diesem kurzen, die Vereinfachung nicht scheuenden Überblick habe ich ver-
sucht, deutlich zu machen, wie sich die »Mission in den Umbrüchen unserer 
Zeit« entwickelt und gewandelt hat. Die Mission des 19. Jahrhunderts, die die 

Erlösungsbotschaft zu den Heiden bringen wollte, ist heute unter dem Begriff der Evan-
gelisierung zu einer weltweiten, die Kirche in ihrem Wesen betreffenden Grundaufgabe 
geworden. Mission nur bei den Anderen: Das gehört der Vergangenheit an. Mit den Worten 
von Professor Sievernich können wir sagen:

»Die missionarische Einbahnstraße von Europa wurde längst abgelöst von wechselseitigen 
Bewegungen der Evangelisierung, welche die spirituellen Reichtümer auf neue Weise 
untereinander teilen und so zur Transformation beitragen.«  13

Die Wiederentdeckung des biblischen Begriffs der Evangelisierung hat der Theologie einen 
neuen Horizont eröffnet. Wir alle sind aufgefordert, unser Leben immer wieder neu nach 
dem Evangelium auszurichten, uns selber evangelisieren zu lassen und mit dem Zeugnis 
unseres Lebens zu evangelisieren. 

Mit einem Zitat des ehemaligen Erzbischofs von Paris, Jean-Marie Kardinal Lustiger, 
möchte ich meinen Vortrag optimistisch abschließen:

»Das Christentum in Europa steckt noch in den Kinderschuhen, seine große Zeit liegt 
noch vor uns! Eine Kirche, die der Überzeugung wäre, ihre große Zeit liege hinter ihr 
und sie habe jetzt nur noch das Schlimmste zu verhüten und Restbestände der großen 
Vergangenheit zu bewahren, hätte geistig kapituliert und wäre damit auch als Kultur 
prägende Kraft am Ende. Im Gegenteil, die Kraft muss neu entwickelt werden, auch die 
gegenwärtige Kultur, das Denken, die politische Wirklichkeit, die Wirtschaft, die Kunst 
aus dem Geist des Evangeliums neu prägen zu können.«  14

Die Welt aus dem Geiste des Evangeliums heraus zu prägen, wie Kardinal Lustiger gesagt 
hat: Das ist heute die missionarische Aufgabe der Christen.� A

13	 Michael Sievernich, Epochen 
der Evangelisierung. Ein kurzer Blick 
auf eine lange Geschichte, in: Evan-
gelisierung. Die Freude des Evangeli-

ums miteinander teilen (Theologie der 
Einen Welt, 9), hg. von Klaus Krämer /  
Klaus Vellguth, Freiburg 2015, 21-39, 
hier 38.

14	 Zit. nach: Reinhard Marx, Krise 
und Wende, in: Herder Korrespondenz 
(7  /2011) 335-339, hier 338.



Vom D, bis Dezember 232016 veranstaltete das nier-
nationale Institut für missionswissenschaftliche Bericht
Forschungen e. V. (IIMF) ın Kooperation mıft dem Vo 5Symposion

» Mı1ıssionTDacher Hof ın Maınz eın  H mposion ZUI TIhema
» Mission under Kirche«. Dıieses Symposion Zukunft der Kirche«
bildete die Jahresversammlung des 11MPF, die offen wWwWar

für alle Ihema Interessierten. Insgesamt nahmen Vo  - Michael Sievernich SJ
efw:; 5 Teilnehmerinnen un: eilnehmer teil

aufßere Anlass für dieses 5Symposion Wr VOL €m 1MEdas Erscheinen des 100 Jahrgangs der Zeitschrift für nternationalesMissionswissenschaft und Religionswissenschaft. S1e Instıtu Tur MIssIONS-
wissenNschafttlicheist derzeit das einNzZIge wissenschaftliche katholisch-theo-

logische Fachorgan füır Missionswissenschaft und wird VOo Forschungen
[[ME herausgegeben. S1e erscheint 1m EOS-Verlag der
FErzabtei St. Ottilien. Der innere Anlass Walr das Ihema der

Zeitschri TurMission ın sakularen Zeiten, ın denen die Kirche nicht Missionswissenschafit UNGdemissionieren kann, weil S1E »ihrem Wesen nach > M1SSI1O- Reilgionswissenschaft
narisch« (d.h als Gesandte unterwegs)« ist (Ad gentes 2)

/Zum 5Symposion zahlreiche Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftler Zusammengekommen‚ die AUS ihren
jeweiligen Fachgebieten das Ihema bearbeiteten. ach
der röffnung des 5Symposions urc den Verfasser dieses
Berichtes als Erster Vorsitzender des [[ME e V wurden
olgende Vorträge gehalten und Adiskutiert: Den Auftakt
ersten Tag lldetfen Wel einander zugeordnete Vorträge,
die 1m Spiegel der 10 Jahrgänge der ZM die Miıssion 1m
andel herausarbeiteten. Profi. DDr Marıano Delgado
(Universität reiburg chweIlız behandelte die erste
bis Zzu / weiten Vatikanischen Konzil, Prof. DDr Hans
Waldentels die nachkonziliaren Jahrzehnte bis ZUTLC

Gegenwart.
[DDaran chloss sich der Festakt cl bei dem der Münchener

ErzbischofeiInNNar: ardına MarX, der uch Vorsitzender
der Deutschen Bischofskonferenz ist; den Festvortrag 1€
Er fand einem besonderen (Jrt STa der Memorie des
Hohen Doms Maınz. ach der Begrüfßung und einem
Gruflswort Vo  - Prälat Dr. Klaus Kramer (iSSLO Aachen)
sprach ardına Marx ZU Ihema » Miss1ion In den
mbrüchen UNSCIECT Zeit«, das auf grolse Resonanz stiefß [a

diesem Vortrag Offentlich eingeladen WAdl, erschien eın
Zzanlreiches Auditorium VOoO  . etfwa 150 Personen. Den musika-
ischen Rahmen gestaltete Elizaveta Fedyukova mıiıt tücken
48}  - Ysaye Sonate Nr. 3) und Paganini (Caprice Nr 1) ach
dem Vortrag überreichte der Schriftleiter der ZM Marıano
Delgado, ardına Marx eın xemplar der Festschrift Trans-
Jormationen der Missionswissenschaft. Deren endete mıt Vgl.die Eröffnungs-

ansprache n Adlesenm Heft
einem Festessen 1m Haus Dom, dem alle Teilnehme- Sole

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Vom 2. bis 3. Dezember 2016 veranstaltete das Inter
nationale Institut für missionswissenschaftliche 
Forschungen e. V. (IIMF) in Kooperation mit dem 
Erbacher Hof in Mainz ein Symposion zum Thema 
»Mission – Zukunft der Kirche«. Dieses Symposion 
bildete die Jahresversammlung des IIMF, die offen war 
für alle am Thema Interessierten. Insgesamt nahmen 
etwa 50 Teilnehmerinnen und Teilnehmer teil.

 er äußere Anlass für dieses Symposion war vor allem 
das Erscheinen des 100. Jahrgangs der Zeitschrift für 

Missionswissenschaft und Religionswissenschaft. Sie 
ist derzeit das einzige wissenschaftliche katholisch-theo-
logische Fachorgan für Missionswissenschaft und wird vom 
IIMF e.V. herausgegeben. Sie erscheint im EOS-Verlag der 
Erzabtei St. Ottilien. Der innere Anlass war das Thema der 
Mission in säkularen Zeiten, in denen die Kirche nicht 
demissionieren kann, weil sie »ihrem Wesen nach ›missio-
narisch‹ (d. h. als Gesandte unterwegs)« ist (Ad gentes 2).

Zum Symposion waren zahlreiche Wissenschaftlerinnen 
und Wissenschaftler zusammengekommen, die aus ihren 
jeweiligen Fachgebieten das Thema bearbeiteten. Nach 
der Eröffnung des Symposions durch den Verfasser dieses 
Berichtes als Erster Vorsitzender des IIMF e.V.1 wurden 
folgende Vorträge gehalten und diskutiert: Den Auf‌‌takt am 
ersten Tag bildeten zwei einander zugeordnete Vorträge, 
die im Spiegel der 100 Jahrgänge der ZMR die Mission im 
Wandel herausarbeiteten. Prof. DDr.  Mariano Delgado 
(Universität Freiburg Schweiz) behandelte die erste Hälfte 
bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Prof.  DDr.  Hans 
Waldenfels SJ die nachkonziliaren Jahrzehnte bis zur 
Gegenwart. 

Daran schloss sich der Festakt an, bei dem der Münchener 
Erzbischof Reinhard Kardinal Marx, der auch Vorsitzender 
der Deutschen Bischofskonferenz ist, den Festvortrag hielt. 
Er fand an einem besonderen Ort statt, der Memorie des 
Hohen Doms zu Mainz. Nach der Begrüßung und einem 
Grußwort von Prälat Dr. Klaus Krämer (missio Aachen) 
sprach Kardinal Marx zum Thema »Mission – In den 
Umbrüchen unserer Zeit«, das auf große Resonanz stieß. Da 
zu diesem Vortrag öffentlich eingeladen war, erschien ein 
zahlreiches Auditorium von etwa 150 Personen. Den musika-
lischen Rahmen gestaltete Elizaveta Fedyukova mit Stücken 
von Ysaye (Sonate Nr. 3) und Paganini (Caprice Nr. 1). Nach 
dem Vortrag überreichte der Schriftleiter der ZMR, Mariano 
Delgado, Kardinal Marx ein Exemplar der Festschrift Trans-
formationen der Missionswissenschaft. Der Abend endete mit 
einem Festessen im Haus am Dom, zu dem alle Teilnehme-

Bericht 
vom Symposion  
»Mission –  
Zukunft der Kirche«

von Michael Sievernich SJ

Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und  
Religionswissenschaft

Internationales  
Institut für missions- 
wissenschaftliche  
Forschungen 

1	 Vgl. die Eröffnungs- 
ansprache in diesem Heft,  
Seite 95-97.



114 10  @ Jahrgänge ZM

riınnen und eilnehmer des 5Symposions SOWIE einıgeE (jJaste
WIE Bistumsadministrator [etmar Giebelmann, Oomdekan
Heınz €eCKWOund der Limburger Generalvikar Wolfgang
Rösch eingeladen

Der zweıte Arbeitstag begann mıt einer FEucharistiefeier
Zu passenden Tagesfest des hl Franz Aaver, die als
Hauptzelebrant VO  - dem Ehrenvorsitzenden des 11MPF,
Hans Waldenfels gefeiert wurde DIie weıteren Vorträge
behandelten die Zukunftsperspektiven. Der Systematiker
Prof. Dr. (Gimainer-Pranzl (Universität Salzburg) reflektierte
das Verhältnis VO  - Miıssıon un Interkulturalität, die
Systematikerin Prof. Dr Margiıt Eckhalt (Universität
Osnabrück) befasste sich miıt den Missionariınnen als »IFrans-
kulturellen Akteurinnen«, während der Missionstheologe
Prof. Dr. Norbert Hıntersteiner (Universität Münster) ZUr

Globalisierung des Christentums sprach. Der vorgesehene
Vortrag des Pastoraltheologen Prof. Dr. Christian Bauer
(Universität Innsbruck) über » VMıssıion ın der Pastoral«
MUSSTE CH Erkrankung leider ausfallen:;: sich
ber ın diesem emenne der ZM das das 5Symposion
dokumentiert.

orträge un: DDas Nachmittagsprogramm begann mıt eiInem Vortrag
Plenumsgespräch ZUr theologischen Grundlegung des Dialogverständnisses

ın der katholischen Kirche, den als Fachmann flır den
interreligiösen Dialog der Dogmatiker Prof DDr. Felix
Koörner SJ (Universitäa Gregorlana, Rom) 1e Den
Abschluss des 5Symposions ildete ein Podiumsgespräch,

dem die Professorin Margit FEckhaolt und die Professogren
Stephan Bevans, Norbert Hintersteiner, Felix Koöorner und
Klaus ellgu teilnahmen. Damlıt endete das 5Symposion,
das en uch die Gelegenhei Zzu Kennenlernen, ZU

Wiedersehen, Zzu kollegialen Austausch, ZUr Information
und Z1 Pläneschmieden egeben hatte An der Moderation
der Vorträge und des Panels als Vorstandsmitglieder
die Professoren Delgado, Sievernich un ellgu beteiligt.

ach dem Ende des 5Symposions 1e€ der [[ME

turnusgemäfs Se1INE nicht-Öffentliche Mitgliederversamm-
lung ab, der zahlreiche Mitglieder teilnahmen. Des
Weıteren fand anschliefßen: ıne Sitzung der Arbeits-
gemeinschaft der MIsSS1ONS- un Religionswissenschaftler
und -wissenschaftlerinnen STa deren Aktivitäten
Öördern

/7u danken ist dem TrDacner Hof, der ademı1€e der
107ese Maınz untfer ihrem Direktor, Prof Dr. Peter
Reifenberg, füır die Kooperation un insbesondere der
Studienleiterin Lechtenböhmer für ihre umsichtige
Mitplanung und Urganisation den verschiedenen Ver-

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

114 100 Jahrgänge ZMR

rinnen und Teilnehmer des Symposions sowie einige Gäste 
wie Bistumsadministrator Dietmar Giebelmann, Domdekan 
Heinz Heckwolf und der Limburger Generalvikar Wolfgang 
Rösch eingeladen waren. 

Der zweite Arbeitstag begann mit einer Eucharistiefeier 
zum passenden Tagesfest des hl. Franz Xaver, die als 
Hauptzelebrant von dem Ehrenvorsitzenden des IIMF, 
Hans Waldenfels gefeiert wurde. Die weiteren Vorträge 
behandelten die Zukunftsperspektiven. Der Systematiker 
Prof. Dr. Gmainer-Pranzl (Universität Salzburg) reflektierte 
das Verhältnis von Mission und Interkulturalität, die 
Systematikerin Prof. Dr. Margit Eckholt (Universität 
Osnabrück) befasste sich mit den Missionarinnen als »trans-
kulturellen Akteurinnen«, während der Missionstheologe 
Prof. Dr. Norbert Hintersteiner (Universität Münster) zur 
Globalisierung des Christentums sprach. Der vorgesehene 
Vortrag des Pastoraltheologen Prof. Dr. Christian Bauer 
(Universität Innsbruck) über »Mission in der Pastoral« 
musste wegen Erkrankung leider ausfallen; er findet sich 
aber in diesem Themenheft der ZMR, das das Symposion 
dokumentiert. 

Das Nachmittagsprogramm begann mit einem Vortrag 
zur theologischen Grundlegung des Dialogverständnisses 
in der katholischen Kirche, den als Fachmann für den 
interreligiösen Dialog der Dogmatiker Prof. DDr. Felix 
Körner  SJ (Università Gregoriana, Rom) hielt. Den 
Abschluss des Symposions bildete ein Podiumsgespräch, 
an dem die Professorin Margit Eckholt und die Professoren 
Stephan Bevans, Norbert Hintersteiner, Felix Körner und 
Klaus Vellguth teilnahmen. Damit endete das Symposion, 
das allen auch die Gelegenheit zum Kennenlernen, zum 
Wiedersehen, zum kollegialen Austausch, zur Information 
und zum Pläneschmieden gegeben hatte. An der Moderation 
der Vorträge und des Panels waren als Vorstandsmitglieder 
die Professoren Delgado, Sievernich und Vellguth beteiligt. 

Nach dem Ende des Symposions hielt der IIMF  e.V. 
turnusgemäß seine nicht-öffentliche Mitgliederversamm-
lung ab, an der zahlreiche Mitglieder teilnahmen. Des 
Weiteren fand anschließend eine Sitzung der Arbeits-
gemeinschaft der Missions- und Religionswissenschaftler 
und -wissenschaftlerinnen statt, um deren Aktivitäten zu 
fördern. 

Zu danken ist dem Erbacher Hof, der Akademie der 
Diözese Mainz unter ihrem Direktor, Prof. Dr. Peter 
Reifenberg, für die Kooperation und insbesondere der 
Studienleiterin Silke Lechtenböhmer für ihre umsichtige 
Mitplanung und Organisation an den verschiedenen Ver-

Vorträge und 
Plenumsgespräch



100 Jahrgänge M 115

anstaltungsorten. Fur grofszügige finanzielle Unterstützung
des 5Symposions und der Erstellung der Festschrift gilt eın
besonderer Dank den 5Sponsoren, namentlich der Deutschen
Bischofskonferenz Bonn) dem Hilfswerk M1SS10 achen),
der Jesulitenmission (Nürnberg) und der Missionsprokur
der Erzabtei St Ottilien.

DIie Zeitschrift Für Missionswissenschaft und Religions- ber die Festschrift
Transformationen derwissenschaft ist Zzu 100. Jahrgang 5016 als Sonderband

un zugleic. Festschrift erschienen. S1Ie wurde heraus- Missionwissenschaft
egeben untfer Federführung des derzeitigen Schriftleiters
Prof DDr. Mariano Delgado un: VOo  - den Mitheraus-
gebern Prof. Dr. Michael Sievernich (Frankfur un!:

7  ansfanProf. Dr mult Klaus ellgu achen DIiese Festschrift RAISCIONSWASSE

spiegelt 1m 1Te Tmnsformationen der Missionswissenschaft
jene Metamorphosen wider, denen die Missionswissenschaft
1ın ihrer einhundert;) ährigen Geschichte ınterworfen Wr und m7
deren Kontinultäat der andel 1Sst. Er ezieht sich nicht 11UTE

auf den andel dieser hundertjährigen Geschichte, die 1911
begann, Wel Weltkriege kannte, technologischen andel
sondergleichen WIE C.omputer erlebte, ber uch TICUE Äus-
brüche VOo  . Gewalt und Terror, welche die Welt ın Schrecken
verseizen. [ He Globalisierung des 21. Jahrhunderts lässt
Völker und Religionen N! zusammenrücken, löst ber
uch Migrationsbewegungen unbekannten Ausma({ßses AU.  S

Europa erkennt sich auf einmal nach eliner langen Epoche
des Friedens und wachsender FEinheit nicht mehr wieder, 016

Fastschrıweil mehr un mehr Teil eliner konfliktiven Welt wird, ın
der verstärkt politisch agleren I9DIUNNY Der andel ezieht zu 100.Jahrgang

Cder ZMRsich uch auf die kirchlichen Entwicklungen dieses ahr- Transformationen der
hunderts, das mıt eiInem starken Antimodernismus begann, Misstonswissenschaft
ber ın der Missionsfrage uch 1ne deutliche Abkehr VOo ZMR Sonderhand

100. JahrgangKolanialismus und damıit 1ne Entpolitisierung der Mission
vollzog DIie entscheidende Fäsur 1m kirchlichen Leben
dieses Jahrhunderts Walr das / weite Vatikanische Konzil,
das die Kirche auf TICUE Weilse ın der » Welt VOo  — heute«
positionierte, das Verhältnis den anderen Religionen
LICU ordnete, die ange beargwöhnte Religionsfreiheit DOSItLV
aufgriffun damıit der Mission ein Fundament gab

DIie Festschrift hebt mıt einem magistralen UÜberblick
über die Metamorphosen 1mM Spiegel einer wissenschaftlichen
Zeitschrift, der uch die Titelblattgestaltung VOoO ersten
bis ZUuU hundertsten ahrgang berücksichtigt (Mariano
elgado). Insgesamt nthält die Festschrift Beiträge,
die auf fünf Sektionen aufgeteilt sSind und damıt die ZEeI1-

tralen TIhematiken hervorheben DIie erste ektion ımfasst
vier Beıliträge, die sich exemplarisch mıt der » Neuen
Evangelisierung« befassen: hier sind uch WEeI1I bischöfliche

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

115100 Jahrgänge ZMR

anstaltungsorten. Für großzügige finanzielle Unterstützung 
des Symposions und der Erstellung der Festschrift gilt ein 
besonderer Dank den Sponsoren, namentlich der Deutschen 
Bischofskonferenz (Bonn), dem Hilfswerk missio (Aachen), 
der Jesuitenmission (Nürnberg) und der Missionsprokur 
der Erzabtei St. Ottilien. 

Die Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religions-
wissenschaft ist zum 100. Jahrgang 2016 als Sonderband 
und zugleich Festschrift erschienen. Sie wurde heraus-
gegeben unter Federführung des derzeitigen Schriftleiters 
Prof. DDr. Mariano Delgado und von den Mitheraus-
gebern Prof.  Dr. Michael Sievernich SJ (Frankfurt) und 
Prof.   Dr.  mult. Klaus Vellguth (Aachen). Diese Festschrift 
spiegelt im Titel Transformationen der Missionswissenschaft 
jene Metamorphosen wider, denen die Missionswissenschaft 
in ihrer einhundertjährigen Geschichte unterworfen war und 
deren Kontinuität der Wandel ist. Er bezieht sich nicht nur 
auf den Wandel dieser hundertjährigen Geschichte, die 1911 
begann, zwei Weltkriege kannte, technologischen Wandel 
sondergleichen wie Computer erlebte, aber auch neue Aus-
brüche von Gewalt und Terror, welche die Welt in Schrecken 
versetzen. Die Globalisierung des 21. Jahrhunderts lässt 
Völker und Religionen enger zusammenrücken, löst aber 
auch Migrationsbewegungen unbekannten Ausmaßes aus. 
Europa erkennt sich auf einmal nach einer langen Epoche 
des Friedens und wachsender Einheit nicht mehr wieder, 
weil es mehr und mehr Teil einer konfliktiven Welt wird, in 
der es verstärkt politisch agieren muss. Der Wandel bezieht 
sich auch auf die kirchlichen Entwicklungen dieses Jahr-
hunderts, das mit einem starken Antimodernismus begann, 
aber in der Missionsfrage auch eine deutliche Abkehr vom 
Kolonialismus und damit eine Entpolitisierung der Mission 
vollzog. Die entscheidende Zäsur im kirchlichen Leben 
dieses Jahrhunderts war das Zweite Vatikanische Konzil, 
das die Kirche auf neue Weise in der »Welt von heute« 
positionierte, das Verhältnis zu den anderen Religionen 
neu ordnete, die lange beargwöhnte Religionsfreiheit positiv 
aufgriff und damit der Mission ein neues Fundament gab. 

Die Festschrift hebt an mit einem magistralen Überblick 
über die Metamorphosen im Spiegel einer wissenschaftlichen 
Zeitschrift, der auch die Titelblattgestaltung vom ersten 
bis zum hundertsten Jahrgang berücksichtigt (Mariano 
Delgado). Insgesamt enthält die Festschrift 37 Beiträge, 
die auf fünf Sektionen aufgeteilt sind und damit die zen-
tralen Thematiken hervorheben. Die erste Sektion umfasst 
vier Beiträge, die sich exemplarisch mit der »Neuen 
Evangelisierung« befassen; hier sind auch zwei bischöf‌‌liche 

Über die Festschrift 
Transformationen der 
Missionwissenschaft

2016
Festschrift  
zum 100. Jahrgang  
der ZMR  
Transformationen der  
Missionswissenschaft 
ZMR Sonderband  
100. Jahrgang

Festschrift  
zum 100. Jahrgang  
der ZMR 
Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft 
 

 

Sonderband 
100. Jahrgang  
2016

Mariano Delgado  
Michael Sievernich SJ 
Klaus Vellguth 
Herausgeber

EOS Verlag 



116 10  @ Jahrgänge ZM

Aufsätze angesiedelt: VO  - urt ardına Koch, dem
Präsidenten des Päpstlichen Rates ZUrF Förderung der FEinheit
der Christen; VOo  — dem Bamberger Erzbischof Ludwig Schick.

In der zweıten ektion en sich sechs Beiträage, die sich
» Missionswissenschaft und Interkulturelle Iheologie«

SOWIE beider Verhältnis ueinander drehen und €1
katholische WIE evangelische Perspektiven 1Ns pie bringen

DIie dritte ektion nthält fünf Aufsätze, die sich mehr
wissenschaftstheoretisch miıt dem Verhältnis V  — » VM1SS1IONS-
wissenschaft und Praktischer Theologie« befassen und damıt
die Annäherungen VOoO  — Mission und Pastoral erschhelisen.

Missionsgeschichte [DIie vierte ektion 1st mıt ZWOBeiträgen die umfangreichste,
ın der die »Missionsgeschichte « geht Ordnet 111A111

die Aufsätze den Epochen Z dann verbleibt das Spektrum
der Ihemen ın der Neuzeit: reicht VOoO 1 Jahrhundert
£e1DNI1Z und die Chinamission) bis den postkolonialen
Diskursen 1m 21. Jahrhundert DIe enrza der Beiträge
jedoch ezieht sich auf das 1 und 20. Jahrhundert, wobei
sowohl übergreifende Perspektiven (Missionspolitik der
Päpste) als uch Einzelbeispiele katholischer un: PTFO-
testantischer Art ZUr Sprache kommen.

DIe ektion ScCHAhII1EeE  ich befasst sich ın NEUN

Beiträgen mıt dem »interreligiösen Dialog, der eologie
der Religionen und der Religionswissenschaft«. Hıer
werden sowohl Grundsatzfragen angesprochen, die M1S-
S10N, eligion un die Wissenschaft Zusammensehen‚ als
uch Einzelfragen AÄAslen und Afrika der achthemen
besprechen.

Insgesamt en nicht wenI1ger als Wissenschaft-
lerinnen un Wissenschaftler beigetragen und AUS ihren
Fachgebieten beigesteuert. S1€ zeigen die Breite der Fragestel-
lungen, die theologischen und religionswissenschaftlichen
SOWIE interdisziplinären Perspektiven un: die Okume-
nischen Blickwinke ugleic. geben die Beiträge einen
gulte: 1NDI1IC ın den derzeitigen anı der MISS1IONS-
wissenschaft, VOL em 1m deutschsprachigen Raum S1e
geben TeLNC uch erkennen, dass ıne stärkere nterna-
tionalisierung un eın stärkerer Beitrag VOoO  — Wissenschaft-
lerinnen wünschenswert leiben

erufung DIie Festschrift zeigt auf dem Mschlag ein ekanntes Bild
des Matthäus VOoO  — Michelangelo MeriIisI1 da Caravagglo, die »Berufung des

Matthäus«, gemalt 1600 für die römische Kirche San
Luigi dei Fkrances]. DDas Bild rzählt VOoO  — der erufung des
Ollners Matthäus und dem ahl mıt den Ollnern ın den
synoptischen Evangelien (Mt 9,9-13). Es handelt sich
ıne AUS der biblischen eit ın die Neuzeit transponılerte

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

116 100 Jahrgänge ZMR

Aufsätze angesiedelt: von Kurt Kardinal Koch, dem 
Präsidenten des Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit 
der Christen; von dem Bamberger Erzbischof Ludwig Schick.

In der zweiten Sektion finden sich sechs Beiträge, die sich 
um »Missionswissenschaft und Interkulturelle Theologie« 
sowie um beider Verhältnis zueinander drehen und dabei 
katholische wie evangelische Perspektiven ins Spiel bringen.

Die dritte Sektion enthält fünf Aufsätze, die sich mehr 
wissenschaftstheoretisch mit dem Verhältnis von »Missions-
wissenschaft und Praktischer Theologie« befassen und damit 
die Annäherungen von Mission und Pastoral erschließen. 

Die vierte Sektion ist mit zwölf Beiträgen die umfangreichste, 
in der es um die »Missionsgeschichte« geht. Ordnet man 
die Aufsätze den Epochen zu, dann verbleibt das Spektrum 
der Themen in der Neuzeit; es reicht vom 17. Jahrhundert 
(Leibniz und die Chinamission) bis zu den postkolonialen 
Diskursen im 21. Jahrhundert. Die Mehrzahl der Beiträge 
jedoch bezieht sich auf das 19. und 20. Jahrhundert, wobei 
sowohl übergreifende Perspektiven (Missionspolitik der 
Päpste) als auch Einzelbeispiele katholischer und pro-
testantischer Art zur Sprache kommen. 

Die fünf‌‌te Sektion schließlich befasst sich in neun 
Beiträgen mit dem »interreligiösen Dialog, der Theologie 
der Religionen und der Religionswissenschaft«. Hier 
werden sowohl Grundsatzfragen angesprochen, die Mis-
sion, Religion und die Wissenschaft zusammensehen, als 
auch Einzelfragen zu Asien und Afrika oder zu Sachthemen 
besprechen. 

Insgesamt haben nicht weniger als 40 Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftler beigetragen und aus ihren 
Fachgebieten beigesteuert. Sie zeigen die Breite der Fragestel-
lungen, die theologischen und religionswissenschaftlichen 
sowie interdisziplinären Perspektiven und die ökume-
nischen Blickwinkel. Zugleich geben die Beiträge einen 
guten Einblick in den derzeitigen Stand der Missions-
wissenschaft, vor allem im deutschsprachigen Raum. Sie 
geben freilich auch zu erkennen, dass eine stärkere Interna-
tionalisierung und ein stärkerer Beitrag von Wissenschaft-
lerinnen wünschenswert bleiben. 

Die Festschrift zeigt auf dem Umschlag ein bekanntes Bild 
von Michelangelo Merisi da Caravaggio, die »Berufung des 
hl. Matthäus«, gemalt um 1600 für die römische Kirche San 
Luigi dei Francesi. Das Bild erzählt von der Berufung des 
Zöllners Matthäus und dem Mahl mit den Zöllnern in den 
synoptischen Evangelien (Mt   9,9-13). Es handelt sich um 
eine aus der biblischen Zeit in die Neuzeit transponierte 

Missionsgeschichte

Berufung  
des hl. Matthäus



100 Jahrgänge M 11/

Michelangelo
Mlaaerısı da CaravaggioEL »Berufung
Cdes atthaus«

1600
San Ulg! e Francesı
SOom

‚fYYa
{

. O N \ /

Y

Szene, ın der der zeitgenÖössisch gekleidete Matthäus mıt
veristisch aufgeputzten Kumpanen ın einer Tischgesellschaft
sıtzt, ın der WEe1 mıt Geldgeschäften efasst sSind un den
FEintretenden keine Aufmerksamkeit schenken, während
WEe1 andere sich diesen zı wenden. [Das scharf konturierte
Licht VOoO  — rechts ben nach 1ın untfen auf die Gesell-
SC Von rechts, AUS der Richtung der Lichtquelle, TI
der antik gewandete Jesus mıiıt angedeutetem Heiligenschein
AUS dem Halbdunkel ın die Szene ein und zeigt mıt seinem
rechten Finger auf den bärtigen Matthäus, der den (GJestus
erstTaunt aufgrei und fragend auf sich ezieht

Der Fingergestus erinnert Adams Fingergestus ın der erufung
Sixtina, den (aravagglo auf den Adam Christus hin un: Sendung
deutet. 7Zwischen Jesus und den Betrachter chiebt sich die
massıge Gestalt eINeEs Jüngers, ohl des Petrus,; die Kirche
verkörpernd, dass VOo  _ der Gestalt Jesu LU Kopf und
ausgestreckte and sehen sind. [DIiese Petrusfigur wieder-
haolt den Fingergestus Jesu. Der oppelte Berufungsgestus,
der Lic  SIra AUS der Richtung Christi und Petri SOWIE das
ensterkreuz verwelisen als starke Bilder auf die erufung
uch der Sünder WIE des Ollners Matthäus und auf die
Sendung UuUrc Christus und die Kirche. [)ass erufung
und Sendung sich jederzeit und ın jeder Epoche ereignen
können, zeigt der realistische Schauplatz, ın dem Christus
die erufung und Sendung AUS dem göttlichen Licht die

+  +Zeitgenossen, uch die 1m Dunkeln, vermittelt.

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

117100 Jahrgänge ZMR

Szene, in der der zeitgenössisch gekleidete Matthäus mit 
veristisch aufgeputzten Kumpanen in einer Tischgesellschaft 
sitzt, in der zwei mit Geldgeschäften befasst sind und den 
Eintretenden keine Aufmerksamkeit schenken, während 
zwei andere sich diesen zuwenden. Das scharf konturierte 
Licht fällt von rechts oben nach links unten auf die Gesell-
schaft. Von rechts, aus der Richtung der Lichtquelle, tritt 
der antik gewandete Jesus mit angedeutetem Heiligenschein 
aus dem Halbdunkel in die Szene ein und zeigt mit seinem 
rechten Finger auf den bärtigen Matthäus, der den Gestus 
erstaunt aufgreift und fragend auf sich bezieht. 

Der Fingergestus erinnert an Adams Fingergestus in der 
Sixtina, den Caravaggio auf den neuen Adam Christus hin 
deutet. Zwischen Jesus und den Betrachter schiebt sich die 
massige Gestalt eines Jüngers, wohl des Petrus, die Kirche 
verkörpernd, so dass von der Gestalt Jesu nur Kopf und 
ausgestreckte Hand zu sehen sind. Diese Petrusfigur wieder-
holt den Fingergestus Jesu. Der doppelte Berufungsgestus, 
der Lichtstrahl aus der Richtung Christi und Petri sowie das 
Fensterkreuz verweisen als starke Bilder auf die Berufung 
auch der Sünder wie des Zöllners Matthäus und auf die 
Sendung durch Christus und die Kirche. Dass Berufung 
und Sendung sich jederzeit und in jeder Epoche ereignen 
können, zeigt der realistische Schauplatz, in dem Christus 
die Berufung und Sendung aus dem göttlichen Licht an die 
Zeitgenossen, auch die im Dunkeln, vermittelt.� A

Berufung  
und Sendung

Michelangelo  
Merisi da Caravaggio 
»Berufung  
des hl. Matthäus« 
um 1600  
San Luigi dei Francesi 
Rom



115 10  @ re ZM

Prot Miıchael Sievernich
Prot arlanao Delgado

Prot ans Waldenftels
ProTi. Klaus ellgu

Y/
Prot Margıt ckhalt

Prol. lıx Korner

Prol. Norbert Hıntersterer
Pralat Dr Klaus Kramer

Drei Teilnehmerinnen 2}
Prol. Klaus ellgu MProt Miıchael Sievernich

Jauben benProt arlanao Delgado

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

118 100 Jahre ZMR

Prof.  Michael Sievernich
Prof. Mariano Delgado

Prof. Hans Waldenfels 
Prof. Klaus Vellguth 

Prof. Margit Eckholt
Prof. Felix Körner

Prof. Norbert Hintersteiner
Prälat Dr. Klaus Krämer

Drei Teilnehmerinnen

Prof. Klaus Vellguth 
Prof.  Michael Sievernich 

Prof. Mariano Delgado



10  @ reM 119

Podıum
Teilnehmende

n T
LE

ben.leben.geben. einnar:ı ardına NMAarx
UNG Prol. arlano Delgado
Fastrecner
einnar:ı ardına NMAarx

einnar:ı ardına NMAarxA \ Andreas Murller

. Prot Klaus ellgu
Prot Paull tellen

WEn

Prot Margıt ckhalt
Prot Miıchael Sievernichd 3 Dr Miıchael eyer< A
RBeim Festessen

54
Prot Franz Gmamer-Pranz|
Prot Margıt ckhalt

MISS
glauben.]

Prot Stephan Bevans
Prot Klaus ellgu
Prot lıx Kornerg“.. a — | l

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

119100 Jahre ZMR

Podium
Teilnehmende

Reinhard Kardinal Marx  
Andreas Müller

Prof. Klaus Vellguth   
Prof. Paul B. Steffen

Reinhard Kardinal Marx  
und Prof. Mariano Delgado 

Festredner 
Reinhard Kardinal Marx

Prof. Margit Eckholt
Prof.  Michael Sievernich 
Dr. Michael Meyer
 
Beim Festessen

Prof. Franz Gmainer-Pranzl 
Prof. Margit Eckholt

Prof. Stephan Bevans
Prof. Klaus Vellguth
Prof. Felix Körner



KLEINE Relationale
BETITTRÄAGFE Missions-

wissenschaft
Wenn MI1SsS10O0N dazwischen kommt

Vo  - Klaus Vellguth

jelstimmig erklingt der Chor, WE

Iheologinnen un eologen sich
Zzu Ihema » Mission Zukunft der

Kirche« aufsern. ONSsSeEeNS dies soll gerade
uch 1m Reformationsjahr betont WECI-

den esteht weıt über die Trenzen der
katholischen Kirche hinaus, dass die MI1IS-
S10N der Kirche heute nıcht priımar
territorial edacht werden kann Einmutig-
eıit herrscht ebenftalls darüber, dass
CArıSTUliche Mission 1m einundzwanzigsten
Jahrhundert längst nıcht mehr als eın
kirchliches der ideologisches EXpansions-
geschehen verstanden werden kann Doch
während die Abgrenzung VOoO  — einem über-
holten Missionsverständnis chnell formu-
liert 1st, UNSO schwerer, Perspektiven
aufzuzeigen, WAdSs eiInem zukuniftsfähigen
Missionsverständnis 1m dritten Jahrtausend
entsprechen duürfte

Interessante Wortkombinationen WOTI-

den kreiert. Sie reichen VOoO  — der »M1SSIO
ad geNTES« ber die » M1SS10O ad eXIira«,
die » M1SSIO ad intra«, die » M1SSIO ad
altera«, die » MI1SSI1O ad vulnera« bis hin
ZUTL » M1SSI1O ad mulieres«. DIie Begriffs-
kombinationen, die hier kreiert werden,
suggerleren arher mıiıt 1C auf das
eigene Missionsverständnis,; verbunden
entweder miıt einer ntellektuellen ennel
Oder mıt einer gedanklichen Unklarheit
darüber, welche UOption sich 1mM eigenen
missionarischen Handeln tatsächlic 1[CA-

isiert. Im besten Sinne würde 11124  - VOo  -

eiıner ennel sprechen, ın welche

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

KLEINE 
BEITRÄGE

Relationale  
Missions- 
wissenschaft
Wenn Mission dazwischen kommt

von Klaus Vellguth

 ielstimmig erklingt der Chor, wenn 
Theologinnen und Theologen sich 

zum Thema »Mission – Zukunft der 
Kirche« äußern. Konsens – dies soll gerade 
auch im Reformationsjahr betont wer
den – besteht weit über die Grenzen der 
katholischen Kirche hinaus, dass die Mis-
sion der Kirche heute nicht primär 
territorial gedacht werden kann. Einmütig-
keit herrscht ebenfalls darüber, dass 
christliche Mission im einundzwanzigsten 
Jahrhundert längst nicht mehr als ein 
kirchliches oder ideologisches Expansions-
geschehen verstanden werden kann. Doch 
während die Abgrenzung von einem über-
holten Missionsverständnis schnell formu
liert ist, fällt es umso schwerer, Perspektiven 
aufzuzeigen, was einem zukunftsfähigen 
Missionsverständnis im dritten Jahrtausend 
entsprechen dürf‌‌te.

Interessante Wortkombinationen wer
den kreiert. Sie reichen von der »missio 
ad gentes« über die »missio ad extra«, 
die »missio ad intra«, die »missio ad 
altera«, die »missio ad vulnera« bis hin 
zur »missio ad mulieres«. Die Begriffs-
kombinationen, die hier kreiert werden, 
suggerieren Klarheit mit Blick auf das 
eigene Missionsverständnis, verbunden 
entweder mit einer intellektuellen Offenheit 
oder mit einer gedanklichen Unklarheit 
darüber, welche Option sich im eigenen 
missionarischen Handeln tatsächlich rea- 
lisiert. Im besten Sinne würde man von 
einer Offenheit sprechen, in welche 



121Kleine Beiträge

Richtung ıne missionarische Dynamik programmatisch interpretierenden FEn-
auszurichten 1STt. Man könnte ber uch Zyklika HDeus (‚arıtas est »Am Anfang des
VOoO  — einer Orientierungslosigkeit sprechen Christseins steht nicht eın ethischer Ent-
der VOoO  — einem Missionsverständnis, das chluss der ıne große Idee, sondern die
astend die ubjekte er 200 Objekte?) Begegnung mıt einem Ereignis, mıt einer
sucht, denen die kirchliche Missıion sich Person, die UNSECITETNN Leben einen

Horizont un damıt Se1INE entscheidendeverpflichtet weifß der denen die Miıssion
überhaupt » gi1t «. ichtung gibt. «“ [Iiesen zentralen Satz AUS

Auffällig ist bei all den Begriffskombi- der nzyklika Se1INES Vorgängers zıtlert 1U

natıonen, die ben genannt wurden, dass uch Papst Franziskus untfer anderem ın
die Praposition » a.d(( STETIS vermutlich Evangelii gaudium”, nachdem UVOo ın
ausgehend VOoO  — der unbewusst als normatıv seliner programmatischen FExhortatio die
STETIS mitschwingenden Terminologie des egeE der Beziehung Christus als die
Missionsdekrets gentes WIE selbstver- wesentliche Herausforderung aller Christen
ständlich beibehalten wurde. Umso interes- bezeichnet hat und jeden Christen dazu
Santer ist das Auftauchen der Begrifflichkeit ufrief >> gleich welchem (Jrt und ın
einer » M1SSIO inter gentes«, die sich bewusst welcher Lage sich eNindet noch heute
VOoO  — der Praposition » ad « getrenn hat und selInNe persönliche Begegnung mıt Jesus
zuletzt uch 1m europäischen M1SS1IONS- Christus der zumindest den
wissenschaftlichen Diskurs rezıplert, UVI Entschluss fassen, sich VOoO  — ihm en
aber bereits insbesondere uch ın Aslen lassen, ih Jeden Tag hne Unterlass
ın den etzten Jahren verstärkt diskutiert suchen. &<
worden ist * Wesentlich erscheint mMır €1 Sowohl enedı AVI als uch Papst
nicht der Begriff der »M1SSIO « und uch FEFranziskus ermutigen Iso dazu, die Be-
nicht der Begriff der »gentes«, sondern ziehung Christus pflegen un: die
dass das Verhältnis der beiden Begriffe mıt
der Praposition »Inter« beschrieben wird Jonathan Y.[AN, hAISSIC nter gentes: TowardsDenn tatsächlic dürtte das Wesen der 15 Daradigm n the MISSION theology a the

Federation a Asıan Ishop’s ConferencesMiıssion künftig stärker als das relationale
FABC n Mlıssion Stucles 1/2004) 05-95;eschehen ın den 7Zwischenräumen eiINes DERS., From 5 MıSsSIO ad genteSs« y MIIsSsIiO nter
(jenties« Shaping 15 Daradigm for dolngIch« und eINes » [I11« bzw. beispielsweise Christian MISSION n Asıa, n Vidyajyoti Ournal| aIn der Ekklesiologie eINes » WIr« VCI- Theological Reflection 818 9/2004) 070-06606;

standen werden. Bernard KERADEC, K Aslatiques Darmı "1OUS
‚OTIS AT Oopportunites WOUT E MISSION nter JgEN-
LES. Semmarlre rösicdentiel AU Sedos Ariccia,

Missionswissenschaft maı 2011, n Ir IN (204/2011)} 3064-209; onnn

als Anwältin eıner relationalen ansTOr New aybrea n MISSION
From An (‚entes nter Gentes, n äl GeOrgeeologie ÖCHUTHARA (Hg.) KEeyYNO and lenary s -
SION VaDers a the VK nternational|l Conference

Valıcan 1, Bangalore 2014, 34537405.Fın olches relationales Missionsverständ- P ”< EnzZyklika » Deus ( arıtas«
Ale Ischöfe, Ale Pries ar Uund Diakone,N1Is nüp eın relationales eologie- allz ‚OL geweinhten ersonen Ulale alle Christ-verständnis . das sich VOoO  — einem gläubige herdlie ehristliche Liebe, Varlaut-

Darung Ades ADOS Ollschen uhls Nummer 171,duzierenden Betonen VOo  - Kognitionen, Bonn 2005, NrGlaubenssätzen Oder Sar Ideologien da- FRANZISKUS, Apostolisches Schreiben
»Evangelll gaudium « des Heiligen Valers 'apsUrc abgrenzt, dass den Beziehungs-

charakter des Christentums betont. SO Franzıskus Ale Ischöfe, Ale Priester Uund
Diakone, allz earsonen geweihten | ehens
Ulale allz Christgläubigen | alcn herdlieschreibt ened1ı AVI.;, nachdem gerade

doch viele re Oberster »Glaubenshüter« Verkündigung Aes Evangeliums n der Waelt V}}

heute, 24. November 2015, Verlautbarungen Aes
der katholischen Kirche WAadl, ın selner als Apostolischen Stuhls, 194, Bonn 2015, Nr. 7

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

121Kleine Beiträge

Richtung eine missionarische Dynamik 
auszurichten ist. Man könnte aber auch 
von einer Orientierungslosigkeit sprechen 
oder von einem Missionsverständnis, das 
tastend die Subjekte (oder gar Objekte?) 
sucht, denen die kirchliche Mission sich 
verpflichtet weiß oder denen die Mission 
überhaupt »gilt«.

Auf‌‌fällig ist bei all den Begriffskombi
nationen, die oben genannt wurden, dass 
die Präposition »ad« stets – vermutlich 
ausgehend von der unbewusst als normativ 
stets mitschwingenden Terminologie des 
Missionsdekrets Ad gentes – wie selbstver-
ständlich beibehalten wurde. Umso interes-
santer ist das Auf‌‌tauchen der Begriff‌‌‌‌lichkeit 
einer »missio inter gentes«, die sich bewusst 
von der Präposition »ad« getrennt hat und 
zuletzt auch im europäischen missions-
wissenschaftlichen Diskurs rezipiert, zuvor 
aber bereits insbesondere auch in Asien 
in den letzten Jahren verstärkt diskutiert 
worden ist.1 Wesentlich erscheint mir dabei 
nicht der Begriff der »missio« und auch 
nicht der Begriff der »gentes«, sondern 
dass das Verhältnis der beiden Begriffe mit 
der Präposition »inter« beschrieben wird. 
Denn tatsächlich dürf‌‌te das Wesen der 
Mission künf‌‌tig stärker als das relationale 
Geschehen in den Zwischenräumen eines 
»Ich« und eines »Du« bzw. – beispielsweise 
in der Ekklesiologie – eines »Wir« ver-
standen werden. 

1	� Missionswissenschaft  
als Anwältin einer relationalen 
Theologie

Ein solches relationales Missionsverständ
nis knüpft an ein relationales Theologie- 
verständnis an, das sich von einem re
duzierenden Betonen von Kognitionen, 
Glaubenssätzen oder gar Ideologien da
durch abgrenzt, dass es den Beziehungs
charakter des Christentums betont. So 
schreibt Benedikt   XVI., nachdem gerade er 
doch viele Jahre oberster »Glaubenshüter« 
der katholischen Kirche war, in seiner als 

programmatisch zu interpretierenden En
zyklika Deus Caritas est: »Am Anfang des 
Christseins steht nicht ein ethischer Ent-
schluss oder eine große Idee, sondern die 
Begegnung mit einem Ereignis, mit einer 
Person, die unserem Leben einen neuen 
Horizont und damit seine entscheidende 
Richtung gibt.«  2 Diesen zentralen Satz aus 
der Enzyklika seines Vorgängers zitiert nun 
auch Papst Franziskus unter anderem in 
Evangelii gaudium  3, nachdem er zuvor in 
seiner programmatischen Exhortatio die 
Pflege der Beziehung zu Christus als die 
wesentliche Herausforderung aller Christen 
bezeichnet hat und jeden Christen dazu 
aufrief »[…] gleich an welchem Ort und in 
welcher Lage er sich befindet noch heute 
seine persönliche Begegnung mit Jesus 
Christus zu erneuern oder zumindest den 
Entschluss zu fassen, sich von ihm finden 
zu lassen, ihn jeden Tag ohne Unterlass zu 
suchen.«  4 

Sowohl Benedikt   XVI. als auch Papst 
Franziskus ermutigen also dazu, die Be
ziehung zu Christus zu pflegen und die 

1	 Jonathan Y. Tan, Missio inter gentes: Towards 
a new paradigm in the mission theology of the 
Federation of Asian Bishop’s Conferences 
(FABC), in: Mission Studies 21 (1  /2004) 65-95; 
ders., From ›Missio ad gentes‹ to ›Missio inter 
Gentes‹. Shaping a new paradigm for doing 
Christian mission in Asia, in: Vidyajyoti Journal of 
Theological Reflection 68 (9  /2004) 670-686; 
Bernard Keradec, Les Asiatiques parmi nous: 
Défis et opportunités pour la mission inter gen-
tes. Séminaire résidentiel du Sedos. Ariccia, 17-21 
mai 2011, in: Spiritus (204  /2011) 364-269; John 
Mansford Prior, New daybreak in mission: 
From Ad Gentes to Inter Gentes, in: Shaji George 
Kochuthara (Hg.), Keynote and plenary ses-
sion papers of the DVK International Conference 
on Vatican II, Bangalore 2014, 393-405.
2	 Benedikt   XVI., Enzyklika »Deus Caritas est« 
an die Bischöfe, an die Priester und Diakone, an 
die Gott geweihten Personen und alle Christ-
gläubige über die christliche Liebe, Verlaut-
barung des Apostolischen Stuhls Nummer 171, 
Bonn 2005, Nr. 1.
3	 Franziskus, Apostolisches Schreiben 
»Evangelii gaudium« des Heiligen Vaters Papst 
Franziskus an die Bischöfe, an die Priester und 
Diakone, an die Personen geweihten Lebens 
und an die christgläubigen Laien über die 
Verkündigung des Evangeliums in der Welt von 
heute, 24. November 2013, Verlautbarungen des 
Apostolischen Stuhls, Nr. 194, Bonn 2013, Nr. 7.



127 Kleine Beiträge

Beziehung Christus als das Wesentliche Missionswissenschaft
des Christentums anzuerkennen. Dem enT- als Anwältin eınes relationalen

Religionsverständnissesspricht, WE theologisc. 1ne relationale
Christologie entwickelt wird, die für eın rela-
tionales Gottesverständnis anschlussfähig Fiıne relationale Missionswissenschaft darf
1St. [Das Handeln (Jottes kann €1 als eın uch Anwalt eines relationalen Religions-
relationales Handeln reflektiert werden, das verständnisses se1n, indem S1Ee Fragen
ebenso wenig statisch 1st WIE ott selbst und eINes exklusivistischen, inklusivistischen
das sich nicht priımar als ontologische Litho- beziehungsweise pluralistischen Religions-
raphie manifestiert, sondern sich vielmehr verständnisses Adiskutiert und nach Wegen
auch) ın biographischen Prozessen iımmer des interreligiösen Dialogs sucht bzw. Aa-
wieder TICUH realisiert. ermutigt, interreligiöse Relation 116  ar

gestalten. [Dieser interreligiöse Dialog
Missionswissenschaft ist für das Christentum 1m Zeitalter der
als Anwältin eınes relationalen Globalisierung ıne zentrale Aufgabe. Karl
Glaubensverständnisses Lehmann hat Kriıterien füır einen relationalen

interreligiösen Dialog benannt, die ber
OIC eın relationales (Gottesverständnis ntellektuelle Beurteilungsmafsstäbe hinaus-
kann die Missionswissenschaft nicht 11ULE reichen. Er verwelıst darauf, dass der Dialog
ın der Begegnung mıt indigenen Kulturen ın UC  1C auf die Eigenart religiöser Über-
gewinnen und ın den theologischen Diskurs zunächst einmal authentisch seın
einspielen, sondern uch ın der eigenen und auf Einseitigkeiten und Machtpositionen
Praxıs des Iheologisierens NEU erfahren. verzichten MUSSEe, während die Dialogpartner
Beispielha: scheint mır dies ın der KOom- sich ebenbürtig egegnen. Der Dialog urife

nıicht danach streben, den anderenmunikativen eologie gelungen, VOoO  — der
Bernd Jochen Hilberath schreibt: »Nach den widerlegen, un sollte zugleic den Mut
biblischen Zeugnissen hat sich ott VIEeEITAC aben, eigenen »Schwächen« stehen.
als eın beziehungsfähiger und beziehungs- Darüber hinaus MUSSeE der Dialog VOo  . der
williger (‚ott vorgestellt. ugleic wird Bereitschaft epragt SE1N, uch 1m eigenen
offenbart, dass ott den Menschen nicht Denken und TIun Fehler identifizieren
braucht, ott se1nN, Beziehung und freimütig diesen stehen. Daran

en Er ist ın sich selhst beziehungs- MUSSE sich jede Religion, die ın den [)1a-
reich” Im rsprung ist Beziehung. Offen- log eintrıtt, selbst LLIESSCII und sich fragen
barung (Jottes geschieht ın Wort und Tat lassen, ob C1E sgrundlegenden Anforderungen
Christinnen un: Christen lauben, dass beziehungsweise » Mindeststandards« einer
ott ın sich ewl1g nicht 11ULE ein Wort hat, interreligiösen Relation entspricht.‘
sondern auch) Wort ist und dieses Wort

Evangellil audium Anm 3} Nrder ‚ 10g0S< des > theos<) Mensch geworden D Bernd Jochen HILBERATH, VVaSs st KoMmMUNI-
ist nicht 11ULE y als Ob«, sondern 1m leisch Kative Theologie, n Baernd Jochen HILBERATH/
(Jottes Beziehung den Menschen ist als Johannes KOHL/Jurgen NIKOLAY (Hg.) Grenzgange

Sind Entdeckungsreisen. | ehbensraum corientierteursprünglich logoshaft, worthaft, kom- Seelsorge Uund Kommunikative Theologie m Dialog:
rojekte Uund Reflexionen (Kommunikative Theo-munikativ «” Dabei zeigt sich, dass Inhalt
ogie Band 14} OstHldern 2011, Q-16, mıer 15.und Weg, materiale und Ormale Dimension T DE Religion Ulale Kultur etztlich WOTrauftfder

1m theologischen Diskurs nıicht voneinander Begrift der Interkulturalität Recht MINWEIST mıcht
rennen sInNd, kannn Ale Miissionswissenschaftgelrenn werden können. uch fixierte auch als Anwältin INes relationalen Kulturverständ-

nhalte Ssind STEIS 1U  —_ die Momentauft- MISSES metrachtet werden.
Kar] L ehmann Sieht als eine Antforderung INnahmen des eigenen, STETIS kontextuellen Religion, AMass I: allz \Wiürcde aller Menschen achtet,

Glaubensweges. AMass I: Ale Fraelheilt der Menschen tfördert, AMass I:

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

122 Kleine Beiträge

Beziehung zu Christus als das Wesentliche 
des Christentums anzuerkennen. Dem ent-
spricht, wenn theologisch eine relationale 
Christologie entwickelt wird, die für ein rela-
tionales Gottesverständnis anschlussfähig 
ist. Das Handeln Gottes kann dabei als ein 
relationales Handeln reflektiert werden, das 
ebenso wenig statisch ist wie Gott selbst und 
das sich nicht primär als ontologische Litho-
graphie manifestiert, sondern sich vielmehr 
(auch) in biographischen Prozessen immer 
wieder neu realisiert. 

2	� Missionswissenschaft  
als Anwältin eines relationalen 
Glaubensverständnisses

Solch ein relationales Gottesverständnis 
kann die Missionswissenschaft nicht nur 
in der Begegnung mit indigenen Kulturen 
gewinnen und in den theologischen Diskurs 
einspielen, sondern auch in der eigenen 
Praxis des Theologisierens neu erfahren. 
Beispielhaft scheint mir dies in der Kom-
munikativen Theologie gelungen, von der 
Bernd Jochen Hilberath schreibt: »Nach den 
biblischen Zeugnissen hat sich Gott vielfach 
als ein beziehungsfähiger und beziehungs-
williger Gott vorgestellt. Zugleich wird 
offenbart, dass Gott den Menschen nicht 
braucht, um Gott zu sein, um Beziehung 
zu haben. Er ist in sich selbst beziehungs-
reich: Im Ursprung ist Beziehung. Offen-
barung Gottes geschieht in Wort und Tat. 
Christinnen und Christen glauben, dass 
Gott in sich ewig nicht nur ein Wort hat, 
sondern (auch) Wort ist und dieses Wort 
(der ›logos‹ des ›theos‹) Mensch geworden 
ist nicht nur ›als ob‹, sondern im Fleisch. 
Gottes Beziehung zu den Menschen ist als 
ursprünglich logoshaft, worthaft, kom-
munikativ.«  5 Dabei zeigt sich, dass Inhalt 
und Weg, materiale und formale Dimension 
im theologischen Diskurs nicht voneinander 
getrennt werden können. Auch fixierte 
Inhalte sind stets nur die Momentauf-
nahmen des eigenen, stets kontextuellen 
Glaubensweges. 

3	� Missionswissenschaft  
als Anwältin eines relationalen 
Religionsverständnisses

Eine relationale Missionswissenschaft darf 
auch Anwalt eines relationalen Religions-
verständnisses  6 sein, indem sie Fragen 
eines exklusivistischen, inklusivistischen 
beziehungsweise pluralistischen Religions-
verständnisses diskutiert und nach Wegen 
des interreligiösen Dialogs sucht bzw. da-
zu ermutigt, interreligiöse Relation neu 
zu gestalten. Dieser interreligiöse Dialog 
ist für das Christentum im Zeitalter der 
Globalisierung eine zentrale Aufgabe. Karl 
Lehmann hat Kriterien für einen relationalen 
interreligiösen Dialog benannt, die über 
intellektuelle Beurteilungsmaßstäbe hinaus-
reichen. Er verweist darauf, dass der Dialog 
in Rücksicht auf die Eigenart religiöser Über-
zeugungen zunächst einmal authentisch sein 
und auf Einseitigkeiten und Machtpositionen 
verzichten müsse, während die Dialogpartner 
sich ebenbürtig begegnen. Der Dialog dürfe 
nicht danach streben, den anderen zu 
widerlegen, und sollte zugleich den Mut 
haben, zu eigenen »Schwächen« zu stehen. 
Darüber hinaus müsse der Dialog von der 
Bereitschaft geprägt sein, auch im eigenen 
Denken und Tun Fehler zu identifizieren 
und freimütig zu diesen zu stehen. Daran 
müsse sich jede Religion, die in den Dia-
log eintritt, selbst messen und sich fragen 
lassen, ob sie grundlegenden Anforderungen 
beziehungsweise »Mindeststandards« einer 
interreligiösen Relation entspricht.7 

4	 Evangelii gaudium (Anm. 3), Nr. 3.
5	 Bernd Jochen Hilberath, Was ist kommuni
kative Theologie, in: Bernd Jochen Hilberath /  
Johannes Kohl / Jürgen Nikolay (Hg.), Grenzgänge 
sind Entdeckungsreisen. Lebensraum orientierte 
Seelsorge und kommunikative Theologie im Dialog: 
Projekte und Reflexionen (Kommunikative Theo- 
logie Band 14), Ostfildern 2011, 9-18, hier 13.
6	 Da Religion und Kultur letztlich – worauf der 
Begriff der Interkulturalität zu Recht hinweist – nicht 
zu trennen sind, kann die Missionswissenschaft 
auch als Anwältin eines relationalen Kulturverständ-
nisses betrachtet werden. 
7	 Karl Lehmann sieht als eine Anforderung an eine 
Religion, dass sie die Würde aller Menschen achtet, 
dass sie die Freiheit der Menschen fördert, dass sie 



Kleine Beiträge 123

Missionswissenschaft angebracht, dass der Papst die Ortlichen
als Anwältin eıner relationalen 1SCNOTEe ın der Bewertung er Pro-
Ekklesiologie lemkreise YrSseTZlT, die ın ihren Gebieten

auftauchen. In diesem Sinn spure ich die
OIC eın relationales TIheologieverständnis Notwendigkeit, ın eliner heilsamen y Dezen-

dazu, 1ne relationale Ekklesiologie tralisierung« voranzuschreiten . «
entwickeln. OIC eiliner relationalen Als Anwältin einer relationalen Fkkle-

Ekklesiologie, die 1m Zeitalter der nterkul- siologie betont ıne relationale Miss1io0ons-
turalıtät beziehungsweise Globalisierung wissenschaft, dass eINn Dialog zwischen
1ne wesentliche Herausforderung dar- den rtskirchen kultiviert werden 11U8$55

tellt, Kirche zukunftsfähig en,;, Längst 1st dlie eit Ende, ıIn der Vertreter
redet Papst Franziskus das Wort, WE der europäischen rtskirche ihre eigenen
ın Amorıs agetitig darauf verwelst, dass ın theologischen Aussagen als universal gulg
der Kirche War 1ne FEinheit notwendig sel, proklamieren können, ohne merken, dass
dass diese Einheit ber nicht als Uniformität SC1E mıt einem Ekurozentrismus, den künftige
missverstanden werden und kein Hindernis (‚enerationen vermutlich als einen Proviın-
aliur se1in urie »dass verschiedene Inter- zialismus einordnen werden, ihre eologie
pretationen ein1ge Aspekte der Lehre der formulieren. Es Wr niemand geringerer als
ein1iger Schlussfolgerungen, die AULS ihr Joseph Ratzinger, der diesbezüglic bereits
gEeEZOHCN werden, weıter bestehen. [DIies wird VOLr einem halben Jahrhundert chrieb » Wır

ange geschehen, bis der (elst U1l ın mMussen Unl ndlich eingestehen, dass das
die N ahrher vgl. Joh 16,13), Christentum ın der ce1t Jahrhunderten konser-
das el bis U1l vollkommen ın das vierten Fkorm bei UuS$ 1mM Iun nıiıcht besser
Geheimnis Christi einführt und WIr €S mıiıt verstanden wird als ıIn Asıen und Afrika « 11

seinem 1C sehen können.«
Papst Franziskus ermutigt ın diesem Kon- Relationale Ekklesiologie

TexT dazu, regional angepasste Vorgehens- un: Dialog
welsen entwickeln, wenn schreibt:
» Aufserdem können ın Jjedem Land der DIe Herausforderung einer relationalen
jeder Kegion besser inkulturierte Lösungen Ekklesiologie ist CL, neben dem Dialog mıiıt
esucht werden, welche die Ortlichen der gesamten Welt, dem Dialog mıiıt den
Traditionen un: Herausforderungen be- Angehörigen anderer Glaubensrichtung und
rücksichtigen. Denn die Kulturen sind| dem Dialog mıiıt anderen Christen Papst
untereinander schr verschieden und jeder
allgemeine Grundsatz 111055 inkulturiert den Menschen n semer Sinnsuche Ulale semMer

Suche mach Geborgenhneit unterstutzt, AMass I: nwerden, WE beachtet und angewendet hrem Sendungsbewusstseiln "Mallalz Gewalt
werden soll. «9 Mit 1C auf die Betonung wendet Uund AMass I: reine negative Ulale DOositive

Religionstfreinelt gerade auch fur Andersglau-der eigenen Dignitäat des Kontextes un der ende) amntrıtt. Vgl Kar] | EHMAN Kriterien Ades
sich ın ihnen realisierenden rtskirchen ist nterreligiösen Dialogs, n Sta7Z 141 9/2009)}

5/749-7595, mier 5\4o.hilfreich, dass Papst Franziskus uch ZUr
FRANZISKUS, Nachsynodales Schreiben » AmorIs

Entwicklung eINes relationalen Wahrheits- Aetitia« Aes Heiligen Valers 'aps Franzıskus Ale
Ischöfe, Ale Priester Ulale Diakone, Ale Par-begriffs ermutigt und €1 einer Dezen-

geweihten Lebens, Ale ehristlichen Ehe-tralisierung der Kirche aufruft. So schreibt eute Ulale alle Christgläubigen | alcn her die
ın Evangelii gaudium »Ich glaube uch 16 n der Famlilie, 19 MAarz 2016, Verlautbarungen

Aes Apostolischen Stuhls, Nr 2U4, Bonn 2016, Nrnicht, dass 111A111 VOoO päpstlichen Lehramt C E
Evangelii Gaudium (Anm. 3), Nr. 16.ıne endgültige der vollständige Aussage 11 Joseph RATZINGER, Theologia HDerennIs? Uberen Fragen erwarten I1 USS, welche die Zeitgemälsigkeit Ulale Zeitlosigkeit n der Theologie,

Kirche und die Welt betreffen. Es ist nicht n VortT Ulale \Wersheilt 15 1960 79-166, mıer 1877.

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

123Kleine Beiträge

4	� Missionswissenschaft  
als Anwältin einer relationalen 
Ekklesiologie

Solch ein relationales Theologieverständnis 
führt dazu, eine relationale Ekklesiologie 
zu entwickeln. Solch einer relationalen 
Ekklesiologie, die im Zeitalter der Interkul-
turalität beziehungsweise Globalisierung 
eine wesentliche Herausforderung dar-
stellt, um Kirche zukunftsfähig zu leben, 
redet Papst Franziskus das Wort, wenn er 
in Amoris laetitia darauf verweist, dass in 
der Kirche zwar eine Einheit notwendig sei, 
dass diese Einheit aber nicht als Uniformität 
missverstanden werden und kein Hindernis 
dafür sein dürfe »dass verschiedene Inter-
pretationen einige Aspekte der Lehre oder 
einiger Schlussfolgerungen, die aus ihr 
gezogen werden, weiter bestehen. Dies wird 
so lange geschehen, bis der Geist uns in 
die ganze Wahrheit führt (vgl. Joh   16,13), 
das heißt bis er uns vollkommen in das 
Geheimnis Christi einführt und wir alles mit 
seinem Blick sehen können.«  8 

Papst Franziskus ermutigt in diesem Kon-
text dazu, regional angepasste Vorgehens-
weisen zu entwickeln, wenn er schreibt: 
»Außerdem können in jedem Land oder 
jeder Region besser inkulturierte Lösungen 
gesucht werden, welche die örtlichen 
Traditionen und Herausforderungen be
rücksichtigen. Denn die Kulturen [sind] 
untereinander sehr verschieden und jeder 
allgemeine Grundsatz […] muss inkulturiert 
werden, wenn er beachtet und angewendet 
werden soll.«  9 Mit Blick auf die Betonung 
der eigenen Dignität des Kontextes und der 
sich in ihnen realisierenden Ortskirchen ist 
es hilfreich, dass Papst Franziskus auch zur 
Entwicklung eines relationalen Wahrheits-
begriffs ermutigt und dabei zu einer Dezen-
tralisierung der Kirche aufruft. So schreibt 
er in Evangelii gaudium: »Ich glaube auch 
nicht, dass man vom päpstlichen Lehramt 
eine endgültige oder vollständige Aussage 
zu allen Fragen erwarten muss, welche die 
Kirche und die Welt betreffen. Es ist nicht 

angebracht, dass der Papst die örtlichen 
Bischöfe in der Bewertung aller Pro-
blemkreise ersetzt, die in ihren Gebieten 
auf‌‌ tauchen. In diesem Sinn spüre ich die 
Notwendigkeit, in einer heilsamen ›Dezen-
tralisierung‹ voranzuschreiten.«  10 

Als Anwältin einer relationalen Ekkle
siologie betont eine relationale Missions-
wissenschaft, dass ein neuer Dialog zwischen 
den Ortskirchen kultiviert werden muss. 
Längst ist die Zeit zu Ende, in der Vertreter 
der europäischen Ortskirche ihre eigenen 
theologischen Aussagen als universal gültig 
proklamieren können, ohne zu merken, dass 
sie mit einem Eurozentrismus, den künf‌‌tige 
Generationen vermutlich als einen Provin
zialismus einordnen werden, ihre Theologie 
formulieren. Es war niemand geringerer als 
Joseph Ratzinger, der diesbezüglich bereits 
vor einem halben Jahrhundert schrieb: »Wir 
müssen uns endlich eingestehen, dass das 
Christentum in der seit Jahrhunderten konser-
vierten Form bei uns im Grunde nicht besser 
verstanden wird als in Asien und Afrika.«  11

5	� Relationale Ekklesiologie  
und Dialog

Die Herausforderung einer relationalen 
Ekklesiologie ist es, neben dem Dialog mit 
der gesamten Welt, dem Dialog mit den 
Angehörigen anderer Glaubensrichtung und 
dem Dialog mit anderen Christen – Papst 

den Menschen in seiner Sinnsuche und seiner 
Suche nach Geborgenheit unterstützt, dass sie in 
ihrem Sendungsbewusstsein keine Gewalt an
wendet und dass sie für eine negative und positive 
Religionsfreiheit (gerade auch für Andersglau-
bende) eintritt. Vgl. Karl Lehmann, Kriterien des 
interreligiösen Dialogs, in: StdZ 141 (9  /2009) 
579-595, hier 590.
8	 Franziskus, Nachsynodales Schreiben »Amoris 
laetitia« des Heiligen Vaters Papst Franziskus an die 
Bischöfe, an die Priester und Diakone, an die Per-
sonen geweihten Lebens, an die christlichen Ehe-
leute und an alle christgläubigen Laien über die 
Liebe in der Familie, 19. März 2016, Verlautbarungen 
des Apostolischen Stuhls, Nr. 204, Bonn 2016, Nr. 3.
9	 Ebd.
10	 Evangelii Gaudium (Anm. 3), Nr. 16.
11	 Joseph Ratzinger, Theologia perennis? Über 
Zeitgemäßigkeit und Zeitlosigkeit in der Theologie, 
in: Wort und Weisheit 15 (1960) 179-188, hier 187f.



124 Kleine Beiträge
Paul VI. hat dieses Dialogverständnis ın andern. Ornithologen gehen davon ALLS, dass
seliner Antrittsenzyklika Beclesiam SÜFK nicht eın einz1ger oge das ommando für
als einen Dialog 1ın vier konzentrischen dieses himmlische Spektakel Sibt, sondern
reisen beschrieben den Dialog gerade dass hier eın Phänomen vorliegt, das VOoO  —

uch innerhalb der Kirche 11  ar 1- ein1ıgen Naturwissenschaftlern als ÖOTr-

vieren. Dabei ogeht zunächst einmal darum, hische Resonan7z« beschrieben wird. * Es
zuzuhören und sich ın der Begegnung mıiıt kommt ın diesem Kontext nicht darauf.
dem Anderem LICU entdecken. Letztlich ob diese Ihese einer morphischen Resonanz
geht €1 darum, dass Christen lernen, empirisch belegen ıst. DIie Fähigkeit
sich LIEU ın ihrer Relationalität rleben des Vogelschwarms, hne 1ne VOoO  — einem
» Eın Mensch kann LU dann Selbststand, Subjekt formulierte Vorgabe iımmer TICUE

Harmonien und kormationen kreieren,Artikulationsfähigkeit, W ürde, Urteilsfähig-
keit und Kreativıtat entfalten, WE sich ist zumindest eın Bild dafür, dass sich ın
als Teil elines Netzes VO  . Beziehungen yrfährt der Interaktion Prozesse realisieren, die
Er kann 1L1UTE dann 1m Ollsınn Mensch se1N, über das hinausgehen, WdS ein einzelnes
WE lieben, hören, antworten, beten Individuum veranlassen CIINAS. Hıier
kann Miıt anderen Worten: Wenn elernt zeigt sich, WdS uch ın einer relationalen
hat, >IN Relation« eben, Zzu Du, Zzu Missionswissenschaft erfahrbar wird Yst
Anderen, ZUur Umwelt, Gott, ın em ın der Relation entsteht überhaupt das, WdS

1ın einer ‚dialogischen Existenz« (Martin betrachtet werden kann
Buber).«"“

FEıne relationale Ekklesiologie basiert Weil Gott dazwischen kommt
darauf, dass niemand sich g  ‚WU. u.

Fın relationales Missionsverständnis kannsich (ideologischen) Glaubenssätzen
intrasubjektiv festzuhalten un diese inter- als » MI1ISSIO inter DENTES« ebenso edacht
subjektiv als verbindlich kommunizieren. werden WIE als » M1SSIO inter altera«, » MI1SSIO
Stattdessen impliziert 1ne relationale Ek- ad vulnera«, » MI1ISSIO inter mulieres«, eic

klesiologie religiös sensible Identitäten, DIe relationale Missionswissenschaft VOEeT-

bei die eigene Identität nicht als ein STarres andert die Perspektive und ermutigt dazu,
Konstrukt, sondern als eın lebendiges sich die 7Zwischenräume anzugucken, ın

denen ott sich realisiert. Und €e1 » dieliefßsen beziehungsweise Wachstum erlebt
werden darf un religiöse Identität sich Begegnung mıiıt eiInem Ereignis, mıt einer
gerade ın der Relation den Dialogpart- Person, die UNMNSCITEIN Leben einen
TEL TIEU kreiertl3 Horizont und damıt sSeINE entscheidende

Fine Missionswissenschaft, die Anwalt ichtung gibt<<‚15 TICUH entdecken. d  N
eINes relationalen Gottesbegriffs, Anwalt
einer relationalen Christologie, Anwalt eINeEs
relationalen Glaubensverständnisses un

Hermann HALUCK, Schweigen als spirıtuellerAnwalt einer relationalen Ekklesiologie 1st, Ulale KkommMmunikativer Akt, n Mliıchael BIEHL/Klaus
weifß sich zunächst einmal dem Dialog VCI- (Hg.) MissionRespekt. Christliches ZEUg-

MIS n Okumenischer Waelte. KOoNvergenzen undpflichte und ebt ın besonderer Weilse AUS Divergenzen als Bereicherung Aes Mliissionsverständ-
nISseSs, Aachen/Hamburg 2016, 5&6-1065, mıer 15 /dem » Dazwischen«. Dabei wird gerade das

Vgl artın Das dialogische PriINnzIp:Dazwischen einem locus theologicus: Bel Ich Ulale DINM Zwiesprache. DITS Frrage den
Einzelnen. Flemente Ades Zwischenmenschlichen.der Beobachtung eiINes Vogelschwarms stellt
Zur Geschichte Aes dialogischen PrinzIps,sich die Frage, WIE dem chwarm elingt, Gutersion °7906.

Se1INE kormatıon bilden und diese VOoO  — Vgl | eonardo ROFF/Mark4Refreite
Schöpfung. Kosmologie Okologie Spiritualität.einem Moment aufden anderen WIE ın einer Eın zukunftsweisendes Kavaolaer 2016,137

ange eingeübten Choreographie VOEI- OUS earıtas AT Anm. 2} Nr 1

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

124 Kleine Beiträge

Paul   VI. hat dieses Dialogverständnis in 
seiner Antrittsenzyklika Ecclesiam suam 
als einen Dialog in vier konzentrischen 
Kreisen beschrieben – den Dialog gerade 
auch innerhalb der Kirche neu zu kulti-
vieren. Dabei geht es zunächst einmal darum, 
zuzuhören und sich in der Begegnung mit 
dem Anderem neu zu entdecken. Letztlich 
geht es dabei darum, dass Christen lernen, 
sich neu in ihrer Relationalität zu erleben. 
»Ein Mensch kann nur dann Selbststand, 
Artikulationsfähigkeit, Würde, Urteilsfähig-
keit und Kreativität entfalten, wenn er sich 
als Teil eines Netzes von Beziehungen erfährt. 
Er kann nur dann im Vollsinn Mensch sein, 
wenn er lieben, hören, antworten, beten 
kann. Mit anderen Worten: Wenn er gelernt 
hat, ›in Relation‹ zu leben, zum Du, zum 
Anderen, zur Umwelt, zu Gott, in allem 
in einer ›dialogischen Existenz‹ (Martin 
Buber).«  12 

Eine relationale Ekklesiologie basiert 
darauf, dass niemand sich gezwungen fühlt, 
sich an (ideologischen) Glaubenssätzen 
intrasubjektiv festzuhalten und diese inter-
subjektiv als verbindlich zu kommunizieren. 
Stattdessen impliziert eine relationale Ek
klesiologie religiös sensible Identitäten, wo
bei die eigene Identität nicht als ein starres 
Konstrukt, sondern als ein lebendiges 
Fließen beziehungsweise Wachstum erlebt 
werden darf und religiöse Identität sich 
gerade in der Relation zu den Dialogpart-
nern neu kreiert.13

Eine Missionswissenschaft, die Anwalt 
eines relationalen Gottesbegriffs, Anwalt 
einer relationalen Christologie, Anwalt eines 
relationalen Glaubensverständnisses und 
Anwalt einer relationalen Ekklesiologie ist, 
weiß sich zunächst einmal dem Dialog ver-
pflichtet und lebt in besonderer Weise aus 
dem »Dazwischen«. Dabei wird gerade das 
Dazwischen zu einem locus theologicus: Bei 
der Beobachtung eines Vogelschwarms stellt 
sich die Frage, wie es dem Schwarm gelingt, 
seine Formation zu bilden und diese von 
einem Moment auf den anderen wie in einer 
lange eingeübten Choreographie zu ver-

ändern. Ornithologen gehen davon aus, dass 
nicht ein einziger Vogel das Kommando für 
dieses himmlische Spektakel gibt, sondern 
dass hier ein Phänomen vorliegt, das von 
einigen Naturwissenschaftlern als »mor-
phische Resonanz« beschrieben wird.14 Es 
kommt in diesem Kontext nicht darauf an, 
ob diese These einer morphischen Resonanz 
empirisch zu belegen ist. Die Fähigkeit 
des Vogelschwarms, ohne eine von einem 
Subjekt formulierte Vorgabe immer neue 
Harmonien und Formationen zu kreieren, 
ist zumindest ein Bild dafür, dass sich in 
der Interaktion Prozesse realisieren, die 
über das hinausgehen, was ein einzelnes 
Individuum zu veranlassen vermag. Hier 
zeigt sich, was auch in einer relationalen 
Missionswissenschaft erfahrbar wird: Erst 
in der Relation entsteht überhaupt das, was 
betrachtet werden kann.

6	� Weil Gott dazwischen kommt

Ein relationales Missionsverständnis kann 
als »missio inter gentes« ebenso gedacht 
werden wie als »missio inter altera«, »missio 
ad vulnera«, »missio inter mulieres«, etc. 
Die relationale Missionswissenschaft ver-
ändert die Perspektive und ermutigt dazu, 
sich die Zwischenräume anzugucken, in 
denen Gott sich realisiert. Und dabei »die 
Begegnung mit einem Ereignis, mit einer 
Person, die unserem Leben einen neuen 
Horizont und damit seine entscheidende 
Richtung gibt«,  15 neu zu entdecken.� A

12	 Hermann Schalück, Schweigen als spiritueller 
und kommunikativer Akt, in: Michael Biehl / Klaus 
Vellguth (Hg.), MissionRespekt. Christliches Zeug-
nis in ökumenischer Weite. Konvergenzen und 
Divergenzen als Bereicherung des Missionsverständ-
nisses, Aachen  /Hamburg 2016, 158-165, hier 157.
13	 Vgl. Martin Buber, Das dialogische Prinzip: 
Ich und Du. Zwiesprache. Die Frage an den 
Einzelnen. Elemente des Zwischenmenschlichen. 
Zur Geschichte des dialogischen Prinzips,  
Gütersloh 102006.
14	 Vgl. Leonardo Boff / Mark Hathaway, Befreite 
Schöpfung. Kosmologie – Ökologie – Spiritualität. 
Ein zukunftsweisendes Weltbild, Kevelaer 2016, 137.
15	 Deus caritas est (Anm. 2), Nr. 1.



Kleine Beiträge 125

Springe« 11 Der ironische, Ja satirische
Unterton der CH wır der englischeDIe Religion Humor ist darin unverkennbar und das
wird für das N: Werk rägend Se1IN.der Utopier Im erstfen Buch, das 1ne ahmenhand-
lung ZUur eigentlichen Erzählung VOo  — Utopiaund eln darstellt, wird ausführlich un unmittel-
bar Kritik den damaligen politischenFragen azu un: gesellschaftlichen Verhältnissen Eng-

Vo  - Marıano Delgado an und Europas geu In korm einer
scharfsichtigen Analyse der sozialen, gesell-
SCHaAaATItLlıchen und politischen Zustände wird
darın den Zeitgenossen der Spiegel VOTI-

gehalten. In einer Art Melange AUS phi-
losophisch-politischem Traktat, espräc

Ihomas Morus’ Werk mıt dem vollen 1Te untfer Gelehrten un: zugleic. Erzählung
FIin wahrhaft goldenes UCHIEeTIN Vo  I der eINes Weitgereisten werden die so7zialen
hesten Staatsverfassung und VOon der Verhältnisse des amaligen England
Insel Utopi4, nicht minder eilsam als kurz- angeklagt ber uch die Expansionsgelüste

der Gallier In diesem ersten Buchweilig lesen, 1516 erschienen,‘* pragte die
spatere Tradition der teils theoretisch, teils uch nicht ıne erasmijanisch klingende
literarisch maotivierten Ausarbeitung fiktiver Kritik KlTosterliebe SO schlägt eın
Staatsmodelle und der V  — Morus eierte Gesprächsteilnehmer flır die Lösung VOoO  —

Eigenname jener Insel wurde ZUr Gattungs- Bettelei un AÄArmut VOIlL,; SO ein Gesetz
bezeichnung für politische FEFiktionen. erlassen werden, »alle diese Bettler auf die

DIie Entdeckung der Neuen Welt ging Benediktinerklöster gänzlic verteilen
einher mıt einem Missionsfeber. Nicht 11UTE un S1E sogenannten Laienbrüdern
nach Gold trachtete I11all, sondern uch machen: die Weiber, ebiete ich, sollen
nach der Gewinnung frommer Seelen für Nonnen werden.« DIie Klosterbrüder nNenNnNtT
die Kirche. Darauf spielt Morus ın der VoOor- €1 »dclie gröfßten Tagediebe« (39)
ede selNnen Freund Petrus egidius . Än einer anderen Stelle we1lst Morus auf
WE VOoO  — einem frommen Berufstheo- den Widerspruch zwischen den Sitten der

Christen und der Lehre CHhristi hın undogen spricht, »der ın heifsem Verlangen
darauf brennt, Utopien besuchen, nicht macht den Predigern den Vorwurf, sSeINE

Lehre die einmal vorhandenen SittenAULS platter, sensationslüsterner Neugier,
sondern die lücklichen Anfänge ANZUDASSCH, »als ware S1E biegsames
UNSCICI eligion dort pflegen und 1chima: AUS Blei, damıt Lehre und Leben
auszubreiten. Um £1 Sanz ordnungs- 19888 einigermafsen zusammenstimmen
malsıg vorzugehen, hat beschlossen, sich sollen« (51)
vorher einen päpstlichen Missionsauftrag

besorgen, Ja [0321  > sich Zu Bischof Jer zitiert mach: Thomas UJtopia.
Uhbersetzt WC}7] Gerhard Rıtter. Nachwaort WC}7]der Utopier rwählen lassen, wobei ih

der Einwand durchaus nıicht stort, dass ernarı Jäckel, STU 2014. Vgl.dazu
Ulrich AÄARNSWALD/Hans-Peter SCHUTT (Hg.)

Ja dieses Vorsteheramt sich erst Urc 1 homas Mlorus’ Utopla und Aas Onre der
UJtopie n der Politischen Philosophie (EUKLIDBewerbung Verschalien musste. rYreıiulic Europäilsche Kultur Uund Ideengeschichte.

hält diesen Ehrgeiz eshalb für geheiligt, Studien Band A} Karlsruhe 2010; Thomas
SCHÖLDERLE, Utopla und Utopie. Thomasweil nicht Rücksichten auf Ehre oder Orus, Ale SSCHIC| der Utopie Uund Ale XOn

Geld,; sondern religiösen otıven enNnT- hren Begrift, Baden-Baden 2{111.

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

125Kleine Beiträge

Die Religion  
der Utopier –  
und einige  
Fragen dazu
von Mariano Delgado

Thomas Morus’ Werk mit dem vollen Titel 
Ein wahrhaft goldenes Büchlein von der 
besten Staatsverfassung und von der neuen 
Insel Utopia, nicht minder heilsam als kurz-
weilig zu lesen  , 1516 erschienen,1 prägte die 
spätere Tradition der teils theoretisch, teils 
literarisch motivierten Ausarbeitung fiktiver 
Staatsmodelle – und der von Morus kreierte 
Eigenname jener Insel wurde zur Gattungs-
bezeichnung für politische Fiktionen. 

Die Entdeckung der Neuen Welt ging 
einher mit einem Missionsfieber. Nicht nur 
nach Gold trachtete man, sondern auch 
nach der Gewinnung frommer Seelen für 
die Kirche. Darauf spielt Morus in der Vor-
rede an seinen Freund Petrus Aegidius an, 
wenn er von einem frommen Berufstheo-
logen spricht, »der in heißem Verlangen 
darauf brennt, Utopien zu besuchen, nicht 
aus platter, sensationslüsterner Neugier, 
sondern um die glücklichen Anfänge 
unserer Religion dort zu pflegen und 
auszubreiten. Um dabei ganz ordnungs-
mäßig vorzugehen, hat er beschlossen, sich 
vorher einen päpstlichen Missionsauftrag 
zu besorgen, ja sogar, sich zum Bischof 
der Utopier erwählen zu lassen, wobei ihn 
der Einwand durchaus nicht stört, dass 
er ja dieses Vorsteheramt sich erst durch 
Bewerbung verschaf‌fen müsste. Freilich 
hält er diesen Ehrgeiz deshalb für geheiligt, 
weil er nicht Rücksichten auf Ehre oder 
Geld, sondern religiösen Motiven ent-

springe« (11f.). Der ironische, ja satirische 
Unterton – oder sagen wir: der englische 
Humor – ist darin unverkennbar – und das 
wird für das ganze Werk prägend sein.

Im ersten Buch, das eine Rahmenhand-
lung zur eigentlichen Erzählung von Utopia 
darstellt, wird ausführlich und unmittel-
bar Kritik an den damaligen politischen 
und gesellschaftlichen Verhältnissen Eng-
lands und Europas geübt. In Form einer 
scharfsichtigen Analyse der sozialen, gesell-
schaftlichen und politischen Zustände wird 
darin den Zeitgenossen der Spiegel vor-
gehalten. In einer Art Melange aus phi-
losophisch-politischem Traktat, Gespräch 
unter Gelehrten und zugleich Erzählung 
eines Weitgereisten werden die sozialen 
Verhältnisse des damaligen England 
angeklagt – aber auch die Expansionsgelüste 
der Gallier. In diesem ersten Buch fehlt 
auch nicht eine erasmianisch klingende 
Kritik am Klosterleben. So schlägt ein 
Gesprächsteilnehmer für die Lösung von 
Bettelei und Armut vor, es solle ein Gesetz 
erlassen werden, »alle diese Bettler auf die 
Benediktinerklöster gänzlich zu verteilen 
und sie zu sogenannten Laienbrüdern zu 
machen; die Weiber, gebiete ich, sollen 
Nonnen werden.« Die Klosterbrüder nennt 
er dabei »die größten Tagediebe« (39).

An einer anderen Stelle weist Morus auf 
den Widerspruch zwischen den Sitten der 
Christen und der Lehre Christi hin und 
macht den Predigern den Vorwurf, seine 
Lehre an die einmal vorhandenen Sitten 
anzupassen, »als wäre sie en biegsames 
Richtmaß aus Blei, damit Lehre und Leben 
nur einigermaßen zusammenstimmen 
sollen« (51).

1	 Hier zitiert nach: Thomas Morus, Utopia. 
Übersetzt von Gerhard Ritter. Nachwort von 
Eberhard Jäckel, Stuttgart 2014. Vgl. dazu u. a. 
Ulrich Arnswald / Hans-Peter Schütt (Hg.), 
Thomas Morus’ Utopia und das Genre der 
Utopie in der Politischen Philosophie (EUKLID: 
Europäische Kultur und Ideengeschichte. 
Studien Band 4), Karlsruhe 2010; Thomas 
Schölderle, Utopia und Utopie. Thomas 
Morus, die Geschichte der Utopie und die Kon-
troverse um ihren Begriff, Baden-Baden 2011.



126 Kleine Beiträge
{[J)as zweite Buch berichtet ingegen kennbar » Freilich darin kommen uch alle

VOoO  — der fiktiven Insel Utopia. [Dieser Teil anderen mıiıt diesen Gottesverehrern über-
eın er Glaubensunterschiede, dassschildert insbesondere die Urganisation des

Staates und beschreibt die Lebensverhält- SIE nämlich eın höchstes Wesen annehmen,
NISSE seliner Bewohner einschlie{slich der dem WIr die chöpfung des un
eligion. Er suggerlert zudem, ein Entwurf die Vorsehung zuschreiben mussen, un:
einer angeblich dealen Lebensordnung diese Gottheit C111 S1E alle überein-

se1nN, die Frieden un ucC füır alle stimmend ın der Landessprache Mythras«
sichert. DIie Verfassung dieses VOoO  — vielen 127 Ich möchte Nnu  — stichwortartig die
ın der Renailissance und heute sehnlichst erkmale der eligion der Utopier fest-
erwünschten dealen Staates ıst €1 formal halten
streng rational konzipiert. + Tendenzieller Monotheismus mıt

Fuür viele 1st Utopia her eın »CXDE- einer SLOSSCIL Willigkeit ZUr Annahme des
rimentum rati1On1S«, Iso eın ironisch Christentums (»praeparatio evangelica«),
gemeılntes Gedankenexperiment. DIie Insel »weil ihnen das Christentum derjenigen
Utopia bringt keine endgültige LÖösung, heidnischen Lehre sehr nahe stehen
geschweige denn ıne ernstzunehmende für schien« 128) Daher Traten bereits nicht
die 1m ersten Buch benannten Missstände ın wenige UNSCICT eligion über »und
England und Europa der Renailissance ber wurden mıt dem geweihten Wasser SC
Morus’ Beschreibung der »Religion der tauft« 128)
Utopier« nthält zwischen den Zeilen nicht + Toleranz, Kult- und Religionsfreiheit,
LU Kritik der damaligen Kirche, sondern Kritik des Proselytismus und des über-

triebenen Glaubenseiters (keine Gewalt-uch ein1ge zukunftweisende, »vernünftig«
ingende Anregungen gleichsam 1m Sinne mittel oder Schmähungen ıIn religiösen
einer » Religion ın den TrTrenNnNzen der reinen Angelegenheiten): » Nur einer AUS UNSCIECL

ernunft«. christlicher Gemeinschaft wurde während
DIe Utopier en nicht NUur eine, SOI - me1lner Anwesenheit verhaftet. Es Walr eın

dern viele Religionen, uch WETNN die frisch Getaufter, der uUuNnseren Rat
me1lsten einem quasi-christlichen Offentlich über die Verehrung Christi
» Monotheismus« nelgen, der An- miıt mehr Fifer als ugheit predigte;
erkennung eINes göttlichen, unbekannten, gerlet €1 1Ns Feuer, dass bald
ewlgen, unendlichen un unbegreiflichen Glaubensbekenntnis über alle anderen
Wesens, das S1E » Vater« 127) eNNEN Wıe er.  (0)] Ja diese obendrein alle IMın
die meılsten Menschen der Renalissance ITun: und Boden verdammte, S1E unheilig

nNannte un ihre Bekenner als ruchlosesieht Morus die religiöse Frage Urc die
Brille 1ceros. [Dieser hatte ın seinem Werk (otteslästerer, würdig des höllischen Feuers,
über die Natur der (GoOtter geschrieben, dass
kein Stamm ıld Ooder zahm unter den P Vgl.dazu Ulrich4Einführung

/um Utopie-Begrift Uund semer BedeutungMenschen sel, »der nıicht wusste, dass IiNan n der Politischen Philosophie, n ÄRNS-
WALD/SCHUTT, Thomas OrNUSeinen (j‚ott en musse, selbst wWenn
Anm.1},1-36.ın Unkenntnis lebt, WAS für einen (‚ott Mlarcus Tullius mICERO, ber die Racht-
lchkei (De egibus Ubers. V}} Kar] Bıilch-en sich ziemt . «> Und untfer eligion VCI-
GT, Stuttgart 1969, 16 1,24). Vgl auch DERSstand ıne Offentliche Gottesverehrung Vom esen der Goltter (De mMalura deorum }

muıiıt eutilic identifhzierbaren Kultdienern | at.-dt. Ng., hers. Ulale arläutert V}} IO|T-
Jan GERLACH /Kar' Muünchenun Kultstätten Ooder Tempeln SO sind 1976, 159 (11,127 } DERS., Gespräche n TusScCu

die Utopier selbstverständlich religiös un um ( Tusculanae disputationes ). |at-dt
mIT ausfuhrlichen Anmerkungen alen Tempel un Priester. Der Finfliuss ng WC}7] OHof Muünchen/Zurich

1CcCeros 1st z B dieser Stelle 1I- 1992, 35 (1,30}

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

126 Kleine Beiträge

Das zweite Buch berichtet hingegen 
von der fiktiven Insel Utopia. Dieser Teil 
schildert insbesondere die Organisation des 
Staates und beschreibt die Lebensverhält-
nisse seiner Bewohner – einschließlich der 
Religion. Er suggeriert zudem, ein Entwurf 
einer angeblich idealen Lebensordnung 
zu sein, die Frieden und Glück für alle 
sichert. Die Verfassung dieses von vielen 
in der Renaissance und heute sehnlichst 
erwünschten idealen Staates ist dabei formal 
streng rational konzipiert. 

Für viele ist Utopia eher ein »expe
rimentum rationis«,2 also ein ironisch 
gemeintes Gedankenexperiment. Die Insel 
Utopia bringt keine endgültige Lösung, 
geschweige denn eine ernstzunehmende für 
die im ersten Buch benannten Missstände in 
England und Europa der Renaissance – aber 
Morus’ Beschreibung der »Religion der 
Utopier« enthält zwischen den Zeilen nicht 
nur Kritik an der damaligen Kirche, sondern 
auch einige zukunftweisende, »vernünf‌‌tig« 
klingende Anregungen gleichsam im Sinne 
einer »Religion in den Grenzen der reinen 
Vernunft«.

Die Utopier haben nicht nur eine, son- 
dern viele Religionen, auch wenn die 
meisten zu einem quasi-christlichen 
»Monotheismus« neigen, d. h. zu der An
erkennung eines göttlichen, unbekannten, 
ewigen, unendlichen und unbegreif‌‌lichen 
Wesens, das sie »Vater« (127) nennen. Wie 
die meisten Menschen der Renaissance 
sieht Morus die religiöse Frage durch die 
Brille Ciceros. Dieser hatte in seinem Werk 
über die Natur der Götter geschrieben, dass 
kein Stamm so wild oder zahm unter den 
Menschen sei, »der nicht wusste, dass man 
einen Gott haben müsse, selbst wenn er 
in Unkenntnis lebt, was für einen Gott zu 
haben sich ziemt.«  3 Und unter Religion ver-
stand er eine öffentliche Gottesverehrung 
mit deutlich identifizierbaren Kultdienern 
und Kultstätten oder Tempeln. So sind 
die Utopier selbstverständlich religiös und 
haben Tempel und Priester. Der Einfluss 
Ciceros ist z. B. an dieser Stelle unver-

kennbar: »Freilich darin kommen auch alle 
anderen mit diesen Gottesverehrern über-
ein trotz aller Glaubensunterschiede, dass 
sie nämlich ein höchstes Wesen annehmen, 
dem wir die Schöpfung des Weltalls und 
die Vorsehung zuschreiben müssen, und 
diese Gottheit nennen sie alle überein-
stimmend in der Landessprache Mythras« 
(127). Ich möchte nun stichwortartig die 
Merkmale der Religion der Utopier fest-
halten:

�� Tendenzieller Monotheismus mit 
einer grossen Willigkeit zur Annahme des 
Christentums (»praeparatio evangelica«), 
»weil ihnen das Christentum derjenigen 
heidnischen Lehre sehr nahe zu stehen 
schien« (128). Daher traten bereits nicht 
wenige zu unserer Religion über »und 
wurden mit dem geweihten Wasser ge
tauft« (128).

�� Toleranz, Kult- und Religionsfreiheit, 
Kritik des Proselytismus und des über-
triebenen Glaubenseifers (keine Gewalt-
mittel oder Schmähungen in religiösen 
Angelegenheiten): »Nur einer aus unserer 
christlicher Gemeinschaft wurde während 
meiner Anwesenheit verhaftet. Es war ein 
frisch Getaufter, der gegen unseren Rat 
öffentlich über die Verehrung Christi 
mit mehr Eifer als Klugheit predigte; er 
geriet dabei so ins Feuer, dass er bald unser 
Glaubensbekenntnis über alle anderen 
erhob, ja diese obendrein alle zusammen in 
Grund und Boden verdammte, sie unheilig 
nannte und ihre Bekenner als ruchlose 
Gotteslästerer, würdig des höllischen Feuers, 

2	 Vgl. dazu Ulrich Arnswald, Einführung: 
Zum Utopie-Begriff und seiner Bedeutung 
in der Politischen Philosophie, in: Arns-
wald / Schütt, Thomas Morus 
(Anm. 1), 1-36.
3	 Marcus Tullius Cicero, Über die Recht-
lichkeit (De legibus). Übers. von Karl Büch-
ner, Stuttgart 1989, 16 (I,24). Vgl. auch ders., 
Vom Wesen der Götter (De natura deorum). 
Lat.-dt. hg., übers. und erläutert von Wolf-
gang Gerlach / Karl Bayer, München 
1978, 159 (II,12f); ders., Gespräche in Tuscu-
lum (Tusculanae disputationes). Lat.- dt. 
mit ausführlichen Anmerkungen neu 
hg. von Olof Gigon, München  /Zürich 
1992, 35 (I,30).



Kleine Beiträge 127

begeiferte« 129) Er wurde dann verhaftet der Ehelosigkeit lassen sich keine » Vernunft-
un »nicht CcH Religionsverletzung, s()[1- gründe« angeben, hne die Utopier Zzu

dern SCH rregung VOo  - Aufruhr 1im Lachen bringen »cla S1E religiöse Motive
Volke« mıt der Verbannung estraft angeben, egegnet 1T11A1 ihnen mıt och-

+ Religionsverschiedenheit vielleicht achtung und Verehrung« 134
gottgewollt (Anklang 1KOlAaUs VOo  - + Wenige Priester (nicht mehr als
Kues)?: DIie Toleranz ist nicht zuletzt SC dreizehn), ber VOo  - ausserordentlicher
boten, weil Utopus nicht wusste, »ob ott Frömmigkeit und VOoO Volk ewählt: »S1e
vielleicht selber ıne mannigfache und werden VOoO ewählt, un War nach
vielfältige Art der Verehrung wünsche und demselben Verfahren WIE die anderen Y1g-
er dem einen diese, dem anderen Jene keiten, ın geheimer Abstimmung, PF1-
Eingebung schenkte« 130) valte Einflüsse auszuschalten. DDIe Gewählten

+ DIie Trenzen der Toleranz sSind urc werden VOoO Priesterkollegium eweiht.
den damaligen ONSENS egeben, dass die DIiese leiten den Gottesdient, SOLSCI flır die
Unsterblichkeit der eele der das Wirken egeE des religiösen Lebens un sSind ıne
der göttlichen Vorsehung ın der Welt nicht Art Sittenrichter« 135)
geleugnet werden duürfen (vgl 130). + Und Zzu Priesterstand können uch

+ Keine Todesfurcht, ber e1ın qUasSI1- Frauen gehören, »denn uch das weibliche
epikureisches Mitleid mıt denjenigen, die Geschleht ist VOoO  — diesem Stande nicht AUS-

sich »angstvo und widerwillig« VOo Leben geschlossen, Teilic wird ziemlich selten
losgerissen sehen 132 ıne Frau ewählt, und dann 11UTE ıne VCI-

+ Ahnenverehrung 1im Sinne dessen, wıtwete, und War 1ne betagte« 13
» dass die Toten untfer den eDenden + Priester erfreuen sich der höchsten
herwandeln als Zuschauer un Zuhörer Ehrerbietung un: unterstehen » keinem
ihrer Worte und Taten« 133 Offentlichen Gericht«, 11UL ott und sich

+ Kritische [)ıstanz ZUrFr Wahrsagerei und selber 13
en kormen des Aberglaubens (vgl.133 + DIe OTfIeNTlıchen Kulte er Religionen
WdS ın der Renailissance SONST weIıt verbreitet en 1m selben Tempel STa während die
WL besonderen Gottesdienste der einzelnen

+ Kritik des religiös begründeten Kultusgemeinschaft jeder FEinzelne »INnner-
halb der vier Wände SeINeESs Hauses«Mülfiggangs und der Wissenschaftsverach-

Lung bei Förderung des so7ialen Nutzens besorgt 13
+ DIie Beichte zuhause STa 1N-der eligion (Krankenpflege, Arbeit

Gemeinwohl, eiC., vgl 133 dem die Mitglieder eINeEs Hauses einander
+ 7 ölibatärer un verheirateter Klerus die Ehefrauen ihren Maännern, die Kinder

er WEeI Formen oder Sekten VOo ihren Eltern) Füfßsen beichten, S1E
religiösen Virtuosen): » [DIie ıne ist die gesündigt haben« 139
der Unverheirateten, die völlig auf fleisch- + Der Offentliche (Gjottesdienst Oonn-
1C Liebe verzichten, ber uch auf jeden Lag ıst wWwurdıg und ehrfurchtsvoll, und darin
Fleischgenuss, einıge 0S auf Nahrung, an jeder Utopier VOL em afür, »dass
die VOoO  — Tieren STAMMTI« 134 DIie andere uUurc (Jottes ute 1m glücklichsten er
Richtung zieht ber VOTIlL,; » Zu heiraten, da Staaten ZUr Welt gekommen ist und Anteil
ihnen die Ehe unverächtlich erscheint und der eligionen darf, die, WIE en

darf, die me1ılste anrneı besitzt« 141weil S1E lauben, der Natur ihren Zall und
dem Vaterlande Kinder SCANUIdenKleine Beiträge  127  begeiferte« (129). Er wurde dann verhaftet  der Ehelosigkeit lassen sich keine »Vernunft-  und »nicht wegen Religionsverletzung, son-  gründe« angeben, ohne die Utopier zum  dern wegen Erregung von Aufruhr im  Lachen zu bringen: »da sie religiöse Motive  Volke« mit der Verbannung bestraft.  angeben, begegnet man ihnen mit Hoch-  + Religionsverschiedenheit vielleicht  achtung und Verehrung« (134).  gottgewollt (Anklang an Nikolaus von  + Wenige Priester (nicht mehr als  Kues)?: Die Toleranz ist nicht zuletzt ge-  dreizehn), aber von ausserordentlicher  boten, weil Utopus nicht wusste, »ob Gott  Frömmigkeit und vom Volk gewählt: »Sie  vielleicht selber eine mannigfache und  werden vom Volke gewählt, und zwar nach  vielfältige Art der Verehrung wünsche und  demselben Verfahren wie die anderen Obrig-  daher dem einen diese, dem anderen jene  keiten, in geheimer Abstimmung, um pri-  Eingebung schenkte« (130).  vate Einflüsse auszuschalten. Die Gewählten  + Die Grenzen der Toleranz sind durch  werden vom Priesterkollegium geweiht.  den damaligen Konsens gegeben, dass die  Diese leiten den Gottesdient, sorgen für die  Unsterblichkeit der Seele oder das Wirken  Pflege des religiösen Lebens und sind eine  der göttlichen Vorsehung in der Welt nicht  Art Sittenrichter« (135).  geleugnet werden dürfen (vgl.130).  + Und zum Priesterstand können auch  + Keine Todesfurcht, aber ein quasi-  Frauen gehören, »denn auch das weibliche  epikureisches Mitleid mit denjenigen, die  Geschleht ist von diesem Stande nicht aus-  sich »angstvoll und widerwillig« vom Leben  geschlossen, freilich wird ziemlich selten  losgerissen sehen (132).  eine Frau gewählt, und dann nur eine ver-  + Ahnenverehrung im Sinne dessen,  witwete, und zwar eine betagte« (136).  »dass die Toten unter den Lebenden um-  + Priester erfreuen sich der höchsten  herwandeln als Zuschauer und Zuhörer  Ehrerbietung und unterstehen »keinem  ihrer Worte und Taten« (133).  öffentlichen Gericht«, nur Gott und sich  + Kritische Distanz zur Wahrsagerei und  selber (136).  allen Formen des Aberglaubens (vgl.133) —  + Die öffentlichen Kulte aller Religionen  was in der Renaissance sonst weit verbreitet  finden im selben Tempel statt, während die  WAar.  besonderen Gottesdienste der einzelnen  + Kritik des religiös begründeten  Kultusgemeinschaft jeder Einzelne »inner-  halb der vier Wände seines Hauses«  Müßiggangs und der Wissenschaftsverach-  tung bei Förderung des sozialen Nutzens  besorgt (138).  + Die Beichte findet zuhause statt, in-  der Religion (Krankenpflege, Arbeit am  Gemeinwohl, etc., vgl. 133f.).  dem die Mitglieder eines Hauses einander  + Zölibatärer und verheirateter Klerus  (die Ehefrauen ihren Männern, die Kinder  (oder zwei Formen oder Sekten von  ihren Eltern) zu Füßen beichten, »was sie  religiösen Virtuosen): »Die eine ist die Sekte  gesündigt haben« (139).  der Unverheirateten, die völlig auf fleisch-  + Der öffentliche Gottesdienst am Sonn-  liche Liebe verzichten, aber auch auf jeden  tag ist würdig und ehrfurchtsvoll, und darin  Fleischgenuss, einige sogar auf Nahrung,  dankt jeder Utopier vor allem dafür, »dass  die von Tieren stammt« (134). Die andere  er durch Gottes Güte im glücklichsten aller  Richtung zieht es aber vor, »zu heiraten, da  Staaten zur Welt gekommen ist und Anteil  ihnen die Ehe unverächtlich erscheint und  an der Religion haben darf, die, wie er hoffen  darf, die meiste Wahrheit besitzt« (141).  weil sie glauben, der Natur ihren Zoll und  dem Vaterlande Kinder zu schulden ... Die  In den letzten Seiten bezeichnet Morus  Anhänger dieser Richtung halten die Utopier  Utopia als den einzigen Staat, »der mit  für die Klügeren, die anderen jedoch für die  Recht den Namen eines staatlichen >Ge-  Frömmeren« (134). Aber für das Vorziehen  meinwesens« für sich beanspruchen kann«  zmr | 101.Jahrgang | 2017DIie In den etzten Seiten bezeichnet Morus
nhänger dieser ichtung halten die Utopier Utopla als den einzZIgenN Staat, »der muiıt
für die Klügeren, die anderen jedoch für die Recht den Namen eiInes staatlichen y (GJe-
brommeren« 134 Aber für das Vorziehen MeEeINWESENS< für sich beanspruchen kann«

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

127Kleine Beiträge

begeiferte« (129). Er wurde dann verhaftet 
und »nicht wegen Religionsverletzung, son- 
dern wegen Erregung von Aufruhr im 
Volke« mit der Verbannung bestraf‌‌t.

�� Religionsverschiedenheit vielleicht 
gottgewollt (Anklang an Nikolaus von 
Kues)?: Die Toleranz ist nicht zuletzt ge
boten, weil Utopus nicht wusste, »ob Gott 
vielleicht selber eine mannigfache und 
vielfältige Art der Verehrung wünsche und 
daher dem einen diese, dem anderen jene 
Eingebung schenkte« (130).

�� Die Grenzen der Toleranz sind durch 
den damaligen Konsens gegeben, dass die 
Unsterblichkeit der Seele oder das Wirken 
der göttlichen Vorsehung in der Welt nicht 
geleugnet werden dürfen (vgl. 130).

�� Keine Todesfurcht, aber ein quasi- 
epikureisches Mitleid mit denjenigen, die 
sich »angstvoll und widerwillig« vom Leben 
losgerissen sehen (132).

�� Ahnenverehrung im Sinne dessen, 
»dass die Toten unter den Lebenden um
herwandeln als Zuschauer und Zuhörer 
ihrer Worte und Taten« (133).

�� Kritische Distanz zur Wahrsagerei und 
allen Formen des Aberglaubens (vgl. 133) –  
was in der Renaissance sonst weit verbreitet 
war.

�� Kritik des religiös begründeten 
Müßiggangs und der Wissenschaftsverach
tung bei Förderung des sozialen Nutzens 
der Religion (Krankenpflege, Arbeit am 
Gemeinwohl, etc., vgl. 133f.).

�� Zölibatärer und verheirateter Klerus 
(oder zwei Formen oder Sekten von 
religiösen Virtuosen): »Die eine ist die Sekte 
der Unverheirateten, die völlig auf fleisch-
liche Liebe verzichten, aber auch auf jeden 
Fleischgenuss, einige sogar auf Nahrung, 
die von Tieren stammt« (134). Die andere 
Richtung zieht es aber vor, »zu heiraten, da 
ihnen die Ehe unverächtlich erscheint und 
weil sie glauben, der Natur ihren Zoll und 
dem Vaterlande Kinder zu schulden … Die 
Anhänger dieser Richtung halten die Utopier 
für die Klügeren, die anderen jedoch für die 
Frömmeren« (134). Aber für das Vorziehen 

der Ehelosigkeit lassen sich keine »Vernunft-
gründe« angeben, ohne die Utopier zum 
Lachen zu bringen: »da sie religiöse Motive 
angeben, begegnet man ihnen mit Hoch-
achtung und Verehrung« (134). 

�� Wenige Priester (nicht mehr als 
dreizehn), aber von ausserordentlicher 
Frömmigkeit und vom Volk gewählt: »Sie 
werden vom Volke gewählt, und zwar nach 
demselben Verfahren wie die anderen Obrig-
keiten, in geheimer Abstimmung, um pri-
vate Einflüsse auszuschalten. Die Gewählten 
werden vom Priesterkollegium geweiht. 
Diese leiten den Gottesdient, sorgen für die 
Pflege des religiösen Lebens und sind eine 
Art Sittenrichter« (135). 

�� Und zum Priesterstand können auch 
Frauen gehören, »denn auch das weibliche 
Geschleht ist von diesem Stande nicht aus-
geschlossen, freilich wird ziemlich selten 
eine Frau gewählt, und dann nur eine ver-
witwete, und zwar eine betagte« (136).

�� Priester erfreuen sich der höchsten 
Ehrerbietung und unterstehen »keinem 
öffentlichen Gericht«, nur Gott und sich 
selber (136).

�� Die öffentlichen Kulte aller Religionen 
finden im selben Tempel statt, während die 
besonderen Gottesdienste der einzelnen 
Kultusgemeinschaft jeder Einzelne »inner-
halb der vier Wände seines Hauses« 
besorgt (138).

�� Die Beichte findet zuhause statt, in- 
dem die Mitglieder eines Hauses einander 
(die Ehefrauen ihren Männern, die Kinder 
ihren Eltern) zu Füßen beichten, »was sie 
gesündigt haben« (139).

�� Der öffentliche Gottesdienst am Sonn-
tag ist würdig und ehrfurchtsvoll, und darin 
dankt jeder Utopier vor allem dafür, »dass 
er durch Gottes Güte im glücklichsten aller 
Staaten zur Welt gekommen ist und Anteil 
an der Religion haben darf, die, wie er hoffen 
darf, die meiste Wahrheit besitzt« (141).

In den letzten Seiten bezeichnet Morus 
Utopia als den einzigen Staat, »der mit 
Recht den Namen eines staatlichen ›Ge
meinwesens‹ für sich beanspruchen kann« 



125 Kleine Beiträge

142 Denn darin gibt » kein Priıvat- schrieben hat, seht nicht zuletzt AUS dem
eigentum keine ungerechte (‚uüterver- Urteil des mıt Morus befreundeten SPa-

nischen Humanısten Juan U1s Vives ınteilung, keine AÄArmen und keine Bettler, und
bschon keiner {was besitzt, sSind doch alle seinem Werk He FONCcCOrdia ef discordia ıIn
reich« 142 Dazu noch hat 1ne gute humano CHETE 1529) über die Entdeckungs-
Gerechtigkeitspflege, gibt keinen Geld- berichte VOoO  — Seefahrern WIE Vespucci her-
erkehr und mangels Habgier 1ne »geme1n- VOL » Unsere Seefahrer erzählen, dass ın
S-ALL1IC Lebensweise« ın nicht zerstörender Westindien manche Völker existieren, die
»INnNerer FEintracht« 147) »das glücklichste untfer den (‚utern dieses Lebens die Fin-
Fundament« Utoplas 14 Es gibt Iso ın tracht exkIusiv hervorheben, und dass, WEl

der Verfassung der Utopier für Morus schr zwischen Zzwelen die 7 wietracht ausbricht,
vieles, ich ın UNSCIEIN Staaten eINgE- derjenige, der ZUEerSsT Zzu Frieden bereit 1st,

sehen möchte. rTeulc ist das mehr für enrenna gehalten wird, WIE WIr ih
Wunsch als Hoffnung« 14 für unehrenha und weni1g mannhaft halten

DIie Beschreibung Utoplas als Staat hne Umso Welser sSind s1e, die lediglich urc
Ärmen, ohne Habgier un: mıt immer- das Lehramt der Natur elehrt wurden, als
währender FEintracht zeigt, dass Morus WITF, übersättigt, Buchstaben un Bücher
Se1IN Werk VOL em unter dem INAaruc rülpsen und 1m Ubermaß und akrileg
der ersten Berichte VOo  - Entdeckern un: das bel] der VOoO Himmel gekommenen
Missionaren über die Neue Welt geschrieben Philosophie geniefsend! Wird vielleicht
hat (er pricht eingangs ausdrücklich VOoO  — se1nN, dass die Natur jene Indios ott
Amerigo Vespucci). Bel den neuentdeckten ahnlicher machte als uns die CArıistliche
Völkerschaften fanden S1E viel » Törichtes«, Erziehung &<
aber uch nicht Weniges, »das uNnseren Mit anderen Worten: Wenn die Macht

des Boöosen auf der VOoO Christentum bisherStädten, Nationen, Völkern und Herr-
chaften als eispie dienen könnte, 1ISCIEC kaum berührten Insel Utopila depotenzierter
eigenen Fehler verbessern« (20) SeınN scheint als 1m alten christlich

In Utopia gibt Morus verstehen, dass gesattigten Europa WOZU dann och die
uch WIr weıt WIE dlie Utopier waren, WE CANrısSTliche Mission ® d  N
bei UuS$ nıiıcht ıne »höllische Schlange«, » dlas
Haupt und der rsprung en Unheils«,
nämlich » dclie Hoffart«, unaufhörlich 'C
und wühlte, die »ıhr ucC nicht eigenen
Vorteil, sondern remden Unglück«
miısst 14 »Und eshalb freue ich mich
UNLSO mehr, dass wenigstens den Utopiern
diese Staatsform AUSZUDIIden gelungen 1st,
die ich liebsten en Völkern wünschen
würde« 14

Nun, die Eingangsfrage wieder auf-
zunehmen: Meıint Morus ernstT, der ist
Sse1InNn Werk über die nachahmenswerten Uto-
pler auf der neuentdeckten Insel her ıne
heiter-ironische Satıre der Begeisterung
selner eit für die » Neue Welt«? Ich nelge
her Zzu Letzteren. [)ass Morus eın für die

Juan LUIS VIVES, Obrasanderen Humanısten seilner eıt 11VCI- completas, d | OreNnzZ0
kennbar ironisches und heiteres Werk SC Bd.2, Mladrıa 1946, 167.

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

128 Kleine Beiträge

(142). Denn darin gibt es »kein Privat-
eigentum …, keine ungerechte Güterver-
teilung, keine Armen und keine Bettler, und 
obschon keiner etwas besitzt, sind doch alle 
reich« (142). Dazu noch hat es eine gute 
Gerechtigkeitspflege, es gibt keinen Geld-
verkehr und mangels Habgier eine »gemein-
same Lebensweise« in nicht zu zerstörender 
»innerer Eintracht« (147), »das glücklichste 
Fundament« Utopias (146). Es gibt also in 
der Verfassung der Utopier für Morus sehr 
vieles, »was ich in unseren Staaten einge-
führt sehen möchte. Freilich ist das mehr 
Wunsch als Hoffnung« (148).

Die Beschreibung Utopias als Staat ohne  
Armen, ohne Habgier und mit immer-
währender Eintracht zeigt, dass Morus 
sein Werk vor allem unter dem Eindruck 
der ersten Berichte von Entdeckern und 
Missionaren über die Neue Welt geschrieben 
hat (er spricht eingangs ausdrücklich von 
Amerigo Vespucci). Bei den neuentdeckten 
Völkerschaften fanden sie viel »Törichtes«, 
aber auch nicht Weniges, »das unseren 
Städten, Nationen, Völkern und Herr-
schaften als Beispiel dienen könnte, unsere 
eigenen Fehler zu verbessern« (20).

In Utopia gibt Morus zu verstehen, dass 
auch wir so weit wie die Utopier wären, wenn 
bei uns nicht eine »höllische Schlange«, »das 
Haupt und der Ursprung allen Unheils«, 
nämlich »die Hoffart«, unaufhörlich kröche 
und wühlte, die »ihr Glück nicht am eigenen 
Vorteil, sondern am fremden Unglück« 
misst (146): »Und deshalb freue ich mich 
umso mehr, dass wenigstens den Utopiern 
diese Staatsform auszubilden gelungen ist, 
die ich am liebsten allen Völkern wünschen 
würde« (146).

Nun, um die Eingangsfrage wieder auf-
zunehmen: Meint es Morus ernst, oder ist 
sein Werk über die nachahmenswerten Uto-
pier auf der neuentdeckten Insel eher eine 
heiter-ironische Satire der Begeisterung 
seiner Zeit für die »Neue Welt«? Ich neige 
eher zum Letzteren. Dass Morus ein für die 
anderen Humanisten seiner Zeit unver-
kennbar ironisches und heiteres Werk ge

schrieben hat, geht nicht zuletzt aus dem 
Urteil des mit Morus befreundeten spa-
nischen Humanisten Juan Luis Vives in 
seinem Werk De concordia et discordia in 
humano genere (1529) über die Entdeckungs-
berichte von Seefahrern wie Vespucci her-
vor: »Unsere Seefahrer erzählen, dass in 
Westindien manche Völker existieren, die 
unter den Gütern dieses Lebens die Ein-
tracht exklusiv hervorheben, und dass, wenn 
zwischen zweien die Zwietracht ausbricht, 
derjenige, der zuerst zum Frieden bereit ist, 
für so ehrenhaft gehalten wird, wie wir ihn 
für unehrenhaft und wenig mannhaft halten. 
Umso weiser sind sie, die lediglich durch 
das Lehramt der Natur belehrt wurden, als 
wir, übersättigt, Buchstaben und Bücher 
rülpsend und im Übermaß und Sakrileg 
das Übel der vom Himmel gekommenen 
Philosophie genießend! Wird es vielleicht 
so sein, dass die Natur jene Indios Gott 
ähnlicher machte als uns die christliche 
Erziehung?«  4 

Mit anderen Worten: Wenn die Macht 
des Bösen auf der vom Christentum bisher 
kaum berührten Insel Utopia depotenzierter 
zu sein scheint als im alten christlich 
gesättigten Europa – wozu dann noch die 
christliche Mission? � A

4	 Juan Luis Vives, Obras  
completas, ed. Lorenzo Riber,  
Bd. 2, Madrid 1948, 167.



BonnIheolo ische
Katholisch -Theologische
der Universita BonnAbschlussarbeiten
adubuko, John lJioke
2 the Principalities and UTNOrTIes In the2014 2015 eavenly Dlaces &X

Zur Missionswissenschafit un Towards psycho-hermeneutical appraisal OT the
Religionswissenschaft » Pauline« spirıt Wrla n EpN 3.10 n the ONTexXT

OT Igbo Wrla TEWim akademıiıschen Jahr 2014 | 2015
Prof. Fr H-} FEindels
Prof. Fr nNer
Promotion/Oktohbher 2074

Dıe verotftfentlicht Unter dlesem ıtel
einen Jahrlichen InTtormationsdienst, rankıu Maın
Cder Abschlussarbeiten Im genannten Themen-
Hereich registrier UNG auT In Arbalt Fac  ereich Katholische Theologie
Helnalıche Dissertationen INWEeIS Andere der Universita rankıu Maırn
Gradulerungen werden Insowelt Heruck-
SIC  .  Ig als CJe entsprechenden WISsSseNschaftt- Kesslier, CATte
Iıchen rbeıten mindestens Cdas radıka » Das europalsche Christentum In cder Begegnung

mıT cdem Neo-Hındulsmus«.»QUT« Arreıc| en
Grenzgange In rellgionswissenschaftlicher
Perspektive Unter Hesonderer BerucksichtigungDie Themenbereaiche SINCG \A O Olg delimıert
des | ehens UNG \Nırkens Mahatma Gancdhıs

Missionswissenschaft Prof. Fr VW Gantke
Prof. Fr TrocholepcZyEINScCHHNEeSNC cder Missionsgeschichte
PromoHonear 2075

Religionswissenschaft
Nawrot, onıkaEINScCHHNEeSNC cder Religionsgeschichte
[)as Phanomen cder Sehnsucht ach dem

Interreligioser un interkultureller Dialog »Heiligen « n Japanıschen Religionen eispie
des en-Budahrsmus UNG ausgewahlten, n

Theologische Inkulturation NDeutschlan ansassıgen, moöodernen rellgiosen
un Ortskırchliche Entwicklungen Organisationen

Prof. Fr Gantke
Theologie der Religionen Prof. Fr
Christliche Soziallehre, Kırchen un PromoHonear 2075
Theologiegeschichte m Kontext
der genannten hemenbereiche Pitschmann, AÄAnnette

»Religlositat als Ualıta Cdes Sakularen <e

DIe Religionstheorie ohn DeweysDIe Umirage erTolgte He] allen Kkathaoalısch-
theologischen | ehrstuhlen Cder Bundesrepubll Prof. Fr M.Schmidt/Prof. Fr ScCHulz
Deutschland, Osterreichs UNG Cder chweIiz PromoHoner 2074

Reck, Jurgen
Kırche als el1ern In Cder Not
Theologische Grundlagen, Praxıs UNG olle VT1

Notftallseelsorge n cder zivilen | uftfahrt
eispie Flughaten Frankiturt
Prof. Fr Schreifac
Prof. 'DIDJTA tefßsHng (Sankt eorgen
PromoHon / NO vember 2014

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Bonn

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Universität Bonn

Madubuko, John Chijioke
»… to the Principalities and Authorities in the 
heavenly places …« 
Towards a psycho-hermeneutical appraisal of the 
»Pauline« spirit world in Eph 3:10 in the context 
of Igbo world view 
Prof.  Dr.  H.-J. Findeis 
Prof.  Dr.  M. Ebner
Promotion / Oktober 2014

Frankfurt am Main

Fachbereich Katholische Theologie  
der Universität Frankfurt am Main

Kessler, Beate
»Das europäische Christentum in der Begegnung 
mit dem Neo-Hinduismus«. 
Grenzgänge in religionswissenschaftlicher 
Perspektive unter besonderer Berücksichtigung 
des Lebens und Wirkens Mahatma Gandhis
Prof.  Dr.  W. Gantke 
Prof.  Dr.  B. Trocholepczy
Promotion / Februar 2015

Nawrot, Monika
Das Phänomen der Sehnsucht nach dem 
»Heiligen« in japanischen Religionen am Beispiel 
des Zen-Buddhismus und ausgewählten, in 
Deutschland ansässigen, modernen religiösen 
Organisationen
Prof.  Dr.  W. Gantke 
Prof.  Dr.  em. K. Otte
Promotion / Februar 2015

Pitschmann, Annette
»Religiosität als Qualität des Säkularen«.  
Die Religionstheorie John Deweys
Prof.  Dr.  Th. M. Schmidt / Prof.  Dr.  H. Schulz
Promotion / Oktober 2014

Reck, Jürgen
Kirche als Helferin in der Not.  
Theologische Grundlagen, Praxis und Rolle von 
Notfallseelsorge in der zivilen Luftfahrt am 
Beispiel Flughafen Frankfurt
Prof.  Dr.  Th. Schreijäck / 
Prof.  DDr.  K. Kießling (Sankt Georgen)
Promotion / November 2014 

Theologische  
Abschlussarbeiten   
2014 | 2015
Zur Missionswissenschaft und  
Religionswissenschaft  
Im akademischen Jahr 2014 | 2015

Die ZMR veröffentlicht unter diesem Titel  
einen jährlichen Informationsdienst,  
der Abschlussarbeiten im genannten Themen-
bereich registriert und auf in Arbeit  
befindliche Dissertationen hinweist. Andere 
Graduierungen werden insoweit berück- 
sichtigt, als die entsprechenden wissenschaft- 
lichen Arbeiten mindestens das Prädikat  
»gut« erreicht haben.

Die Themenbereiche sind wie folgt definiert:

Missionswissenschaft  
einschließlich der Missionsgeschichte

Religionswissenschaft  
einschließlich der Religionsgeschichte 

Interreligioser und interkultureller Dialog 

Theologische Inkulturation
und ortskirchliche Entwicklungen

Theologie der Religionen
Christliche Soziallehre, Kirchen und
Theologiegeschichte im Kontext
der genannten Themenbereiche

Die Umfrage erfolgte bei allen katholisch- 
theologischen Lehrstühlen der Bundesrepublik 
Deutschland, Österreichs und der Schweiz.



130 Theologische Abschlussarbeiten-2

Freiburg / Schweiz HYy, meyo Didjoumdiriba Leocadie-Aurelje
1a materniıte adolescente au TogoO.

Theologische der Universita Une nterpellation WOUT |’Eglise ET E SOCIETE
reiburg CNWEeIZ Prof. Fr Bujo

Prof. Fr Heyer/Strasbourg (Co-tutelle
Kock, Alexandra PromoHon Herhstsemester 2074
F: Nouvel-Age: appel | Eglise
Prof. Fr F Amherdt Rakotomalala, rancols
achelor of Frfs Etudes theologiques Eglise cathollque Madagascar e hıen ( OMTMINMIUNMN
Kad. Jahr 147207 E uUumlere U Compendium e E OcCcIrne

SOCIale (de E 7eme E 2eme Republiqgues, 1975
ao0uad, mad 2009
1a Hastorale des migrants Prof. Fr F- Amherdt/Prof. Fr Holderegger
Prof. Fr F Amherdt PromoHon Fruhjahrsemester
Aachelor of Theology/Akad. Jahr 2014 2075

Graz
n 1 aurent
1a nNoUuvelle evangellisation. Un 1I1OUVEAU OuTlle Katholisch -Theologische
WOUT ı Evangıle aujourd hul der Karl-Franzens-Universitat
Prof. Fr F Amherdt
asftfer of €eOl0GYy VE spectalisation / Jung Hoon, Kım
Kad. Jahr 147207 S>a Young HwWangs yseldener Rrjei« m Kontext

Cder Christenverfolgungen n Korea Begınn des
eber, Christian XIX Jahrhunderts HIne Interpretation Unter
Situlerung Cdes Offenbarungsverhaältnisses Berucksichtigung cder allgemeıInen Beziehung VT1
VT1 ouNana Khorchide zwischen el Verbum Kırche Uund ag
UNG zeitgenössischen slamıschen eHatien F4Yo) niv.-Prof. Fr Oofer
Offenbarung In Is!am UNG Christentum Mag Fheof / lunt 2075
Prof. 'DIDJTA H Zander
asfer of FfSs HN Rethgionsstudien / Lienhart, as
Kad. Jahr 147207 DIe Bedeutung der Theologıie Cdes | eıhes ur die

Neuevangelisierung. Darstellung, Analyse UNG
ROss, Eriık Evaluation grundlegender Begriffte, Okumente
Maodels OT S5511 and Ayıstence n Malimonides, UNG theologischer MeiInungen
Avicenna, and Ihomas Aqumnas and AIr niv.-Prof. Fr Korner
COTISCUUETICLES Tor nes ability NOW and Mag oht./Marz 2075
spea OT GOC
Prof. Fr FUTGHaAZ Heiligenkreuz m Wienerwal
asfer of Theology/Akad. Jahr 2074 2075

Philosophisch -Theologische Hochschule
Schweizer, Beat enedı XVI Heiligenkreuz
DIe Katholische Kontroverse CJe | ateıname-
rkanısche Beifreiungstheologie Fahrecker, Anna-Lena
Prof. 'DIDJTA Deigado VVesen UNG Bestimmung Cder Frau.
asfer of FfSs HN Theologischen Studien DIe erganzungsbedurttige Verschliedenhaeit
MF Spezialisterung: Interreiigioser Dialog/ VT1 Mannn UNG Frau als Schlusse]| alıner VVesens-
Kad. Jahr 147207 bestimmung Uurc| InNe interdisziplinare

Untersuchung Cdes genumn Walrhlichen UNG Cder
ROss, Eriık theologischen Rezeption auT Gen 2,18-24
Proois OT the Ayıstence OT GOod n Maımaonides nıv.-Prof. Fr NS
and Ihomas Aquinas Mag theo! / November 2074
Prof. Fr Haltensiehen
Kanon. Fizentiat/ Kad. Jahr 2074 2075 Harwardt, Sebastian

DIe Repressalien des Mınısterilums
Tur Staatssiıcherhaeit gegenuber dem
Jesurltenorden In Cder [}DR
Prof. 'DIDJTA A.Schachenmayr IS
Mag theof /Oktober 2074

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

130 Theologische Abschlussarbeiten 2014-2015

Freiburg / Schweiz

Theologische Fakultät der Universität 
Freiburg / Schweiz

Kock, Alexandra
Le Nouvel-Age: un appel à l’Eglise
Prof.  Dr.  F.-X. Amherdt
Bachelor of Arts en Etudes théologiques / 
Akad. Jahr 2014-2015

Maouad, Imad
La pastorale des migrants
Prof.  Dr.  F.-X. Amherdt
Bachelor of Theology /Akad. Jahr 2014-2015

Ernst, Laurent
La nouvelle évangélisation. Un nouveau souf‌‌fle 
pour l’Evangile aujourd’hui
Prof.  Dr.  F.-X. Amherdt
Master of Theology avec spécialisation / 
Akad. Jahr 2014-2015

Reber, Christian 
Situierung des Offenbarungsverhältnisses 
von Mouhanad Khorchide zwischen Dei Verbum 
und zeitgenössischen islamischen Debatten –  
Offenbarung in Islam und Christentum
Prof.  DDr.  H. Zander
Master of Arts in Religionsstudien / 
Akad. Jahr 2014-2015

Ross, Erik 
Models of essence and existence in Maimonides, 
Avicenna, and Thomas Aquinas and their 
consequences for one’s ability to know and 
speak of God
Prof.  Dr.  F.-X. Putallaz
Master of Theology /Akad. Jahr 2014-2015

Schweizer, Beat 
Die Katholische Kontroverse um die Lateiname-
rikanische Befreiungstheologie
Prof.  DDr.  M. Delgado
Master of Arts in Theologischen Studien 
mit Spezialisierung: Interreligiöser Dialog / 
Akad. Jahr 2014-2015

Ross, Erik
Proofs of the existence of God in Maimonides 
and Thomas Aquinas
Prof.  Dr.  B. Hallensleben 
Kanon. Lizentiat / Akad. Jahr 2014-2015

Billy, Améyo Didjoumdiriba Léocadie-Aurélie
La maternité adolescente au Togo.  
Une interpellation pour l’Église et la société
Prof.  Dr.  B. Bujo  
Prof.  Dr.  R. Heyer / Strasbourg (Co-tutelle)
Promotion / Herbstsemester 2014

Rakotomalala, François
Eglise catholique à Madagascar et bien commun  
à la lumière du Compendium de la doctrine 
sociale (de la 2ème à la 3ème Républiques, 1975 à 
2009)
Prof.  Dr.  F.-X. Amherdt / Prof.  Dr.  A. Holderegger
Promotion / Frühjahrsemester 2015

Graz

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Karl-Franzens-Universität

Jung Hoon, Kim
SaYoung Hwangs ›seidener Brief‹ im Kontext 
der Christenverfolgungen in Korea zu Beginn des 
XIX. Jahrhunderts. Eine Interpretation unter 
Berücksichtigung der allgemeinen Beziehung von 
Kirche und Staat
A o. Univ.-Prof.  Dr.  R.  Höfer
Mag.  theol. / Juni 2015

Lienhart, Lukas
Die Bedeutung der Theologie des Leibes für die 
Neuevangelisierung. Darstellung, Analyse und 
Evaluation grundlegender Begriffe, Dokumente 
und theologischer Meinungen
Univ.-Prof.  Dr.  B. Körner
Mag.  phil. / März 2015

Heiligenkreuz im Wienerwald

Philosophisch-Theologische Hochschule 
Benedikt XVI. Heiligenkreuz 

Fahrecker, Anna-Lena 
Wesen und Bestimmung der Frau.  
Die ergänzungsbedürf‌‌tige Verschiedenheit 
von Mann und Frau als Schlüssel einer Wesens-
bestimmung durch eine interdisziplinäre 
Untersuchung des genuin Weiblichen und der 
theologischen Rezeption auf Gen 2,18-24
Univ.-Prof.  Dr.  M. Ernst 
Mag.  theol. / November 2014 

Harwardt, Sebastian 
Die Repressalien des Ministeriums 
für Staatssicherheit gegenüber dem 
Jesuitenorden in der DDR
Prof.  DDr.  A. Schachenmayr OC   ist 
Mag.  theol. / Oktober 2014 



Theologische Abschlussarbeiten-2 131

isenegger, Philipp Innsbruck
£21i1naocen Cder Neuevangelisation elspie
VT1 nternational Christian FellowshIip (ICF) Katholisch -Theologische
UNG Cder Kkathaoalıschen Kırche der eopold-Franzens-Universitäa
F7 DDr eter Egger
Mag Hheol./Maı 2075 Danzl, Clemens

DIe Grammatık rellgloser Uberzeugungen
Kolodzieja| OSB, Rafaela Izabela-Anna HE Klaus VT1 Stosch
Mystik auT der CHhwelle Cder Kırche Prof. Fr Siehenrock
Hın Versuch Simone 'aıls »Prolog« Diplom /20175
nıv.-Prof. 'DIDJTA H -5 Geri-Falkovitz
Mag theof /Oktober 2014 Gamsiz, Durmus

Der Qur anısche Din-Begrift UNG Cder \Wastliche
age SsamM, Religionsbegrniff.
Dr med Andreas Incenz Hine hermeneutisch Rrarberitete Grundlagenarbeit
DIe Unterscheidung Cder Gelster m en Prof. Fr Siehenrock
UNG Schritttum Cder eresa VT1 ıla als Diplom /20175
Grundlage Cder gelstlichen Begleitung
Prof. Fr Buchmulfler IS Jorstad-Perger, Marıa

[)as verheilsene |ancd Uund cder moöoderneMag Fheof / August 2075
aa Israel m christlich-Judischen Dialog

S5Sponar, YrIC| Michael Prof. Fr Vonach
SI OMVV DOVVMN Diplom /20175
/Zur Gabe Cder Discretio n eZUG aufT
Beschleunigung UNG Entschleunigung Cder eny, Tımon Ochieng
| ehbensbereiche Im christliıchen UNG Ihe OCIrnNe OT Eschatology:
mıcht-chrıstlichen Kontext comparison and OnTtras OT » ITe er 2a <

Prof. Fr Buchmulfler IS n the eachiIng OT the AaTtNaOalıc Church
Mag Fheof / lulr 2075 nresentea DYy Joseph Ratzinger, and the |UO

Traditional eligion
Stigler, In Prof. Fr Wandinger
DIe spirıtuelle Uund rıtuelle Kompetenz In Diplom /20175
Cder mıederosterreiIchıschen Notftallseelsorge
Prof. Fr VOSICKYy IS Veıider, Hildegard
Mag theol./September 2075 Entstehung cder Auftferstehungshoffnung m

hellenIıstischen udgdentum
Vukıts OM Steian Prof. Fr Vonach
Marıam cogıta Marıam INVOoca. Diplom 14
DIe rundung cder Kongregation cder
Oblaten der Jungirau Marıa (OMV) UNG er, arkus
Ihre Ausbreitung n Osterreich udIısche | ehens- UNG GlaubenspraxIis m
nıv.-Prof. Fr AA Sohn-Kronfthaler Spannungsteld VM Bedrohung Uund Bewahrung.
Mag theofl /Oktober 2014 [)as Makkabaerhbuc als Grunchuch

Cder Bewahrung Judischer Identitat n alıner
globalisierten Umweaelt
Prof. Fr Vonach
Dipfom/

Ooppa, eTlanıe
Hermeneutische Voraussetzungen UNG
christologische Grundentscheidungen
Cder Religionstheologie Uungs n alıner
christlich rellgionstheolagischen re
Prof. Fr Siehenrock
Master.  14

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

131Theologische Abschlussarbeiten 2014-2015

Isenegger, Philipp 
Methoden der Neuevangelisation am Beispiel 
von International Christian Fellowship (ICF) 
und der katholischen Kirche
Doz.  DDDr.  Peter Egger 
Mag.  theol. / Mai 2015 

Kolodziejak OSB, Rafaela Izabela-Anna
Mystik auf der Schwelle der Kirche.  
Ein Versuch zu Simone Weils ›Prolog‹
Univ.-Prof.  DDr.  H.-B. Gerl-Falkovitz 
Mag.  theol. / Oktober 2014

Rager Sam. FLUHM,  
Dr. med. Andreas Vincenz 
Die Unterscheidung der Geister im Leben 
und Schrifttum der Hl. Teresa von Avila als 
Grundlage der geistlichen Begleitung
Prof.  Dr.  W. Buchmüller OC   ist 
Mag.  theol. / August 2015 

Sponar, Erich Michael 
SLOW DOWN.  
Zur Gabe der Discretio in Bezug auf 
Beschleunigung und Entschleunigung der 
Lebensbereiche im christlichen und 
nicht-christlichen Kontext
Prof.  Dr.  W. Buchmüller OC   ist 
Mag.  theol. / Juli 2015 

Stigler, Martin 
Die spirituelle und rituelle Kompetenz in 
der niederösterreichischen Notfallseelsorge
Prof.  Dr.  B. Vošicky OC   ist 
Mag.  theol. / September 2015

Vukits OMV, Stefan 
Mariam cogita – Mariam invoca.  
Die Gründung der Kongregation der 
Oblaten der Jungfrau Maria (OMV) und 
ihre Ausbreitung in Österreich
Univ.-Prof.  Dr.  M. Sohn-Kronthaler 
Mag.  theol. / Oktober 2014 

Innsbruck

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Leopold-Franzens-Universität

Danzl, Clemens
Die Grammatik religiöser Überzeugungen 
bei Klaus von Stosch
Prof.  Dr.  R. A. Siebenrock
Diplom / 2015

Gamsiz, Durmus
Der Qur`änische Dìn-Begriff und der Westliche 
Religionsbegriff.  
Eine hermeneutisch erarbeitete Grundlagenarbeit
Prof.  Dr.  R. A. Siebenrock
Diplom / 2015

Jorstad-Perger, Maria
Das verheißene Land und der moderne 
Staat Israel im christlich-jüdischen Dialog
Prof.  Dr.  A. Vonach
Diplom / 2015 

Odeny, Timon Ochieng
The Doctrine of Eschatology:  
A comparison and Contrast of »Life after Death« 
in the teaching of the Catholic Church as 
presented by Joseph Ratzinger, and the Luo 
Traditional Religion
Prof.  Dr.  N. Wandinger
Diplom / 2015 

Veider, Hildegard
Entstehung der Auferstehungshoffnung im 
hellenistischen Judentum 
Prof.  Dr.  A. Vonach
Diplom / 2014 

Weber, Markus
Jüdische Lebens- und Glaubenspraxis im 
Spannungsfeld von Bedrohung und Bewahrung. 
Das 1. Makkabäerbuch als Grundbuch 
der Bewahrung jüdischer Identität in einer 
globalisierten Umwelt 
Prof.  Dr.  A. Vonach
Diplom / 2014 

Foppa, Stefanie
Hermeneutische Voraussetzungen und 
christologische Grundentscheidungen 
der Religionstheologie Küngs in einer 
christlich religionstheologischen Lehre
Prof.  Dr.  R. A. Siebenrock
Master / 2014



152 Theologische Abschlussarbeiten-2

ofer, Elısabeth Tshombokongo shumbe, Pascal
DIe Ehe Im interreilgiösen Vergleich. ar usica|l chrelen CONTEXTE alrıcaın
DIe christliche Kırche m Vergleich cder de I Inculturation e E ıturgle.
slamıschen UNG Jüudischen Kırche Chemimn Walt E DIiocese e271shumbe
Prof. Fr Renner Republiqgue Democratique U ONgO
Master.  14 Prof. Fr Klöckener  rof. Fr Mefsner

Promotion / Fehruar 2075
Lobunda, Selemanı ıchel
Theologie de E nmonN-violence de Simon VWang, Zhanbo
Imbangu DOUT UTE DalX durable ONgO » Chrıstus n BelIng?«
Prof. Fr Bauer/Prof. Fr er AuTt dem VVege aınem nkarnıerten NSTUS
Promotion/ Fehruar 2075 In Ina

Prof. Fr Niewrladomskt/ Prof. Fr er
Mahamboro, DionIiıus Bısmoko Promotion / Juf 2075
Kırche n Cder Ubergangsphase Cder ndone-
siıschen Gesellschatt Neuer Habıtus als Beltrag Maınz
Cder Christinnen UNG rısten zu Gememwon
Cder ndonesischen Gesellschaftt Katholisch -Theologische
Prof. Fr GuggenDberger/ Prof. Fr er der Johannes Gutenberg-Universität Maınz
Promotion/Oktobher 2074

Christ, ara
Mujuni, Joseph en Kiınder eın EC| auT Arbaeıt?

A Threat Famlılıes In Uganda. HIne SOzZlalethische Auseinandersetzung mıT
UudY n Fort Porta|l DDIOcese den arbeıtsrechtlichen Bestimmungen des

Prof. Fr Leher/Prof. Fr ees Holvanıschen COodIgoO, Nıina, \ına y Adolecente
Promotion/Oktobher 2074 nıv.-Prof. Fr rulp

Diplom/ Februagr 2075
Nıtunga, Sylvester

Laufter, AVI!emporal Tele! OT the Church
DecIne OT Foreign AIC and ts Tiects the Venezuelas » Sozlalismus Cdes 7ı Jahrhunderts«
Church s Issiıon In Tanzanıa In the [[9] AU$S SOzlalethıscher Perspektive
OT OT 963 X lurIs C anoanıcı ıth nıv.-Prof. Fr FTulp
Raference the AaTtNaOalıc DDIOCEseE OT Tanga AAaster/ Novempber 2074
Prof. Fr Leher/Prof. Fr ees
Promotion / Julft 2075 astıllo orga, Alejandro

Indigene e15Nel UNG christliche Sozlale
O, Frnest [)as ommen VT1 San Andres MexIiko)
The challenges the Church In NUqgU Diocese, als Fallbeispiel Iurden ethıschen Beltrag Cder
Nigeria In regara Christian Fducation, Ith Indigenen Volker rieden UNG Gerechtigkelt
speclal relerence the Decree Gravissımum nıv.-Prof. Fr FTulp
FEducationis OT the Second Vatıcan Councıl and PDHsSssertfag HONnN!
. 795 19
Prof. Fr Leher/Prof. Fr ees Müuüunchen
Promotion / Julft 2075

Katholisch -Theologische
Saudek, Danıiel der Universita Müunchen
Relativity Theory and the Passage OT Tıme
Prof. Fr Löoffler/Prof. Fr Alherto Srıa Medenilla, enedic
Promotion / Julft 2075 Beltrag Cder Kkathaoalıschen Kırche zur UTNahnme

UNG Integration VT1 Miıgranten Uund Fluchtlingen
Tan, Tta Kobenan Nestor In Neutschlan
L Eglise-Tamille de DDIeu dell des identiıtes Prof. Fr
ESqUIsSSseE une Hastorale de Interculturalıte Dipfom/

Cote C ’ Ivolrnre
einac AVI!Prof. Fr Bauer/Prof. Fr Eckholft

Promotion/ Fehruar 2075 en Evangelisierende Seelsorge,
\VWssenschaft Cder gekreuzigten J1e
Prof. Fr
Magıster/ 2015

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

132 Theologische Abschlussarbeiten 2014-2015

Hofer, Elisabeth
Die Ehe im interreligiösen Vergleich.  
Die christliche Kirche im Vergleich zu der 
islamischen und jüdischen Kirche
Prof.  Dr.  P. Renner
Master / 2014

Lobunda, Selemani Michel
Théologie de la non-violence de Simon 
Kimbangu pour une paix durable en RD Congo
Prof.  Dr.  Ch. Bauer / Prof.  Dr.  S. Leher 
Promotion / Februar 2015

Mahamboro, Dionius Bismoko 
Kirche in der Übergangsphase der indone- 
sischen Gesellschaft. Neuer Habitus als Beitrag 
der Christinnen und Christen zum Gemeinwohl 
der indonesischen Gesellschaft	
Prof.  Dr.  W. Guggenberger / Prof.  Dr.  S. Leher 
Promotion / Oktober 2014 

Mujuni, Joseph
HIV / AIDS: A Threat to Families in Uganda.  
A Study in Fort Portal Diocese
Prof.  Dr.  S. Leher / Prof.  Dr.  W. Rees 
Promotion / Oktober 2014 

Nitunga, Sylvester
Temporal Goods of the Church.  
Decline of Foreign Aid and its Effects on the 
Church´s Mission in Tanzania in the Light  
of c. 1254 of 1983 Codex Iuris Canonici with 
Reference to the Catholic Diocese of Tanga
Prof.  Dr.  S. Leher / Prof.  Dr.  W. Rees 
Promotion / Juli 2015

Obodo, Ernest
The challenges to the Church in Enugu Diocese, 
Nigeria in regard to Christian Education, with 
special reference to the Decree Gravissimum 
Educationis of the Second Vatican Council and 
c. 795 CIC / 1983
Prof.  Dr.  S. Leher / Prof.  Dr.  W. Rees
Promotion / Juli 2015

Saudek, Daniel
Relativity Theory and the Passage of Time
Prof.  Dr.  W. Löff‌‌ler / Prof.  Dr.  Alberto Strumia 
Promotion / Juli 2015

Tan, Atta Kobenan Nestor
L’Eglise-famille de Dieu au défi des identités. 
Esquisse d’une pastorale de l`interculturalité 
en Côte d’Ivoire
Prof.  Dr.  Ch. Bauer / Prof.  Dr.  M. Eckholt 
Promotion / Februar 2015

Tshombokongo Otshumbe, Pascal
L’art musical chrétien en contexte africain 
de l’inculturation de la liturgie.  
Chemin parcouru par le Diocèse de Tshumbe 
en République Démocratique du Congo
Prof.  Dr.  M. Klöckener / Prof.  Dr.  R. Meßner 
Promotion / Februar 2015

Wang, Zhanbo
»Christus in Beijing?«  
Auf dem Wege zu einem inkarnierten Christus 
in China
Prof.  Dr.  J. Niewiadomski / Prof.  Dr.  F. Weber 
Promotion / Juli 2015 

Mainz

Katholisch-Theologische Fakultät 
der Johannes Gutenberg-Universität Mainz

Christ, Sarah
Haben Kinder ein Recht auf Arbeit?  
Eine sozialethische Auseinandersetzung mit 
den arbeitsrechtlichen Bestimmungen des 
bolivianischen Código, Niña, Niño y Adolecente
Univ.-Prof.   Dr.   G.  Kruip
Diplom / Februar 2015 

Laufer, David
Venezuelas »Sozialismus des 21. Jahrhunderts« 
aus sozialethischer Perspektive
Univ.-Prof.  Dr.  G. Kruip
Master / November 2014

Castillo Morga, Alejandro
Indigene Weisheit und christliche Sozialethik.  
Das Abkommen von San Andrés (Mexiko) 
als Fallbeispiel für den ethischen Beitrag der 
indigenen Völker zu Frieden und Gerechtigkeit
Univ.-Prof.  Dr.  G. Kruip
Dissertation / Juni 2015 

München

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Universität München

Medenilla, Benedict
Beitrag der katholischen Kirche zur Aufnahme 
und Integration von Migranten und Flüchtlingen 
in Deutschland
Prof.  Dr.  A. Wollbold
Diplom / 2014

Weinacht, David
Edith Stein – Evangelisierende Seelsorge, 
Wissenschaft der gekreuzigten Liebe
Prof.  Dr.  A. Wollbold
Magister / 2015



Theologische Abschlussarbeiten-2 135

an Georgen ST ugustin

Philosophisch -Theologische Hochschule Theologische der Philosophisch -
in rankıu Maın Theologischen Hochschule VD

Boruch, are Bednarz, Andrze]
DIe | ehenssIituation VT1 Geduldeten In Issiıon heute? Jber den hleibenden VVert
NDeutschlan AU$S Cder Perspektive alner Cder christlichen Verkundigung
christlichen Prof. Fr UÜffing SV
Prof. Fr Emunds Diplom/Magıister/ Maı 2075
Diplom/ Aprı 2075

Ho, Anh Tuan
Grunwaldt, etTe| Issiıon UNG Mıssionare n NDeutschlan
Wohlstand hne achstum calt Cder NDeutschen Inheıt
Tım Jacksons Wohlstandskonzept m Kontext Prof. Fr UÜffing SV
UumweltokaonaomIscher eHatien Diplom/Magıister/Marz 2075
Prof. Fr Emunds
Diptlom/OktoDber 2074 Jebada, Seralianus Liberatus

NSTUS alleın? er rellgionstheolagische
Kralimann, Alexander Interloriısmus.
Geschlech  ramnterenz n cder 1bel UNG Im Neuer ÄAnsatz VM 712er Knauer UNG Gerhard
Koran an Vergleich anhancd ausgewahlter Gade ur die rellgionstheolagische Nehatte
Schrittstellen Prof. Fr UÜffing SV
Prof. Fr } Schuster 6J Diplom/Magıister/Fehruagr
Diplom/Aprt 2075

Krall, Kathrıin
Ämowe, eite emIitope (,01tes Stimme horen n cder chrift m achnsten
Simultanelty OT Unıversal and Particular: UNG n Gemernmscha aps Franzıskus’ Einladung

alner Kırche Im rUucC| UNG alner Schule desalter Kasper and the Theology OT the
| ocal Church Horens
Prof. Fr Vechtel S}/Prof. Fr Ansorge Fr offmann (0)55
Fizen Hat/Fehruar 2075 Diplom/Magıister/ Maı 2075

Cheravallıl John, ITUSs Soda Leıin, Yohanes Vianey
Moving Owards ( ommon Understanding Blutige Opfterriten n cder | amaholot-Kultur
In Christology Hetween the VVast Syrian rTnenta VT1 Flores, Indonesien Uund Ihre Bedeutung
OCOX urches and the athalıc Church Tur den christlichen Glauben

UudY ase the FcumenIcal Dialogues Prof. Fr Piepke SVD
Hetween the rTenta OCOX urches In 13 Diplom/Magıister/Fehruagr
and the AaTtNaOalıc Church
Prof. Fr Halnthater/Prof. Fr Arnold Teders, ın
Fizentiat/Juf 2075 OlTtaktorische Wahrnehmung n rellgionsasthe-

Ischer UNG anthropologischer Perspektive Unter
eke, Jude Hesonderer Berucksichtigung des Walrhrauchs
The Socla| Dimension OT the Fucharıst and ts Prof. Fr Ramers
Implications In the resent Day Nigeria Diplom/Magıster/April 2075
Prof. Fr Vechtel S}/Prof. Fr AA Schneider /
Fizen Hat/Fehruar 2075 Han, Chengbo

DIe Missionsarbaeit Cder Franzıskaner n
andong (1650-1949 als an wichtiger
Beltrag zur Christianisierung Chinas
Prof. Fr UÜffing SV
Fizentia  KtoDer 2014

Lishko, Andreı
Perspektiven Cder Katechese Im Bıstum
Grocna Belarus
Prof. Fr HOrng
Fizentiat/in Bearbeitung

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

133Theologische Abschlussarbeiten 2014-2015

Sankt Georgen

Philosophisch-Theologische Hochschule  
in Frankfurt am Main

Boruch, Marek 
Die Lebenssituation von Geduldeten in 
Deutschland aus der Perspektive einer 
christlichen Ethik
Prof.  Dr.  B. Emunds 
Diplom / April 2015

Grunwaldt, Peter
Wohlstand ohne Wachstum.  
Tim Jacksons Wohlstandskonzept im Kontext 
umweltökonomischer Debatten
Prof.  Dr.  B. Emunds 
Diplom / Oktober 2014 

Krallmann, Alexander 
Geschlechterdifferenz in der Bibel und im 
Koran – ein Vergleich anhand ausgewählter 
Schriftstellen
Prof.  Dr.  J. Schuster SJ 
Diplom /April 2015

Amowe, Peter Temitope 
Simultaneity of Universal and Particular:  
Walter Kasper and the Theology of the 
Local Church
Prof.  Dr.  K. Vechtel SJ / Prof.  Dr.  D. Ansorge 
Lizentiat / Februar 2015 

Cheravallil John, Titus 
Moving towards a Common Understanding 
in Christology between the West Syrian Oriental 
Orthodox Churches and the Catholic Church.  
A Study based on the Ecumenical Dialogues 
between the Oriental Orthodox Churches in India 
and the Catholic Church
Prof.  Dr.  Th. Hainthaler / Prof.  Dr.  J. Arnold
Lizentiat / Juli 2015 

Okeke, Jude 
The Social Dimension of the Eucharist and its 
Implications in the Present Day Nigeria
Prof.  Dr.  K. Vechtel SJ / Prof.  Dr.  M. Schneider SJ 
Lizentiat / Februar 2015 

St. Augustin

Theologische Fakultät der Philosophisch-
Theologischen Hochschule SVD 

Bednarz, Andrzej
Mission heute? Über den bleibenden Wert 
der christlichen Verkündigung
Prof.  Dr.  M. Üffing SVD
Diplom / Magister / Mai 2015

Hô, Anh Tuân
Mission und Missionare in Deutschland 
seit der Deutschen Einheit
Prof.  Dr.  M. Üffing SVD
Diplom / Magister / März 2015

Jebada, Serafianus Liberatus
Christus allein? Der religionstheologische 
Interiorismus.  
Neuer Ansatz von Peter Knauer und Gerhard 
Gäde für die religionstheologische Debatte
Prof.  Dr.  M. Üffing SVD
Diplom / Magister / Februar 2015

Krall, Kathrin
Gottes Stimme hören in der Schrift, im Nächsten 
und in Gemeinschaft. Papst Franziskus’ Einladung 
zu einer Kirche im Aufbruch und einer Schule des 
Hörens
Dr.  C. Hoffmann OSB
Diplom / Magister / Mai 2015

Soda Lein, Yohanes Vianey
Blutige Opferriten in der Lamaholot-Kultur 
von Flores, Indonesien und ihre Bedeutung 
für den christlichen Glauben
Prof.  Dr.  J. Piepke SVD
Diplom / Magister / Februar 2015

Teders, Robin
Olfaktorische Wahrnehmung in religionsästhe- 
tischer und anthropologischer Perspektive unter 
besonderer Berücksichtigung des Weihrauchs
Prof.  Dr.  P. Ramers
Diplom / Magister /April 2015

Han, Chengbo
Die Missionsarbeit der Franziskaner in 
Shandong (1650-1949) als ein wichtiger 
Beitrag zur Christianisierung Chinas
Prof.  Dr.  M. Üffing SVD 
Lizentiat / Oktober 2014

Lishko, Andrei
Perspektiven der Katechese im Bistum 
Grodna (Belarus)
Prof.  Dr.  P. C. Höring
Lizentiat / in Bearbeitung 



AugsburgIheolo ische
Katholisch-TheologischeAbschlussarbeiten der Universita Augsburg
Schmoölz, Claudiıa

2015 7016 DIe Kırche Cder ÄArmen« UNG Cdas >gekreuzigte
Volk« ach Ignacıo EIacuria Maodaell Cder

Zur Missionswissenschaft un Vergangenheit der Inspiration Tur CJe Kırche
Religionswissenschaft Cder un
im akademiıschen Jahr 2015 | 2016 Prof. Fr faumer

Fizen tiat / August 2075

Bochum
Dıe verotftfentlicht Unter dlesem ıtel
aınen Jahrlichen InTormationsdienst, Katholisch-Theologische
Cder Abschlussarbeiten Im genannten Themen- der uhr-Universitat Bochum
Hereich registrier UNG auT n Arheıt
Helnalıche Dissertationen INWEeIS Andere OC| na

Kontfessioneller Unterricht auch Tur Muslime?Gradulerungen werden Insowaelt Heruck-
SIC  .  Ig als CJe entsprechenden WiISsseNschaftt- Kritische Uberlegungen alner cdıidaktıschen
Iıchen rbeıten mindestens Cdas radıka Neuauslegung
»QUT« Arreıc| en Prof. Fr GruMmMMe

asfer of Educaton  Ktoher 2075
Die Themenbereaiche SINCG \A O Olg delimıert

Ayebome, Oyarekwa Emmanuel
Missionswissenschaft Ihe Humanıtarılan Engagement OT the Church
EINScCHHNEeSNC Cder Missionsgeschichte In Nigeria, the Example OT the athalıc DDIOcese

OT Icdah
Religionswissenschaft Prof. Dr } Wiemeyer
EINScCHHNEeSNC Cder Religionsgeschichte PromoHon Dezempbher 0176

Interreligioser un interkultureller Dialog Bonn

Theologische Inkulturation Katholisch-Theologische
un Ortskırchliche Entwicklungen der Universita Bonn

Theologie der Religionen Frenzel, na
Christliche Soziallehre, Kırchen un DIe Bedeutung Cder Iturgie Morgen Tur
Theologiegeschichte m Kontext CJe christliche Igdentitat
der genannten hemenbereiche HIne IIturglewissenschafttliche Untersuchung

m espräac mıT dem udgdentum
DIe Umirage erTolgte He] allen Kkathaoalısch- Prof. Fr ErNardsro, Fr Boschki
theologischen | ehrstuhlen Cder Bundesrepubll PromoHoner 2075
Deutschland, Osterreichs UNG Cder chweIiz

Welilsser, Danıiel
QuIis marıtus calvetur? Jungfraulichkeit als
eaxclusiv-chrıstliche | ehbensiorm m A. Jn
Prof. Fr Schöllgen ro Fr USCHIO
PromoHoner 2075

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Theologische  
Abschlussarbeiten   
2015 | 2016
Zur Missionswissenschaft und  
Religionswissenschaft  
Im akademischen Jahr 2015 | 2016

Die ZMR veröffentlicht unter diesem Titel  
einen jährlichen Informationsdienst,  
der Abschlussarbeiten im genannten Themen-
bereich registriert und auf in Arbeit  
befindliche Dissertationen hinweist. Andere 
Graduierungen werden insoweit berück- 
sichtigt, als die entsprechenden wissenschaft- 
lichen Arbeiten mindestens das Prädikat  
»gut« erreicht haben.

Die Themenbereiche sind wie folgt definiert:

Missionswissenschaft  
einschließlich der Missionsgeschichte

Religionswissenschaft  
einschließlich der Religionsgeschichte 

Interreligioser und interkultureller Dialog 

Theologische Inkulturation
und ortskirchliche Entwicklungen

Theologie der Religionen
Christliche Soziallehre, Kirchen und
Theologiegeschichte im Kontext
der genannten Themenbereiche

Die Umfrage erfolgte bei allen katholisch- 
theologischen Lehrstühlen der Bundesrepublik 
Deutschland, Österreichs und der Schweiz.

Augsburg

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Universität Augsburg 

Schmölz, Claudia 
Die ›Kirche der Armen‹ und das ›gekreuzigte 
Volk‹ nach Ignacio Ellacuría – Modell der 
Vergangenheit oder Inspiration für die Kirche 
der Zukunft?
Prof.   Dr.  A.   Laumer
Lizentiat   /August 2015

Bochum

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Ruhr-Universität Bochum 

Stock, Nina 
Konfessioneller Unterricht auch für Muslime? 
Kritische Überlegungen zu einer didaktischen 
Neuauslegung
Prof.   Dr.  B.   Grümme
Master of Education  / Oktober 2015

Ayebome, Oyarekwa Emmanuel 
The Humanitarian Engagement of the Church 
in Nigeria, the Example of the Catholic Diocese 
of Idah
Prof.   Dr.  J.   Wiemeyer
Promotion   / Dezember 2016

Bonn

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Universität Bonn

Frenzel, Nina 
Die Bedeutung der Liturgie am Morgen für 
die christliche Identität.  
Eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung 
im Gespräch mit dem Judentum 
Prof.   Dr.  A.   Gerhards   / Prof.   Dr.  R.   Boschki
Promotion   / Oktober 2015

Weisser, Daniel 
Quis maritus salvetur? Jungfräulichkeit als 
exclusiv-christliche Lebensform im 4. Jh. 
Prof.   Dr.  G.   Schöllgen   / Prof.   Dr.  G.   Muschiol
Promotion   / Oktober 2015



T’heologische Abschlussarbeiten 2015-201 135

rankıu Maın Kyprianides, rISTOS
1a ellgion T E Draits e I'Homme

Fac  ereich Katholische Theologie Prof. Fr Phidas (ChambDesy)
der Universita Frankiurt Maırn asftfer of FfSs etudes theologiques

Kad. Jahr 2015-2076
Egielewa, ete Eshioke
Ihe rın 13a a Tool| Tor Evangelisation Qanzooa, arıana
In UuC Diocese, Nigeria | © laloqgue interreilglieux Onitre chretliens

T musulmans PalestineContextualisation and Challenges
Prof. Fr Schreijack /Prof. Fr TrocholepcZy Prof. FrF Amherdt
PromoHonH 2075 asfer of Theology /Akad. Jahr 2015-2016

DivjJanoviıc, Krıistin Rauscher, acques-Benoit
Paulus als Philosoph. [)as 0S Cdes Apostels VT 1a OCTINnNe SOCIale de | Eglise T l esprit
dem Hintergrun ntıker Populaärphilosophie U capıtalisme Critiques ET integration
Prof. Fr Schmeller des Tondements anthropologiques
Prof. Fr Wucherpfennig (Sankt eorgen d’un systeme economIquUeE ommnmnan
PromoHonH 2075 Prof. Fr Colfaud

asftfer of Theology /Akad. Jahr 2015-2076
reiburg CNWEeIZ

Rey Meier) Doriıis
Theologische der Universita 1a relation de | Eglise Unmverselle T Cdes
reiburg CNWEeIZ Eglises Harticulieres

Prof. Fr B- de Fa oujeole
Eng, Pascal asftfer of FfSs Etudes theologiques

Kad. Jahr 2015-2076Hın Exerzitienweg Tur dıe Kırche DIe gnatla-
nısche Grunddynamık n cder Exhaortation » Evan-
gelll gaudium « VT1 aps Franzıskus Vogılatzı, Polyxenie
Prof. Fr Haltensiehen 1a reception de ‘ Islam Walt E theologliens
achelor of Theology / Akad. Jahr 2015-2016 Dyzantıns aın Jean NDamascene ET aın regolre

Palamas
Gotz, Pascal Prof. FrF Amherdt
Ische Problemitelder n Cder Treiıen Marktwirt- asftfer of Theology /Akad. Jahr 2015-2076
schaflft Auftgezelgt eispie Cder KupferTOr-
derung In SambIıa Foe., eon agloire
Prof. Fr BOgner DIS. E culture ' Inculturation.
achelor of Theology / Akad. Jahr 2015-2016 Pour UTE methodologie E1I1TCaCE de

| evangelisation Airigque chez E
Ortelll, Pascal Mal ( ameroun
1a Dlace de | enseignement SOCIAa| e Prof. FrF Amherdt/Prof. 'DIDJTA Deigado
|’Eglise ans ’ exhortation apostollque Evangell PromoHon /Herbhstsemester 2075
Gaudium
Prof. Fr Collaud eyer, Michael
achelor of FfSs Etudes theologiques Leidenschafttlıch AaZU gesanadt, anderen
Kad. Jahr 2015-2076 en geben«.

Missionarische Spiritualitat n Geschichte
Dumont, Emmanuel UNG Gegenwart
()ue Ccıre WOUT E calut Cdes autres? Prof. 'DIDJTA Deigado

Prof. Fr Stievernich / Mainz)emenTts SUTr E theologie de E nredication de
Jean Chrysostome T MDraoIse de an PromoHon /Früuhjahrsemester 076
Prof. Fr Sherwin
asfer of Theology / Akad. Jahr 2015-2076

ustache, Florence
E ercture U ( A quadeloupeen:

COMMeEenNT Vadbdsect U »logement ı habıtat«
UTE dISCUSSION SUTr E en theologico-poalıtique?
Prof. Fr Collaud
asfer of Theology /Akad. Jahr 2075

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

135Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

Frankfurt am Main

Fachbereich Katholische Theologie  
der Universität Frankfurt am Main

Egielewa, Peter Eshioke
The Print Media as a Tool for Evangelisation 
in Auchi Diocese, Nigeria:  
Contextualisation and Challenges
Prof.   Dr.  Th. Schreijäck   / Prof.   Dr.  B.   Trocholepczy
Promotion   / Juli 2015

Divjanovic, Kristin
Paulus als Philosoph. Das Ethos des Apostels vor 
dem Hintergrund antiker Populärphilosophie
Prof.   Dr.  Th. Schmeller  
Prof.   Dr.  A.   Wucherpfennig (Sankt Georgen)
Promotion   / Juli 2015

Freiburg / Schweiz

Theologische Fakultät der Universität 
Freiburg / Schweiz

Eng, Pascal
Ein Exerzitienweg für die Kirche – Die ignatia-
nische Grunddynamik in der Exhortation »Evan-
gelii gaudium« von Papst Franziskus
Prof.   Dr.  B.   Hallensleben
Bachelor of Theology   / Akad. Jahr 2015-2016

Götz, Pascal
Ethische Problemfelder in der freien Marktwirt-
schaft. Aufgezeigt am Beispiel der Kupferför-
derung in Sambia
Prof.   Dr.  D.   Bogner
Bachelor of Theology   / Akad. Jahr 2015-2016

Ortelli, Pascal
La place de l’enseignement social de 
l’Église dans l’exhortation apostolique Evangelii 
Gaudium
Prof.   Dr.  Th. Collaud
Bachelor of Arts en Etudes théologiques  
Akad. Jahr 2015-2016

Dumont, Emmanuel
Que dire pour le salut des autres?  
Eléments sur la théologie de la prédication de 
Jean Chrysostome et Ambroise de Milan
Prof.   Dr.  M.   Sherwin
Master of Theology   / Akad. Jahr 2015-2016

Eustache, Florence 
A la lecture du cas guadeloupéen:  
comment passer du »logement à l’habitat« à 
une discussion sur le lien théologico-politique?
Prof.   Dr.  Th. Collaud
Master of Theology   / Akad. Jahr 2015

Kyprianides, Christos
La Religion et les Droits de l’Homme
Prof.   Dr.  V.   Phidas (Chambésy)
Master of Arts en études théologiques   
Akad. Jahr 2015-2016

Qanzooa, Mariana
Le dialogue interreligieux entre chrétiens 
et musulmans en Palestine
Prof.   Dr.  F.-X.   Amherdt
Master of Theology   / Akad. Jahr 2015-2016

Rauscher, Jacques-Benoît
La Doctrine sociale de l’Eglise et l’esprit 
du capitalisme – Critiques et intégration 
des fondements anthropologiques 
d’un système économique dominant
Prof.   Dr.  Th. Collaud
Master of Theology   / Akad. Jahr 2015-2016

Rey (Meier), Doris
La relation de l’Eglise universelle et des 
Eglises particulières
Prof.   Dr.  B.-D.   de La Soujeole
Master of Arts en Etudes théologiques   
Akad. Jahr 2015-2016

Vogiatzi, Polyxenie
La réception de l’Islam par les théologiens 
byzantins Saint Jean Damascène et Saint Grégoire 
Palamas
Prof.   Dr.  F.-X.   Amherdt
Master of Theology   / Akad. Jahr 2015-2016

Foé, Léon Magloire 
De la culture à l’inculturation.  
Pour une méthodologie efficace de 
l’évangélisation en Afrique, chez les 
Beti au Cameroun
Prof.   Dr.  F.-X.   Amherdt   / Prof.   DDr.  M.   Delgado
Promotion   / Herbstsemester 2015

Meyer, Michael 
›Leidenschaftlich dazu gesandt, anderen 
Leben zu geben‹.  
Missionarische Spiritualität in Geschichte 
und Gegenwart
Prof.   DDr.  M.   Delgado   
Prof.   Dr.  M.   Sievernich SJ (Mainz)
Promotion   / Frühjahrsemester 2016



136 Theologische Abschlussarbeiten 2015-201

Graz Innsbruck

Katholisch-Theologische Katholisch-Theologische
der Karl-Franzens-Universitat der eopold-Franzens-Universitäa
ner, FVa Erlacher, Vera Marıa
Entwicklung Cdes Missionsklosters ernberg Schwangerschattsabbruc zwischen
VT1 seInNner ründung 9055 HIS zu Zwverten Religionen Uund Gesellschaft
Vatiıkanısche Konzıl (1962-1965 Prof. Fr er
AD niv.-Prof. Fr Sohn-Kronfthaler AAaster /207
Mag CO Un 076

Fleischmann, Daul
Nguyen, Quoc Tung Atherismus UNG eligion.
Franz Xaver Nguyen an  uan HIne Beleuchtung kKkontrastierter Ansatze
[)as » Menu Cder Hofinung « aInes damalıgen Prof. Fr GuggenDerger
Gefangenen AAaster /207
nıv.-Prof. 'DIDJTA Schaupp
Mag CO Un 076 Peintner, artına

DIe eiligen Cder Dunkelheıt Mlutter leresas
Heiligenkreuz m Wıienerwal und Therese VT1 | 1SIeNXxs Innerer amp

CJe Gottesiinsternis
Philosophisch -Theologische Hochschule Prof. Fr Sandier

AAaster /207enedı XVI Heiligenkreuz
Graf, Herbert etzZ, FVa Marıa
DIe » New Age «-Bewegung Wurzeln, DIe olle Cder nge! In den Rellgionen, m
Grundzuge, Praktiken Christentum, Im Is!am Uund In Cder SOTEerI
F7 DDr Egger O7i1en (,g01tes der enıl1en des Menschen
Mag CO EDr uGr 076 Prof. Fr Siehenrock

AAaster /207
Greimer, Johannes Marıa
Neuevangelisierung 2.7 (,01tes \Nark Schmid, Nıkola Marielle
der Menschenwerk? Hın en n testimanıum carıtatıs
MAıt Nnerlichkeıt Uund cder ra des Gertrud uckner UNG Cder Freiburger Rımnd-
eiligen (jeistes aınem TIruc|  aren re zur Forderung des Judisch-christlichen
Apostolat Dialogs ach 945 n Neutschlan
Prof. Fr Buchmulfler IS Prof. Fr Siehenrock
Mag CO Un 076 Diplom / 20176

Sarapak, Sımon Michael oya, Ihomas Joseph Benard
Church GIT  Owards 1E OdCe|DIe Cdrel Bekehrungen DIe re VT1 den

Cdrel Bekehrungen n cder Systematık, Im en OT Ecclesiology In Alrıca n the 1Q OT the
UNG n cder re Cder eresa VT1 Avila LWO Atlrıcan Synods
Prol. Dr Buchmuller 15 Prof. Fr Sandier / Prof. Fr Wandinger
Mag 20l Oktoher 2015 PromoHon /April 0176

Uchman C  P 1 AazZAarus Marıa Mikola)
»Ohne ass Blut VETYOSSCTN wiırd, gibt Kkeine
Verscohnung « (Vgl Hehr 9,22D
Zum rellgionsgeschichtlichen Verstänanishorizont
Cder meutestamentlıchen Suhnetheologie
Prof. Fr ainer IS
Mag CO Januar 076

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

136 Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

Graz

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Karl-Franzens-Universität 

Astner, Eva
Entwicklung des Missionsklosters Wernberg 
von seiner Gründung 1935 bis zum Zweiten 
Vatikanischen Konzil (1962-1965)
Ao. Univ.-Prof.   Dr.  M.   Sohn-Kronthaler
Mag.   theol.   / Juni 2016 

Nguyen, Quoc Tung
Franz Xaver Nguyen Van Thuan.  
Das »Menü der Hoffnung« eines damaligen 
Gefangenen
Univ.-Prof.   DDr.  W.  Schaupp	
Mag.   theol.   / Juni 2016 

Heiligenkreuz im Wienerwald

Philosophisch-Theologische Hochschule 
Benedikt XVI. Heiligenkreuz 

Graf, Herbert
Die »New Age«-Bewegung – Wurzeln, 
Grundzüge, Praktiken
Doz.   DDDr.  P.   Egger 
Mag.   theol.   / Februar 2016 

Greiner, Johannes Maria 
Neuevangelisierung 2.7 – Gottes Werk 
oder Menschenwerk?  
Mit Innerlichkeit und der Kraft des 
Heiligen Geistes zu einem fruchtbaren  
Apostolat
Prof.   Dr.  W.   Buchmüller OC   ist 
Mag.   theol.   / Juni 2016

Sarapak, Simon Michael 
Die drei Bekehrungen - Die Lehre von den 
drei Bekehrungen in der Systematik, im Leben 
und in der Lehre der hl. Teresa von Ávila
Prof. Dr. W. Buchmüller OCist 
Mag. theol. / Oktober 2015 

Uchman CO, Lazarus Maria Mikolaj 
»Ohne dass Blut vergossen wird, gibt es keine 
Versöhnung« (Vgl. Hebr 9,22b).  
Zum religionsgeschichtlichen Verständnishorizont 
der neutestamentlichen Sühnetheologie
Prof.   Dr.  K.Wallner OC   ist 
Mag.   theol.   / Januar 2016 

Innsbruck

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Leopold-Franzens-Universität

Erlacher, Vera Maria
Schwangerschaftsabbruch zwischen 
Religionen und Gesellschaft 
Prof.   Dr.  S.   Leher
Master   / 2016 

Fleischmann, Paul
Atheismus und Religion.  
Eine Beleuchtung kontrastierter Ansätze 
Prof.   Dr.  W.   Guggenberger
Master   / 2016

Peintner, Martina
Die Heiligen der Dunkelheit – Mutter Teresas 
und Therese von Lisienxs innerer Kampf gegen 
die Gottesfinsternis 
Prof.   Dr.  W.   Sandler 
Master   / 2016 

Pletz, Eva Maria
Die Rolle der Engel in den Religionen, im 
Christentum, im Islam und in der Esoterik.  
Boten Gottes oder Gehilfen des Menschen 
Prof.   Dr.  R.   A.   Siebenrock 
Master   / 2016 

Schmid, Nikola Marielle
Ein Leben in testimonium caritatis –  
Gertrud Luckner und der Freiburger Rund- 
brief zur Förderung des jüdisch-christlichen 
Dialogs nach 1945 in Deutschland 
Prof.   Dr.  R.   A.   Siebenrock 
Diplom   / 2016 

Mboya, Thomas Joseph Benard 
Church as Gift: Towards a new Model 
of Ecclesiology in Africa in the Light of the 
two African Synods
Prof.   Dr.  W.   Sandler   / Prof.   Dr.  N.   Wandinger 
Promotion   / April 2016 



T’heologische Abschlussarbeiten 2015-201 137

i uzern oppa, Sımon
eligion als cSOZ7lale ra n blographischen

Katholisch-Theologische Orientierungsprozessen Untier den Bedingungen
der Universita i uzern Cder Migration

Prof. Fr Baumann
cdas Neves, Indy PromoHon IIn Bearbeitung
F: HijJab SUISSE.

Gasser, athalıe1a Dlace UG 1en E design Extile ans E
contection Cdes Volles T des OUularas 2511Nes Bildungsentscheidungen adoleszenter
AUX Temmes musulmanes Vivanıt SUISSE Musliminnen Cder zweıten Generation n cder

chweizProf. Fr Spalinger ( HSLU)
Prof. Fr Tunger-Zanett! Prof. Fr Baumann
Bachelor/ Fruhjahrsemester 076 Prof. Fr Stermmen ( PH ermn

PromoHon IIn Bearbeitung
Eyer, Maelanıe
DIe Hestatter m Oberwallıs aliefi, Rebekka
Funktionen UNG Rollen Cder Hestatterıschen Diaspora-Religiositat UNG Jugendkultur VT1

Tatigkelt Hudcahıstischen Vietnamesen Cder zweıten
Prof. Fr Ar Höpfliinger / Prof. Fr Baumann Generation n cder chweIlz UNG NDeutschlan
Master / Fruhjahrsemester 076 Prof. Fr Baumann ro, Fr Huffer (Bonn)

PromoHon IIn Bearbeitung
Schäfli, 12a
AuTt dem VWeg zu Haıl [DIe VEUdaTIC | ehens- Limacher, Katharına
\WOISE als sinNStTITTeENCE PraxIis UNG Ausdruck eıner Burgerschaftliches Engagement In rellgliosen
Transtformation cder eligion n moöodernen Immigrantenvereinen:
Gesellschatten Budcchistische UNG hındulstische Vereimne n
Prof. Fr Ar Höpfliinger / Prof. Fr Baumann Cder chweiz UNG n Osterreich eispie
Master / Fruhjahrsemester 076 Zurichs UNG \Ahens

Prof. Fr Baumann
Beck, alentın Prof. Fr erUNC
Von Klıschees, Spiegelungen UNG | ern- PromoHon IIn Bearbeitung
VEOZESSEN [DIe Schwelizerische Katholısche
Issıon der ersten Haltte des 76 Jahrhundgderts Zimmermann, Andrea
als Oorboten UNG Transmissionsriemen Cdes Ihallandısch-schweizerische Ehen Beltrag
Sich ntensivierenden Kulturellen Austausches UNG Bedeutung VT1 Dudcahıstischer Religlositat
Prof. Fr 1es zufr Bewaltigung cder | ehenssituation VT1 thal-
PromoHon VaTs Bearbeitung andıschen Heilratsmigrantinnen In Cder Cchwelz
Beutter, Änne Prot Dr Baumann
Wechselwirkungen zwischen ‚Religlon« UNG PromoHon IIn Bearbeitung
Racht:« anhancd missionNskırchlicher Rachts-
strukturen Uund deren Intera  10n mıT
alrıkanıschen UNG Kolonıialen Rachtsstrukturen
Prot Dr Baumann
PromoHon VaTs Bearbeitung
Eulberg, Rafaela
DIe laspora hHındulstischer Tamılen AU$S
Srl an n cder chweIiz
Rellgioses Jgentitätsmanagemen Umter
genderrelevanten Gesichtspunkten
Prof. Fr Baumann
Prof. Fr FEranke (Marburg }
PromoHon VaTs Bearbeitung

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

137Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

Luzern

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Universität Luzern 

das Neves, Cindy
Le Hijab en Suisse.  
La place que tient le design textile dans la 
confection des voiles et des foulards destinés 
aux femmes musulmanes vivant en Suisse
Prof.   Dr.  N.   Spalinger (HSLU)
Prof.   Dr.  A.   Tunger-Zanetti
Bachelor   / Frühjahrsemester 2016 

Eyer, Melanie
Die Bestatter im Oberwallis.  
Funktionen und Rollen der bestatterischen 
Tätigkeit
Prof.   Dr.  A.-K.   Höpflinger   / Prof.   Dr.  M.   Baumann
Master   / Frühjahrsemester 2016

Schäfli, Lea
Auf dem Weg zum Heil. Die vegane Lebens- 
weise als sinnstiftende Praxis und Ausdruck einer 
Transformation der Religion in modernen 
Gesellschaften
Prof.   Dr.  A.-K.   Höpflinger   / Prof.   Dr.  M.   Baumann
Master   / Frühjahrsemester 2016 

Beck, Valentin
Von Klischees, Spiegelungen und Lern- 
prozessen – Die Schweizerische katholische 
Mission der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
als Vorboten und Transmissionsriemen des 
sich intensivierenden kulturellen Austausches
Prof.   Dr.  M.   Ries 
Promotion   / in Bearbeitung 
Beutter, Anne
Wechselwirkungen zwischen ›Religion‹ und 
›Recht‹ anhand missionskirchlicher Rechts-
strukturen und deren Interaktion mit 
afrikanischen und kolonialen Rechtsstrukturen 
Prof.   Dr.  M.   Baumann
Promotion   / in Bearbeitung

Eulberg, Rafaela
Die Diaspora hinduistischer Tamilen aus 
Sri Lanka in der Schweiz:  
Religiöses Identitätsmanagement unter 
genderrelevanten Gesichtspunkten
Prof.   Dr.  M.   Baumann   
Prof.   Dr.  E.   Franke (Marburg)
Promotion   / in Bearbeitung

Foppa, Simon
Religion als soziale Kraft in biographischen 
Orientierungsprozessen unter den Bedingungen 
der Migration
Prof.   Dr.  M.   Baumann
Promotion   / in Bearbeitung

Gasser, Nathalie
Bildungsentscheidungen adoleszenter 
Musliminnen der zweiten Generation in der 
Schweiz
Prof.   Dr.  M.   Baumann   
Prof.   Dr.  A.   Steinen (PH Bern)
Promotion   / in Bearbeitung

Khaliefi, Rebekka
Diaspora-Religiosität und Jugendkultur von 
buddhistischen Vietnamesen der zweiten 
Generation in der Schweiz und Deutschland
Prof.   Dr.  M.   Baumann   / Prof.   Dr.  M.   Hutter (Bonn)
Promotion   / in Bearbeitung

Limacher, Katharina 
Bürgerschaftliches Engagement in religiösen 
Immigrantenvereinen:  
Buddhistische und hinduistische Vereine in 
der Schweiz und in Österreich am Beispiel 
Zürichs und Wiens
Prof.   Dr.  M.   Baumann   
Prof.   Dr.  R.   Walthert (Zürich)
Promotion   / in Bearbeitung

Zimmermann, Andrea
Thailändisch-schweizerische Ehen: Beitrag 
und Bedeutung von buddhistischer Religiosität 
zur Bewältigung der Lebenssituation von thai
ländischen Heiratsmigrantinnen in der Schweiz 
Prof.   Dr.  M.   Baumann
Promotion   / in Bearbeitung



135 Theologische Abschlussarbeiten 2015-201

Müuüunchen Osnabruck

Katholisch-Theologische nNsTITU Tur Katholische Theologie
der Universita Müunchen der Universita Osnabruck

ar! Florjan Elschen, Anna-Marıa
Strategische Personalentwicklung In Cder »Projekt \Waltethos« Im Kontext Schule HIne
Kkathaoalıschen Kırche theologisch-ethische Auseinandersetzung
wWwischen KOompetenz, Potenzial UNG arısma Prof. Fr tenkamp
Prof. Fr Bachelor/Fehruar 0176
Magıster / 20176

Engling, Svenj]ja
gbokwe, Anthony Nachhaltigkeit Ine theolagische Icdee?
nıty OT Issıon amıdst COlversile minıstrıes HIne nistorisch-systematische Untersuchung
OT the riests and alty n Evangellization n the aınem Uumweltethischen Leitbegri
[[9] OT the new Teachings OT the opes Prof. Fr tenkamp
Towards 11I1OTE eifective evangelization OT Bachelor/ August 076
mankına n the modern WOrIC
Prof. Fr Keller, Britta

[)as Bıscholliche Hılftswerk Mısereor Vor derFizentiat/in Bearbeitung
Heraustforderung Cdes Klımawandels

Frey, Regina Theologisch-ethische Uberlegungen aınem
Profil UNG Identitat Cdes Journalısmus zwischen aktuellen Aspekt Kirchlicher Entwicklungs-
Glaube UNG Protfessionaltaät zusammenarhbhaeıt
Prof. Fr Prof. Fr tenkamp
PromoHon VaTs Bearbeitung Bachelor/ August 076

Kistler, Sebastian estphal, Katharına
\A 18] Gleichheınt 1st gerecht? Der Schöpfungsauftrag als Heraustforderung
SOzlalethische Untersuchungen aınem Tur Landwirtschaft, Kırche und Theologie
gerechten Uund nachhaltigen Klımaschutz HIne christ!ich-umweltethische Untersuchung

m Anschluss audato SIProf. Fr VOogt
PromoHonN! 0176 Prof. Fr tenkamp

Bachelor/ August 076
Kizhakaekalayı Manı, DPauls
Indısche rTester n Neutschlan Karıkkoottathıil, Jı Philip
Selhstverständnıs Wahrnehmung Dastoraler Ihe Human Rights DIscourse Hetween Liberty
AÄAnsatz and \NalTare laloqgue Ith aCcCques arıtarn
Prof. Fr and Amartya sen
PromoHon VaTs Bearbeitung Prof. Fr Heimbach-Steins (Munster)

Prof. Fr tenkamp
Muımnster PromoHon /SeptemDer 0176

Philosophisch -Theologische Hochschule andkuhler, Fabijan
Muımster ( Hochschule der Kapuziner) [)as Motivationsproblem angesichts Cdes

Klımawandels LÖösunNgsmMmOglichkeiten auT der
Labusch, Korbinian Grundlage Cdes Klassiıschen Tugenabegrifts
Vla Integralis christliches /en? Prof. Fr OS  ro, Fr tenkamp
Erfahrungswissenschafttliche Zugange PromoHon VaTs Bearbeitung
Oral History alıner GebetspraXxIis
Prof. Fr Pfattig arnm Silber, Steian
Dipfom EDr uGr 076 Pluralıtat, FHragmente, Zeichen cder /eaıt

ue Tundamentaltheologische Heraus-
Torderungen AU$S cder Perspektive Cder atern-
amerIkanıschen Theologie Cder Beifreiung
Prof. Fr Eckholft/Prof. Fr tenkamp
Habilitation Dezember 2075

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

138 Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

München

Katholisch-Theologische Fakultät  
der Universität München

Stark, Florian
Strategische Personalentwicklung in der 
katholischen Kirche.  
Zwischen Kompetenz, Potenzial und Charisma
Prof.   Dr.  A.   Wollbold
Magister   / 2016

Igbokwe, Anthony
Unity of Mission amidst diversified ministries 
of the Priests and Laity in Evangelization in the 
Light of the new Teachings of the Popes:  
Towards a more effective evangelization of 
mankind in the modern world
Prof.   Dr.  A.   Wollbold
Lizentiat   / in Bearbeitung 

Frey, Regina
Profil und Identität des Journalismus zwischen 
Glaube und Professionalität
Prof.   Dr.  A.   Wollbold
Promotion   / in Bearbeitung 

Kistler, Sebastian
Wie viel Gleichheit ist gerecht?  
Sozialethische Untersuchungen zu einem 
gerechten und nachhaltigen Klimaschutz
Prof.   Dr.  M.   Vogt 
Promotion   / Juni 2016

Kizhakaekalayil Mani, Pauls
Indische Priester in Deutschland.  
Selbstverständnis Wahrnehmung pastoraler 
Ansatz 
Prof.   Dr.  A.   Wollbold
Promotion   / in Bearbeitung 

Münster 

Philosophisch-Theologische Hochschule 
Münster (Hochschule der Kapuziner) 

Labusch, Korbinian
Via Integralis – christliches Zen?  
Erfahrungswissenschaftliche Zugänge  
(Oral History) zu einer Gebetspraxis
Prof.   Dr.  M.   Plattig O. Carm
Diplom   / Februar 2016

Osnabrück

Institut für Katholische Theologie  
der Universität Osnabrück 

Elschen, Anna-Maria
»Projekt Weltethos« im Kontext Schule – Eine 
theologisch-ethische Auseinandersetzung
Prof.   Dr.  A.   Lienkamp
Bachelor   / Februar 2016

Engling, Svenja
Nachhaltigkeit – eine theologische Idee?  
Eine historisch-systematische Untersuchung 
zu einem umweltethischen Leitbegriff	
Prof.   Dr.  A.   Lienkamp
Bachelor   / August 2016

Keller, Britta
Das Bischöf‌‌‌‌liche Hilfswerk Misereor vor der 
Herausforderung des Klimawandels –  
Theologisch-ethische Überlegungen zu einem 
aktuellen Aspekt kirchlicher Entwicklungs-
zusammenarbeit
Prof.   Dr.  A.   Lienkamp
Bachelor   / August 2016

Westphal, Katharina
Der Schöpfungsauftrag als Herausforderung 
für Landwirtschaft, Kirche und Theologie –  
Eine christlich-umweltethische Untersuchung 
im Anschluss an Laudato si‘
Prof.   Dr.  A.   Lienkamp
Bachelor   / August 2016

Karikkoottathil, Jiji Philip
The Human Rights Discourse between Liberty 
and Welfare – A Dialogue with Jacques Maritain 
and Amartya Sen 
Prof.   Dr.  M.   Heimbach-Steins (Münster)   
Prof.   Dr.  A.   Lienkamp
Promotion   / September 2016

Sandkühler, Fabian
Das Motivationsproblem angesichts des 
Klimawandels – Lösungsmöglichkeiten auf der 
Grundlage des klassischen Tugendbegriffs
Prof.   Dr.  E.   Kos   / Prof.   Dr.  A.   Lienkamp
Promotion   / in Bearbeitung

Silber, Stefan
Pluralität, Fragmente, Zeichen der Zeit –  
Aktuelle fundamentaltheologische Heraus-
forderungen aus der Perspektive der latein
amerikanischen Theologie der Befreiung
Prof.   Dr.  M.   Eckholt   / Prof.   Dr.  A.   Lienkamp
Habilitation   / Dezember 2015



T’heologische Abschlussarbeiten 2015-201 139

aderborn an Georgen
nNsTITU Tur Katholische Theologie Philosophisch -Theologische Hochschule
der Universita Paderborn in rankıu Maın

Konsek, as Helbig-Londo, Madeleine Karen
Komparatıve Theologie als Grundlage AInesTheologische Abschlussarbeiten 2015-2016  139  Paderborn  Sankt Georgen  Institut für Katholische Theologie  Philosophisch -Theologische Hochschule  der Universität Paderborn  in Frankfurt am Main  Konsek, Lukas  Helbig-Londo, Madeleine Karen  Komparative Theologie als Grundlage eines  ... und raus bist du? Theologische Erörterung  konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts?  bezüglich des Einbezuges von Menschen mit  Prof. Dr.K. von Stosch  Behinderung in die kirchliche Entwicklungsarbeit  Examen /2016  Jun.-Prof. Dr.W. Beck  Magister / Juli 2016  Lünswilken, Julia  Offenbarung als Selbstmitteilung?  Schäfer, Hanna  Reflexionen zur freiheitstheoretischen  »Selig die Armen im Geist - ihnen gehört das  Offenbarungstheologie im Hinblick auf  Himmelreich.« (Mt 5,3)  ihre interreligiöse Dialogfähigkeit  Eine Untersuchung der christologischen und  Prof. Dr.K. von Stosch  ekklesiologischen Dimensionen einer » Armut  Examen /2016  im Geiste« und eine Erörterung ihrer gegen-  wärtigen Bedeutung hinsichtlich des Anliegens  Steindl, Lena /Strass, Sabrina  von Papst Franziskus für eine »arme Kirche  Politische Theologie in Islam und Christentum  für die Armen«  Prof. Dr.K. von Stosch  Prof. Dr.D. Ansorge  Examen /2016  Magister / Juli 2016  Strotmann, Anne  Amandu, Robert  The Role of Catechists in First Communion  Offenbarung in der deutschsprachigen  Gegenwartsliteratur.  Catechesis in Arua Diocese in Uganda:  Eine systematisch-theologische Sprach-  Challenges and Responses  schule im Gespräch mit Patrick Roth und  Prof. DDDr.h.c. K. Kießling / PD Dr.B. Hoyer  Navid Kermani  Lizentiat / Juli 2016  Prof. Dr.K. von Stosch  Examen /2015  Heimann, Benedikt  Anbetung, Mission und caritatives Engagement  Langenfeld, Aaron  im Horizont der pästlichen Lehrverkündigung  Das Schweigen brechen.  am Beispiel der Gemeinschaft Emmanuel, der  Christliche Soteriologie im Kontext  Initiative »Nightfever« und der Gemeinschaften  islamischer Theologie  von Jerusalem.  Prof. Dr.K. von Stosch  Eine Analyse aus ekklesiologischer Sicht  Prof. Dr.). Meyer zu Schlochtern  Prof. Dr.D. Ansorge /Prof. Dr. K.Vechtel SJ  Promotion /2015  Lizentiat /Oktober 2015  Asghar-Zadeh, Darius  Mianro Naortangar SJ, Rodrigue  Christentum und Islam in theologisch-anthro-  Offenbarung interkulturell.  pologischer Interreligiosität.  Die Dogmatische Konstitution »Dei Verbum «  Eine ideenhistorisch und zeitdiskursiv konzipierte  im Dialog mit dem »Christus Modell« von  Komparative Theologie der Gott-Mensch-Relation  Fabien Eboussi Boulaga  Prof. Dr.K. von Stosch /Prof. Dr.J. Rahner  Prof. Dr.M. Schneider SJ  Prof. Dr.R. Hajatpur  Prof. Dr.F. Gmainer-Pranzi (Salzburg)  Promotion/2016  Promotion /Juni 2016  zmr | 101.Jahrgang | 2017Uund 1AUS Hıst du? Theologische Erorterung
konftfessionell-kooperativen Reilgionsunterrichts? bezuglıch Cdes Einbezuges VT1 Menschen mıT
Prof. Fr Vor; Stosch Behinderung In CJe kKkırchliche Entwicklungsarbeit
Fyxamen 207 Jun.-Prof. Fr Beck

Magıster / Jull 0176
Lünswilken, ulıa
Offenbarung als Selbstmittellung ? Schäfter, Hanna
Raflexionen zur Treinheltsthegogretischen »Sellg CJe Armen Im 15 Ihnen gehort Cdas
Offenbarungstheologie m Inblıc aufT Hımmeaelreich « 5,3)
Ihre interrellglöse Dialogtfahigkeit Hine Untersuchung cder christologischen Uund
Prof. Fr Vor; Stosch ekklesiologischen Dimensionen alner » Armut
Fyxamen 207 Im Gjelste « UNG Ine Erorterung hrer f1-

wartigen Bedeutung hınsıchtlich Cdes Anliıegens
Steindl, ena Strass, Sabrina VT1 aps Franzıskus Tur eine ”AailTIEe Kırche
Polıtische Theologie In Is!am UNG Christentum Tur CJe ÄArmen«
Prof. Fr Vor; Stosch Prof. Fr Ansorge
Fyxamen 207 Magıster / Jull 0176

trotmann, Änne Amandu,
Ihe Role OT Catechists n IrS C ommunıcnOffenbarung In Cder deutschsprachigen

Gegenwartsliteratur. Catechesis In Ärua DDIOCeEse n Uganda:
HIne systematisch-theologische Sprach- Challenges and Responses
schule Im espräac mıT atrıck Roth UNG Prof. DDr C Kiefsting / Fr Hoyer
aVı Kermanı Fizentiat / Juf 0176
Prof. Fr Vor; Stosch
Fyxamen 15 Heimann, enedı

nbetung, Issiıon UNG carnıtatıves Engagement
Langenfeld, Aaron Im Orızan Cder Dastlıchen LehrverküundiIgung
[)as Schweigen hrechen eispie Cder Gemernmscha EmMManuel, Cder
Christliche Soterlologie Im Kontext Inıtlatıve » Nightiever« UNG Cder Gemernschatten
slamischer Theologie VT1 Jerusalem.
Prof. Fr Vor; Stosch Hine Analyse AU$S ekklesiologischer IC|
Prof. Dr } Meyer Schlochtern Prof. Fr Ansorgero Fr Vech F} 6J
PromoHon 75 Fizentiat / Oktober 2075

Asghar-Zadeh, Darıus Mıanro aortangar 5J, odriqgue
Christentum UNG Is!am n theologisch-anthro- Offenbarung nterkulturell
Dologischer Interreligiositat. DIe Dogmatische Konstitution » Del Verbum «
HIne deenhistorisch UNG zeıitaIskursıi Konziplerte Im Dialog mıt dem » Chrıstus Modaell« VT1

Komparatıve Theologie cder Gott-Mensch-Relation Fabhlen HOussı Boulaga
Prof. Fr Vor; Stosch ro Fr Rahner Prof. Fr Schneider /
Prof. Fr Hajatpur Prof. Fr Gmamer-Pranzi (Salzburg }
PromoHon 207 PromoHon Un 0176

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

139Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

Paderborn

Institut für Katholische Theologie  
der Universität Paderborn

Konsek, Lukas
Komparative Theologie als Grundlage eines 
konfessionell-kooperativen Religionsunterrichts?
Prof.   Dr.  K.   von Stosch
Examen   / 2016

Lünswilken, Julia
Offenbarung als Selbstmit‌‌teilung?  
Reflexionen zur freiheitstheoretischen 
Offenbarungstheologie im Hinblick auf 
ihre interreligiöse Dialogfähigkeit
Prof.   Dr.  K.   von Stosch
Examen   / 2016

Steindl, Lena / Strass, Sabrina 
Politische Theologie in Islam und Christentum
Prof.   Dr.  K.   von Stosch
Examen   / 2016

Strotmann, Anne
Offenbarung in der deutschsprachigen 
Gegenwartsliteratur.  
Eine systematisch-theologische Sprach- 
schule im Gespräch mit Patrick Roth und 
Navid Kermani
Prof.   Dr.  K.   von Stosch
Examen   / 2015

Langenfeld, Aaron 
Das Schweigen brechen.  
Christliche Soteriologie im Kontext 
islamischer Theologie 
Prof.   Dr.  K.   von Stosch  
Prof.   Dr.  J.   Meyer zu Schlochtern
Promotion   / 2015

Asghar-Zadeh, Darius 
Christentum und Islam in theologisch-anthro-
pologischer Interreligiosität.  
Eine ideenhistorisch und zeitdiskursiv konzipierte 
Komparative Theologie der Gott-Mensch-Relation
Prof.   Dr.  K.   von Stosch  / Prof.   Dr.  J.   Rahner    
Prof.   Dr.  R.   Hajatpur
Promotion   / 2016

Sankt Georgen

Philosophisch-Theologische Hochschule  
in Frankfurt am Main

Helbig-Londo, Madeleine Karen 
… und raus bist du? Theologische Erörterung 
bezüglich des Einbezuges von Menschen mit 
Behinderung in die kirchliche Entwicklungsarbeit 
Jun.-Prof.   Dr.  W.   Beck 
Magister   / Juli 2016

Schäfer, Hanna 
»Selig die Armen im Geist - ihnen gehört das 
Himmelreich.« (Mt 5,3)  
Eine Untersuchung der christologischen und 
ekklesiologischen Dimensionen einer »Armut 
im Geiste« und eine Erörterung ihrer gegen-
wärtigen Bedeutung hinsichtlich des Anliegens 
von Papst Franziskus für eine »arme Kirche 
für die Armen« 
Prof.   Dr.  D.   Ansorge 
Magister   / Juli 2016

Amandu, Robert 
The Role of Catechists in First Communion 
Catechesis in Arua Diocese in Uganda:  
Challenges and Responses 
Prof.   DDDr.  h.c. K.   Kießling   / PD Dr.  B.   Hoyer 
Lizentiat   / Juli 2016

Heimann, Benedikt 
Anbetung, Mission und caritatives Engagement 
im Horizont der pästlichen Lehrverkündigung 
am Beispiel der Gemeinschaft Emmanuel, der 
Initiative »Nightfever« und der Gemeinschaften 
von Jerusalem.  
Eine Analyse aus ekklesiologischer Sicht
Prof.   Dr.  D.   Ansorge   / Prof.   Dr.  K.   Vechtel SJ 
Lizentiat   / Oktober 2015

Mianro Naortangar SJ, Rodrigue 
Offenbarung interkulturell.  
Die Dogmatische Konstitution »Dei Verbum« 
im Dialog mit dem »Christus Modell« von 
Fabien Eboussi Boulaga 
Prof.   Dr.  M.   Schneider SJ    
Prof.   Dr.  F.   Gmainer-Pranzl (Salzburg) 
Promotion   / Juni 2016



140 Theologische Abschlussarbeiten 2015-201

ST ugustın Grauer, Harald
eorg Holtker, Ethnologe UNG Mlıssions-

Theologische der Philosophisch - eologe (1895-197
Theologische Hochschule VD Prof. Dr } Piepke SV

PromoHon VaTs Bearbeitung
Wıesmann, AÄAnnette
HIne Aairrıe Kırche cder ÄArmen. Keller, Alexander
FMUu als 293 UNG als Jbel Fundamental- Kırche Uund ag Im on
theologische Perspektiven autf en zentrales DIe Kathaolısche Kırche Cder Philippinen m
ekklesiologisches roblem Rıngen mıT cdem Marcos-Regime
Fr offmann (0)55 Menschenrechte, SOZlale Gerechtigkelt
Dipfom /Magıster / Maı 076 UNG Nemoaokratie

Prof. Fr UÜffing SV
Anagolu, ingsley PromoHon VaTs Bearbeitung
rıtique OT the (ISU AastTe 5System n Igbo
Culture and Christianity. Ndayambaje, Emmanuel

astora Approac Owards ts Management ur Cder Armen. Gerechtigkelts- Uund
and Resolution In the [[9] OT Evangelll Nuntiandı solldarıtatstheoretische Uberlegungen bher
Prof. Fr E uf7 Armutsbekaämptfung eispie Ruandas
Fizen Hatf/Marz 0176 Prof. Fr erte SVD

PromoHon VaTs Bearbeitung
Gao, Jıanjun
Der INTIUSS des chinesischen Kontextes Tang, a0quang
auT CJe Christologie Cder Jesurtenmission Im Theologisches NDenken VT1 XU /Oongze
ı6 [/17. Jahrhundert (1  6-1947
Prof. Dr } Piepke SV Hın Fallbeispiel cder Kontextualisierung cder
Fizentiat/in Bearbeitung Katholıschel Theologie nnerhalb Cder

chinesischen Gesellschaftt n Cder ersien Haltte
des 76 JahrhundertsJjumba, John Daul

Fcumenısm n Uganda. Prof. Fr Wesotowskt SVD
» A Possibility Wwork together rotnNners PromoHon VaTs Bearbeitung
and JIsters n Christ« \AhtTh Speclal UdY
Raference the AaTtNaOalıc and Protestant Zhao, Genshen
urches n asambya Sub-County n Kiyında Katholische Missiologie Im Kontext Chinas
Mıtyana and Mıtyana DIOCceses Ansatze Tur eine Missiologie ach Cder
Prof. Fr UÜffing SVD Kulturrevolution
Fizentiat/in Bearbeitung Prof. Fr UÜffing SV

PromoHon VaTs Bearbeitung
Perumannıikala, Alexander
Der INTIUSS des Hınadulsmus UNG Budahismus
auT die Thomaschristen In Indıen
Prof. Fr Ramers
Fizentiat/in Bearbeitung
Nu  a, Olphus IKEZIE
» Mmanwu « C oncretizatıon OT the Rellgious
Culture OT the [o1510 People OT
Nigeria Missiological and Inculturational
Considerations.
Prof. Fr UÜffing SVD
PromoHon VaTs Bearbeitung
etZ, ern
DIe K@nOsIs Im Verstänanis VT1 Klaus Hemmerle
m lıc| auT den Dialog mıT dem udgdentum
Prof. Fr Ramers
PromoHon VaTs Bearbeitung

z 10  - Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

140 Theologische Abschlussarbeiten 2015-2016

St. Augustin 

Theologische Fakultät der Philosophisch-
Theologische Hochschule SVD 

Wiesmann, Annette
Eine arme Kirche der Armen.  
Armut als Ideal und als Übel. Fundamental-
theologische Perspektiven auf ein zentrales 
ekklesiologisches Problem
Dr.  C.   Hoffmann OSB
Diplom   / Magister   / Mai 2016

Anagolu, Kingsley
Critique of the Osu Caste System in Igbo 
Culture and Christianity.  
A Pastoral Approach towards its Management 
and Resolution in the Light of Evangelii Nuntiandi
Prof.   Dr.  B.   Lutz
Lizentiat   / März 2016

Gao, Jianjun
Der Einfluss des chinesischen Kontextes 
auf die Christologie der Jesuitenmission im 
16. / 17. Jahrhundert
Prof.   Dr.  J.   Piepke SVD
Lizentiat   / in Bearbeitung

Jjumba, John Paul
Ecumenism in Uganda.  
»A Possibility to work together as Brothers 
and Sisters in Christ« – With a Special Study 
Reference to the Catholic and Protestant 
Churches in Kasambya Sub-County in Kiyinda 
Mityana and Mityana Dioceses
Prof.   Dr.  M.   Üffing SVD
Lizentiat   / in Bearbeitung

Perumannikala, Alexander 
Der Einfluss des Hinduismus und Buddhismus 
auf die Thomaschristen in Indien
Prof.   Dr.  P.   Ramers 
Lizentiat   / in Bearbeitung

Anuka, Adolphus Chikezie
»Mmanwu« – Concretization of the Religious 
Culture of the 1980 People of 
Nigeria – Missiological and Inculturational 
Considerations.
Prof.   Dr.  M.   Üffing SVD
Promotion   / in Bearbeitung

Aretz, Bernd
Die Kenosis im Verständnis von Klaus Hemmerle 
im Blick auf den Dialog mit dem Judentum
Prof.   Dr.  P.   Ramers 
Promotion   / in Bearbeitung

Grauer, Harald
Georg Höltker, Ethnologe und Missions- 
theologe (1895-1976)
Prof.   Dr.  J.   Piepke SVD
Promotion   / in Bearbeitung

Keller, Alexander
Kirche und Staat im Konflikt:  
Die katholische Kirche der Philippinen im 
Ringen mit dem Marcos-Regime um 
Menschenrechte, soziale Gerechtigkeit 
und Demokratie
Prof.   Dr.  M.   Üffing SVD
Promotion   / in Bearbeitung

Ndayambaje, Emmanuel
Würde der Armen. Gerechtigkeits- und 
solidaritätstheoretische Überlegungen über 
Armutsbekämpfung am Beispiel Ruandas
Prof.   Dr.  B.   Werle SVD
Promotion   / in Bearbeitung

Tang, Yaoguang
Theologisches Denken von Xu Zongze 
(1886-1947):  
Ein Fallbeispiel der Kontextualisierung der 
Katholischen Theologie innerhalb der 
chinesischen Gesellschaft in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts
Prof.   Dr.  Z.   Wesołowski SVD
Promotion   / in Bearbeitung

Zhao, Genshen
Katholische Missiologie im Kontext Chinas.  
Ansätze für eine Missiologie nach der 
Kulturrevolution
Prof.   Dr.  M.   Üffing SVD
Promotion   / in Bearbeitung



Anschriften Vorschau
cer Mıtarbeıter auf cdas nachste He
un Miıtarbeıiterinnen He$ 101. Jahrgang 201}7
CQI1eses (1 arkahne Register

Norbert HınterstermerDroft Dr. Chrıstian Bauer
Karl-Rahner-Platz ı Rıchara Kımball
A-50720 nnsbruck L’hospitahte AIVINe:

Towarads Responsive
Droft DDr. arıano Delgado C hrıstlan-Muslım e0100y
Unmversita reiburg
ÄV Cje | Europe Jose Kalapura, , |

Haroılc ( hurch Leadership nm nalaQ H -1/00 rMbourg
Capuchmn BIShOp Anastasıus artmann

Droft Dr. Margıt FEckhoit (1803-18066)
Drofessur tur Dogmatı

Christoph Stenschkemıt -undamentaltheologie
nstitu tur Katholische Theologıe Miıgration UNC 1SSION
Unmversita Osnabruck mach cder Apostelgeschichte
Schlossstrasse

FVa-M GerigkL -49074 Osnabruck
[ Ie Olle Qes Menschen nm cder SchöpTtung

Droft DDr. Franz Gmamer-Pranzi Z7um MenschenDbil nm 1bel UNG Oran
Zentrum Theologıie nterkulturell

Regıister cer JahrgängeUNC ‚TUCdIUM cder Rellgionen
nıversitatsplatz 79-100 (1992-2017)
Ä-5020 alzburg
Droft Dr. ‚O11X Korner %s }
dn tifcIia Un mversita Gregorlana
Mazza alla ılotta,
-00187 OMa

Dralat Dr. Klaus Kraäamer
1SS1 OÖ
Goethestral: 43
)-52064 Aachen

embhar:ı ardına Marx
Hrzbischöfliches Oramarıat Munchen
OSTTaC| 53 95 a18
2-30063 Munchen

Droft Dr. Michael Sieverniıch %s }
OfMenbacher | andstraße Z24
)-60599 Franktfurt arn

Droft DDDr. Klaus ellgu
1SS1 OÖ
Goethestral: 43
)-52064 Aachen

Droft DDr. Dr. hc Hans Waldcdenftels %s }
Ascherstraße
)-45126 <sen

z 10  S Jahrgang 2017zmr | 101. Jahrgang | 2017

Anschriften
der Mitarbeiter  
und Mitarbeiterinnen  
dieses Heftes 

Prof. Dr.  Christian Bauer
Karl-Rahner-Platz 1
A-6020 Innsbruck 

Prof.  DDr.  Mariano Delgado
Universität Freiburg
Av. de l’Europe 20
CH-1700 Fribourg

Prof.  Dr.  Margit Eckholt
Professur für Dogmatik  
mit Fundamentaltheologie
Institut für Katholische Theologie
Universität Osnabrück
Schlossstrasse 4
D-49074 Osnabrück 

Prof.  DDr.  Franz Gmainer-Pranzl
Zentrum Theologie Interkulturell  
und Studium der Religionen
Universitätsplatz 1
A-5020 Salzburg

Prof.  Dr.  Felix Körner SJ
Pontificia Università Gregoriana
Piazza della Pilotta, 4 
I-00187 Roma

Prälat Dr.  Klaus Krämer
MISSIO
Goethestraße 43
D-52064 Aachen

Reinhard Kardinal Marx
Erzbischöf‌‌‌‌liches Ordinariat München 
Postfach 33 03 60 
D-80063 München

Prof.  Dr.  Michael Sievernich SJ
Offenbacher Landstraße 224
D-60599 Frankfurt am Main

Prof.  DDDr.  Klaus Vellguth
MISSIO
Goethestraße 43
D-52064 Aachen  

Prof.  DDr.  Dr.  h.c. Hans Waldenfels SJ
Fischerstraße 8
D-45128 Essen

 

Vorschau
auf das nächste Heft 
Heft 3-4 | 101. Jahrgang 2017
Variaheft | Register

Norbert Hintersteiner  
Richard Kimball
L’hospitalité divine:  
Towards a Responsive  
Christian-Muslim Theology

Jose Kalapura, SJ
Heroic Church Leadership in India:  
Capuchin Bishop Anastasius Hartmann  
(1803-1866)

Christoph W. Stenschke 
Migration und Mission  
nach der Apostelgeschichte

Eva-M. Gerigk
Die Rolle des Menschen in der Schöpfung
Zum Menschenbild in Bibel und Koran

Register der Jahrgänge  
76-100 (1992-2017)



Klaus Kramer Klaus ellgu arıano MO

Geschichte desSchöpfung
Miıteinander en abendländıschen

OnchtumsIM gemeInsamen
Haus Vo Mliıttelalter

DIS ZuUur Gegenwart
Das arısma des enedı
zwiıischen dem un 0_ Jahrhundert

Klaus Krämer
Klaus Vellguth (Hg.)

L  L
\

Z
Mariano De]ll’Omo

GESCHICHTE DES
Miteinander ‚eben ABENDLÄN DISCHENIM geEMeEINSaMeN Haus ON

VG) TELALTERINEW 11 BIS

HIEOLF(SE DEFEINEN ELT
arisn des BenediktiC;  —_ dem UD Jahrhundert

‚ur
SOS

n der Enzyklıka »Laudato « orderte Das enediktinısche Onchtitum
Franziıskus eInen Dialog Her die VT tTur ıe Entwicklung der mittelalterlichen

Zukunft UNSESTES anetfen DE Autorinnen Zwilisation En malsgeblicher Faktor S GIt
Un Autoren AUS verschliedenen Kontinenten Beginn des Mittelalters wurcle Im AaUTEe der
entwertfen n diesem Rand Perspe  iven tur Jahrhunderte integraler Restandtell der
INe SchöpTungstheologie Yale Tokussieren In gemeInsamen Erfahrung der VOölker auT dem
ema, das \A Kamn anderes Ine globale europälschen Kontinent 1)as vorliegende
Relevanz Hesitzt \A/ark- Dletet eInen Uberblick Her dıe lange

Yale ungewöhnliche Geschichte des HenNnedik-
n Tunt Kapıteln Hetrachten UHnischen OÖnchtums n Luropa Yale auTt
SIe die Themen den anderen Kontinenten VOTNN den ntfängen

Schöpfung n der KrISe DIS EUuTte
Riblische Reflexionen
Schöpfungskonzeptionen
Antworten der Kırche n ATlrıka
Aslien, | ateinamerıka Yale Luropa
Schöpfung Yale Verantwortung

Verlag Herder 0

201 / /3085 Selten Z / /7144 Selten
SEN 978-3-451-37637-9 978-3-3300-7833-5

Klaus Krämer | Klaus Vellguth | Hg

Schöpfung
Miteinander leben 
im gemeinsamen 
Haus

In der Enzyklika »Laudato si« forderte 
Papst Franziskus einen neuen Dialog über die 
Zukunft unseres Planeten. Die Autorinnen 
und Autoren aus verschiedenen Kontinenten 
entwerfen in diesem Band Perspektiven für 
eine Schöpfungstheologie und fokussieren ein 
Thema, das wie kein anderes eine globale 
Relevanz besitzt. 

In fünf Kapiteln betrachten 
sie die Themen:

 � Schöpfung in der Krise
 � Biblische Reflexionen
 � Schöpfungskonzeptionen
 �  Antworten der Kirche in Afrika, 
Asien, Lateinamerika und Europa

 � Schöpfung und Verantwortung

Verlag Herder
2017 /368 Seiten
Isbn 978-3-451-37837-9

Mariano Dell'Omo

Geschichte des 
abendländischen 
Mönchtums 
vom Mittelalter 
bis zur Gegenwart
Das Charisma des hl. Benedikt 
zwischen dem 6. und 20. Jahrhundert

Das benediktinische Mönchtum 
war für die Entwicklung der mittelalterlichen 
Zivilisation ein maßgeblicher Faktor. Seit 
Beginn des Mittelalters wurde es im Laufe der 
Jahrhun derte integraler Bestandteil der 
gemeinsamen Erfahrung der Völker auf dem 
euro päischen Kontinent. Das vorliegende 
Werk bietet einen Überblick über die lange 
und ungewöhnliche Geschichte des benedik -
ti ni schen Mönchtums in Europa und auf 
den anderen Kontinenten von den Anfängen 
bis heute.

eos
2017 /744 Seiten
978-3-8306-7833-5



5.-5 Oktober 2017
Jahrestagung

euVutische Gesellschaft Tur Missionswissenschaft un
Internationales Instıtu Tur Missionswissenschaftliche Forschung

DGMW | IIMF

IF  In  1+

Transnationale
mIiıssionarısche ewegungen

Narratıve un Akteure,
edien un Offentlichkeiten

Das Programm 10.2017 Tagungsort
Prol Dr ÄAnnette ılke ademie Fanz ILZe AaUs
Munstern eıner globalısıerten Weit ardinal-von-Galen-Ring 5

spielen neben anderen aktoren Dıe Inmaya ISsSIıon als 4A5 149 Munster
auch transnationale missionariısche transnationale MISSIONaArısche -on 0251-981 —(}

-aX 0251-981 -A5S0bewegungen Ine Olle n gesell-
sSschaiftlichen Offentlichkeiten. Vision, Missionsverstandnıs Mal InTo@({Tranz-hitze-haus.de
Dıe eritrage der Tagung zielen und uUutreac einer ndıschen

Veranstalterdaraut ab sSOlche bewegungen Reformbewegung.
Innerhalb Uunterschliedlicher EUTSCHE Gesellschaftt tur
zeligionstraditionen ESCHrEeI- Prol Dr Pım Valkenberg SSIONSWISSEeNsSchaTt
Den, Yale ZAMAaT Im Nc| SOWON Yale nternationales nstıiturWashington DIG
auTt Clre Attraktivität als auch ISSIoNn ServVice: the Example Ur Missionswissenschafitliche
auTt Clre Anstoölsigkeit, ıe SI tTur of the Hızmet Ovemen -orschung Il

enschen edeuten, Yale Clre
TransTformationen, denen SI DFr 6.10.2017 agungskosten
unterliegen der auTt Clre SI ah- Dr lmıitrios Keramidas JIie Tagungskosten Sinschlielslich
zielen. Gregorlana /Rom Jnterkunft Yale Vollverpflegung
O] ıra den Urc| dlese Orthodox Miıssions etragen:
bewegungen verbreiteten - / 150,7 DIO Hars
Narratiıven Ahenso \A O den Pro) Michael Sievernich DA 130,7 DIO Hars
euren Beachtung geschenkt, Römisch -katholische IC n nspruc| ESNOTMMMENE
den Medien Yale Offentlichkeiten Kırche /Orden _elstungen Kköonnen NIC| Erstattelt

werden.Dıe ortrage e7zi1eNen SsIch
auTt christliche, slamische, Pro) ana Robert
budahistische nmeohmdulstische Boston Anmeldung
Yale sakulare bewegungen The er eep Post- Anmeldungen DIS zum
Yale vVerwenden Clre Randbreite colonıal Reading of Missionary 1 August 2017
Kultur- Yale rellgionswissen- Friendship and Edinburgh 1910 DET Anmeldebogen
sSschafttlicher Ansatze, aber auch dort auch Angabe
medien- Yale Dolltikwissen- Omas Gugler der -Verbindung
sSschafttlicher Yale NIC| uletzt Munster lJohannes Triebel
missitoNnswissenschafttlıch Yale Schatzmelsterrediger Pakıstans cdıe
theologischer AÄAnsatze islamısche Missionsbewegung Schilierstraße

Dawat-e Isilamı U“bö54 rlangen
Mal Johannes .triebel@gmx.de

Mitgliederversammlungen er betrag ST vor der Tagung
DGMW ZIIFM AauTt dQas der DG M VV

Uberweisen
A 10.2017 (Stichwort >  q 2017«)
Prol Dr Mıranda Klaver
Amsterdam
DPentecostal Uurches
a Transnational Missionary
Ovements the example
of the ıllsong Church
Network

Podiumsdiskussion

Do 5.10. 2017
Prof.  Dr.  Annette Wilke 
Münster 
Die Chinmaya Mission als 
transnationale missionarische 
Bewegung. 
Vision, Missions verständnis 
und Outreach einer indischen 
Reformbewegung.

Prof.  Dr.  Pim Valkenberg 
Washington dc
Mission By Service: the Example 
of the Hizmet Movement

Fr 6.10. 2017 
Dr.  Dimitrios Keramidas 
Gregoriana / Rom 
Orthodox Missions

Prof. Dr. Michael Sievernich sJ
Römisch-katholische 
Kirche / Orden 

Prof.  Dr.  Dana L. Robert 
Boston 
The Other Sheep: A Post-
colonial Reading of Missio nary 
Friendship and Edinburgh 1910 

Dr. Thomas Gugler 
Münster 
Prediger Pakistans – die 
islamische Missionsbewegung 
Dawat-e Islami 

Mitgliederversammlungen 
dgMW / IIfM

Sa 7.10. 2017
Prof.  Dr.  Miranda Klaver 
Amsterdam 
Pentecostal Churches 
as Trans national Missionary 
Move ments – the example 
of the Hillsong Church 
Network 

Podiumsdiskussion

Tagungsort
Akademie Franz Hitze Haus 
Kardinal-von-Galen-Ring 50
48 149 Münster 
Fon 0251-9818 -0
Fax 0251-9818 -480 
eMail info@franz-hitze -haus.de

Veranstalter  
Deutsche Gesellschaft für 
Missionswissenschaft (dgMW) 
und Internationales Institut 
für Missionswissenschaftliche 
Forschung (IIMf) 

Tagungskosten 
Die Tagungskosten einschließlich 
Unterkunft und Vollverpflegung 
betragen:   
EZ 150,- € pro Pers.  
DZ 130,- € pro Pers. 
Nicht in Anspruch genommene 
Leistungen können nicht erstattet 
werden.   

Anmeldung 
Anmeldungen bitte bis zum 
15. August 2017 
per Anmeldebogen 
(dort auch Angabe 
der Konto -Verbindung) an: 
Dr.  Johannes Triebel
Schatzmeister
Schillerstraße 34
91 054 Erlangen  
eMail johannes.triebel@gmx.de
Der Betrag ist vor der Tagung 
auf das Konto der dgMW 
zu überweisen 
(Stichwort »Tagung 2017«).

Das Programm

In einer globalisierten Welt 
spielen neben anderen Faktoren 
auch transnationale missionarische 
Be we gun gen eine Rolle in gesell-
schaftlichen Öffentlichkeiten. 
Die Beiträge der Tagung zielen 
dar auf ab, solche Bewegungen 
inner halb unter schiedlicher 
Religionstraditionen zu beschrei-
ben, und zwar im Blick sowohl 
auf die Attraktivität als auch 
auf die Anstößigkeit, die sie für 
Menschen bedeuten, und die 
Transformationen, denen sie 
unter liegen oder auf die sie ab-
zielen. 
Dabei wird den durch diese 
Be we gungen verbreiteten 
Narrativen ebenso wie den 
Akteuren Beachtung geschenkt, 
den Medien und Öffentlichkeiten. 
Die Vorträge beziehen sich 
auf christliche, islamische, 
buddhis tische, neohinduistische 
und säkulare Be wegungen 
und verwenden die Bandbreite 
kultur- und religionswissen-
schaftlicher Ansätze, aber auch 
medien- und politikwissen-
schaftlicher und nicht zuletzt 
missionswissen schaftlich und 
theologischer Ansätze. 

Do 5.  -   Sa 7. Oktober 2017
Jahrestagung 

Deutsche Gesellschaft für Missionswissenschaft und
Internationales Institut für Missionswissenschaftliche Forschung 

DGMW | IIMF 
   

Transnationale 
missionarische Bewegungen 

Narrative und Akteure, 
Medien und Öffentlichkeiten 

 

Do 5.10. 2017
Prof.  Dr.  Annette Wilke 
Münster 
Die Chinmaya Mission als 
transnationale
Bewegung. 
Vision, Missions verständnis 
un
Reformbewegung.

Prof.  Dr.  Pim Valkenberg 
Washington 
Mission By Service: the Example 
of the Hizm

Fr 6.10. 2017 
Dr.  Dimitrios Keramidas 
Gregoriana / Rom 
Orthodox Missions

Prof. Dr. Michael Sievernich 
Römisch-katholische 
Kirche / Orden 

Prof.  Dr.  Dana L. Robert 
Boston 
The Other Sheep: A Post-
colonial Reading of Missio nary 
Friendship a

Dr. Thomas Gugler 
Münster 
Prediger Pakistans – die 
islamische Missionsbewegung 
Dawat-e Islami 

Mitgliederversammlungen 
dgMW /

Sa 7.10. 2017
Prof.  Dr.  Miranda Klaver 
Amsterdam 
Pentecostal Churches 
as 
Move ments – the example 
of th
Network 

Podiumsdiskussion





Inhalt

Heft -4 Zeitschrift für
10  vur Jahrgang Missionswissenschaft un:

2017 Religionswissenschaft

Marıano Delgado
163 Protestantische Weltmission 1m Zeitalter der

Konfessionalisierung
Norbert Hıntersteiner Richard Kimball

166 L hospitalite divine: Towards Kesponsive
Christian-Muslim TIheology
va-M erigk

150 DIe des Menschen ın der Schöpfung.
7Zum Menschenbild ın un Koran

Christoph Stenschke
pÄCY/ Migration und Mission nach der Apostelgeschichte

Jose alapura
15 Heroic Church Leadership ın India

apuchin Bishop AÄAnastasıus Hartmann (1803-1866)

Claudia Hofilmann
242 DDas 1Wa ın der Fotografie der Basler Mission

Uta Karrer Harald Grauer
5672 Der Missionstourismus des Schweizerischen

Katholischen Volksvereins.
Fın eispie für demokratisierten Wissenstransfer
ın der Nachkonzilszeit?

Kleiner Beıtrag
Klaus Vellguth

279 Wo das Wasser hinabstürzt und AUS Sand
Kristalle wachsen.
DDas KuNgont C(‚enter of Culture an Art
(Mua/Malawi

Seite 161

Inhalt

Zeitschrift für 
Missionswissenschaft und  
Religionswissenschaft 

Mariano Delgado
Protestantische Weltmission im Zeitalter der  
Konfessionalisierung

Norbert Hintersteiner | Richard Kimball
L`hospitalité divine: Towards a Responsive  
Christian-Muslim Theology

Eva-M. Gerigk
Die Rolle des Menschen in der Schöpfung.
Zum Menschenbild in Bibel und Koran

Christoph W. Stenschke
Migration und Mission nach der Apostelgeschichte

Jose Kalapura SJ
Heroic Church Leadership in India: 
Capuchin Bishop Anastasius Hartmann (1803-1866)

Claudia Hoffmann
Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission

Uta Karrer | Harald Grauer 
Der Missionstourismus des Schweizerischen  
Katholischen Volksvereins. 
Ein Beispiel für demokratisierten Wissenstransfer  
in der Nachkonzilszeit? 

Kleiner Beitrag

Klaus Vellguth
Wo das Wasser hinabstürzt und aus Sand  
Kristalle wachsen.
Das KuNgoni Center of Culture and Art  
(Mua/Malawi)

Heft 3 -4 
101. Jahrgang

2017

163

166

180

202

218

242

262

279



Berichte

Michael Meyer
259 400 -Jahrfeier der Propaganda Fide

Internationales 5>ymposium der Urbaniana
Tagungsbericht
Esther Schmid Heer

202 250 re nach uflhebung der Jesuitenmissionen
ın Spanisch-Amerika 1767) Hintergründe
Forschungsdebatten TICUC Perspektiven
Universitat Freiburg/ Schweiz, 19./20. Maı 2017

Margıt Eckhaolt Johannes Meler
295 Bericht über die Tagung » DDIe eit der Reformation

AUS anderem Blickwinke
Fine lateinamerikanisch-ökumenische Perspektive«,
Magdeburg, 8 Juni bis uli 2017

Marıano Delgado
298 Konvergenzen, Differenzen und Perspektiven 1m

christlich-islamischen Dialog
Christian Tauchner SVD

300 Transnationale missionarische Bewegungen.
Jahrestagung VOoO  — GMW und [[ME

Marıano Delgado
302 Miıssion un Okumene Von der Konkurrenz

ZUr /7Zusammenarbe1t

304 Buchbesprechungen

316 Anschriften Vorschau

317 Jahresinhaltsverzeichnis

Seite 162

Berichte

Michael Meyer
400-Jahrfeier der Propaganda Fide.
Internationales Symposium an der Urbaniana –  
Tagungsbericht

Esther Schmid Heer	
250 Jahre nach Aufhebung der Jesuitenmissionen  
in Spanisch-Amerika (1767): Hintergründe –  
Forschungsdebatten – neue Perspektiven
Universität Freiburg /Schweiz, 19. /20. Mai 2017

Margit Eckholt | Johannes Meier
Bericht über die Tagung »Die Zeit der Reformation  
aus anderem Blickwinkel.  
Eine lateinamerikanisch-ökumenische Perspektive«, 
Magdeburg, 28. Juni bis 2. Juli 2017

Mariano Delgado
Konvergenzen, Differenzen und Perspektiven im 
christlich-islamischen Dialog

Christian Tauchner SVD
Transnationale missionarische Bewegungen.
Jahrestagung von DGMW und IIMF

Mariano Delgado
Mission und Ökumene – Von der Konkurrenz  
zur Zusammenarbeit

Buchbesprechungen

Anschriften | Vorschau

Jahresinhaltsverzeichnis

289

292

295

298

300

302

304

316

317



Protestantische Weltmission
1M Zeitalter der
Konfessionalisierung
Vo  - Marıano Delgado

Üıhrend die ProtestantenNbetonen, dass die moderne Missionswissenschaft
mıt dem Lehrstuhl VOoO  — („ustav arneck 1596 ın begann, Walr die lobale

Äusbreitung des Christentums 1ın den »drei Jahrhunderten des Fortschritts«
enne Scott Latourette) zwischen 1500 un: 1500, Iso 1mM Zeitalter der Konfes-
sionalisierung, weitgehend eın römisch-kat  isches Phänomen. Denn die russische
rthodoxie Walr weniger aktivistisch und der Protestantismus Walr ın den Anfangsstadien
selner Entwicklung mıt der Festigung selner theologischen Posıtion vollauf beschäftigt. BIs

1706 Beginn der Dänisch-Halleschen Mission ıIn Tranquebar der Südostküste nNdıens
werden die AUS der Reformation hervorgegangenen Konfessionen kaum ıne nennenswerte

Missionsdynamik entwickeln. Verschiedene Gründe können als Erklärung dienen:
(1) Institutionelle Npolitische Gründe, da die ersten Kolonialmächte der FEFrühen Neuzeit
ausnahmslos und entschieden katholisch 11; und die spater auftretenden niederlän-
ischen und englischen Handels- un Kolonialgesellschaften her Oökonomisch
ausgerichtet und kaum Missıion interessiert: dazu kommt das Fehlen VOo  _ vergleic  aren
Einrichtungen den katholischen en,;, die das notige geschulte un eifrige Personal
WIE die professionelle Missionsarbeit ZUr Verfügung tellen konnten. (2) Theologische
Gründe, denn die Protestanten, besonders die Calvinisten, nelgten stärker als die Kathaoliken

einer Betonung des Prädestinationsgedankens und einer Betrachtung der Heiden als
»verdammte Masse«: dazu kommt das Fehlen eINeEs » Missionsgedankens« überhaupt 1m
frühen Protestantismus.

Fine NaCc  altige Missionsdynamik entstand 1m Protestantismus ST nach Veränderung
der institutionell-politischen Giründe und nach Entwicklung der nOtigen Missionstheologie.
Dabei zeigt sich, dass die Protestanten damals auf die Erfolge der Katholiken schauten und
ın einem nicht-ökumenischen Zeitalter VOoO  — der Konkurrenz lernen versuchten. Frühe
protestantische Befürworter der Miıssion bewunderten die Jesuiten un postulierten
die ründung eINeEs Instituts, das WIE die katholischen Missionsorden Junge Manner für
die Missionsarbeit rekrutieren und ın besonderen Iheologenkonvikten auf diese Arbeit
gewissenhaft vorbereiten sollte So wurde 1622 ın Leiden das Seminarıum Indicum gegründet.
Justinian VOo  — Welrz entwarf 1663 Pläne ZUr ründung eliner » Jesus-liebenden-Gesellschaft«
für die aufßsere und die innere MIssS1On. Philipp 5Spener sagte 1677, dass uch den
Protestanten gelingen musste, den Papisten möglich 1St«, un hatte annlıche Pläne
Finem Missionsorden leicht ebenfalls das 1714 gegründete Königlich-Dänische MIsSS1ONS-
kollegium (Collegium de Evangelii promovendo). DIie modernen protestantischen
Missionsgesellschaften, die aAb Ende des 18. Jahrhunderts (1780 wurde die Christentums-
gesellscha ın Basel gegründet, 1792 folgte die Baptistische Missionsgesellscha ın London:
schon 1695 bzw. 1701 entstanden untfer FEinfluss VOI1 ohn Fliot WEe1 freie Assozil1atiıonen ZUur

Förderung der Mission: die Society for Promoting Christian nowledge und die Soclety

Seite 163

Protestantische Weltmission  
im Zeitalter der  
Konfessionalisierung
von Mariano Delgado

 ährend die Protestanten gerne betonen, dass die moderne Missionswissenschaft 
mit dem Lehrstuhl von Gustav Warneck 1896 in Halle begann, war die globale 

Ausbreitung des Christentums in den »drei Jahrhunderten des Fortschritts« 
(Kenneth Scott Latourette) zwischen 1500 und 1800, also im Zeitalter der Konfes
sionalisierung, weitgehend ein römisch-katholisches Phänomen. Denn die russische 
Orthodoxie war weniger aktivistisch und der Protestantismus war in den Anfangsstadien 
seiner Entwicklung mit der Festigung seiner theologischen Position vollauf beschäftigt. Bis 
ca. 1706 (Beginn der Dänisch-Halleschen Mission in Tranquebar an der Südostküste Indiens) 
werden die aus der Reformation hervorgegangenen Konfessionen kaum eine nennenswerte 
Missionsdynamik entwickeln. Verschiedene Gründe können als Erklärung dienen: 
(1) Institutionelle und politische Gründe, da die ersten Kolonialmächte der Frühen Neuzeit 
ausnahmslos und entschieden katholisch waren; und die später auftretenden niederlän-
dischen und englischen Handels- und Kolonialgesellschaften waren eher ökonomisch 
ausgerichtet und kaum an Mission interessiert; dazu kommt das Fehlen von vergleichbaren 
Einrichtungen zu den katholischen Orden, die das nötige geschulte und eifrige Personal 
wie die professionelle Missionsarbeit zur Verfügung stellen konnten. (2) Theologische 
Gründe, denn die Protestanten, besonders die Calvinisten, neigten stärker als die Katholiken 
zu einer Betonung des Prädestinationsgedankens und einer Betrachtung der Heiden als 
»verdammte Masse«; dazu kommt das Fehlen eines »Missionsgedankens« überhaupt im 
frühen Protestantismus.

Eine nachhaltige Missionsdynamik entstand im Protestantismus erst nach Veränderung 
der institutionell-politischen Gründe und nach Entwicklung der nötigen Missionstheologie. 
Dabei zeigt sich, dass die Protestanten damals auf die Erfolge der Katholiken schauten und 
in einem nicht-ökumenischen Zeitalter von der Konkurrenz zu lernen versuchten. Frühe 
protestantische Befürworter der Mission bewunderten z. B. die Jesuiten und postulierten 
die Gründung eines Instituts, das wie die katholischen Missionsorden junge Männer für 
die Missionsarbeit rekrutieren und in besonderen Theologenkonvikten auf diese Arbeit 
gewissenhaft vorbereiten sollte. So wurde 1622 in Leiden das Seminarium Indicum gegründet. 
Justinian von Welz entwarf 1663 Pläne zur Gründung einer »Jesus-liebenden-Gesellschaft« 
für die äußere und die innere Mission. Philipp Jakob Spener sagte 1677, dass auch den 
Protestanten gelingen müsste, »was den Papisten möglich ist«, und hatte ähnliche Pläne. 
Einem Missionsorden gleicht ebenfalls das 1714 gegründete Königlich-Dänische Missions-
kollegium (Collegium de cursu Evangelii promovendo). Die modernen protestantischen 
Missionsgesellschaften, die ab Ende des 18. Jahrhunderts (1780 wurde die Christentums-
gesellschaft in Basel gegründet, 1792 folgte die Baptistische Missionsgesellschaft in London; 
schon 1698 bzw. 1701 entstanden unter Einfluss von John Eliot zwei freie Assoziationen zur 
Förderung der Mission: die Society for Promoting Christian Knowledge und die Society 



164 Marıiano Delgado
for the Propagation gf the Gospel ın foreign parts) gegründet wurden, sSind nicht zuletzt
als Nachahmung der katholischen Missionsorden SOWIE der 16272 entstandenen Öömischen
Propaganda-Kongregation sehen.

DIie Beachtung der theologischen Gründe ist wichtig, weil die institutionell-politischen
Schwierigkeiten des Anfangs War das Fehlen einer MIisSS1OnNspraxis erklären können, ber
nicht das Fehlen des Bewusstseins der fortdauernden Pflicht der Kirche ZUr Mi1ss10n. In der
Kontroverstheologie egegnet N bei den Katholiken (Z. bei Bellarmin) immer wieder
das Argument, 1m Protestantismus könne nicht die wahre Kirche CHhristi verwirklicht se1n,
da Missionspraxis und -gedanke darin ehlten DIie protestantische Seite konterte, ıne Welt-
MIsSsSION SE1 weder notig noch möglich un die Missionspraxis der Papisten SE1 verdorben,
denn S1E leiche jenem pharisäischen Proselytismus, den der Herr scharf anprangerte.

Auch WE wichtige uancen zwischen der schroffen Missionsablehnung Luthers und
der Haltung Bucers, ‚winglis und Calvins Sibt, die der Obrigkeit die Pflicht ZUr Miıssion
zusprechen, kann das Gutachten der Wittenberger Theologischen VOI1 1652 als
durchaus reprasentatiıv für die Einstellung ZUr Miıssion 1m Hauptstrom des frühneuzeit-
lichen Luthertums gelten. Darın werden die bereits bei Luther vorkommenden rund-
elemente betont: (1) Der Sendungsbefehl (Mt 28,19; 16,15) trifft allein auf die Apostel
Z die Verkündigung ist bereits vollzogen und bis die Enden der Erde gelaufen,

weder die Papisten noch die Lutheraner einen besonderen göttlichen Befehl
aufzuweisen aben, ın er Welt predigen (apostolisches Argument). (2) Die ischöfe
N rediger sollen bei ihren (Gemeinden Jleiben, flır die S1E ordentlicherweise erufen
wurden (parochiales Argument). (3) Has Reich Christi ist, WE uch empirisch nicht
feststellbar, ın er Welt alıg un das Ende der Welt Nac. Mft 24,14) steht unmittelbar
bevor (eschatologisches Argument). (4) Die (menschlicı nicht manipulierbare Ablehnung
des Evangeliums urc en, Muslime und Heiden erfolgt AUS drei Ursachen: AUS Selbst-
verschuldung, AUS teuflischer Verstockung und geheimnisvollem Vorbehalt Gottes, der
allein Se1INE TWa  en unter der aNzZeN Menschheit kennt (prädestinationstheologisches
Argument, verbunden mıt dem en,;, dass die Heiden der nach Röm 1,19ff.
»unentschuldbar« sSind anapologetos/inexcusabilis).

ach dem Wittenberger Gutachten versuchten Einzelgänger WIE Justinian VOoO  — Welrz
für Missionspraxis und —gedanken 1m Protestantismus welılter werben. Welrz entkräftet
die Argumente der Iutherischen rthodoxie und nNeNNT olgende theologische Motive flır
den Missionsauftrag: (1) den universalen Heilswillen (Jottes nach Tim 2)4 (missionstheo-
logisches Argument); (2) das Vorbild der Apostel und früheren Missionare (TIraditions-
argument); (3) die 1m Fürbittengebet der Kirche enthaltene Bıtte die Ausbreitung des
Reiches (Jottes (ekklesiologisches Argument); (4) schliefslich das eispie der »Papisten «,
insbesondere die ründung einer zentralen Leitungsinstanz WIE der Kongregation He
Propaganda Fide (Argument der Konfessionskonkurrenz).

Aber ST dem Pietismus und der Herrnhuter Brüdergemeine gelang CD, den MI1SSIONS-
gedanken 1m Protestantismus nachhaltig verankern. S1e en das evangelische
VersaumnıIıs ın Sachen Weltmission eingesehen, den allgemeinen Heilswillen (Jottes mıt
dem Prädestinationsgedanken ININ: edacht und den Missionsbefehl ernst 300300%  )

die »Prädisponierten« AUS den TIEU entdeckten Heidenvölkern für die sichtbare Kirche
gewinnen. ach und nach werden 11U  — ın der protestantischen Missionstheologie die

anderen defätistischen Argumente der Iutherischen rthodoxie entkräftet, uch das
Argument, dass die Heiden der Neuen Welt nach Röm 1,.19ff. »unentschuldbar« selen.
Johann Balthasar uderwa (F 1796) arüber klare Worte »WIE hat eın eyde ın
Ämerica, der sSeINE natürliche Erkenntnis wol gebraucht hat, darauf kommen sollen, dass

Seite 164

164 Mariano Delgado

for the Propagation of the Gospel in foreign parts) gegründet wurden, sind nicht zuletzt 
als Nachahmung der katholischen Missionsorden sowie der 1622 entstandenen römischen 
Propaganda-Kongregation zu sehen.

Die Beachtung der theologischen Gründe ist wichtig, weil die institutionell-politischen 
Schwierigkeiten des Anfangs zwar das Fehlen einer Missionspraxis erklären können, aber 
nicht das Fehlen des Bewusstseins der fortdauernden Pflicht der Kirche zur Mission. In der 
Kontroverstheologie begegnet uns bei den Katholiken (z. B. bei R. Bellarmin) immer wieder 
das Argument, im Protestantismus könne nicht die wahre Kirche Christi verwirklicht sein, 
da Missionspraxis und -gedanke darin fehlten. Die protestantische Seite konterte, eine Welt-
mission sei weder nötig noch möglich und die Missionspraxis der Papisten sei verdorben, 
denn sie gleiche jenem pharisäischen Proselytismus, den der Herr scharf anprangerte. 

Auch wenn es wichtige Nuancen zwischen der schroffen Missionsablehnung Luthers und 
der Haltung Bucers, Zwinglis und Calvins gibt, die der Obrigkeit die Pflicht zur Mission 
zusprechen, so kann das Gutachten der Wittenberger Theologischen Fakultät von 1652 als 
durchaus repräsentativ für die Einstellung zur Mission im Hauptstrom des frühneuzeit
lichen Luthertums gelten. Darin werden die bereits bei Luther vorkommenden Grund- 
elemente betont: (1) Der Sendungsbefehl (Mt   28,19; Mk   16,15) trifft allein auf die Apostel 
zu; die Verkündigung ist bereits vollzogen und bis an die Enden der Erde gelaufen, 
weswegen weder die Papisten noch die Lutheraner einen besonderen göttlichen Befehl 
aufzuweisen haben, in aller Welt zu predigen (apostolisches Argument). (2) Die Bischöfe 
und Prediger sollen bei ihren Gemeinden bleiben, für die sie ordentlicherweise berufen 
wurden (parochiales Argument). (3) Das Reich Christi ist, wenn auch empirisch nicht 
feststellbar, in aller Welt tätig und das Ende der Welt (nach Mt   24,14) steht unmittelbar 
bevor (eschatologisches Argument). (4) Die (menschlich nicht manipulierbare) Ablehnung 
des Evangeliums durch Juden, Muslime und Heiden erfolgt aus drei Ursachen: aus Selbst-
verschuldung, aus teuflischer Verstockung und geheimnisvollem Vorbehalt Gottes, der 
allein seine Erwählten unter der ganzen Menschheit kennt (prädestinationstheologisches 
Argument, verbunden mit dem Gedanken, dass die Heiden so oder so nach Röm   1,19ff. 
»unentschuldbar« sind: anapologetos/inexcusabilis).

Nach dem Wittenberger Gutachten versuchten Einzelgänger wie Justinian von Welz 
für Missionspraxis und –gedanken im Protestantismus weiter zu werben. Welz entkräftet 
die Argumente der lutherischen Orthodoxie und nennt folgende theologische Motive für 
den Missionsauftrag: (1) den universalen Heilswillen Gottes nach 1 Tim   2,4 (missionstheo-
logisches Argument); (2) das Vorbild der Apostel und früheren Missionare (Traditions-
argument); (3) die im Fürbittengebet der Kirche enthaltene Bitte um die Ausbreitung des 
Reiches Gottes (ekklesiologisches Argument); (4) schließlich das Beispiel der »Papisten«, 
insbesondere die Gründung einer zentralen Leitungsinstanz wie der Kongregation De 
Propaganda Fide (Argument der Konfessionskonkurrenz).

Aber erst dem Pietismus und der Herrnhuter Brüdergemeine gelang es, den Missions
gedanken im Protestantismus nachhaltig zu verankern. Sie haben das evangelische 
Versäumnis in Sachen Weltmission eingesehen, den allgemeinen Heilswillen Gottes mit 
dem Prädestinationsgedanken zusammen gedacht und den Missionsbefehl ernst genommen, 
um die »Prädisponierten« aus den neu entdeckten Heidenvölkern für die sichtbare Kirche 
zu gewinnen. Nach und nach werden nun in der protestantischen Missionstheologie die 
anderen defätistischen Argumente der lutherischen Orthodoxie entkräftet, u. a. auch das 
Argument, dass die Heiden der Neuen Welt nach Röm   1,19ff. »unentschuldbar« seien. 
Johann Balthasar Lüderwald († 1796) findet darüber klare Worte: »wie hat ein Heyde in 
America, der seine natürliche Erkenntnis wol gebraucht hat, darauf kommen sollen, dass 



Protestantische Weltmission 17 Zeitalter der Konfessionalisierung 165

ın einem andern Theil der Welt, davon nıe ehöret hat, die wahre Offenbarung seyf WIE
viel e11l1e der Welt, und ın welchem VOoO  — demselben hat die Offenbahrung vermuhten
ollen? Hat ber uch Gelegenhei gehabt, über das fürchterliche Meer chifften So
Olgt, dass S1E entschuldigen sind, denen das Wort nicht ıst nahegewesen ın ihrem Munde
und ın ihrem Herzen.«

DIie protestantische Missionsarbeit 1m professionellen Sinne begann, WIE gesagtl, 1706
mıt der Dänisch-Halleschen Mission der Deutschen Bartholomäus Ziegenbalg (1682-1719)
und Heinrich Plütschau (1677-1746) ın der dänischen Mietkolonie Tranquebar der
Süudostküste Indiens. [DIiese Mission ist gekennzeichnet urc das 7Zusammenwirken
unterschiedlicher Faktoren WIE der Inıtlative des dänischen KONIigs YTreder1ı (1671-1730),
der Bereitstellung geelgneten Personals Urc den Halleschen Pietismus, einer Seelenheil
des FEinzelnen Oorlentierten Missionstheologie SOWIE als KOonsequenz daraus einer 1m
protestantischen Bereich bislang singulären Beschäftigung mıt der regionalen Kultur,
die auf die Entstehung einer einheimischen Kirche abzielte. Intensives Sprachstudium,
Religionsgespräche, ıne darauf bezogene un VOoO  — der Halleschen Zentrale wiederholt
behinderte Publizisti SOWIE die bis ZUr zeitweiligen Verhaftung Ziegenbalgs führenden
on mıt der Okalen Kolonialobrigkeit {wa ın der Frage der Behandlung getaufter
Öklaven sSind Merkmale dieses Programms, das mıt der Ordination des ersten indischen
protestantischen Pfarrers 1733 eın wichtiges Etappenzie erreichte und nicht L1UL ın Europa,
sondern uch ın den entstehenden UÜberseekirchen Afrikas Beachtung fand

Besonders nennenswertT 1st uch die Arbeit der Herrnhuter ın der Karibik (ab 1732) SOWIE
ın West- und Sudafrika (aD 1737). Aber die grolse Stunde der protestantischen Miıssion
wird ST 1m 19. Jahrhundert kommen nach der ründung VOoO  — Missionsgesellschaften
und der imperialistischen Expansion protestantischer Mächte. Und entwickelt der
Protestantismus des l Jahrhunderts, der sich als Höhepunkt der Christentums- un Welt-
geschichte versteht, 1ne Interpretation der FEFrühen Neuzeit, die diese auf agierende, euch-
tende Reformation und reagierende, finstere Gegenreformation reduziert. Fur egeWr die
Reformation bekanntlich »die es verklärende Sonne nach der langen folgenreichen
und furc.  aren Nacht des Mittelalters«. Und kommt mıt arneck ZUr Entstehung
eliner protestantischen Missionswissenschaft, die €n Ernstes meınt, €S beginne ın alle,
und die die katholischen Missionstraktate der FEFrühen Neuzeit der die herausragenden
ethnographischen und linguistischen Leistungen katholischer Missionare ignorlert WdS

natürlich 0OSse Schmidlin und selnen Schülerkreis herausforderte, WIE die ersten Jahrgänge
der ZM zeigen. Andererseits führte dieses Selbstbewusstsein 1m Protestantismus ZUr Ent-
tehung einer nachhaltigen Missionsdynamik und ZUr ründung vieler noch bestehender
missionswissenschaftlicher Lehrstühle Theologischen Fakultäten, während der M1S-
SioNswissenschaft ın der katholischen eologie nach dem Konzil paradoxerweise nicht
mehr die gebührende Beachtung geschenkt wird weder ın den Lehrplänen noch ın der
Stellenstruktur. [DDas ware nicht schlimm, WE die Vertreter der anderen theologischen
Disziplinen stärker VOoO (elst Karl Rahners epragt waren, der eologie immer » Un der
Verkündigung, der Predigt, der Seelsorge willen« getrieben hat d  N

Seite 165

165Protestantische Weltmission im Zeitalter der Konfessionalisierung  

in einem andern Theil der Welt, davon er nie gehöret hat, die wahre Offenbarung sey? wie 
viel Theile der Welt, und in welchem von demselben hat er die Offenbahrung vermuhten 
sollen? Hat er aber auch Gelegenheit gehabt, über das fürchterliche Meer zu schiffen […]? So 
folgt, dass sie zu entschuldigen sind, denen das Wort nicht ist nahegewesen in ihrem Munde 
und in ihrem Herzen.«

Die protestantische Missionsarbeit im professionellen Sinne begann, wie gesagt, 1706 
mit der Dänisch-Halleschen Mission der Deutschen Bartholomäus Ziegenbalg (1682-1719) 
und Heinrich Plütschau (1677-1746) in der dänischen Mietkolonie Tranquebar an der 
Südostküste Indiens. Diese Mission ist gekennzeichnet durch das Zusammenwirken 
unterschiedlicher Faktoren wie der Initiative des dänischen Königs Frederik IV. (1671-1730), 
der Bereitstellung geeigneten Personals durch den Halleschen Pietismus, einer am Seelenheil 
des Einzelnen orientierten Missionstheologie sowie – als Konsequenz daraus – einer im 
protestantischen Bereich bislang singulären Beschäftigung mit der regionalen Kultur, 
die auf die Entstehung einer einheimischen Kirche abzielte. Intensives Sprachstudium, 
Religionsgespräche, eine darauf bezogene – und von der Halleschen Zentrale wiederholt 
behinderte – Publizistik sowie die bis zur zeitweiligen Verhaftung Ziegenbalgs führenden 
Konflikte mit der lokalen Kolonialobrigkeit etwa in der Frage der Behandlung getaufter 
Sklaven sind Merkmale dieses Programms, das mit der Ordination des ersten indischen 
protestantischen Pfarrers 1733 ein wichtiges Etappenziel erreichte und nicht nur in Europa, 
sondern auch in den entstehenden Überseekirchen Afrikas Beachtung fand.

Besonders nennenswert ist auch die Arbeit der Herrnhuter in der Karibik (ab 1732) sowie 
in West- und Südafrika (ab 1737). Aber die große Stunde der protestantischen Mission 
wird erst im 19. Jahrhundert kommen – nach der Gründung von Missionsgesellschaften 
und der imperialistischen Expansion protestantischer Mächte. Und so entwickelt der 
Protestantismus des 19. Jahrhunderts, der sich als Höhepunkt der Christentums- und Welt-
geschichte versteht, eine Interpretation der Frühen Neuzeit, die diese auf agierende, leuch-
tende Reformation und reagierende, finstere Gegenreformation reduziert. Für Hegel war die 
Reformation bekanntlich »die alles verklärende Sonne […] nach der langen folgenreichen 
und furchtbaren Nacht des Mittelalters«. Und so kommt es mit Warneck zur Entstehung 
einer protestantischen Missionswissenschaft, die allen Ernstes meint, alles beginne in Halle, 
und die die katholischen Missionstraktate der Frühen Neuzeit oder die herausragenden 
ethnographischen und linguistischen Leistungen katholischer Missionare ignoriert – was 
natürlich Josef Schmidlin und seinen Schülerkreis herausforderte, wie die ersten Jahrgänge 
der ZMR zeigen. Andererseits führte dieses Selbstbewusstsein im Protestantismus zur Ent-
stehung einer nachhaltigen Missionsdynamik und zur Gründung vieler noch bestehender 
missionswissenschaftlicher Lehrstühle an Theologischen Fakultäten, während der Mis-
sionswissenschaft in der katholischen Theologie nach dem Konzil paradoxerweise nicht 
mehr die gebührende Beachtung geschenkt wird – weder in den Lehrplänen noch in der 
Stellenstruktur. Das wäre nicht so schlimm, wenn die Vertreter der anderen theologischen 
Disziplinen stärker vom Geist Karl Rahners geprägt wären, der Theologie immer »um der 
Verkündigung, um der Predigt, um der Seelsorge willen« getrieben hat.� A



L hospitalite divine:
Towards Responsive
Christian-Muslim
Theology
Norbert Hıntersteiner and Richard Kimball

Zusammenfassung STrac Sumarıo
Gastireundschafit 1st an Dromı- Ihe me OT hospitality IS WEO- 1a nospitalidag Tema WEO-
nmentes  em In Cder Grundie- mıinent n the Toundations OT mıinente E Tundamentacıon
YUTIO Interkultureller Theologie ntercultura|l e0109Yy and Inter- e E eologla ntercultural 105
Uund Interrellgiöser tudien rellglous StTUCIes  I5 WE - RS1U0CI105 Interreilgi0sos. E artı-
Dieser Beiltrag nrasentlier Fadı SENTS Fadı AOU and ayla Tah- Culo bresenTa ] ro de Fadı
AOU UNG ayla aras (GoFf- Ha book L’hospitahte AOU ayla Tahharag GJOoFFf-
1CH Gastfreundschaft. er Adivine” F ‘autre Adans F 1al0que IC Gastfreundschaft. er
AÄAndere Christiiche UunNnd 210 des theologies chreHtenne pf Ändere Christliche N: MUuS-
HHmische Theologien M Dialog Musulmane 2013; German Mische Theologten H7 Dialog
2017; Iranzasisch 2013 Hr 2017 STarlis DYy sıtuating the 2017; TIrances 2013
beginnt mıT Cder Verortung des TEXT n the e0Ol0gy OT rellglions ( omılenza ( (If1 E contextualıza-
Textes In der Theologie Cder Ralı- OT the Miıdale HFast Following clion el E eologla e
glonen Cdes Mliıttleren Ostens, thıs ere IS outline OT the 1as rellgiones el 10 Oriente,
geTolgt VT1 alner Skı778e Cder theological Toundations OT contnua ( (If1 ashO70 de 105
theologischen Grunadlagen Christian-Musiim interreilgious Tundamentas teolagIcos de E
christ'iıch-musliimischer nterrelil- hospitalıty IC InTorm the nospitalidag nterreilgiosa
gloser Gastireundschaft, \Mal- chapters OT the Jolntiy wirıtten slamo-cristiana, GUC caracterı-
che CJe Kapıtel des gemeInsam voalume Finally, the suggestion Za 105 capitulos el ro aqul
geschriebenen Bandes enn- IS made Dlace the book nresentado. Finalmente, 01100
zeichnen. Schlielsiic! Ira VW{l - the (II1€ hand wAthın the 1510 - HOTG contextualızar ] ro HOT
geschlagen, Cdas Buch alnerselts rcal egacy OT interreilgious UTa dentrao e E tradıcion
nnerhalb Cder HIS INns 9. Jahrhun- hospitalıty Hetween Muslım hıstorica e nospitalidag nte-
dert reichenden geschichtlichen and Chrıstian theoloaglans rreilgiosa Ontre e010905 musul-
Tradition Interrellgiöser (jasti- IC ates Hack the gth cristianos UG lega
TreundschafT: VT1 musmIschen century, and, the er Aasla ] SIgI0 HOT ira
Uund christlichen Theologen UNG hand In the Current I1IOTE theo- 195 dehates contempo-
andererselmts In den gegenwarti- retica|l dehates around the (un) raneos, Mas hlen teoreticos,
YETN mehr theoretischen ehat- translatabıility OT rellglons. cOhre E Dosibilida e traduc-
ien CJe (Un)UÜbersetzbar- Keywords clion e no-tTraduccion e 1as
Kalt Cder Reilgionen verorten Hospitality rellgiones.
Schlüsselbegriffe Ravalatıon alabras clave

Gastireundschaft Islamıc eOlogy Hospitalidad
RevelacıonOffenbarung Interreilgious :tudIes

siamische Theologıie ntercultural e0109Yy eologla slamıca
Interrellgiöse tudıen Muslim-Christian relations STIUGCIOS interreilgio0sos
nterkulturelle Theologie eOlogy OT rellgions eologla ntercultural
Muslmisch-Christliche Relaclones slamo-cristianas
Beziehungen eologla e 1as rellgiones
Theologie cder Religionen

z 10)1. Jahrgang 2017 166 1749

Seite 166

L’hospitalité divine:  
Towards a Responsive 
Christian-Muslim  
Theology
Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

Zusammenfassung
Gastfreundschaft ist ein promi-
nentes Thema in der Grundle-
gung interkultureller Theologie 
und interreligiöser Studien. 
Dieser Beitrag präsentiert Fadi 
Daou und Nayla Tabbaras Gött­
liche Gastfreundschaft. Der 
Andere – Christliche und mus­
limische Theologien im Dialog 
(2017; französisch 2013). Er 
beginnt mit der Verortung des 
Textes in der Theologie der Reli-
gionen des Mittleren Ostens, 
gefolgt von einer Skizze der 
theologischen Grundlagen 
christlich-muslimischer interreli-
giöser Gastfreundschaft, wel-
che die Kapitel des gemeinsam 
geschriebenen Bandes kenn-
zeichnen. Schließlich wird vor-
geschlagen, das Buch einerseits 
innerhalb der bis ins 9. Jahrhun-
dert reichenden geschichtlichen 
Tradition interreligiöser Gast-
freundschaft von muslimischen 
und christlichen Theologen und 
andererseits in den gegenwärti-
gen mehr theoretischen Debat-
ten um die (Un)Übersetzbar- 
keit der Religionen zu verorten.
Schlüsselbegriffe 

BB Gastfreundschaft
BB Offenbarung
BB Islamische Theologie
BB Interreligiöse Studien
BB Interkulturelle Theologie
BB �Muslimisch-Christliche 
Beziehungen

BB Theologie der Religionen

Abstract
The theme of hospitality is pro-
minent in the foundations of 
intercultural theology and inter-
religious studies. This essay pre-
sents Fadi Daou and Nayla Tab-
bara’s book, L’hospitalité 
divine: L’autre dans le dialogue 
des théologies chrétienne et 
musulmane (2013; German 
2017). It starts by situating the 
text in the theology of religions 
of the Middle East. Following 
this there is an outline of the 
theological foundations of 
Christian-Muslim interreligious 
hospitality which inform the 
chapters of the jointly written 
volume. Finally, the suggestion 
is made to place the book, on 
the one hand, within the histo-
rical legacy of interreligious 
hospitality between Muslim 
and Christian theologians 
which dates back to the 9th 
century, and, on the other 
hand, in the current more theo-
retical debates around the (un)
translatability of religions.
Keywords

BB Hospitality
BB Revelation
BB Islamic theology
BB Interreligious studies
BB Intercultural theology
BB Muslim-Christian relations
BB Theology of religions

Sumario
La hospitalidad es un tema pro-
minente en la fundamentación 
de la teología intercultural y los 
estudios interreligiosos. El artí-
culo presenta el libro de Fadi 
Daou y Nayla Tabbara Gött­
liche Gastfreundschaft. Der 
Andere  - Christliche und musli­
mische Theologien im Dialog 
(2017; en francés 2013). 
Comienza con la contextualiza-
ción del texto en la teología de 
las religiones del Medio Oriente, 
y continúa con un esbozo de los 
fundamentos teológicos de la 
hospitalidad interreligiosa 
islamo-cristiana, que caracteri-
zan los capítulos del libro aquí 
presentado. Finalmente, se pro-
pone contextualizar el libro por 
una parte dentro de la tradición 
histórica de hospitalidad inte-
rreligiosa entre teólogos musul-
manes y cristianos que llega 
hasta el siglo IX, y por otra 
parte en los debates contempo-
ráneos, más bien teoréticos, 
sobre la posibilidad de traduc-
ción y de no-traducción de las 
religiones.
Palabras clave

BB Hospitalidad
BB Revelación
BB Teología islámica
BB Estudios interreligiosos
BB Teología intercultural
BB Relaciones islamo-cristianas
BB Teología de las religiones

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 166 - 179



167L’hospitalite divine: Towards Responsive Christian-Muslim eol0ogy
he theme gf hospitality has been promiınent for number gf NO ın the PUF-
Su1ts gf figuring foundations ın intercultural heology and interreligious studies }
Fadi Daou and ayla aras L hospitalite divine: T’‘autre dans fe ialogue des

theologies chretienne ef musulmane“ IN another distinct xample gf this, arısıng TOom
Middle Fastern cCONTEexT of Muslim-Christian eENgagemMeEN and coOex1Iistence. It IN the fruiit gf
their long interreligious friendship and professional collaboration AI the University gf
ST Joseph ın Beirut and later AI the Join Christian-Muslim inıtlatıve yan Founda-
tion,* seeking (8 be hospitable and responsive IO both, the other's religious and theologica.
STANCES and ife relevant IO Muslim and Christian commMUNItIES ın Lebanon
and beyond. According LO Jean-Marc Aveline’s reface LO the book, L’hospitalite DDivıne
offers LICW approac IO interfaith ialogue, g1VvINg WdY LO the undertaking gf »£heologies

1AloQuUE « ın IO the VEr row1ng challenges gf religious and cultural plurality.
With theologies ialogue, Daou and Tabbara, Maronite prlest and Sunnı Islamic
cholar promote » [a COMMUNION spirituelle« between believers gf Adifferent religions and
faithfully translate theologica. quest1ons ınto Tterms gf everyday interreligious coexistence *
Ihe strength of this approac 1s that ıt does nNnOoT rely apologetic olemic confroantation.
Rather theologies ialogue CHCOULAHCS roWw1ng understanding and appreclation
religious other hrough self-examination, long chared Journey. This approac)
promotes the idea that the religious other, without reduction syncretism gf eliefs, IN
genuinely part gf plan and that »lafoi est plus cheminement qu une identite «>
L hospitalite divine offers welcome spiritual reflection the encaounter between [WO
believers and theologians gf different religious traditions who respect and dl for ach
other ın responsive WaYy.

Locating L’hospitalite divine ın Middle Fastern
Theology of Religions

in clarify upfront the co-authored 00k’'s place ın OnTexT of Christian theologies of religions
discussions, ın their attempt IO find C OTNLLLIOTI theologica. rounds between Christiani
and Islam, ıt has been C OTLLLLMOTN for Christian theologians ın the Middle ast LO SeT Islam

OC for example: Claudio translation:; Goöfttliche Gastfreund- T Thıs CS mhack COMNO-
xa er Andere Christliche UundIU MOote recherche historique quium, titled »Gofttliche Gastfreund-

AT theologique SUur s rituels Ae musiimische Theologien m Dialog. Sscha Der Andere m Dialog ‚1018

‘ hospitalite, Bucharest 2006) Mları- Ubersetzt AUS dem Französischen Uund Chrıs lchen Ulale slamıschen Theolo-
ANTIE MOYAERT, Fragile Identities:; mIT einer Einführung WC}7] UJta Andree, glen«, ıth Fadı AaQOU the University

VWerner Kahl Ulale Harald uermann,Towards eOl0gy a Interreiigous a Mlunster around MIS PO0K 2U
Hospitality, Amsterdam /New York Mlunster ZU1 / English translation: May 2015. A Jomnt Aoctoral stuclents‘
2011, Hospitality aradigm a ntier- Divıne Hospitality: Christian-Musliim Cwor/] a theological UN! a MISSION
rellgious and ntercultural| Encounter, Conversation. Translated DY Alan Ucles and AaCcuMeEeNICS the UNI-
ed.by Friedrich REITERER /Chihueze ÄMOS, (jeNeva ZU1 /. Vr OS a Munster, Hamburg and

/Klaus Or MNOr nTormation yan, Rostock, together ıth Aoctoral|l
Amsterdam /ANew York A12 SE www.adyanvillage.net. Uudents scholarship WrFOQgTaMMe a
P Fadı DAQOU /Nayla TABBARA, AOU /I|ABBARA, L hospitalite LINe Missionwissenschaftliche IMS
L hospitalite Alvine- | autre dans 6 Divine (Anm. 2},13-14. Anachen. Or good (‚erman SUMMary
lalogue Aes theologies chretienne D 14.19 Daou/Tabbara’s L’hospitahte
AT musulmane, Zurich /Munster divine, the colloquium mHenefltend Irom

Harald FOVIeWW al2015 Originally COomMpOosed n French
and then translateqd Arabıc (by nttp.Ychristian-orient.eu/2013/02/19/
Adel  SO0dor houry): Al-rahabah 6.4.2017)}
al-!Nahıyan: ahut al-akhar 1 masıhıyan
wal-Islam, uniyah, | ehancon: Al-
maktaba al-bulusiyan 211171 (‚erman

Seite 167

167L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology  

he theme of hospitality has been prominent for a number of years now, in the pur-
suits of figuring foundations in intercultural theology and interreligious studies.1 
Fadi Daou and Nayla Tabbara’s L’hospitalité divine: L’autre dans le dialogue des 

théologies chrétienne et musulmane  2 is another distinct example of this, arising from a 
Middle Eastern context of Muslim-Christian engagement and coexistence. It is the fruit of 
their long interreligious friendship and professional collaboration at the University of 
St. Joseph in Beirut and later at the joint Christian-Muslim initiative of the Adyan Founda-
tion,3 seeking to be hospitable and responsive to both, the other’s religious and theological 
stances and life concerns as relevant to Muslim and Christian communities in Lebanon 
and beyond. According to Jean-Marc Aveline’s preface to the book, L’hospitalité Divine 
offers a new approach to interfaith dialogue, giving way to the undertaking of »théologies 
en dialogue« in response to the ever growing challenges of religious and cultural plurality. 
With théologies en dialogue, Daou and Tabbara, a Maronite priest and a Sunni Islamic 
scholar promote »la communion spirituelle« between believers of different religions and 
faithfully translate theological questions into terms of everyday interreligious coexistence.4 
The strength of this approach is that it does not rely on apologetic or polemic confrontation. 
Rather théologies en dialogue encourages a growing understanding and appreciation of the 
religious other through self-examination, as on a long shared journey. This approach 
promotes the idea that the religious other, without reduction or syncretism of beliefs, is 
genuinely part of God’s plan and that »la foi est plus un cheminement qu’une identité.«  5 
L’hospitalite divine offers a welcome spiritual reflection on the encounter between two 
believers and theologians of different religious traditions who respect and care for each 
other in a responsive way.6

1 	� Locating L’hospitalité divine in Middle Eastern  
Theology of Religions

To clarify upfront the co-authored book’s place in context of Christian theologies of religions 
discussions, in their attempt to find common theological grounds between Christianity 
and Islam, it has been common for Christian theologians in the Middle East to set Islam 

1	 See for example: Claudio Monge, 
Dieu hôte: recherche historique 
et théologique sur les rituels de 
l’hospitalité, Bucharest 2008; Mari-
anne Moyaert, Fragile Identities: 
Towards a Theology of Interreligous 
Hospitality, Amsterdam  /New York 
2011; Hospitality – a Paradigm of Inter-
religious and Intercultural Encounter, 
ed. by Friedrich Reiterer / Chibueze 
C. Udeani / Klaus Zapotoczky, 
Amsterdam  /New York 2012.
2	 Fadi Daou / Nayla Tabbara, 
L’hospitalité divine: L’autre dans le 
dialogue des théologies chrétienne 
et musulmane, Zürich  /Münster 
2013. Originally composed in French 
and then translated to Arabic (by  
Adel Theodor Khoury): Al-raḥābah 
al-ilahīyah: lāhūt al-ākhar fīl masīḥīyah 
wal-islām, Jūniyah, Lebanon: Al- 
maktabah al-būlusīyah 2011. German 

translation: Göttliche Gastfreund
schaft. Der Andere – Christliche und 
muslimische Theologien im Dialog. 
Übersetzt aus dem Französischen und 
mit einer Einführung von Uta Andrée, 
Werner Kahl und Harald Suermann, 
Münster 2017. English translation: 
Divine Hospitality: A Christian-Muslim 
Conversation. Translated by Alan J. 
Amos, Geneva 2017.
3	 For more information on Adyan, 
see: www.adyanvillage.net. 
4	 Daou / Tabbara, L’hospitalité 
Divine (Anm. 2), 13-14.
5	 Ibid. 14.19.

6	 This essay goes back to a collo-
quium, titled »Göttliche Gastfreund-
schaft: Der Andere im Dialog von 
christlichen und islamischen Theolo-
gien«, with Fadi Daou at the University 
of Münster around his book on 29-30 
May 2015. A joint doctoral students’ 
event of theological units of mission 
studies and ecumenics at the uni
versities of Münster, Hamburg and 
Rostock, together with the doctoral 
students scholarship programme of 
the Missionwissenschaftliche Institut 
Aachen. For a good German summary 
on Daou  / Tabbara’s L‘hospitalité 
divine, the colloquium benefited from 
Harald Suermann’s review at 
http://christian-orient.eu  /2013  /02  /19/ 
(6.4.2017).



165 Norbert Hıntersteiner and Richard Kimball

somewhere within the eneral TOSpEC f the Christian heritage, TLL1UOIE precisely within
the Abrahamic speciIrum, emphasizing ın different WdYyS the chared features between the
[WO religions. This has been the approac. gf MOST theologica. attempts for ialogue ın the
Middle kast, especially iın the past few ecades Daou places L’hospitalite divine within that
CONTEXT and inmidst representative proposals gf [WO renowned Lebanese Maronite
scholars ın this regard, Michel aye (d 2005) and Youakim Moubarac d.1995).‘ Indeed,
the theologica. posiıt1ons gf these [WO authors ALC exXxemplary attempts, 1C hrough
appreclating the religion fthe er that 1Ss Islam and VEn perce1ving SCTIIE revelatory
elements with deep afınity with their ()W] tradition, nevertheless conclude the nNeECESSILY
gf the final alvific ole gf Jesus Christ, discerning the tradition gf the er within the
[01 81 gf Christianity and Christ present ın the religion gf the Other.®

In NutTsSshNeEe ıt IN possible LO Sa y that Michel ayek, ın his attempt IO make place for
Islam within Christianity, has perceived Ismail the father gf Islam and viewed Islam

religion 1C has NOT entered the 1DIl1CcCa history associated with Abraham, rather ıt IN
viewed universal religion, primiıtıve religion, associated mainly with the universal
COVeNaAanNTs with Adam and Noah, but nOoT within the promıise of Isaac. However, he acknowl-
CUdBES Islamic criticisms gf Christiani Vvall: and remalnıng Vallı until Christiani
becomes what ıt 1S intended 08 become, the Church Beatitudes ” Yauakim Moubarac,

student of LOUIS Nlassignon, the other hand, has viewed Islam part of the Abrahamıic
cCovenanıT, and consequently has considered Muslims, the DA YTEITE gf shmael,; hrough the
Qur an OL1% the people of God, who elieve ın the God f Abraham, and ‚VEn who ALC

associated with the people Hence, Islam 1s conceived belonging IO the S-\ALL1C

Abrahamic family, employing the iımage gf Tree gf salvation gf1C Islam IN branch
Yet ike ayek, Moubarac considers Islam NOT lacking the promıse gf Isaac overall,; but
essential cComponent gf promıise IO Isaac, » DOUr DaSs aAisser elle-ci devaloriser

particulisme rAacıal. (<

Fadıi Daou, himself Iso Lebanese Maronite prlest, ın L’hospitalite divine ollows
similar path He maıntaıns that there IN inner relationship that 1n CvVCLY human
eıng LO God, SINCE God Adwells ın the heart human ubject Christians interpret this
divine-human relation ın Christian terms; yel, they CAaNNOT deny the reality gf other WdYyS
gf exXxpressing this uni1ty. The spiritual experlence IN universal, ıt belongs IO all, whether
Christians non-Christians. Ihus, according LO Daou, salyation IN NOT restricted LO Par-
ticular FOUPD); rather ıt 1s possible for all Daou refers 18 the claims gfaye and Moubarac,
Concerning Christian-Muslim ialogue, and TO SC(TLTIIC extfentT he adopts their posit1ons €INS
TLUIE iın favor of Moubarac’s argument, maıntalnıng the revelatory nature of the Qur an and
the prophetic MI1IsSsSION of Muhammad !! Daou actually IO ffer Compromıse where
Islam IN NOT [80)88 gf the promıse ike udaism and Christianity, but IN gf alliance

described ın enesIis 17:18-20. Islam afırms and revitalises the religion gf Abraham

Sylvie AVAKIAN, The Lurn the (T. YouakımWL' Islam, 0-81
Other: Reflections cContemporary Parıs 1962; DEM-, La Dansece Chretienne 11 bld. 99

1-897Mliıcddlle Fastern theological eontribu- AT L' Islam, Aes Origines JUSqu 3 E OrIse
HOonNs Christlan-Muslim laloque, Ae Constantinople, Parıs 1969; DEM,

K Musulmans: egonNsultation
Ibid. 65-121

n: Theology Today f2 1/2015)} 77-63. DId.104.
silamo-chretienne, Parıs 19 /1, DEM, 3-85
La Dansece Chretienne AT | Islam, Balrut 24-29
19 66; Mlıchel | © mMystere DId. 31.
d ’ Ismagel, Parıs 19 64; DEM , Al-masın bId. 34
1 al-ıslam Christ n Islam], Beilrut 1961. 37-42
C DAOU/TABBARA, L' hospitalite
Divine  NM. 2}),77-79

Seite 168

168 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

somewhere within the general prospect of the Christian heritage, more precisely within 
the Abrahamic spectrum, emphasizing in different ways the shared features between the 
two religions. This has been the approach of most theological attempts for dialogue in the 
Middle East, especially in the past few decades. Daou places L’hospitalité divine within that 
context and inmidst of the representative proposals of two renowned Lebanese Maronite 
scholars in this regard, Michel Hayek (d. 2005) and Youakim Moubarac (d.1995).7 Indeed, 
the theological positions of these two authors are exemplary attempts, which through 
appreciating the religion of the Other – that is Islam – and even perceiving some revelatory 
elements with deep affinity with their own tradition, nevertheless conclude the necessity 
of the final salvific role of Jesus Christ, discerning the tradition of the Other as within the 
scope of Christianity and Christ as present in the religion of the Other.8 

In a nutshell it is possible to say that Michel Hayek, in his attempt to make a place for 
Islam within Christianity, has perceived Ismail as the father of Islam and viewed Islam as 
a religion which has not entered the biblical history associated with Abraham, rather it is 
viewed as a universal religion, or a primitive religion, associated mainly with the universal 
covenants with Adam and Noah, but not within the promise of Isaac. However, he acknowl-
edges Islamic criticisms of Christianity as valid, and remaining valid until Christianity 
becomes what it is intended to become, the Church of the Beatitudes.9 Youakim Moubarac, 
a student of Louis Massignon, on the other hand, has viewed Islam as part of the Abrahamic 
covenant, and consequently has considered Muslims, the umma of Ishmael, through the 
Qur’ān as among the people of God, who believe in the God of Abraham, and even who are 
associated with the people of the Bible. Hence, Islam is conceived as belonging to the same 
Abrahamic family, employing the image of a tree of salvation of which Islam is a branch. 
Yet like Hayek, Moubarac considers Islam not lacking the promise of Isaac overall, but an 
essential component of God’s promise to Isaac, »… pour ne pas laisser celle-ci dévaloriser 
en particulisme racial.«  10

Fadi Daou, himself also a Lebanese Maronite priest, in L’hospitalité divine follows a 
similar path. He maintains that there is an inner relationship that binds every human 
being to God, since God dwells in the heart of the human subject. Christians interpret this 
divine–human relation in Christian terms; yet, they cannot deny the reality of other ways 
of expressing this unity. The spiritual experience is universal, it belongs to all, whether 
Christians or non-Christians. Thus, according to Daou, salvation is not restricted to a par-
ticular group; rather it is possible for all. Daou refers to the claims of Hayek and Moubarac, 
concerning Christian–Muslim dialogue, and to some extent he adopts their positions being 
more in favor of Moubarac’s argument, maintaining the revelatory nature of the Qur’an and 
the prophetic mission of Muhammad.11 Daou actually seems to offer a compromise where 
Islam is not ›son‹ of the promise like Judaism and Christianity, but is ›son‹ of an alliance 
as described in Genesis 17:18-20. Islam affirms and revitalises the religion of Abraham as 

7	 Sylvie Avakian, The turn to the 
Other: Reflections on contemporary 
Middle Eastern theological contribu-
tions to Christian-Muslim dialogue, 
in: Theology Today 72 (1  /2015) 77-83.

8	 Cf. Youakim Moubarac, L’Islam, 
Paris 1962; idem, La Pensée Chrétienne 
et L’Islam, des origines jusqu’à la prise 
de Constantinople, Paris 1969; idem, 
Les Musulmans: consultation 
islamo-chrétienne, Paris 1971; idem, 
La Pensée Chrétienne et l’Islam, Beirut 
1986; Michel Hayek, Le mystère 
d’Ismaël, Paris 1964; idem; Al-masīḥ 
fīl al-islām [Christ in Islam], Beirut 1961.
9	 Daou /  Tabbara, L’hospitalité 
Divine (Anm. 2), 77-79. 

10	 Ibid. 80-81.
11	 Ibid. 99.
12	 Ibid. 81-82.
13	 Ibid. 65-121.
14	 Ibid. 104.
15	 Ibid. 83-85.
16	 Ibid. 24-29.
17	 Ibid. 31.
18	 Ibid. 34. 
19	 Ibid. 37-42. 



L’hospitalite divine: Towards Responsive Christian-Muslim eol0ogy 169

ell brings ıts ()W] revelation with the Sunnah of Muhammad, » n est pas 14783  — plus
DUr reflet de P’alliance Abrahamique. (< Further, ın MOST f these Middle Fastern attempts,
including Daou’s, the 1DIl1CcCa notion gf COVenNanT IN employe LO upport the argument
CoNcerning the C OTLLLLMOTN ground between Christiani and Islam *® COVenantT IN
maintained IO be universal, ringing about the notıon gf (I11 holy history, 1C unfolds
itselfhrough the Adifferent COVeNaAanNTs with Adam, Noah, and Abraham Daou 1s that
this brings with ıt challenges LO how ıt VIEWS the STAaTUSs and INCSSdaHC gf Jesus Christ
ell the ullness gf his revelation, suggesting the COVenNant hrough Christ IN viewed
the archetype 1C IN IO replace a ll other Lypes gf COVeNaAaNTsS gf the Old Testament. Daou
aTtests that the Christian CAaNNOT ustify the place gf Islam within the history gf salyation
unless ın the 1g gf the mYystery f Jesus Christ, the universal Savlor and the fulfillment f
divine revelation TO humanity.”“ Fortunately these burning theologica 1ISSUES dg noTt need TO
Adivide Muslims AaNı: Christians. Daou refers TO SUYTaft I - ma (5) 45 example OW
Muslims and Christians w:ix:  — live together ın spıte gf differences. In spırıt gf Abrahamıic
fraternity Muslims and Christians chould learn IO appreclate the diferences between the
[WO faiths and Cal y OuUT their »£heologies dialogue«.””

1le the adeqUaCYy f these CoONtemporary Midädle Fastern theologica. pos1t10ns ın their
attem  S for ialogue with Islam deserves TLLUOIE attention, here only alk hrough the
book and narrate the maJjor tOD1CS of ıts Varlous chapters. In that WdYy SCC how the authors’
attempt gf »£heologies 1AloQueE« Turns OuT concretely, offering mutually responsive
Christian-Muslim heology. Daou and Tabbara, together, they explore the teachings gf
their ()W] religions the natfure gf relationship LO human beings and the TLLALMLMETL

ın 1C God ca ach CIrSoN IO respond LO others. Ihe authors ALC NOT Nalve and ale NOT
VEr profoun theologica. Adifferences between the [WO religions.

Figuring theologica foundations
of Christian-Muslim interreligious hospitality

In hıs opening chapter, Le Christ ef fes Aaufres: F“union dans fa difference, Daou SPTIS the
ftoundation for viewiıng the al of others, meanıng non-Jews, something that Christ
acknowledged hrough the interactiıons with people of other faijths that he AaIine ınto
cCONTaACT with, ın spıte of tradıtional Jewish MISS1IVINES. Ihis 1S clearly demonstrated
hrough CONTaACT with the (.‚anaanıte anı Samarıtan anı the Centurion.!® Ihis
1S possible, Daou explains, because Christ places greater value spiritual experlence
than exterior practice. Ihis aspect ofal became part of the Carly Church exemplifie
by the Apostle Peter ın Acts 10134-35. Yet Daou Iso recognI1zes that the Roman atholıc
Church has nNOoT always been inclusive LO other religions, but rather insisted, »outside
the Church, salvation.« Ihus for SOTNE Christians seeing al Journey LO chare
with the religious other, I1AYy requiıre reappraisal of values. TIhe challenge 15 IO realize the
inherent value of the other, ın spıte of religious differences. Daou makes the pomt, that
the basıs of lalogue with people of other faijths 1S the realization that AT all chıldren
of God.!8 However, ıt 1S hrough Christ’'s sacrıfiıce anı the work of the Holy Spirıt that
all humanity benefits !”

In chapter LWO, T economie du Rappel, Muslima theologian AaN: co-author, ayla Tabbara,
introduces discussion gf the religious ‚other« oun ın the Qur an. Here che nNOoTESs that
there ALC CISECS that CIHNCOULASC spırıt gf tolerance and fraternity ell CISECS that
foster the need IO keep separate and IO subjugate the religious other In Order IO avoid the

Seite 169

169L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology  

well as brings its own revelation with the Sunnah of Muhammad, »… n’est pas non plus un 
pur reflet de l’alliance Abrahamique.«  12 Further, in most of these Middle Eastern attempts, 
including Daou’s, the biblical notion of covenant is employed to support the argument 
concerning the common ground between Christianity and Islam.13 God’s covenant is 
maintained to be universal, bringing about the notion of one holy history, which unfolds 
itself through the different covenants with Adam, Noah, and Abraham. Daou is aware that 
this brings with it challenges as to how it views the status and message of Jesus Christ as 
well as the fullness of his revelation, suggesting the covenant through Christ is viewed as 
the archetype which is to replace all other types of covenants of the Old Testament. Daou 
attests that the Christian cannot justify the place of Islam within the history of salvation 
unless in the light of the mystery of Jesus Christ, the universal Savior and the fulfillment of 
divine revelation to humanity.14 Fortunately these burning theological issues do not need to 
divide Muslims and Christians. Daou refers to sūrat al-mā’idah (5):48 as an example of how 
Muslims and Christians can live together in spite of differences. In a spirit of Abrahamic 
fraternity Muslims and Christians should learn to appreciate the differences between the 
two faiths and carry out their »théologies en dialogue«.15 

While the adequacy of these contemporary Middle Eastern theological positions in their 
attempts for dialogue with Islam deserves more attention, here we only walk through the 
book and narrate the major topics of its various chapters. In that way we see how the authors’ 
attempt of »théologies en dialogue« turns out concretely, offering a mutually responsive 
Christian-Muslim theology. Daou and Tabbara, together, they explore the teachings of 
their own religions on the nature of God’s relationship to human beings and the manner 
in which God calls each person to respond to others. The authors are not naïve and do not 
cover over profound theological differences between the two religions. 

2	� Figuring theological foundations  
of Christian-Muslim interreligious hospitality

In his opening chapter, Le Christ et les autres: l’union dans la difference, Daou sets the 
foundation for viewing the faith of others, meaning non-Jews, as something that Christ 
acknowledged through the interactions with people of other faiths that he came into 
contact with, in spite of traditional Jewish misgivings. This is clearly demonstrated 
through contact with the Canaanite and Samaritan women and the Centurion.16 This 
is possible, Daou explains, because Christ places a greater value on spiritual experience 
than exterior practice. This aspect of faith became part of the early Church exemplified 
by the Apostle Peter in Acts 10:34-35. Yet Daou also recognizes that the Roman Catholic 
Church has not always been as inclusive to other religions, but rather insisted, »outside 
the Church, no salvation.«  17 Thus for some Christians seeing faith as a journey to share 
with the religious other, may require a reappraisal of values. The challenge is to realize the 
inherent value of the other, in spite of religious differences. Daou makes the point, that 
the basis of dialogue with people of other faiths is the realization that we are all children 
of God.18 However, it is through Christ’s sacrifice and the work of the Holy Spirit that 
all humanity benefits.19 

In chapter two, L’économie du Rappel, Muslima theologian and co-author, Nayla Tabbara, 
introduces a discussion of the religious ›other‹ found in the Qur’ān. Here she notes that 
there are verses that encourage a spirit of tolerance and fraternity as well as verses that 
foster the need to keep separate and to subjugate the religious other. In order to avoid the 



Norbert Hıntersteiner and Richard Kimball170

charge gf contradiction, knowing the CONTEXT EISCS, Tabbara reminds the reader, IN
gf ULTMOST importance.““ Here che first expounds the Qur anic and Islamic understanding
gf the CONCEPL gf the People of the Book ın Oorder IO rovide the theologica. foundation for
embracing religious plurality. Ihe USC gf the CONCEPL begins with her discussion gf SUFTaF
al-bagarah 2):135 Here there ALC Jews and Christians who mplore people IO Jo1in their
religions ın Order IO SCCUTE salyvation. TIhis ın wake gf the discussion gf the PUre
religion fıfra, the natural condition ofmonotheistic belief ! Ihrough the discussion of fl ITA,
Tabbara polints OQuT Adifferences between Islam and Christianity ın relation TO understanding
human nature and salyation “

Another theme that IN chared with Christiani regards God ending uiding al ]
people Within the teachings gf Islam this refers IO INCSSCHHCIS those that Walrll socletYy.
Ihis idea 1S emphasized with the CONCepL of 1KY, that all commMUunNıtIES have received
INCSSdaHC, noted ın several CISECS including surat fatir (35) Most importantly Tabbara
COMMEeENTS that SOTILIE gf the INCSSCHHCIS ALC TLL1UOIE easily recognized than others. Ihus the
WdY IN OPCN for Muslims IO keep OPCN mind IO who IN SENT IO call people LO elieve ın
God and ACT jJustly, SINCE the call LO elieve ın God and ACT jJustly IN for a ll people regardless
of religion.“” Tabbara efends this argument hrough examınatıion Of verses including SUYTAaF
ar-rahman SUYTAaF al-maida (5) 48) SUTAaF [ugman 31128 and SUTAaF al-mutafhfin (83) 1-3
Here the 11US IN with humanity IO StTr1Ve ın al and good works hrough IO

natural calling. Ihis calling 15 between 190008  _ Anı (GOd, ın relation IO other IHNEI, relation
IO oneself, the wWOTF. ell the Day gf Judgment.““

Tabbara eXamınes [WO WdYyS ın 1C Abraham responds LO God TIhese AT hrough
fitra, anı hrough revelation. In pre-Islamic tımes anı throughout the Qur an the al
of Abraham 1S regarde example for mankind In pre-Islamic tımes there WT

those who OllOowe: the PUrEC al of Abraham, they WT the hunafa. Tabbara noTtes that
ın the Qur äan both of the Terms istam anı muslim Ca  - be used adjectives LO refer LO
those who ftollow God ın the broader sense *> Ihiıs Og1C 1S then applied LO SUTGaE al-ımran
(3) 1C STatfes that the religion before God 15 istam. Tabbara challenges the medieval
interpretation of the that refers LO reihned istam rather than the STATEe of ar of

believer. For Tabbara the arge, of istam represents the WdY of al spiritual anı
religious experlence, both for individuals anı collectively, the WdY OllOowe: by al the
prophets. They WEIC all called Muslims SINCE they placed their Tus ın God and submitted
LO Him

In chapter three, Alliances ef revelations, Daou discusses Adifferent Lypes f alliances
between G0od and 1902308 To eg1in there 18 the alliance with Adam Here God 18 ike
parent. Man, the other hand, refuses (8 take responsibility and brings disorder iınto the
WOor Ihis alliance 1Ss OllOowe: with renewed alliance with Noah, where VEl though 111A171

continues IO disobey God, s/he ST1 opes for LICW ife for Man With Hosea 22 Daou
5Sayd that relationship with humanity 18 ike Hancee. Ihe results f love for
humanity AL and reward ın heaven for those who ALal Yet, the revelation f

bId. 43.
21 Jalfel

DId. 48.
Ibid. 48-50.52
52-53.
DıId. 56.
Jalfel 56-58.
3-64

Seite 170

170 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

charge of contradiction, knowing the context of the verses, Tabbara reminds the reader, is 
of utmost importance.20 Here she first expounds the Qur’ānic and Islamic understanding 
of the concept of the People of the Book in order to provide the theological foundation for 
embracing religious plurality. The use of the concept begins with her discussion of sūrat 
al-baqarah (2):135. Here there are Jews and Christians who implore people to join their 
religions in order to secure salvation. This comes in wake of the discussion of the pure 
religion fitra, the natural condition of monotheistic belief.21 Through the discussion of fitra, 
Tabbara points out differences between Islam and Christianity in relation to understanding 
human nature and salvation.22

Another theme that is shared with Christianity regards God sending or guiding all 
people. Within the teachings of Islam this refers to messengers or those that warn society. 
This idea is emphasized with the concept of dhikr, that all communities have received God’s 
message, as noted in several verses including sūrat fatir (35):24. Most importantly Tabbara 
comments that some of the messengers are more easily recognized than others. Thus the 
way is open for Muslims to keep an open mind as to who is sent to call people to believe in 
God and act justly, since the call to believe in God and act justly is for all people regardless 
of religion.23 Tabbara defends this argument through examination of verses including sūrat 
ar-rahman  55:7-9; sūrat al-maidah (5):48; sūrat luqman 31:28 and sūrat al-mutaffifin (83):1-3. 
Here the onus is with humanity to strive in faith and good works through a response to 
God’s natural calling. This calling is between man and God, in relation to other men, relation 
to oneself, the world, as well as the Day of Judgment.24

Tabbara examines two ways in which Abraham responds to God. These are through 
fitra, and through revelation. In pre-Islamic times and throughout the Qur’ān the faith 
of Abraham is regarded as an example for mankind. In pre-Islamic times there were 
those who followed the pure faith of Abraham, they were the hunafā. Tabbara notes that 
in the Qur’ān both of the terms islām and muslim can be used as adjectives to refer to 
those who follow God in the broader sense.25 This logic is then applied to sūrat al-imran 
(3):19, which states that the religion before God is islām. Tabbara challenges the medieval 
interpretation of the verse that refers to a reified islām rather than the state of faith of 
a believer. For Tabbara the sense large, of islām represents the way of all spiritual and 
religious experience, both for individuals and collectively, the way followed by all the 
prophets. They were all called Muslims since they placed their trust in God and submitted 
to Him.26 

In chapter three, Alliances et révélations, Daou discusses different types of alliances 
between God and man. To begin there is the alliance with Adam. Here God is like a  
parent. Man, on the other hand, refuses to take responsibility and brings disorder into the 
world. This alliance is followed with a renewed alliance with Noah, where even though man 
continues to disobey God, s  /he still hopes for a new life for man.27 With Hosea 2:20, Daou 
says that God’s relationship with humanity is like a fiancée. The results of God’s love for 
humanity are peace and reward in heaven for those who are faithful. Yet, the revelation of 

20	 Ibid. 43.
21	 Ibid. 45-49. 
22	 Ibid. 48. 
23	 Ibid. 48-50.52. 
24	 Ibid. 52-53.
25	 Ibid. 56. 
26	 Ibid. 56-58.
27	 Ibid. 63-64. 



L’hospitalite divine: Towards Responsive Christian-Muslim eol0ogy 1/1

God 18 love for all humanity and Owledge fGod Ihrough the alliance with Abraham
the universal invıtatıon TO relationship with God 18 expanded. In enesIis 12:2-3 God
promıises IO ess a ll people earth Ihrough the xample al $ Abraham and his
relationship with the religious other, for instance with Melchizedek, Daou demonstrates
that 18 universal. alliance with Abraham 18 NOT therefore exclusive IO
other forms f ın the WOr love 18 for all people, that all people AL »people
f G0d. «28 This love for others 18 exemplifıe by promıise and relationship with
Hagar and shmael Here VE though Hagar 18 astT AWAY TOm Abraham’s household, the
nge f G0od comforts her and TIMOUTICE: plans for Ishmae]l “* Daou noTtes that

love 15 NOT Ode for 5.021008 Ihe PUrFrDOSEC f love 18 IO ng believers and
all humanity, closer TO Him

The C OTNLLLIOTI feature gf these prophetic alliances IN that they ALC external ell
internal with the emphasis personal relationship with God. Ihrough Moses and the
revelation gf the Ten ommandments the People gf God ALC required LO uphold moral
standard their part gf the alliance. Daou nOoTeEes that alliances ALC permanen  t.32 In
addition Daogou seeks IO STATE hrough the example ofudaism that salyation in history 1Ss nNnOoT
linear. Salvation does NOT Pass hrough (I11 revelation IO the NEXT replacing the former *
This poin IN crucijal LO Daou's efence gf the universality gf the MI1IsSsS1ON gf Jesus
eternal word ın CONTIrasT IO the Islamic CONcept gf abrogation.

In addition IO recogn1ızıng that both udaism and Christianity chare COTLLLLOT herit-
A with the al of Abraham, Daou acknowledges that Islam Iso ollows the al of
Abraham and believes ın the S-\ALL1C God This pronouncement 1s lear ın atholıc teachings
ike Lumen Gentium 16 54 Foar Daou Islam 1Ss the closest 08 the al raham, VEl closer
than udaism and Christianity. He believes that both udaism and Christianity contaın LICW

revelations: they develop the al f Abraham, whereas Islam heralds reiurn LO the al
$ Abraham This refiurn Daou SCS ın Hanafısm. This IN whYy ın Islam Abraham represents
the MO ofal 1le ın udaism and Christianity Abraham IN the Father of Faith.
Daou sks what ALC the implications of Christians accepting Islam the LICW branch
the Abrahamic Tree of salyation ? He ecalls that the JOYy IN accepting Muslims fellow
believers and finding God ın their religion and life, with a ll the quest10ns and erhaps NOT
TOO INa definitive answers. * Most importantly he STaTtes that the experlence of solidarity
accompanied with ialogue produces the best envıronNmMenNnNt for interreligious ialogue
ell for reassessing (IUTL Christian faith > However, have SCECI1 above regarding
Middle Fastern theologies of religions, there ALC quite varyıng ideas of just how Islam fits
ınto the Abrahamic spectIrum.

In fact Daou pPOsIts that ıt 15 possible for Christians without complaisance ( OUI11-

promıi1se f fundamental values IO ÖOr the Qur an ell uhamma: degree f
recognıtion ivinely inspired. Ihis ollows from the Christian CONCEPL f Salvation
History, where Islam 15 SCCeNMN ın the mMYySterYy f the 1g f Jesus the unıversal SAVIOUF
anı ın the ullness of the revelation fGod for humanity. An ımportan detail that Daou

7-6
ıd 68
Jalfel 59-62

+ 1 bıId.69
9-72
DId. 74.
Jalfel
DId. 75.
DId. 76.
76-77.

Seite 171

171L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology  

God is love for all humanity and knowledge of God. Through the alliance with Abraham 
the universal invitation to a relationship with God is expanded. In Genesis 12:2-3 God 
promises to bless all people on earth. Through the example of the faith of Abraham and his 
relationship with the religious other, for instance with Melchizedek, Daou demonstrates 
that God’s grace is universal. God’s alliance with Abraham is not therefore exclusive to 
other forms of grace in the world. God’s love is for all people, that all people are »people 
of God.«  28 This love for others is exemplified by God’s promise and relationship with 
Hagar and Ishmael. Here even though Hagar is cast away from Abraham’s household, the 
Angel of God comforts her and announces God’s plans for Ishmael.29 Daou notes that 
God’s love is not a code for an exam. The purpose of God’s love is to bring believers and 
all humanity, closer to Him.30

The common feature of these prophetic alliances is that they are external as well as 
internal with the emphasis on a personal relationship with God.31 Through Moses and the 
revelation of the Ten Commandments the People of God are required to uphold a moral 
standard as their part of the alliance. Daou notes that God’s alliances are permanent.32 In 
addition Daou seeks to state through the example of Judaism that salvation in history is not 
linear. Salvation does not pass through one revelation to the next replacing the former.33 
This point is crucial to Daou’s defence of the universality of the mission of Jesus as God’s 
eternal word in contrast to the Islamic concept of abrogation. 

In addition to recognizing that both Judaism and Christianity share a common herit-
age with the faith of Abraham, Daou acknowledges that Islam also follows the faith of  
Abraham and believes in the same God. This pronouncement is clear in Catholic teachings 
like Lumen Gentium 16.34 For Daou Islam is the closest to the faith of Abraham, even closer 
than Judaism and Christianity. He believes that both Judaism and Christianity contain new 
revelations; they develop the faith of Abraham, whereas Islam heralds a return to the faith 
of Abraham. This return Daou sees in Hanafism. This is why in Islam Abraham represents 
the model of faith, while in Judaism and Christianity Abraham is the Father of Faith.35 
Daou asks what are the implications of Christians accepting Islam as the new branch on 
the Abrahamic tree of salvation? He recalls that the joy is accepting Muslims as fellow 
believers and finding God in their religion and life, with all the questions and perhaps not 
too many definitive answers.36 Most importantly he states that the experience of solidarity 
accompanied with dialogue produces the best environment for interreligious dialogue as 
well as for reassessing our Christian faith.37 However, as we have seen above regarding 
Middle Eastern theologies of religions, there are quite varying ideas of just how Islam fits 
into the Abrahamic spectrum. 

In fact Daou posits that it is possible for Christians without complaisance or com-
promise of fundamental values to afford the Qur’ān as well as Muhammad a degree of 
recognition as divinely inspired. This follows from the Christian concept of Salvation 
History, where Islam is seen in the mystery of the light of Jesus as the universal saviour 
and in the fullness of the revelation of God for humanity. An important detail that Daou 

28	 Ibid. 67-68. 
29	 Ibid. 68. 
30	 Ibid. 59-62. 
31	 Ibid. 69. 
32	 Ibid. 69-72. 
33	 Ibid. 74.
34	 Ibid.
35	 Ibid. 75.
36	 Ibid. 76. 
37	 Ibid. 76-77. 



172 Norbert Hıntersteiner and Richard Kimball

wishes IO ASSerT 15 that this recognıtion challenges the Islamic idea that the Qur an ın
SOTILIC WdYy takes greater ımportance than Jesus due IO chronology, abrogation,
SINCE Daou arguecs the ımportance of Jesus 15 eschatological. In thıs VIEW Muhammad’s
prophethood 15 within the alliance $ Abraham TIhe STAaTUSs of the Qur an for Daou 15 lım-
ited. Daou does NOT regard the Qur an the uncreated word fGod, but the Qur an Ca  -

function revelation, 1KT, reminder for Christians when ıt 15 consıstent with the
teachings $ Abraham By accepting Ven ın imited WdY the authenticity f Islam, Daou
opes Muslims 11 be encouraged IO recıprocate by considering the Ora anı Gospel

SOFT f ancıent Testament IO the Qur’an.® He opes these gestures f g00dwIi inspıre
theologies ialogue and LLI1IOVE AWdY TOom the heology gf apologetics. Ihrough theologies

ialogue Christians Ca  - aCCcept the Qur an roduct of history, formed by ıts SsOc1a|l
anı cultural CONTEXt39

In this veın, ın later chapter, Tabbara indeed ventiures that Muslims chould consider
the Scrıptures gf the People gf the Book orm gf In upport Tabbara cıtes
number Of verses including SUFaF al-anbiya (21) surat yunıs (10) and SUFaF al-maida
5):44-47. * Where there ALC Adifferences between the Qur an and the respective EeXTISs che
opes that these Adifferences ALC considered matlters of interpretation and nol, al-tahrıf, the
alteration gf Scrıpture. Since, the Qur an SCS itself confirming the Scrıptures that AL

before ıt Muslims chould therefore STUdYy the Scrıptures gf the People gf the Book that
they w:ix:  — understand the Qur an better 4 Eurther Tabbara menti.ons that the Qur an nOoTeEes
that there ALC People gf the Book who accept the revelation gıven LO Muslims ell
their ()W] revelation, SUFTaF al-ıimran (3) 199  42 Ultimately the Qur an does NOT Adifferentiate
between MÜ MiInNUN: they ALC Muslim whether they ALC followers of Muhammad People
gf the Book *

Back IO the poın Of view of Christians, Daou maılntaıns, hrough Jesus the ullness of G0od
IN known  44 This IN qualitative. Jesus IN NOT the ounder gf LICW religion, but the ounder
gf the LICW alliance with al ] creation described ın Corinthians 15128 and Colossians
He IN the Messiah, the LICW Adam Ihrough Jesus God speaks, NOT rophet but the
O11 who 1S heir 18 a ll things. Foar these 1[CASOTIS Christians ales NOoTt accept that there 1S LICW

revelation that 1Ss greater. CHhrist 1Ss the pha and the mega ofhistory.”” However, cıting the
work ofacques Dupuis, Daou makes the poin that this does NOT prevent the self-revelation
hrough other prophets and other religions. Without attempting (8 unravel the theologica.
challenges presented by the seeming contradictory eliefs held by Islam and Christiani
regarding the ole gf Jesus, Daou presents the prophethood gf uhammaı ın line with
the universal gift of prophesy following Pentecost oun ın Acts 2'17. nstead Daou
the focus LO recognIisıng the accomplishments gf the prophets and the (I11 hrough whom
the prophets ALC Ultimately, ın 1g universal MIsSsSION gf Christ, the ole gf
the church IN IO help bridge the gap between other faiths *#

In the fourth chapter, T‘istlam ef fes Aaufres religions, Tabbara Adiscusses the Christian
religious other hrough the STUdY f number f Qur anic EeISEeS Cating AÄZ7 Esmail,

5-8
3-89.
Ibid.167-168

41 IbId.168-170
DId.170.
Ibid.171-172.
DId. 91
Jalfel 69-90.
Jalfel 101
91-97.

Seite 172

172 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

wishes to assert is that this recognition challenges the Islamic idea that the Qur’ān in 
some way takes on a greater importance than Jesus due to chronology, or abrogation, 
since Daou argues the importance of Jesus is eschatological. In this view Muhammad’s 
prophethood is within the alliance of Abraham. The status of the Qur’ān for Daou is lim-
ited. Daou does not regard the Qur’ān as the uncreated word of God, but the Qur’ān can 
function as a revelation, as dhikr, a reminder for Christians when it is consistent with the 
teachings of Abraham. By accepting even in a limited way the authenticity of Islam, Daou 
hopes Muslims will be encouraged to reciprocate by considering the Torah and Gospel as 
a sort of ancient Testament to the Qur’ān.38 He hopes these gestures of goodwill inspire 
théologies en dialogue and move away from the theology of apologetics. Through théologies 
en dialogue Christians can accept the Qur’ān as a product of history, formed by its social 
and cultural context.39 

In this vein, in a later chapter, Tabbara indeed ventures that Muslims should consider 
the scriptures of the People of the Book as a form of dhikr. In support Tabbara cites a 
number of verses including sūrat al-anbiyā’ (21):7, sūrat yunis (10):94 and sūrat al-maidah 
(5):44-47.40 Where there are differences between the Qur’ān and the respective texts she 
hopes that these differences are considered matters of interpretation and not, al-tahrīf, the 
alteration of scripture. Since, the Qur’ān sees itself as confirming the scriptures that came 
before it. Muslims should therefore study the scriptures of the People of the Book so that 
they can understand the Qur’ān better.41 Further Tabbara mentions that the Qur’ān notes 
that there are People of the Book who accept the revelation given to Muslims as well as 
their own revelation, sūrat al-imran (3):199.42 Ultimately the Qur’ān does not differentiate 
between mu’minūn; they are Muslim whether they are followers of Muhammad or People 
of the Book.43 

Back to the point of view of Christians, Daou maintains, through Jesus the fullness of God 
is known.44 This is qualitative. Jesus is not the founder of a new religion, but the founder 
of the new alliance with all creation as described in 1 Corinthians 15:28 and Colossians 2:9. 
He is the Messiah, the new Adam. Through Jesus God speaks, not as a prophet but as the 
›son‹ who is heir to all things. For these reasons Christians do not accept that there is a new 
revelation that is greater. Christ is the Alpha and the Omega of history.45 However, citing the 
work of Jacques Dupuis, Daou makes the point that this does not prevent the self-revelation 
through other prophets and other religions. Without attempting to unravel the theological 
challenges presented by the seeming contradictory beliefs held by Islam and Christianity 
regarding the role of Jesus, Daou presents the prophethood of Muhammad in line with 
the universal gift of prophesy following Pentecost found in Acts 2:17.46 Instead Daou shifts 
the focus to recognising the accomplishments of the prophets and the one through whom 
the prophets are fulfilled. Ultimately, in light of the universal mission of Christ, the role of 
the church is to help bridge the gap between other faiths.47 

In the fourth chapter, L’islam et les autres religions, Tabbara discusses the Christian 
religious other through the study of a number of Qur’ānic verses. Citing Aziz Esmail, 

38	 Ibid. 85-88. 
39	 Ibid. 88-89. 
40	 Ibid. 167-168. 
41	 Ibid.168-170. 
42	 Ibid. 170. 
43	 Ibid. 171-172. 
44	 Ibid. 91. 
45	 Ibid. 89-90.
46	 Ibid. 90-91. 
47	 Ibid. 91-97.



L’hospitalite divine: Towards Responsive Christian-Muslim eol0ogy 173

Tabbara eXaM1NeEes the different phases frevelation ell the CONTEXT that contributes
IO the emerging Qur anic posıition regarding NOT only the People f the Book, but Iso
polytheists.** Unlike M OST Qur anic scholars, Tabbara ivides the phases f revelation into
three, NOT [WO phases. These ALC the fırst Meccan phase, beginning with the fırst revelation:
the Medinan phase following the mi1gration of uhamma anı Ir phase beginning
with the triumphant refiurn IO Mecca, approximately three before Muhammad’s
ex ın 632 Viewed ın thematic anı chronological order, Tabbara ESE‘  S
evolution f theologica understanding of the religious other generally overlooked ın
Qur anic studies *”

In the rst Meccan phase, approximately 609-622 Islam faces persecution
[’)ISCuUsSsSIONSsS CoNcerning the People of the Book characterised predominantly by Biblical
narratıve and reference LO PreviIOuUs patriarchs and prophets. In Mecca religious diversity
IN initially rowned uPON, exemplifie: by SUFaF al-mu minun (23) 52-55 Towards the
end period there IN direct cCONTaACT with religious others. This cCONTaACT IN characterised
by row1ing attitude f tolerance expressed ın SUFTaF al-ankabu 29):46 In the second
phase, the Medinan phase, there IN row1ing securıty for the NAasSCENT Muslim CommunI1ty
and the beginning gf direct ialogue with living individuals and commMUNITtIES Tom OL
religious others. Ihroughout the ONgO1INg development gf the Muslim CommunI1ty there
IN trajectory gf accepfance gf the meriıts gf other faiths, especially those gf the People gf
the Book Tabbara noTtTes ın SUFaF al-bagarah al and good works ALC upheld
merilting <alyation >® An ımportan feature period 1s the call TO the People of the Book
IO Joın with uhnamm aı and his followers IO orm single al COMMUNITY. In this wider
COMMUNITY Muslims and the People Book ALC required IO elieve ın al ] the prophets
and patriarchs, Jews MUST aCccept Jesus the Messiah, Anı Christians MUST relinquish belief
ın Jesus incarnatıon and SOn

Here Tabbara addresses the charge that SCOTIIEC gf the People gf the Book have Itered
divine revelation ın SUFTaF al-bagarah 75 She nOoTtTes Adifferent interpretations gf
the championed by L[WO highly respected scholars, uhnhammaı ıb Jarır Tabari
(d CIrca 022 E and "Alı Sahl Rabban al-Tabari (d. CIrCca ö55 C.E.) Both scholars aCccept
multiple understandings gf the TexTt and CONTExT Yet Rabban al-Tabarıi makes the poın
that Just Christians discovered LICW meanıngs gf ancıent Jewish EeXTIs fter experlencing
Jesus, TOO Muslims discovered LICW meanıngs ın the Gospel ın 1g gf the prophethood
gf uhnammaı Än ımportant distinction 18 that Christians adopted the Jewish (D
their ()W] 1le Muslims have thus far refrained TOom embracing the ora and Gospel

theirs. ”“ Just Daou noted above, the T[CASOTIN for this OMI1IsSsSION lies ın part with the
ımportance Muslims place the chronology of the Qur an. However, in spiıte greater
ımportance Muslims place the Qur an and ın spıte gf the aillure historical Jews
and Christians tiıme TOom accepting unammaı rophet, the Qur an continues
IO NnNne the TIIICASUTIE gfal ın Tterms elle ın (I11! God, belief ın the Last Day and the
ımportance of performing good works, NOT membership gf religious communıity per se

ıd 1072
bId.123.
Ibıd.104-106.
DId.104.
bId.107-108, 161
DId.109, 115, 125

Seite 173

173L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology  

Tabbara examines the different phases of revelation as well as the context that contributes 
to the emerging Qur’ānic position regarding not only the People of the Book, but also 
polytheists.48 Unlike most Qur’ānic scholars, Tabbara divides the phases of revelation into 
three, not two phases. These are the first Meccan phase, beginning with the first revelation; 
the Medinan phase following the migration of Muhammad and a third phase beginning 
with the triumphant return to Mecca, approximately three years before Muhammad’s 
death in 632 C. E. Viewed in a thematic and chronological order, Tabbara presents an 
evolution of theological understanding of the religious other generally overlooked in 
Qur’ānic studies.49 

In the first Meccan phase, approximately 609-622 C.E., Islam faces persecution. 
Discussions concerning the People of the Book are characterised predominantly by Biblical 
narrative and reference to previous patriarchs and prophets. In Mecca religious diversity 
is initially frowned upon, as exemplified by sūrat al-mu’minun (23): 52-53. Towards the 
end of the period there is direct contact with religious others. This contact is characterised 
by a growing attitude of tolerance expressed in sūrat al-ankabut (29):46. In the second 
phase, the Medinan phase, there is growing security for the nascent Muslim community 
and the beginning of direct dialogue with living individuals and communities from among 
religious others. Throughout the ongoing development of the Muslim community there 
is a trajectory of acceptance of the merits of other faiths, especially those of the People of 
the Book. Tabbara notes in sūrat al-baqarah (2):62, faith and good works are upheld as 
meriting salvation.50 An important feature of the period is the call to the People of the Book 
to join with Muhammad and his followers to form a single faith community. In this wider 
community Muslims and the People of the Book are required to believe in all the prophets 
and patriarchs, Jews must accept Jesus as the Messiah, and Christians must relinquish belief 
in Jesus as God’s incarnation and son.51

Here Tabbara addresses the charge that some of the People of the Book have altered 
divine revelation as in sūrat al-baqarah (2):75. She notes different interpretations of 
the verse championed by two highly respected scholars, Muhammad ibn Jarir Tabari 
(d. circa  922  C. E.) and ’Ali b. Sahl Rabban al-Tabari (d. circa 855 C.E.). Both scholars accept 
multiple understandings of the text and context. Yet Rabban al-Tabari makes the point 
that just as Christians discovered new meanings of ancient Jewish texts after experiencing 
Jesus, so too Muslims discovered new meanings in the Gospel in light of the prophethood 
of Muhammad. An important distinction is that Christians adopted the Jewish texts as 
their own while Muslims have thus far refrained from embracing the Torah and Gospel 
as theirs.52 Just as Daou noted above, the reason for this omission lies in part with the 
importance Muslims place on the chronology of the Qur’ān. However, in spite of the greater 
importance Muslims place on the Qur’ān and in spite of the failure of the historical Jews 
and Christians of the time from accepting Muhammad as a prophet, the Qur’ān continues 
to define the measure of faith in terms of belief in one God, belief in the Last Day and the 
importance of performing good works, not membership of a religious community per se.53 

48	 Ibid. 102. 
49	 Ibid. 123. 
50	 Ibid. 104-106.
51	 Ibid. 104.
52	 Ibid. 107-108, 161. 
53	 Ibid. 109, 113, 123. 



174 Norbert Hıntersteiner and Richard Kimball

In fact following the meeting with the delegation gf Christians TOom Najran, Muhammad,
hrough the revelation Of surat al-imran 3):64 invıtes People gf the Book LO COmpromıse,
and IO C OTLMLLLMOTNL word. *

Tabbara noTes that crıiticısm People of the Book 1Ss constrained TO personalities and
08 the collective. In fact the Qur an  d forgets that there ALC believers amongst the

People gf the Book and MOST importantly collective they ALC called kufr. Disagree-
ments with the People gf the Book generally w:ix:  — be ivided iınto three cCategorles C OTILCETIN-

ıng 0gma, ethics and political CONTEXTS. Tabbara ASSEerTSs that those who apply the Tterm

kufr IO the People of the Book ALC tampering with the meanıng of the Qur’an.” Conversely,
however, Tabbara aments that the ailure gf the historical People gf the Book IO Jo1in with
the COMMUNITY gf Muslims has argely contributed IO the development gf Islam
AUTONOMOUS religious COMMUNLTY. Tabbara explains that VEln ın SUYTaft at-taubah 29
that heralds the greg of jihad agalnst the People gf the Book, the STAaTUSs gf dhimmi1 and
ayment gf the jizya L[aX, IN historically questioned.”®

During the latter period gf the Medinan phase, Strong theologica. Adifferences CINCISC
between the People gf the Book and Islam Surat AaN-NiISG 4):171 refutes the incarnatıon
gf Christ and the CONcept gf the Trinity. Surat al-Maida 5):116 refutes that Jesus VEr

emande that people chould PFay IO him his mother. Surat at-taubah 30 ACCOCUSCS

Christians gf declaring Jesus the Son f God and the Jews gf declaring that Zayr IN the
Son gf God I1wo vC interesting CISECS that Tabbara identifes TOom this period ALC SUYaF
AaN-NiISG (4):156-159 and SUYaF al-imran 3):55 Both these CISECS COTILCETIN the erucihixion gf
Jesus. In SUYTaF AaN-N1iSa (4) 156-159 the Jews ALC said TO SULLY the reputatiıon O:  ary and boast
that they Jesus. Tabbara focuses 159 that 5Sdy S, » And there IN 19180)81= gf the
People gf the Book but MUST elieve ın him before his ea And the Day gf Judgment
he 11 be wıtness agalnst them «> This che Sa yS IN certainly (I11 that COU. USC

greater interreligious exploration. Surat al-imran 3):55 the erucifixion gf Jesus
and the 1ISSUE gf whether he died the The traditional debate centres around the
meanıng gf mutawafhka, and whether NOT the word ın this cCONTEXT mplies the en
gf Jesus. Tabbara LO acCcept that Jesus INAYy have died the briefly. She STaTtes
that the earliest eXegeTES lowed for this possibility. FEurther IO the poin che nOoTeEes that the
eorYy that Jesus WdS somehow switched saved Tom en IN NOT ın the Qur an, but IN

later exegetical CONCEPDt58
Finally, the Ir phase of revelation the refturn of the rophet LO Mecca.

Here during the last three of the ıife of uhammad Tabbara notes distinctive
change ın the relationship with the People of the Book anı other commMmMUNIıtTtIES. Here
there 1S Ven accommMoOodation for polytheists, ın the time ofAbraham, long there
1S mutual respec  t59 At thıs time the inclusive natiure of Islam AaSsSE: on fıtra ONNCE agaln

LO the fore. Tabbara makes the poinm that thıs nuanced change ın the relation-
ship with the religious other, following the refiurn LO Mecca, 1S neglected 1a ın MOST
Islamic studies ©©

biıid. 111
Ibild.113-115
Ibild.118-119
hıd. 122
Ihid. 121-1272
DId.124.

T bId.123.

Seite 174

174 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

In fact following the meeting with the delegation of Christians from Najran, Muhammad, 
through the revelation of sūrat al-imran (3):64 invites People of the Book to compromise, 
and to a common word.54 

Tabbara notes that criticism of the People of the Book is constrained to personalities and 
never to the collective. In fact the Qur’ān never forgets that there are believers amongst the 
People of the Book and most importantly as collective they are never called kufr. Disagree-
ments with the People of the Book generally can be divided into three categories concern-
ing dogma, ethics and political contexts. Tabbara asserts that those who apply the term 
kufr to the People of the Book are tampering with the meaning of the Qur’ān.55 Conversely, 
however, Tabbara laments that the failure of the historical People of the Book to join with 
the community of Muslims has largely contributed to the development of Islam as an 
autonomous religious community. Tabbara explains that even in sūrat at-taubah (9):29, 
that heralds the great cry of jihad against the People of the Book, the status of dhimmi and 
payment of the jizya tax, is historically questioned.56

During the latter period of the Medinan phase, strong theological differences emerge 
between the People of the Book and Islam. Sūrat an-nisa (4):171 refutes the incarnation 
of Christ and the concept of the Trinity. Sūrat al-Maidah (5):116 refutes that Jesus ever 
demanded that people should pray to him or his mother. Sūrat at-taubah (9):30 accuses 
Christians of declaring Jesus the Son of God and the Jews of declaring that Uzayr is the 
Son of God. Two very interesting verses that Tabbara identifies from this period are sūrat 
an-nisa (4):156-159 and sūrat al-imran (3):55. Both these verses concern the crucifixion of 
Jesus. In sūrat an-nisa (4):156-159 the Jews are said to sully the reputation of Mary and boast 
that they killed Jesus. Tabbara focuses on verse 159 that says, »And there is none of the 
People of the Book but must believe in him before his death; And on the Day of Judgment 
he will be a witness against them.«  57 This verse she says is certainly one that could use 
greater interreligious exploration. Sūrat al-imran (3):55 concerns the crucifixion of Jesus 
and the issue of whether he died on the cross. The traditional debate centres around the 
meaning of mutawaffika, and whether or not the word in this context implies the death 
of Jesus. Tabbara seems to accept that Jesus may have died on the cross briefly. She states 
that the earliest exegetes allowed for this possibility. Further to the point she notes that the 
theory that Jesus was somehow switched or saved from death is not in the Qur’ān, but is 
a later exegetical concept.58 

Finally, the third phase of revelation concerns the return of the prophet to Mecca. 
Here during the last three years of the life of Muhammad Tabbara notes a distinctive 
change in the relationship with the People of the Book and other communities. Here 
there is even accommodation for polytheists, as in the time of Abraham, so long as there 
is mutual respect.59 At this time the inclusive nature of Islam based on fitra once again 
comes to the fore. Tabbara makes the point that this nuanced change in the relation-
ship with the religious other, following the return to Mecca, is a neglected area in most 
Islamic studies.60 

54	 Ibid. 111.
55	 Ibid. 113-115. 
56	 Ibid. 118-119. 
57	 Ibid. 122. 
58	 Ibid. 121-122. 
59	 Ibid. 124.
60	 Ibid. 123. 



L’hospitalite divine: Towards Responsive Christian-Muslim eol0ogy 175

bor People f the Book interested 1ın interfaith relations religious diversity the
Irı phase f revelation provides the CONTEXT f S(}ILIIC f the MOST heartening CISECS ın
the Qur an. Tabbara discusses severa|l CISECS TOm SUTFaft al-maidah, ell TOm SUTFaft
al-hujrat, SUFaft al-haj}, SUFAaF al-imran and SUFAaF al-Iugman. These CISES promote the idea
that God Ca all humanity IO refurn IO Hım and IO the WdY f submission, 0)]801= that
devotes their ife IO God and performs good works need eqr.  6l Most importantly, religious
diversity 15 portrayed part f plan.® This theme 15 expressed ın INLALLYy EISCS,
including SUFAaF al-hujrat (49) 13) where the Qur an employs the phrase, mankind! And
reminds all humanity ftheir COTI1LLL11OTN heritage hrough Adam and Fve In addition SUFAaF
al-maida (5) 64 refutes Jewish claims that anı AL tied, that salyvation blessings
AL reserved for them 1le statıng that anı AL ODEN and He bestows blessings
where He wills ©

T1 wo critical CISECS Tabbara cıtes ALC SUYafF al-maida (5) 85-9. She STaTtes that Mahmaoud
YOU! considers these( the MOST ımportant ın the Qur an concerning other religions.
These CISECS challenge the People gf the Book IO follow the revelation gıven LO them by
their Lord Here the Qur an clearly acknowledges the meri1t ora Gospel and other
revelations ell the nNeECESSI LO Put al LO practice. Of COULSC there ALC differences
between the faiths, these ALC noted and yel with SUYTaft al-maida 5):4 the diferences
chould ale TLL1UOIE than challenge people LO StTr1Ve IO better God.° In the PFOCECSS gf
lacing the nishing touches their argumen(ts for accepting the religious other part gf

plan, Tabbara and Daou expand divine hospitality TO nclude ll people of cCOoNsScCIENCE.
The Afth chapter titles L’Eglise ef fes AuUTfreSs religions: [ A fa solidarite spirituelle. Here,

Daou outlines the teachings of the atholıc Church regarding other faiths and their potential
for salyvation. To egn his argument Daou cıtes (I11!  ar gf the MOST inclusive, if NOT ethereal
elements of Nostra Aetate. This 1s that the atholıc Church does NOT reject what 1s Irue and
good ın other religions. This STAaTfemenTtT IN supported by [WO CISECS TOom the New Testa-
ment ark 10:117-18 and ohn 14:6 The first simply STaTtes that Jesus challenged EIrSoN
who called him go0d, sayıng that only the Father IN good Therefore a ll that IN human IN ın
need gf guidance. In the second Jesus proclaims, » [ the WdY and the truth
and the ife No (I11 LO the Father eXCcepT hrough Me.« This IN ften used IO

CXÄDICSS the exclusivist eXpression gf Christian al However, Daou USCSs the ın
inclusivist TLAMMEL IO AaSSErT that the eternal word fGod 1s NOT absent TOom other religions
VEln if there ALC gapS and CELOLS ın their understanding gf God.®7 Daou recognIses that
there 1s difference between religion and al Religions INAYy contaın flaws, but person's
al ın God IN separate. The fact that God aCCepfts other religions IN evidenced examples gf
the Genturion, the (‚anaanıte and the Samarıitan 11, referred IO above. It that
the crıteria for salvation IN simple: other religions MUST be consıistent with design
for love and salvation.

Daou noTtTes that other religions ALC posıtıve challenge for the church It IN
IO recognIise the spiritual experlences gf others religious virtues and that the Spirit gf

T Ibid.124-133
bld. 137
bid.126-127
bld.129
DId.131.
DId.139,.
Ibid.139-140
DId.143.

Seite 175

175L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology  

For People of the Book interested in interfaith relations or religious diversity the 
third phase of revelation provides the context of some of the most heartening verses in 
the Qur’ān. Tabbara discusses several verses from sūrat al-maidah, as well as from sūrat 
al-hujrat, sūrat al-hajj, sūrat al-imran and sūrat al-luqman. These verses promote the idea 
that God calls all humanity to return to Him and to the way of submission, no one that 
devotes their life to God and performs good works need fear.61 Most importantly, religious 
diversity is portrayed as part of God’s plan.62 This theme is expressed in many verses, 
including sūrat al-hujrat (49):13, where the Qur’ān employs the phrase, O mankind! And 
reminds all humanity of their common heritage through Adam and Eve. In addition sūrat 
al-maidah (5):64 refutes Jewish claims that God’s hands are tied, that salvation blessings 
are reserved for them while stating that God’s hands are open and He bestows blessings 
where He wills.63 

Two critical verses Tabbara cites are sūrat al-maidah (5):68-9. She states that Mahmoud 
Ayoub considers these verses the most important in the Qur’ān concerning other religions.64 
These verses challenge the People of the Book to follow the revelation given to them by 
their Lord. Here the Qur’ān clearly acknowledges the merit of the Torah, Gospel and other 
revelations as well as the necessity to put faith to practice. Of course there are differences 
between the faiths, these are noted and yet as with sūrat al-maidah (5):48, the differences 
should do no more than challenge people to strive to better serve God.65 In the process of 
placing the finishing touches on their arguments for accepting the religious other as part of 
God’s plan, Tabbara and Daou expand divine hospitality to include all people of conscience.

The fifth chapter titles L’Église et les autres religions: vers la solidarité spirituelle. Here, 
Daou outlines the teachings of the Catholic Church regarding other faiths and their potential 
for salvation. To begin his argument Daou cites one of the most inclusive, if not ethereal 
elements of Nostra Aetate. This is that the Catholic Church does not reject what is true and 
good in other religions. This statement is supported by two verses from the New Testa-
ment Mark 10:17-18 and John 14:6. The first simply states that Jesus challenged a person 
who called him good, saying that only the Father is good. Therefore all that is human is in 
need of God’s guidance. In the second verse Jesus proclaims, »I am the way and the truth 
and the life. No one comes to the Father except through me.«  66 This verse is often used to 
express the exclusivist expression of Christian faith. However, Daou uses the verse in an 
inclusivist manner to assert that the eternal word of God is not absent from other religions 
even if there are gaps and errors in their understanding of God.67 Daou recognises that 
there is a difference between religion and faith. Religions may contain flaws, but a person’s 
faith in God is separate. The fact that God accepts other religions is evidenced examples of 
the Centurion, the Canaanite and the Samaritan women, referred to above. It seems that 
the criteria for salvation is simple: other religions must be consistent with God’s design 
for love and salvation.68 

Daou notes that other religions are a positive challenge for the church. It is necessary 
to recognise the spiritual experiences of others as religious virtues and that the Spirit of 

61	 Ibid. 124-133.
62	 Ibid. 137.
63	 Ibid. 126-127.
64	 Ibid. 129. 
65	 Ibid. 131.
66	 Ibid. 139. 
67	 Ibid. 139-140.
68	 Ibid. 143.



176 Norbert Hıntersteiner and Richard Kimball

God OWS where ıt wWwI1 ohn Paul IT's  > Redemptoris MisstoO 56 STaTtes that other religions
contaın S1eNS of the of Christ AaN: the actıons of the Spirit. Ihe Qur an Iso contaıns
examples gf Christian devotion. In fact, if we keep OPCN minds, Daou posıts, ıt IN possible
IO SC that »the other IN the VO1CEe gf God ın (C(IUL life « 69 Ultimately the ( UCS-
tıon 1S;, what IN the PUFrDOSC differences? Daou maıntaıns that need LO OW other
religions ole ın (IUTL heology. TIhis avOolds [WO pitfalls. The first IN that by learning f their
spiritual experlence avOold locking the other religion ınto question of whether noTt the
other has divine STAaTUS 1.€., does the other have ole In plan fsalvyation. TIhe second
reflects the need IO appreclate the gifts that God bestows other faiths Understanding
other faiths elps avoid nNnaıve StereoTypes. What IN required IN heology that chooses IO

ACCOMLDAaNY the other hrough life 79 It 1s interesting IO consider, Daou reflects, that neither
Jesus I9180)J8 the Gospel VEr called for people IO VEr change their religion. Rather the call IN
personally IO follow WaYy.

bor Daou (IHI1E f the mysterles f salvation 18 when Christians ( A  - recognIıse the work
f G0od ın the religion f others without 00SIN£ al ın their (})W] religion and ıts ole
ın universal design.‘“ He STFrESSES that Christians oday need IO learn how IO live
with respect for religious diversity, that has ıts foundation with the love f God for 111All-

kind and respect for human reedom Ihe ialogue, Daou adds, 18 NOT Just between the
interlocutors but Iso with God presen  t73 By engagıng living ın solidarity with Muslims,
Christiansl find spiritual solidarity that 1Ss A4SE. wıtness. It 1Ss for Muslims
and Christians TO take step f al beyond, erhaps purely academic interest, TO

appreclate the religious other ın cCommunl10n, with all (}ULE differences, the day when
all stand before God.“*
In the sixth and final chapter, titled Reconnaissance ef COoMMUuniON, Tabbara advocates

accepting the authenticity gf the eliefs gf the religious other, especially Christians and
the People gf the Book However, reflected ın the words f Mahmaoud ‚youb, history
demonstrates that the £SSONS gf the Gospel and the Qur an, that promote the universal-
Lty gf love and ‚Y ALC TOO ften transformed ınto dALLOW o0gma LO xclude others. ”>
Interestingly, Tabbara makes the poin that the idea that Islamıic law abrogates the laws gf
the People gf the Book has received universal acceptance. Tabbara confirms that the
promıises made IO the People gf the Book, stand alongside the revelation gf the Qur an.

Iherefore if religious diversity and cultural pluralism ALC part of plan for salvation,
what gle 1Ss left for Islamic Misslon, da wah Tabbara SCCS the gole of Islam IO call people TO
God ın similar 100383818 Dagu For support, Tabbara ca upON surat fussilat 41):33 that
STates, »Who 15 better iın speech than (OTIE who ca men) IOaworks righteousness, AaNı!
5Sdyd, a of those who bow ın Islam ««“  / Maost importantly, TOm the perspective ofplurality,
Tabbara ASSErTSs Muslims ALC nOoTt required IO call people IO CONVerT IO Islam PEr X but IO call
people IO God prime example for mankind 1S OUuUnN: ın the ife $ Abraham explained ın
SUYTaf al-mumtahinah 6014 Abraham faithfully ollows God AaN: Separaftes TOom his father’'s
communıi1ty, but rather than live ın enmity, Sa yd IO his father that he Al PFay for him that he

Ibid.143-144
Ibıd.143-146

71 DId.154.
Ibid.155-156
DId.156.
Ibid.158-159
ıd 161
Ihıd. 161-1672
Ibid.161-165

Seite 176

176 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

God blows where it wills. John Paul II’s Redemptoris Missio 56 states that other religions 
contain signs of the presence of Christ and the actions of the Spirit. The Qur’ān also contains 
examples of Christian devotion. In fact, if we keep open minds, Daou posits, it is possible 
to see that »the presence of the other is the voice of God in our life.«  69 Ultimately the ques-
tion is, what is the purpose of the differences? Daou maintains that we need to allow other 
religions a role in our theology. This avoids two pitfalls. The first is that by learning of their 
spiritual experience we avoid locking the other religion into a question of whether or not the 
other has divine status i.e., does the other have a role in God’s plan of salvation. The second 
reflects the need to appreciate the gifts that God bestows on other faiths. Understanding 
other faiths helps avoid naïve stereotypes. What is required is a theology that chooses to 
accompany the other through life.70 It is interesting to consider, Daou reflects, that neither 
Jesus nor the Gospel ever called for people to ever change their religion. Rather the call is 
personally to follow God’s way.71 

For Daou one of the mysteries of salvation is when Christians can recognise the work 
of God in the religion of others without loosing faith in their own religion and its role 
in God’s universal design.72 He stresses that Christians today need to learn how to live 
with respect for religious diversity, that has its foundation with the love of God for man-
kind and respect for human freedom. The dialogue, Daou adds, is not just between the 
interlocutors but also with God present.73 By engaging or living in solidarity with Muslims, 
Christians will find a spiritual solidarity that is based on witness. It is necessary for Muslims 
and Christians to take a step of faith beyond, perhaps a purely academic interest, to  
appreciate the religious other in communion, with all our differences, as on the day when 
we all stand before God.74

In the sixth and final chapter, titled Reconnaissance et Communion, Tabbara advocates 
accepting the authenticity of the beliefs of the religious other, especially Christians and 
the People of the Book. However, as reflected in the words of Mahmoud Ayoub, history 
demonstrates that the lessons of the Gospel and the Qur’ān, that promote the universal-
ity of love and mercy, are too often transformed into narrow dogma to exclude others.75 
Interestingly, Tabbara makes the point that the idea that Islamic law abrogates the laws of 
the People of the Book has never received universal acceptance. Tabbara confirms that the 
promises made to the People of the Book, stand alongside the revelation of the Qur’ān.76 

Therefore if religious diversity and cultural pluralism are part of God’s plan for salvation, 
what role is left for Islamic Mission, da’wah? Tabbara sees the role of Islam to call people to 
God in a similar manner as Daou. For support, Tabbara calls upon sūrat fussilat (41):33 that 
states, »Who is better in speech than one who calls (men) to Allah, works righteousness, and 
says, ›I am of those who bow in Islam.‹«  77 Most importantly, from the perspective of plurality, 
Tabbara asserts Muslims are not required to call people to convert to Islam per se, but to call 
people to God. A prime example for mankind is found in the life of Abraham explained in 
sūrat al-mumtahinah 60:4. Abraham faithfully follows God and separates from his father’s 
community, but rather than live in enmity, says to his father that he will pray for him that he 

69	 Ibid. 143-144. 
70	 Ibid. 143-146.
71	 Ibid. 154.
72	 Ibid.155-156.
73	 Ibid. 156.
74	 Ibid. 158-159. 
75	 Ibid. 161. 
76	 Ibid. 161-162. 
77	 Ibid. 161-165. 



L’hospitalite divine: Towards Responsive Christian-Muslim eol0ogy 1//

ll be forgiven for his transgresses.“® In addition there 1S the example ofMuhammalı AaNı his
cCommunıty expressed ın SUYAaF al-bagarah (2) 143 TO be wıtlness before al mankind TIhe
Qur an teaches Muslims hrough other CISCS ike SUYTaf al-maida, (5) 45 TO accept religious
diversity 11 and TO OW G0d TO be the final arbitrator concerning the 1SSUES that
divide believers of dAiftferent religions.“” This poın 15 made quite clear by the famous mYystique
Hallaj, who CCS ach religion necessarily contributing IO the Ole of revelation °

bor Daou and Tabbara fa COMMUNION spirituelle IN NOT Just dream. It IN WdY Oorward
and AWdY TOm the AaLLOW VIS1ION of the religious other distant nonentity. In ()ULTL INncreas-
INSIY intertwined WOr need LO reappralse how VIEW the religious other, how (CIUL

worldview makes for a ll eoples. Daou ın his conclusions boldly declares that God 1s
greater than the MIsSsSION gf Christ and his disciples. He Sa y S, uoting ohn 142 that ın I11LY
Father's house there ALC INaLLYy Perhaps there IN temptation LO create worldview
that allows IO reduce God IO what ( Al understand, who perce1lve IO be good and
who IN worthy gf salyvation. However, Divine Hospitality eNVISIONS WOr where NOT only
ALC there INa [0)  y but al ] ALC made IO feel welcome. bor Daou, where the believers ALC

made mutually welcome, there IN God.®*
Similarly, Tabbara reminds the reader that (OTIE of the divine attributes of God 1S, al-wasi,

the Vast God 15 beyond limits ıIn AN: OwWwledge. Ghazali, the ubject of divine
attributes, SdyS that hrough al believing Muslims ( Al cultivate internally for God AaN:
Hıs attributes $* Tabbara noTtes that this 15 NOT unrelated IO )ivine Hospitality. In this WdY the
believing Muslim cultivates hospitality ın his heart, place for God where the VasiIness of God
enlarges (I)LUITE cCapacıty IO know AN: love God. Tabbara cıtes beautiful Hadıth this ubject
preserved by 1-Qudsi that Sdy S, » Not IILY earth, 191038 IILY sky ( ALl contaın II]: only the heart of

adoring believer ( ALl contaın MEeE.« Ihrough this hospitality 1S made for love AN:
knowledge ofothers. Tabbara nds by recalling the theme of Common 'ord love of God AN:
love ofneighbour. Ihrough the Hospitality Divine, the other’'s fears, oughts AaN: comprehen-
SI0ON of their relationship with the WOTr AN: with the [)ivine becomes part of ()ULTE spiritual
eing, 1ın spite of AN: 1ın respect of ()ULTE differences. Ihis Hospitality DDivine within necessitates
changes 1ın ()ULTE perspective, enlarges (I)LUITE COMPpasslıon AN: comprehension, EaVINSg behind the
comforts of ()ULTE ()W!] COoMMUNITY IO ILUOVCEC towards and with the other, like Abraham ©*

The legacy of interreligious hospitality
AN: (un)translatilibity

1le (I)UTL brief wa  n hrough the chapters L’hospitalite divine, ıt has NOT been (I)UTL

iıntention LO ffer critical engagements the Varlous theologica. topol and discussions
ouched by Daou and Tabbara Such Al happen this book gels ead 1ILUIE widely, critically
by and by students ın classrooms. By WdY fclosing, however, [WO themes for urther
reflection be brought

DId.165.
ıd 168
DId.163.
Ibid.179-180
ıd 181
ıd 181-182
Ibid.182-183

Seite 177

177L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology  

will be forgiven for his transgresses.78 In addition there is the example of Muhammad and his 
community as expressed in sūrat al-baqarah (2):143 to be a witness before all mankind. The 
Qur’ān teaches Muslims through other verses like sūrat al-maidah (5):48 to accept religious 
diversity as God’s will and to allow God to be the final arbitrator concerning the issues that 
divide believers of different religions.79 This point is made quite clear by the famous mystique 
Hallaj, who sees each religion as necessarily contributing to the whole of God’s revelation.80

For Daou and Tabbara la communion spirituelle is not just a dream. It is a way forward 
and away from the narrow vision of the religious other as a distant nonentity. In our increas-
ingly intertwined world we need to reappraise how we view the religious other, how our 
worldview makes space for all peoples. Daou in his conclusions boldly declares that God is 
greater than the mission of Christ and his disciples. He says, quoting John 14:2 that in my 
Father’s house there are many rooms. Perhaps there is a temptation to create a worldview 
that allows us to reduce God to what we can understand, who we perceive to be good and 
who is worthy of salvation. However, Divine Hospitality envisions a world where not only 
are there many rooms, but all are made to feel welcome. For Daou, where the believers are 
made mutually welcome, there is God.81 	

Similarly, Tabbara reminds the reader that one of the divine attributes of God is, al-wasi, 
the Vast. God is beyond limits in mercy and knowledge. Al Ghazali, on the subject of divine 
attributes, says that through faith believing Muslims can cultivate space internally for God and 
His attributes.82 Tabbara notes that this is not unrelated to Divine Hospitality. In this way the 
believing Muslim cultivates hospitality in his heart, a place for God where the vastness of God 
enlarges our capacity to know and love God. Tabbara cites a beautiful Hadith on this subject 
preserved by al-Qudsi that says, »Not my earth, nor my sky can contain me, only the heart of 
my adoring believer can contain me.« 83 Through this hospitality a space is made for love and 
knowledge of others. Tabbara ends by recalling the theme of A Common Word: love of God and 
love of neighbour. Through the Hospitality Divine, the other’s fears, thoughts and comprehen
sion of their relationship with the world and with the Divine becomes part of our spiritual 
being, in spite of and in respect of our differences. This Hospitality Divine within necessitates 
changes in our perspective, enlarges our compassion and comprehension, leaving behind the 
comforts of our own community to move towards and with the other, like Abraham.84

3	� The legacy of interreligious hospitality  
and (un)translatilibity

While our brief walking through the chapters of the L’hospitalité divine, it has not been our 
intention to offer critical engagements on the various theological topoi and discussions 
touched by Daou and Tabbara. Such will happen as this book gets read more widely, critically 
by peers and by students in classrooms. By way of closing, however, two themes for further 
reflection shall be brought up.

78	 Ibid. 165.
79	 Ibid. 168. 
80	 Ibid. 163. 
81	 Ibid. 179-180.
82	 Ibid. 181. 
83	 Ibid. 181-182. 
84	 Ibid. 182-183. 



175 Norbert Hıntersteiner and Richard Kimball

First, o1Nng EO108Y interreligiously, advocated and exercised ın L’hospitalite divine,
has probably ILLALLYy forerunners ın the Islamicate WOor and elsewhere. (One INAYy actually
discover Ole tradition eading all the WdY back TO the times f the Christians
TOom the Sth and oth CeENTUrY Oonwards ın the Midädle kast, who AI home ın the WOor
f Islam, ALl IO CXDIECSS their vVeLY denominational identities ın the idiom f Islamic
religious culture and 1ın encounter with the evolving atterns f Islamic religious hought
AÄs those Christians f the 110 called Oriental urches OUN! themselves having IO
live TLUOIC permanently Church In the Shadow of the MOSsque, Sidney Grifhth ın his
ploneering research this un1ıque history apt1y PUuts it,” those Oriental Christians then
adopted the Arabic language. Already here (  - plcture [WO Arabic-speaking, religious
comMUNITIES (Christians and usl11ms influencing (}11!  a another hrough Janguage and
practice ın ally soclal, eCONOMIC and intellectual intercourse. We (  - certainly iımagıne
the opportunıities provide TO them already then for what Daou and Tabbara 110 call
»£heologies 1al0oQue«, tryıng IO g1ve WdY IO the development fChristian and Muslim
theologies ın LICW register.

AÄAs Grithth has elaborated for US, the kind of interreligious theologica hospitality 15 üsible
already there, ın the WdYyS these Carly Christian theologica. wriıiters ın Arabic articulated
their Christian doctrines ın paralle LO, and almost ın tandem with, the evolving atterns
gf Islamic religious hought during the SAL1L1IC historical period: Christians sought 08 defend
the reasonableness gf their distinctive doctrines ın Tterms gf religious idiom they chared
with their Muslim interlocutors and cCounterparts, who, ın accord with the teachings gf
the Qur an, ften rejected the central Christian doctrines. In CONTrast with the previously
standard modes gf Christian discourse ın Tee Syrlac, the Arabic-speaking Christian
wriıiters ften constructed their arguments WdYyS gf thinking 1C the Muslims had
initially elaborated ın VIEW gf commending their ()W] al ın the Qur an and ın the
traditions gf the rophet uhnhammaı More ften than no(l, these Christian EeXTISs aD DCar 08
be everCIses ın Christian version gf kalam, the characteristically Islamic style of religious
discourse ın Arabic. The apologetic agenda for the Christian mutakallimun (theological
controversialists, systematıc theologians) ın the Islamic WOr WdS argely SeT then vıa ın
S{()TII1IE orm hospitable AaCcTt ın IO the challenges IO Christian al voiced by Muslims
ın the Carly Islamic period. Grifhth illuminates that the OUTCOMEe gf such interreligious
enNcounNTter 1Ss that the discourse Christian kalam aCquires unıque conceptual profile
bor example, the approac there LO the doctrines gf the Trinity and the Incarnatıion reveal

effort IO CXÄDICSS the former ın Tterms f the Contemporary Islamic discussion f the
ı I>
ALl >>ontological STAaTUSs gf the divine attributes, the Qur beautiful gf God‚ « and the

latter ın Tlerms of the Islamıic discussion of the S1gNSs of authentic prophecy and IruEe religion
The iıntention gf the Christian discourse composed ın the Arabic Janguage WdS certainly

(T Siadney GRIFFITH, The
Church n the Shadow a the
MOsque, Princeton 200 /

Seite 178

178 Norbert Hintersteiner and Richard Kimball

First, doing theology interreligiously, as advocated and exercised in L’hospitalité divine, 
has probably many forerunners in the Islamicate world and elsewhere. One may actually 
discover a whole tradition leading us all the way back to the times of the Christians 
from the 8th and 9th century onwards in the Middle East, who at home in the world 
of Islam, came to express their very denominational identities in the idiom of Islamic  
religious culture and in encounter with the evolving patterns of Islamic religious thought: 
As those Christians of the now called Oriental Churches found themselves as having to 
live more permanently as Church in the Shadow of the Mosque, as Sidney Griffith in his 
pioneering research on this unique history so aptly puts it,85 those Oriental Christians then 
adopted the Arabic language. Already here we can picture two Arabic-speaking, religious 
communities (Christians and Muslims) influencing one another through language and 
practice in daily social, economic and intellectual intercourse. We can certainly imagine 
the opportunities provided to them already then for what Daou and Tabbara now call a 
»théologies en dialogue«, trying to give way to the development of Christian and Muslim 
theologies in a new register. 

As Griffith has elaborated for us, the kind of interreligious theological hospitality is visible 
already there, in the ways these early Christian theological writers in Arabic articulated 
their Christian doctrines in parallel to, and almost in tandem with, the evolving patterns 
of Islamic religious thought during the same historical period: Christians sought to defend 
the reasonableness of their distinctive doctrines in terms of religious idiom they shared 
with their Muslim interlocutors and counterparts, who, in accord with the teachings of 
the Qur’ān, often rejected the central Christian doctrines. In contrast with the previously 
standard modes of Christian discourse in Greek or Syriac, the Arabic-speaking Christian 
writers often constructed their arguments on ways of thinking which the Muslims had 
initially elaborated in view of commending their own faith in the Qur’ān and in the 
traditions of the prophet Muhammad. More often than not, these Christian texts appear to 
be exercises in a Christian version of kalām, the characteristically Islamic style of religious 
discourse in Arabic. The apologetic agenda for the Christian mutakallimūn (theological 
controversialists, systematic theologians) in the Islamic world was largely set then via in 
some form hospitable act in response to the challenges to Christian faith voiced by Muslims 
in the early Islamic period. Griffith illuminates that the outcome of such interreligious 
encounter is that the discourse of the Christian kalām acquires a unique conceptual profile. 
For example, the approach there to the doctrines of the Trinity and the Incarnation reveal 
an effort to express the former in terms of the contemporary Islamic discussion of the 
ontological status of the divine attributes, the Qur’ān’s »beautiful names of God,« and the 
latter in terms of the Islamic discussion of the signs of authentic prophecy and true religion. 
The intention of the Christian discourse composed in the Arabic language was certainly 

85	 Cf. Sidney Griffith, The 
Church in the Shadow of the 
Mosque, Princeton 2007. 



L’hospitalite divine: Towards Responsive Christian-Muslim eol0ogy 179

both IO sustaın the al gf Christians living ın that WOr and IO commend the reasonable-
11C855 and credibility gf Christianity LO their Muslim neighbors ın their ()W] religious idiom.
Grifhth US, however, that MOST gf the Arabic Christian wriıters STFOVE LO translate and
TO cClarify the doctrines AaN: distinctive confessional formulae of their several denaominations
ın their Arabic treatises and tracts, rather than IO ethink ın the Islamic milieu how best IO
articulate the Christian INCSSdaHC T1TIECW.

o1nNg back IO these Carly and later Christian-Muslim engagementTs and Sıtes gf inter-
religious theologica. hospitality, INAYy ffer the critical reader gf Daou and aras
L’hospitalite divine TLLUOIE insights for udging and qualifying their current theologica.
ormula ell mMmMeetl INa TLL1UOIE complementary ACCOUNTS gf that tradition gf inter-
religious hospitality and (I11!  ar INAYy add, Iso hostility) ın the Middle ast

Second, liıterature cultural and interreligious hospitality ın philosophy, heology,
and cultural studies has brought LO the Ore Iso Adistinct aspecTIs gf the hermeneutical
constructıve CcIs involved with cultural and religious hospitality, (I11 promiınent eıng
translation. Regarding connecting hospitality and translation, (I11!  ar gf the promiınent ink-
CS has been the late Paul 1COeuUr. In his little STUdYy Sur fa ftraduction (2004),® 1CO0eur IN
dedicated LO the en1gma gf linguistic diversity and the question gf the (un-)translatabili
gf languages. Beyond the mesmer1Z1ng discussion ConNcerning the theoretical possibility

impossibility gf translation, Ricoeur STaTtes that the approprlate attitude gf translator
IN (I11!  ar gf linguistic hospitality.®” Hıs reflections translation NOT only apply LO natural
languages, but ALC Iso relevant for inter-religious dialogue.88 The translation gf religious
Janguages IN metaphor for the hermeneutical undertaking ın 1C religious meanıngs
ALC explained LO soutsiders«<. 1CO0eur does NOT elaborate this hought and challenges
others LO 1ın hrough his conceptual 89  suggestion. Än alternative philosophical ACCOUNT

the tOpIC Wou be, for example, that gf asdaır McIntyre and his Strong ACCOUNT gf
incommensurabhle traditions, paired with untranslatability and need gf conceptual and
doctrinal bilingualism IO achieve kind f interreligious hospitality maftters gf truth ”9
yuggesting that translation linguistic orm resists semantıc closure. Its hiatal natfure

continually towards the breakthrough, straınıng TO the limits ofmeanıng, encouragıng
the stretching and play $ words Curiously, erhaps noTl, ıt IN ın the attempt IO translate
certaın forms of Scrıpture, especially religions Scrıpture Anı doctrines, that (IIE encounters

recognition gf translations’'s ontıc resistance IO closure.
( In this end, (I11!  ar Wou indeed need 18 STAr a ll VEr agaln ın reading L’hospitalite divine

and unpack ın ach chapter, how incommensurabilities between Islam and Christiani
have been recognized and addressed, (un)accommodated ın their areful and mutually
respons1ive Christian-Muslim heology and where the interreligious translational effort
resisted closure. d  N

Pa ul KICOQEUR, Sur E traduction, (T Mlarlanne MOYAERT, Rıcgeurs Or etTalleı analysıs a MAac-
Parıs 2004, n English (In Translation, talige gastvrijheid: Hen mode| VOOr de Intyre’s modeal and a the olaten
London /New York 20006, translated nterreligieuze dialo0g, in: Tijdschrift questions a tradition, translation
DYy Fileen brennan; Ith ntroduc- voor Theologie 4A6 2008 A2-065; and ncommensurability SE Norbert

HINTERSTEINER, Traditionen ] ber-ton DYy Ichara Kearney. DEM, n KEesSpONSE the Rellgious
KICOQEUR, (In Translation Other: Rıcgeur and the Fragility a schreiten: angloamerikanische

(Anm Interreilgious EncOounters, Lexington Beiltrage ZuUur nterkulturellen Traditions-
DId. 25. 2014. hermeneutik, Vienna A{f0017

Seite 179

179L’hospitalité divine: Towards a Responsive Christian-Muslim Theology  

both to sustain the faith of Christians living in that world and to commend the reasonable-
ness and credibility of Christianity to their Muslim neighbors in their own religious idiom. 
Griffith tells us, however, that most of the Arabic Christian writers strove to translate and 
to clarify the doctrines and distinctive confessional formulae of their several denominations 
in their Arabic treatises and tracts, rather than to rethink in the Islamic milieu how best to 
articulate the Christian message anew.

Going back to these early and later Christian-Muslim engagements and sites of inter
religious theological hospitality, may offer the critical reader of Daou and Tabbara’s 
L’hospitalité divine more insights for judging and qualifying their current theological 
formula as well as meet many more complementary accounts of that tradition of inter-
religious hospitality (and one may add, also hostility) in the Middle East.

Second, literature on cultural and interreligious hospitality in philosophy, theology, 
and cultural studies has brought to the fore also distinct aspects of the hermeneutical or 
constructive acts involved with cultural and religious hospitality, one prominent being 
translation. Regarding connecting hospitality and translation, one of the prominent think-
ers has been the late Paul Ricoeur. In his little study Sur la traduction (2004),86 Ricoeur is 
dedicated to the enigma of linguistic diversity and the question of the (un-)translatability 
of languages. Beyond the mesmerizing discussion concerning the theoretical possibility 
or impossibility of translation, Ricoeur states that the appropriate attitude of a translator 
is one of linguistic hospitality.87 His reflections on translation not only apply to natural 
languages, but are also relevant for inter-religious dialogue.88 The translation of religious 
languages is a metaphor for the hermeneutical undertaking in which religious meanings 
are explained to ›outsiders‹. Ricoeur does not elaborate on this thought and challenges 
others to think through his conceptual suggestion.89 An alternative philosophical account 
on the topic would be, for example, that of Alasdair McIntyre and his strong account of 
incommensurable traditions, paired with untranslatability and a need of conceptual and 
doctrinal bilingualism to achieve a kind of interreligious hospitality on matters of truth.90 
Suggesting that translation as a linguistic form resists semantic closure. Its hiatal nature 
urges continually towards the breakthrough, straining to the limits of meaning, encouraging 
the stretching and play of words. Curiously, or perhaps not, it is in the attempt to translate 
certain forms of scripture, especially religions’ scripture and doctrines, that one encounters 
a recognition of translations’s ontic resistance to closure. 

On this end, one would indeed need to start all over again in reading L’hospitalité divine 
and unpack in each chapter, how incommensurabilities between Islam and Christianity 
have been recognized and addressed, (un)accommodated in their careful and mutually 
responsive Christian-Muslim theology – and where the interreligious translational effort 
resisted closure.� A

86	 Paul Ricoeur, Sur la traduction, 
Paris 2004; in English: On Translation, 
London  /New York 2006, translated 
by Eileen Brennan; with an introduc-
tion by Richard Kearney.
87	 Ricoeur, On Translation 
(Anm. 86), 10.
88	 Ibid. 25.

89	 Cf. Marianne Moyaert, Ricoeurs 
talige gastvrijheid: Een model voor de 
interreligieuze dialoog, in: Tijdschrift 
voor Theologie 48 (2008) 42-65; 
idem, In Response to the Religious 
Other: Ricoeur and the Fragility of 
Interreligious Encounters, Lexington 
2014.

90	 For a detailed analysis of Mac
Intyre’s model and of the related 
questions of tradition, translation 
and incommensurability see Norbert  
Hintersteiner, Traditionen über-
schreiten: angloamerikanische 
Beiträge zur interkulturellen Traditions
hermeneutik, Vienna 2001.



DIe des Menschen
1N der Schöpfung
Zum Menschenbild ın un: Koran

Vo  - va-M erigk

Zusammenfassung STrac Sumarıo
Der vorliegende Tlext geht VT1 Ihe begins ıth the Hasıcs de 1as Ineas
den Grundliinken slamıscher OT the Islamıc e0109Yy OT (1r generales de E eologla sla-
SchoptTungstheologıie AU'  A Hr tıon DY comparıng examples OT mıca de E creacion. traves

centra|l Irom the Koran\WaIst Uurc| den Vergleich /7e11- e E comparacion e TeXTOS
traler Textbeispiele AU$S Koran and the Ible 1T demonstrates centrales el Coran y de E Bıhlıa
Uund 1bel nach, ass Cdas Kon- that the concept OT humans uesira UG ] concepito el
zept Cder Gottehbenbhilalichkaealt eIng reaten n the Image OT hombre ( (IITIO imagen e DIOS,
Cdes Menschen, Cdas Tur christ- GOod IC| IS assential Tor the e centra|l importancla Hala E
IC SchopTungstheologie Uund Christian eOlogy OT creation eologla cristiana de E crreaciıon
an christliches Verstanadanis Cder and the Christian Understand- UTa comprension cnstiana e
Menschenrechte Kkonstitutiv INg OT human rights, IS NOoT 195 derechos el hombre
ISt, Im Koran NIC| voarkaoammt. He oun n the Koran. dNdTECC ] Coran.

alabras claveSchlüsselbegriffe Keywords
Ihel Ihle Bıhlıa
Koran Koran Coran

realıon CreaclionSchöpTung
Gottehbenbiladlichkaelt Image and Iıkeness OT GOod E hombre ( (IITIO Imagen
MenschenbIil Conception OT the human e DIOSs
Menschenrechte eIng Imagen humana

Human rights Derechos humanaos

z 10)1. Jahrgang 2017 180 A{)1

Seite 180

Die Rolle des Menschen  
in der Schöpfung
Zum Menschenbild in Bibel und Koran

von Eva-M. Gerigk

Zusammenfassung
Der vorliegende Text geht von 
den Grundlinien islamischer 
Schöpfungstheologie aus. Er 
weist durch den Vergleich zen-
traler Textbeispiele aus Koran 
und Bibel nach, dass das Kon-
zept der Gottebenbildlichkeit 
des Menschen, das für christ-
liche Schöpfungstheologie und 
ein christliches Verständnis der 
Menschenrechte konstitutiv 
ist, im Koran nicht vorkommt.
Schlüsselbegriffe

BB Bibel
BB Koran
BB Schöpfung
BB Gottebenbildlichkeit
BB Menschenbild
BB Menschenrechte

Abstract
The essay begins with the basics 
of the Islamic theology of crea-
tion. By comparing examples of 
central texts from the Koran 
and the Bible, it demonstrates 
that the concept of humans 
being created in the image of 
God, which is essential for the 
Christian theology of creation 
and the Christian understand-
ing of human rights, is not to 
be found in the Koran.
Keywords

BB Bible
BB Koran
BB Creation
BB Image and likeness of God
BB �Conception of the human 
being

BB Human rights

Sumario
El texto parte de las líneas 
generales de la teología islá-
mica de la creación. A través 
de la comparación de textos 
centrales del Corán y de la Biblia 
muestra que el concepto del 
hombre como imagen de Dios, 
de central importancia para la 
teología cristiana de la creación 
y una comprensión cristiana de 
los derechos del hombre, no 
aparece en el Corán.
Palabras clave

BB Biblia
BB Corán
BB Creación 
BB �El hombre como imagen  
de Dios

BB Imagen humana
BB Derechos humanos 

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 180 - 201



Ie des Menschen In der Schöpfung 181

Fragestellung
Verständnis der Welt als Schöpfung (Jottes ist un Koran geme1insam. Als

Schöpfung (Jottes ist S1E gut (vgl (GJenNn 1,31), mithin der Urt, dem der chöpfer
erfahrbar wird (vgl. Sure 10,5.6; 25,45f[; 31,10.11; 32,71; 41,12; 67,3; Röm 1,191f). DIie

Welt ist nicht 1m Sinne pantheistischer Systeme VOl1 einer unpersönlichen Weltseele urch-
waltet * Sie ist uch nicht das rgebnis eINes kosmischen Kampfes, der VOoO a0Ss ZU

Kosmas eführt hat, WIE dies ogrientalische Schöpfungsmythen schildern “ DDIe Welt ıst uch
nicht im Sinne weltfeindlicher (1nosIis das rodukt eINeEs kosmischen Unfalls oder das Werk
eINeEs bösen Demiurgen. In den offensichtlich vergleic  aren Schöpfungsvorstellungen VOo  -

un Koran 1eg Iso ein Anknüpfungspunkt ZUr Verständigung VOoO  — Christentum
und Islam hinsichtlic einer gemeinsamen orge des Menschen für die Schöpfung”. Es
erhebht sich ın erster Annäherung die Frage: elche ellung und welche Aufgabe welsen

und Koran dem Menschen ın der Schöpfung 71u1? DIe vorliegende Abhandlung betei-
ligt sich €1 nicht einer ın den etzten Jahren verstärkt beobachtenden Diskussion
über die Frage nach dem Verhältnis VOoO  — Wissenschaft und Schöpfungsglaube und ihren
weiterführenden Aspekten.” 1elImenr geht einen grundlegenden exegetischen
Vergleich bestimmter Begriffe ın und Koran.

Vgl.dagegen Ursula KOWANDA- ständnıs Aes Sohnbegriffs PDZWW. der Vgl. hierzu auch grundiegend
YASSIN, Mensch Ulale Naturverständ- Ralation WC}7] 'ater Uund Sohn m NS- avlı L.JOHNSTON, Earth, Empıre and

Sacred OxT. Mlusiims and Christians A SMNIS m SsunnNıtISschen Is!am (Biblietheca Lentum (vgl MIerZU Fva-Marıa GERIGK,
Academica, el Orientalistik 17) Wahlverwaäandtschaflften. DITS Her- rustees a ( reation (Comparative
Uurzburg 2011, 114. DITS Varfassermn UnTTSs- Ulale Verwandtschafiftsmeta- Islamıc ‚tudies), London/Oakville A1910).
Oragnet auch den Pantheismus ohoarık m Johannesevangelium als D Vgl. hierzu Deispielsweise Paul
der UÜberschrift »Christliche Umwaeilt- Suche mach den Jüdischen urzeln UÜBEL, [DIe Erschaffung Aes Schöpfers,
ThIK« An ebd., 112), UbersiehtO ehristlicher Icdenttät. Eın ZUugang München 2015, Wolfgang VWICKLER,
aber, AMass der Pantheismus WOSCNT- Hesonderer Berücksichtigung Aes [DIe Blologie der Zenhn Gehote Ulale Ale
ch eInen Dersonalen Gottesbegriff Gehetes zu atler Joh 17} 71], Natur des Menschen, Heidelberg 2014,
blehnt Ulale ear mıcht murdas christ- | aer 2008.)} »(jeIST « (771)1 ru°h Ira Bertiram STU SE N Widerlegt
iche, Oöondern auch das slamısche aruber MINAaUs zumelnst als FemmnmnNum \VAFssenschaflt den Glauben? Eın Kleiner
Gotteshilal ‚eugnet. er Pantheismus verstanden, st geschlechtlich also Schlagabtausch mIT Szientisten, n
st mIT Ölblischen SChöpTungs- Ulale mıcht ndılferent (vgl. Armin SCHM 111, GeOorge AÄUGUSTIN /Marıa
Gottesvorstellungen mıcht voreinbar Artl. (Je1IST. Biblisch-theologisch, n Frn KELLER /Markus SCHULZE (Hg.)
(vgl.Eberhard TIEFENSEE, Artl. Pan- TK A, 5p. 370} »( _ hrıstus (O1Les schöpferisches
theismus, n Mliıchael BUCHBERGER P Vagl. Kar' |ÖNING/Erich ZENGER, VOrT«. Festschrift füur Christoph ardı-
Begr.]/Walter KASPER [Hg.] Als Anfang xa OL, Bihlısche Schönborn zu 05. Geburtstag,
| exIkon für Theologie Uund Kirche, Schöpfungstheologien, Dusseldort Freiburg/Basel/Wien 2010, 70-63;
Bdl.7, reiburg, Sonderausgabe 20090, 199 /, 207249 Keonrad SCH (Hg.) \VAF3S st der
5p.1318-1319) Uund ar Ssicherlich Vgl. Joachim GNILKA, 1bel Ulale Mlensch. Evolutionstheorie Ulale
mıcht n (jen 1,2 (»Der (Jelst (O1Tes ran \VAF3S I: verbindet, WM/AS s Schöpfungsglaube, Paderborn 201
Dbewegte SsIiCh herdas Gesicht Aes Lrennt, Freiburg/Basel/Wien °2007, O4; Gunther WENZ, Schöpfung. Protologi-
VWasser [SIC]« abzurufen (zitiert mach Ade| heodor KHOURY, KOommen S€ 1E Fallstudien Studium Systematı-

A-Y,  4 Mensch, 114), Mlusiime n den Hımmael? Gelangen sche Theologie, Ba 7} GOöttingen 2015,
WDE Ale Autorimn n der ‚1018 hr Christen NS Paradıes? Beiltrage zu Hubert NIlpp WIEBER /Rudaolilf | ANG-
zurecht hestrnttenen »Männlichkeit« ehristlich-Iislamischen Dialog, \A Z- |HÄLLERK (Hg.) Evolutionstheorie und
Ades Begriffs » (JeIlst « IN qguie Oole- Durg 2007,129 DITS Gemermsamkelten Schöpfungsglaube. SuUue Perspektiven
enheit reinen versteckten Solten- WC}7] 1bel Ulale Ooran PDZWW. Is!am Uund der Dehatte (Wiener Orum ur Theo-

Christentum eruhen aber mıcCht aufallale auf christliche Vorstellungen ogie und Religion } Goöttingen 2013.
sieht, Ale An trnnıtarisches Gotteshilal einer Gemermsamkaelt als »Buchrell-
vertretien, also ‚1018 ater, Sohn und gION « \A/IO Koawanda-Yassın unrichtig
(jelst sprechen vgl.ebd., 114} ahnın- Z(vgl A-Y,  4
Ler cstaht An genealogisches MAIssSsver- Mensch |Anm.1], 48.69 U.0.)

Zentrum Ades Christentums mıcht
An Buch, Oondern der Glaube den
gekreuzigten Ulale auferstandenen
Christus. - S SO |Tte Sschon denken
gehen, AMass Ale ZWeEeIGINE Rihe AUS
Z\WO grofßen Tellen besteht, Ale salher
wieder zahlreiche Bücher UumTassen.

Seite 181

181Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

1	� Fragestellung

as Verständnis der Welt als Schöpfung Gottes ist Bibel und Koran gemeinsam. Als 
Schöpfung Gottes ist sie gut (vgl. Gen   1,31), mithin der Ort, an dem der Schöpfer 

erfahrbar wird (vgl. Sure   10,5.6; 25,45ff; 31,10.11; 32,7f; 41,12; 67,3; Röm   1,19ff). Die 
Welt ist nicht im Sinne pantheistischer Systeme von einer unpersönlichen Weltseele durch-
waltet.1 Sie ist auch nicht das Ergebnis eines kosmischen Kampfes, der vom Chaos zum 
Kosmos geführt hat, wie dies orientalische Schöpfungsmythen schildern.2 Die Welt ist auch 
nicht im Sinne weltfeindlicher Gnosis das Produkt eines kosmischen Unfalls oder das Werk 
eines bösen Demiurgen. In den offensichtlich vergleichbaren Schöpfungsvorstellungen von 
Bibel und Koran liegt also ein Anknüpfungspunkt zur Verständigung von Christentum 
und Islam hinsichtlich einer gemeinsamen Sorge des Menschen für die Schöpfung  3. Es 
erhebt sich in erster Annäherung die Frage: Welche Stellung und welche Aufgabe weisen 
Bibel und Koran dem Menschen in der Schöpfung zu?  4 Die vorliegende Abhandlung betei-
ligt sich dabei nicht an einer in den letzten Jahren verstärkt zu beobachtenden Diskussion 
über die Frage nach dem Verhältnis von Wissenschaft und Schöpfungsglaube und ihren 
weiterführenden Aspekten.5 Vielmehr geht es um einen grundlegenden exegetischen 
Vergleich bestimmter Begriffe in Bibel und Koran.

1	 Vgl. dagegen Ursula Kowanda-
Yassin, Mensch und Naturverständ-
nis im sunnitischen Islam (Bibliotheca 
Academica, Reihe Orientalistik 17), 
Würzburg 2011, 114. Die Verfasserin 
ordnet auch den Pantheismus unter 
der Überschrift »Christliche Umwelt-
ethik« ein (ebd., 112), übersieht dabei 
aber, dass der Pantheismus wesent- 
lich einen personalen Gottesbegriff 
ablehnt und daher nicht nur das christ-
liche, sondern auch das islamische 
Gottesbild leugnet. Der Pantheismus 
ist mit biblischen Schöpfungs- und 
Gottesvorstellungen nicht vereinbar 
(vgl. Eberhard Tiefensee, Art. Pan-
theismus, in: Michael Buchberger 
[Begr.] / Walter Kasper u. a. [Hg.], 
Lexikon für Theologie und Kirche, 
Bd. 7, Freiburg, Sonderausgabe 2009, 
Sp. 1318-1319) und daher sicherlich 
nicht in Gen   1,2 (»Der Geist Gottes 
bewegte sich über das Gesicht des 
Wasser [sic]«) abzurufen (zitiert nach 
Kowanda-Yassin, Mensch, 114), 
wobei die Autorin in der von ihr 
zurecht bestrittenen »Männlichkeit« 
des Begriffs »Geist« eine gute Gele-
genheit für einen versteckten Seiten-
hieb auf christliche Vorstellungen 
sieht, die ein trinitarisches Gottesbild 
vertreten, also von Vater, Sohn und 
Geist sprechen (vgl. ebd., 114). Dahin-
ter steht ein genealogisches Missver- 
 
 
 
 
 
 
 

ständnis des Sohnbegriffs bzw. der 
Relation von Vater und Sohn im Chris-
tentum (vgl. hierzu Eva-Maria Gerigk, 
Wahlverwandtschaften. Die Her-
kunfts- und Verwandtschaftsmeta-
phorik im Johannesevangelium als 
Suche nach den jüdischen Wurzeln 
christlicher Identität. Ein Zugang unter 
besonderer Berücksichtigung des 
Gebetes zum Vater (Joh   17) [MThA 71], 
Laer 2008.) »Geist« וּרח (rūaḥ) wird 
darüber hinaus zumeist als Femininum 
verstanden, ist geschlechtlich also 
nicht indifferent (vgl. Armin Schmitt, 
Art. Geist. I. Biblisch-theologisch, in: 
LThK 4, Sp. 370).
2	 Vgl. Karl Löning / Erich Zenger, 
Als Anfang schuf Gott. Biblische 
Schöpfungstheologien, Düsseldorf 
1997, 20-29.
3	 Vgl. Joachim Gnilka, Bibel und 
Koran. Was sie verbindet, was sie 
trennt, Freiburg  /  Basel  / Wien 62007, 84; 
Adel Theodor Khoury, Kommen 
Muslime in den Himmel? Gelangen 
Christen ins Paradies? Beiträge zum 
christlich-islamischen Dialog, Würz-
burg 2007, 129f. Die Gemeinsamkeiten 
von Bibel und Koran bzw. Islam und 
Christentum beruhen aber nicht auf 
einer Gemeinsamkeit als »Buchreli-
gion« wie Kowanda-Yassin unrichtig 
voraussetzt (vgl. Kowanda-Yassin, 
Mensch [Anm. 1], 48.69 u.ö.). Im 
Zentrum des Christentums steht nicht 
ein Buch, sondern der Glaube an den 
gekreuzigten und auferstandenen 
Christus. Es sollte schon zu denken 
gehen, dass die zweieine Bibel aus 
zwei großen Teilen besteht, die selber 
wieder zahlreiche Bücher umfassen.

4	 Vgl. hierzu auch grundlegend 
David L. Johnston, Earth, Empire and 
Sacred Text. Muslims and Christians as 
Trustees of Creation (Comparative 
Islamic Studies), London  /Oakville 2010.
5	 Vgl. hierzu beispielsweise Paul 
Kübel, Die Erschaffung des Schöpfers, 
München 2013; Wolfgang Wickler, 
Die Biologie der Zehn Gebote und die 
Natur des Menschen, Heidelberg 2014; 
Bertram Stubenrauch, Widerlegt 
Wissenschaft den Glauben? Ein kleiner 
Schlagabtausch mit Szientisten, in: 
George Augustin / Maria Brun /  
Erwin Keller / Markus Schulze (Hg.), 
»Christus – Gottes schöpferisches 
Wort«. Festschrift für Christoph Kardi-
nal Schönborn zum 65. Geburtstag, 
Freiburg  / Basel  / Wien 2010, 70-83; 
Konrad Schmidt (Hg.), Was ist der 
Mensch. Evolutionstheorie und 
Schöpfungsglaube, Paderborn 2010; 
Gunther Wenz, Schöpfung. Protologi-
sche Fallstudien (Studium Systemati-
sche Theologie, Bd. 7), Göttingen 2013; 
Hubert Philipp Weber / Rudolf Lang-
thaler (Hg.), Evolutionstheorie und 
Schöpfungsglaube. Neue Perspektiven 
der Debatte (Wiener Forum für Theo-
logie und Religion I), Göttingen 2013.



1582 FVa_M Gerigk

Vergewisserungen“
D Gott ıst der chöpfer des Menschen

DIie Schöpfungstheologie des Korans ebenso WIE die der ıst theozentrisch. ott ıst der
ausschliefsliche chöpfer VOoO  — Himmel und Erde und er Geschöpfe Neben ott gibt
keine (Jotter Oder andere Lebewesen, die eiIwas Vergleic  ares hervorbringen könnten. DIie
rundthese islamischer eologie Vo  — der Einheit und Einzigkeit (Jottes wird somıt gerade
uch UuUrc die Schöpfungstheologie des Korans epragt und sich dort in Zzanlreichen
Versen’ »Er ist Gott, aufser dem keinen ott Sibt, der KONI1g, der Heilige, der Inbegri
des Friedens, der Stifter der Sicherheit, der es fest ın der and hat, der Mächtige, der
Gewaltige, der Stolze Preis SE1 (Gott! (Er ist erhaben über das, WdS S1E beigesellen.«
(59,23 vgl. 6,102; 13,16; 355,1.5; 3/,125); 40,62.65; 42,11)®. enauer 3930081 wird ott als
chöpfer VOoO  — Himmel und Erde beschrieben » Lob SE1 Gott, dem chöpfer der Himmel
und der Erde, der die Nge Boten emacht hat mıt Flügeln, Je zwel,;, drei und vier! Er
fügt der Schöpfung hinzu, WdS Er ll ott hat Macht en Dingen« (35,1; vgl ‚10O1;
13,16; 14,10; 39,46; 42,11; 59,24); wobei die Erde ın WeIl agen (vgl. 41,9), die gesamte
Schöpfung ın sechs agen vollzieht und sich siehten Tag auf seinem Ihron zurechtsetzt,

die Herrschaft aANnzZuUuirefen (vgl. /54; 11,/ 50,35; 57,4). Zeichen der MaAac (Jottes ist
Se1IN schöpferisches Wort, mıt dem die Schöpfung und uch den Menschen nach selnen
Vorstellungen 1Ns Leben ruft »Er ist C der die Himmel und die Erde der anrneı enT-

sprechend erschaffen hat Und Tag, da Er Sagt Sel!;, und 1St. eın Wort ist Wahr-
heit C< (6,73 vgl 2,117; 26,82)

Daneben ibt zahlreiche Koranstellen, die den Vorgang der Erschaffung des Menschen
mıt Metaphern AUS dem Töpferhandwerk beschreiben Der Schöpfungsvorgang 1st Iso ıne
handwerkliche Tat (jottes. Es wird hier das einfachste und besten verfügbare Material,
nämlich Lehm oder Tlon (vel. 6)2, A12; 15,26.28.33; 17,61; 35,11; 311; 38,71.75[f; 55,14) WIE
bei einem Töpfer (vgl 38,751: 55.14) verwendet, während die Erschaffung der Nge bzw. DJinn
schon cehr viel anspruchsvoller AL Feuer erfolgt (vgl A12; 15,27/; 38,750). Aber uch die Formung
VO  . Himmel und Erde geschieht Urc die Trennung einer festen, gestaltlosen Masse (21,30 33)

Der bibelkundige Leser wird 11U  — unschwer deutliche Übereinstimmungen des Korans
mıt den biblischen Vorstellungen VOo chöpfer, WIE S1E VOL em ın enesIis und grund-
gelegt sind, erkennen. Än erster Stelle steht uch dort das WIF.  ächtige Wort Gottes, das
VOL em (GJen 1.1ff rag (vgl (GJen 1,3.5.6.8.9.10.11.14.20.24.26) und das uch etzter und
wichtigster Ötelle den Menschen hervorbringt (vgl (GJeN 1,26) ach £eNesIs erschafft ott
den Menschen AUS Erde (vgl (GJenNn 2,7). [Dieses Bild gibt ebenfalls 1m Koran-” »Und Wır

T er Aufsatz verwendet Telle AUS Rolle Aes Menschen n der Schöpfung schen Weltkongresses, Gutersiohn
meInem Buch Fva-Marıa GERIGK, ausgent Ulale SsIiCh C aufdie mıcht Alle n Adlesern Beltrag voarkommenden
Apokalyptisches VWissen m KOran” zuletz n der Menschenrechtsdiskus- Koranzıtate Sind Adleser Ubersetzung
Fine Untersuchung zu Fortwirken SION wesentliche Frage nach der NINOMME|
wersheltlichen Denkens n ruh- Gottebenbi  Nchkeit Aes Menschen C Vgl KHOURY, Mlusliime
slamiıscher Zeıit, Mlunster 2012, 33-067. Kköonzentriert. Anm 3} 172}  ®
Or Ira allz Frage nach dem Vaoar- Vg KHOURY, MAUS Me DITS Vorstellung WC}7] Ssiehen Hım-
mältnıs V}} Chöpfer Ulale eschöp n Anm 3} 118 meln arscheint auch n der spateren
Auseinandersetzung mIT der slamı- DITS mier verwendete UÜbersetzung Jüdischen Tradition, WODE der ciehte
schen Tradition Ulale Philosophie auf Ades KOrans NS eutische STammt WC}7] Hımmael der OÖOchste und (Irt der
allz Ralation WC}7] göttlichem Ulale Ade| heodor KHOU Der ran Nähe (O1ies st (vgl GNILKA, 1bel
geschöpflichem \VWissen Tokussiert, Ubersetzung ‚1018 Acrle heodor ‚ Anm. 3], 8571}
während Ale vorliegende Abhandlung KHOU nter Mitwirkung WC}7] 11 Ebd., 9
n Auseinandersetzung mIT den Anı- uhamma Salım KAIT
sprechenden Ihel- Ulale Koranstellen eInen Geleitwaort V}} INAM
‚1018 der Frage nach der Aufgabe Uund KHAN Generalsekre rdes Islamı-

Seite 182

182 Eva-M. Gerigk

2	� Vergewisserungen6

2.1	�� Gott ist der Schöpfer des Menschen

Die Schöpfungstheologie des Korans ebenso wie die der Bibel ist theozentrisch. Gott ist der 
ausschließliche Schöpfer von Himmel und Erde und aller Geschöpfe    7. Neben Gott gibt es 
keine Götter oder andere Lebewesen, die etwas Vergleichbares hervorbringen könnten. Die 
Grundthese islamischer Theologie von der Einheit und Einzigkeit Gottes wird somit gerade 
auch durch die Schöpfungstheologie des Korans geprägt und findet sich dort in zahlreichen 
Versen: »Er ist Gott, außer dem es keinen Gott gibt, der König, der Heilige, der Inbegriff 
des Friedens, der Stifter der Sicherheit, der alles fest in der Hand hat, der Mächtige, der 
Gewaltige, der Stolze. Preis sei Gott! (Er ist erhaben) über das, was sie (Ihm) beigesellen.« 
(59,23 vgl. 6,102; 13,16; 35,1.3; 37,125; 40,62.65; 42,11)8. Genauer genommen wird Gott als 
Schöpfer von Himmel und Erde beschrieben: »Lob sei Gott, dem Schöpfer der Himmel 
und der Erde, der die Engel zu Boten gemacht hat mit Flügeln, je zwei, drei und vier! Er 
fügt der Schöpfung hinzu, was Er will. Gott hat Macht zu allen Dingen« (35,1; vgl. 12,101; 
13,16; 14,10; 39,46; 42,11; 59,24), wobei er die Erde in zwei Tagen (vgl. 41,9), die gesamte 
Schöpfung in sechs Tagen vollzieht und sich am siebten Tag auf seinem Thron zurechtsetzt, 
um die Herrschaft anzutreten (vgl. 7,54; 11,7; 50,38; 57,4). Zeichen der Allmacht Gottes ist 
sein schöpferisches Wort, mit dem er die Schöpfung und auch den Menschen nach seinen 
Vorstellungen ins Leben ruft: »Er ist es, der die Himmel und die Erde der Wahrheit ent-
sprechend erschaffen hat. Und am Tag, da Er sagt: Sei!, und es ist. Sein Wort ist Wahr-
heit […]« (6,73 vgl. 2,117; 36,82).

Daneben gibt es zahlreiche Koranstellen, die den Vorgang der Erschaffung des Menschen 
mit Metaphern aus dem Töpferhandwerk beschreiben. Der Schöpfungsvorgang ist also eine 
handwerkliche Tat Gottes. Es wird hier das einfachste und am besten verfügbare Material, 
nämlich Lehm oder Ton (vgl. 6,2; 7,12; 15,26.28.33; 17,61; 18,37; 35,11; 37,11; 38,71.75f; 55,14) wie 
bei einem Töpfer (vgl. 38,75f: 55.14) verwendet, während die Erschaffung der Engel bzw. Djinn 
schon sehr viel anspruchsvoller aus Feuer erfolgt (vgl. 7,12; 15,27; 38,75f). Aber auch die Formung 
von Himmel und Erde geschieht durch die Trennung einer festen, gestaltlosen Masse (21,30-33).

Der bibelkundige Leser wird nun unschwer deutliche Übereinstimmungen des Korans 
mit den biblischen Vorstellungen vom Schöpfer, wie sie vor allem in Genesis 1 und 2 grund-
gelegt sind, erkennen. An erster Stelle steht auch dort das wirkmächtige Wort Gottes, das 
vor allem Gen   1,1ff prägt (vgl. Gen   1,3.5.6.8.9.10.11.14.20.24.26) und das auch an letzter und 
wichtigster Stelle den Menschen hervorbringt (vgl. Gen   1,26). Nach Genesis 2 erschafft Gott 
den Menschen aus Erde (vgl. Gen   2,7). Dieses Bild gibt es ebenfalls im Koran: »Und Wir 

6	 Der Aufsatz verwendet Teile aus 
meinem Buch Eva-Maria Gerigk, 
Apokalyptisches Wissen im Koran? 
Eine Untersuchung zum Fortwirken 
weisheitlichen Denkens in früh
islamischer Zeit, Münster 2012, 33-67. 
Dort wird die Frage nach dem Ver
hältnis von Schöpfer und Geschöpf in 
Auseinandersetzung mit der islami
schen Tradition und Philosophie auf 
die Relation von göttlichem und 
geschöpflichem Wissen fokussiert, 
während die vorliegende Abhandlung 
in Auseinandersetzung mit den ent-
sprechenden Bibel- und Koranstellen 
von der Frage nach der Aufgabe und 

Rolle des Menschen in der Schöpfung 
ausgeht und sich dabei auf die nicht 
zuletzt in der Menschenrechtsdiskus-
sion wesentliche Frage nach der 
Gottebenbildlichkeit des Menschen 
konzentriert.
7	 Vgl. Khoury, Muslime 
(Anm. 3), 118.
8	 Die hier verwendete Übersetzung 
des Korans ins Deutsche stammt von 
Adel Theodor Khoury, Der Koran. 
Übersetzung von Adel Theodor 
Khoury. Unter Mitwirkung von 
Muhammad Salim Abdullah. Mit 
einem Geleitwort von Inamullah 
Khan – Generalsekretär des Islami

schen Weltkongresses, Gütersloh 52011. 
Alle in diesem Beitrag vorkommenden 
Koranzitate sind dieser Übersetzung 
entnommen.
9	 Vgl. Khoury, Muslime 
(Anm. 3), 120.
10	 Die Vorstellung von sieben Him-
meln erscheint auch in der späteren 
jüdischen Tradition, wobei der siebte 
Himmel der höchste und Ort der 
Nähe Gottes ist (vgl. Gnilka, Bibel 
[Anm. 3], 85f).
11	 Ebd., 89.



Ie des Menschen In der Schöpfung 183

€n den Menschen AUS eliner Trockenmasse, AUS einem gestaltbaren scchwarzen chlamm
erschaffen « 15,26) Der Mensch ist Iso AUS einem schr einfachen Material und er
chwach und hinfällig” » Aus ihr en Wır uch erschaffen, un ın S1E lassen Wır uch
zurückkehren, und AUS ihr bringen Wır uch eın anderes Mal hervor.« 20,55) [Dieser Vers
erinnert (GJen 3519 » Denn au bist du, Zzu au MUSST du zurück « Also sowohl|
Koran als uch betrachten den Menschen als eschöp Gottes, wobei ın beiden Fällen
sowohl| der Gedanke der Wortschöpfung als uch der Gedanke eliner Erschaffung AUS Erde
egeben 1St.

D Diıe Schöpfung als ÖOrt,
dem der Mensch Gott erfahren ann

Den Schöpfungsvorgang stellt sich der Koran 1m FEinzelnen recht anschaulich VOIL,; wobei
die Anthropomorphismen AUS (GJenNn noch verstärkt und vermehrt: Der Himmel estand
ursprünglich AUS Rauch (vgl. 41,11). ott hat ih dann einem festen Dach eformt
(vgl 21,32; 79,271) un über die Erde hne für den Menschen erkennbare Stutzen CINDOF-
ehoben vgl. 13,2; 31,10). Der Himmel esteht AUS sieben Gewölbeschichten vgl. 2,29;
23,17.606; 41,12; 65,12; 67,3; /1,15; 78,12), die die Erde überwölben"®, welche ihrerseits wiederum
darunter einen festen Boden bildet (vgl 23,17/; 31,10). Grundsätzlic. besitzt die Schöpfung
ıne geordnete Struktur:

» Hast du denn nicht deinem Herrn geschaut, WIE Er den Schatten lang werden lässt?
Wenn Er ewollt hätte, hätte Er ih STILISTEeENeN lassen. Alsdann machen Wır die Sonne

einem 1NweIls auf ih Dann ziehen Wır ih Uns ın einem geringen Ma{®ß eın
Und Er ist C der uch die Nacht ZUr eidung un den Schlaf Zzu Ausruhen macht,
un der den Tag Zzu Aufstehen macht Und Er ist C der die Winde als ToO Kunde
selner Barmherzigkeit vorausschickt. Und Wır lassen VOoO Himmel eın reines Wasser
herabkommen, damıit 1ne abgestorbene Yischa: eleben und vielen VOo  —

dem, WdS Wır erschaffen aben, Vieh und Menschen, trinken geDen Und Wır
en unter ihnen auf verschiedene Weilse dargestellt, damıt S1E edenken.«
(25,45-50; vgl 10,5.6; 31,10.11; 32,71; 41,12; 67,3)

[DDas auf einen cschr wesentlichen Aspekt islamischer Schöpfungstheologie. DIie AUS-

gepragte Ordnung und Schönheit des KOosmaos verwelst den laubenden auf den chöpfer
und seıin schöpferisches Handeln (vgl. auc 3,190-191; 30,22; 40,5/; 42,29); S1E den
Menschen uch ZUr Furcht (1ottes (vgl.y4) 7,185) [DIie Beobachtung der Schöpfung

den Menschen VOrLr €em ZUr Einsicht ın die Einzigkeit und Souveraäanıtat (iJottes: »Und
S1E en ott Teilhaber egeben: die DJinn, Er S1E doch erschaften hat Und S1E en
Ihm ne und Töochter angedichtet, ohne (richtiges Wissen. Preis SE1 hm!'! Er ıst rhaben
über das, WAdS S1€E da schildern [Der chöpfer der Himmel und der Erde, woher ‚oll Er eın Kind
aben, Er doch keine Gefährtin hat und Er (sonst) €S erschaffen hat? Und Er wei(5ß über
alle Dinge €escNHel! << (6,100-101; vgl uch 6,1> 2,163-165; 5’17> A191; 10,34; 16,3.17.20; 17,99;

25,2[1; 27,64; 52,351), eın Verständnis der Welt als Schöpfung (1ottes STETITS ()[AUS-

geSselZtll DIie Vorstellung der Schöpfung als Weg ott sich uch ın ROom ,19-2
» [Denn WdSs 19858  - VOo  . ott erkennen kann, ıst untier ihnen offenbar: denn ott hat ihnen
offenbart. Denn (j‚ottes unsichtbares Wesen, das ist seINe ew1ge Kraft und Gottheit, wird seI1t
der Schöpfung der Welt ersehen AUS selinen Werken, WE 19858  - S1E wahrnimmt, dass S1E
keine Entschuldigungen Denn obwohl SC1E V  . ott wussten, en SC1E ihn nıicht als ott
geprlesen noch ihm edankt, sondern Sind dem Nichtigen verfallen iın ihren edanken, und

Seite 183

183Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

haben den Menschen aus einer Trockenmasse, aus einem gestaltbaren schwarzen Schlamm 
erschaffen.« (15,26) Der Mensch ist also aus einem sehr einfachen Material und daher 
schwach und hinfällig  9: »Aus ihr haben Wir euch erschaffen, und in sie lassen Wir euch 
zurückkehren, und aus ihr bringen Wir euch ein anderes Mal hervor.« (20,55) Dieser Vers 
erinnert an Gen   3,19: »… Denn Staub bist du, zum Staub musst du zurück.« Also sowohl 
Koran als auch Bibel betrachten den Menschen als Geschöpf Gottes, wobei in beiden Fällen 
sowohl der Gedanke der Wortschöpfung als auch der Gedanke einer Erschaffung aus Erde 
gegeben ist.

2.2	� Die Schöpfung als Ort,  
an dem der Mensch Gott erfahren kann

Den Schöpfungsvorgang stellt sich der Koran im Einzelnen recht anschaulich vor, wobei er 
die Anthropomorphismen aus Gen   2 noch verstärkt und vermehrt: Der Himmel bestand 
ursprünglich aus Rauch (vgl. 41,11). Gott hat ihn dann zu einem festen Dach geformt 
(vgl. 21,32; 79,27f) und über die Erde ohne für den Menschen erkennbare Stützen empor-
gehoben (vgl. 13,2; 31,10). Der Himmel besteht aus sieben Gewölbeschichten (vgl. 2,29; 
23,17.86; 41,12; 65,12; 67,3; 71,15; 78,12), die die Erde überwölben  10, welche ihrerseits wiederum 
darunter einen festen Boden bildet (vgl. 23,17; 31,10). Grundsätzlich besitzt die Schöpfung 
eine geordnete Struktur:

»Hast du denn nicht zu deinem Herrn geschaut, wie Er den Schatten lang werden lässt? 
Wenn Er gewollt hätte, hätte Er ihn stillstehen lassen. Alsdann machen Wir die Sonne 
zu einem Hinweis auf ihn. Dann ziehen Wir ihn zu Uns in einem geringen Maß ein. 
Und Er ist es, der euch die Nacht zur Kleidung und den Schlaf zum Ausruhen macht, 
und der den Tag zum Aufstehen macht. Und Er ist es, der die Winde als frohe Kunde 
seiner Barmherzigkeit vorausschickt. Und Wir lassen vom Himmel ein reines Wasser 
herabkommen, um damit eine abgestorbene Ortschaft zu beleben und um es vielen von 
dem, was Wir erschaffen haben, Vieh und Menschen, zu trinken zu geben. Und Wir 
haben es unter ihnen auf verschiedene Weise dargestellt, damit sie es bedenken.« 
(25,45-50; vgl. 10,5.6; 31,10.11; 32,7f; 41,12; 67,3)

Das führt auf einen sehr wesentlichen Aspekt islamischer Schöpfungstheologie. Die aus-
geprägte Ordnung und Schönheit des Kosmos verweist den Glaubenden auf den Schöpfer 
und sein schöpferisches Handeln (vgl. auch 3,190-191; 30,22; 40,57; 42,29); sie führt den 
Menschen auch zur Furcht Gottes (vgl. 2,21.22; 4,1; 7,185). Die Beobachtung der Schöpfung 
führt den Menschen vor allem zur Einsicht in die Einzigkeit und Souveränität Gottes: »Und 
sie haben Gott Teilhaber gegeben: die Djinn, wo Er sie doch erschaffen hat. Und sie haben 
Ihm Söhne und Töchter angedichtet, ohne (richtiges) Wissen. Preis sei Ihm! Er ist erhaben 
über das, was sie da schildern. Der Schöpfer der Himmel und der Erde, woher soll Er ein Kind 
haben, wo Er doch keine Gefährtin hat und Er (sonst) alles erschaffen hat? Und Er weiß über 
alle Dinge Bescheid […]« (6,100-101; vgl. auch 6,1; 2,163-165; 5,17; 7,191; 10,34; 16,3.17.20; 17,99; 
22,73; 23,91; 25,2f; 27,64; 52,35f), ein Verständnis der Welt als Schöpfung Gottes stets voraus-
gesetzt  11. Die Vorstellung der Schöpfung als Weg zu Gott findet sich auch in Röm   1,19-21: 
»Denn was man von Gott erkennen kann, ist unter ihnen offenbar; denn Gott hat es ihnen 
offenbart. Denn Gottes unsichtbares Wesen, das ist seine ewige Kraft und Gottheit, wird seit 
der Schöpfung der Welt ersehen aus seinen Werken, wenn man sie wahrnimmt, so dass sie 
keine Entschuldigung haben. Denn obwohl sie von Gott wussten, haben sie ihn nicht als Gott 
gepriesen noch ihm gedankt, sondern sind dem Nichtigen verfallen in ihren Gedanken, und 



154 FVa_M Gerigk
ihr unverständiges Herz 1st verfinstert. « [DDas roblem, auf das dieser ext antwortetl, 1st Iso
nicht die grundsätzliche Erkennbarkeit (iottes in der Schöpfung die wird hier ebenso WIE
1m Koran vorausgesetzt), sondern die Weigerung der » Heiden < ott anzuerkennen wider
besseres Wissen. [ieses roblem kennt uch der Koran, WIE die Zz10ertie Belegstelle zeigt.

2.3 Permanente Schöpfungstätigkeit als uUsaruc
der ahe ottes selnen Geschöpfen ım Koran

Der Begriff »Schöpfer« 1st 1mM Koran Iso 1mM Wesentlichen Urc die Vorstellung der srund-
sätzlichen Souveränıität, Einzigkeit und TIranszendenz (jottes geprägt”“. ott steht selner
Schöpfung und VOLT €m den Menschen ber nicht ausschliefslich ern Miıt der Vorstellung
der Souveranıtat (jottes Sind uch Aspekte verbunden, die die ute und den Schutz mithin
q(lie Nähe (Jottes den Glaubenden un: selner chöpfung gegenüber betonen: »() ihr Menschen,
gedenke der Nna: (jottes 1uch Gibt denn einen anderen chöpfer als Gott, der
1uch VOo Himmel und VOo  — der Erde versorgt‘ Es gibt keinen ott aufser Ihm ](( (35,3;
vgl 6,103; 14,10; 40,61; 59,22; 12,101) ott rag und 1€ seINne Schöpfung, 1st der Versorger
und Bewahrer selner Geschöpfe: » Und die Erde hat Er für die Geschöpfe gele auf ihr gibt

Früchte, Palmen mıt Blütenscheiden, Korn auf Halmen und uftende Pflanzen. elche
der Wohltaten Herrn WO ihr€l für Lüge erklären?« (55,10-13; vgl 11,6; 11,56)

Vor em die Vorstellung einer permanenten Schöpfungstätigkeit (Jottes bezeichnet
selne CNSC Verbundenheit mIıt der Schöpfung un dem Menschen: »Und wahrlıc.
Wır chuftfen den Menschen AUS einem entTInoOomMMeENeEN Ton Dann machten Wır ih
einem Tropfen ın einem festen Aufenthaltsort. Dann chuftfen Wır den Tropfen einem
mbryo, und Wır chufen den MDrYyO einem FOtus, un Wır chufen den Fotus
Knochen. Und Wır bekleideten die Knochen mıt leisch Dann liefsen Wır ih als weıtere
Schöpfung entstehen. ott SE1 gesegNEeL, der beste Schöpfer!« (23,12-14; vgl 22,5; 75,36-39)
DIie Vorstellung VOoO  — der ständigen Weiterschöpfung (Atomismus)” ezieht sich nicht 11ULE

auf den Menschen, sondern letztlich auf die gesamte Schöpfung. ott erschafft ın Jjedem
Augenblick den gesamten KOosmos ın korm eliner unausgesetzten schöpferischen Wirksam-
keit TIECLH. DDas bedeutet, dass die Welt keine innere Kontinultät, mithin keine Geschichte
besitzt. Außere un VOoO Menschen als solche empfundene Kontinulntat ergibt sich AUS

der schöpferischen ewohnheit Gottes, als iımmer erneute Wirkungserscheinungen des
göttlichen Schöpferwillens, den ott ın FEinzelfällen durchaus andern kann  14 DDas Wesen
jeder Erscheinung wird urc das schöpferische Handeln (Jottes ın Jjedem Augenblick TIEU

festgelegt. [Dies entspringt der Vorstellung der absoluten Souveranıtat und MaAac Gottes,
die gerade mıiıt dem Schöpfungsgedanken aASsSO711ert ıst »Er 1st der chöpfer der Himmel und
der Erde Wenn Er 1ne aCc. beschlossen hat, Sagl Er ihr LIUE Sel!, und S1E 1St. « (2,117;
vgl 36,62; 6,73) Aussagen WIE diese werden ın der islamischen eologie dann ın einer WeIlse
interpretlert, die (Jottes MaAac geradezu als ungebundene Willkür erscheinen lassen:

» Wenn will, kann die Welt ın einem Augenblick vernichten der wieder erschafftfen.
Wenn alle Ungläubigen Jäubig würden, hätte keinen Vorteil: WE alle Gläubigen
ungläubig würden, erlitte keinen Verlust. Wenn will, kann ote auferwecken,
Steine sprechen, Baume gehen lassen, Himmel un FErde vernichten un wieder
erschaffen. Er kann tun, WdS will, und WdS will, das geschieht. Er hört alles, WEI111-

gleich hne menschliches Ohr. Er sieht alles, wenngleich hne menschliches Auge. Er
sieht selhbst die Schritte eliner schwarzen ÄAmeilse auf einem schwarzen Stein ın einer
schwarz-dunklen Nacht &<

Seite 184

184 Eva-M. Gerigk

ihr unverständiges Herz ist verfinstert.« Das Problem, auf das dieser Text antwortet, ist also  
nicht die grundsätzliche Erkennbarkeit Gottes in der Schöpfung (die wird hier ebenso wie 
im Koran vorausgesetzt), sondern die Weigerung der »Heiden«, Gott anzuerkennen wider 
besseres Wissen. Dieses Problem kennt auch der Koran, wie die zitierte Belegstelle zeigt.

2.3	� Permanente Schöpfungstätigkeit als Ausdruck  
der Nähe Gottes zu seinen Geschöpfen im Koran

Der Begriff »Schöpfer« ist im Koran also im Wesentlichen durch die Vorstellung der grund-
sätzlichen Souveränität, Einzigkeit und Transzendenz Gottes geprägt  12. Gott steht seiner 
Schöpfung und vor allem den Menschen aber nicht ausschließlich fern. Mit der Vorstellung 
der Souveränität Gottes sind auch Aspekte verbunden, die die Güte und den Schutz mithin 
die Nähe Gottes den Glaubenden und seiner Schöpfung gegenüber betonen: »O ihr Menschen, 
gedenket der Gnade Gottes zu euch. Gibt es denn einen anderen Schöpfer als Gott, der 
euch vom Himmel und von der Erde versorgt? Es gibt keinen Gott außer Ihm […]« (35,3; 
vgl. 6,103; 14,10; 40,61; 59,22; 12,101) Gott trägt und liebt seine Schöpfung, er ist der Versorger 
und Bewahrer seiner Geschöpfe: »Und die Erde hat Er für die Geschöpfe gelegt; auf ihr gibt 
es Früchte, Palmen mit Blütenscheiden, Korn auf Halmen und duftende Pflanzen. Welche 
der Wohltaten eures Herrn wollt ihr beide für Lüge erklären?« (55,10-13; vgl. 11,6; 11,56)

Vor allem die Vorstellung einer permanenten Schöpfungstätigkeit Gottes bezeichnet 
seine enge Verbundenheit mit der Schöpfung und dem Menschen: »Und wahrlich, 
Wir schufen den Menschen aus einem entnommenen Ton. Dann machten Wir ihn zu 
einem Tropfen in einem festen Aufenthaltsort. Dann schufen Wir den Tropfen zu einem 
Embryo, und Wir schufen den Embryo zu einem Fötus, und Wir schufen den Fötus zu 
Knochen. Und Wir bekleideten die Knochen mit Fleisch. Dann ließen Wir ihn als weitere 
Schöpfung entstehen. Gott sei gesegnet, der beste Schöpfer!« (23,12-14; vgl. 22,5; 75,36-39) 
Die Vorstellung von der ständigen Weiterschöpfung (Atomismus)13 bezieht sich nicht nur 
auf den Menschen, sondern letztlich auf die gesamte Schöpfung. Gott erschafft in jedem 
Augenblick den gesamten Kosmos in Form einer unausgesetzten schöpferischen Wirksam-
keit neu. Das bedeutet, dass die Welt keine innere Kontinuität, mithin keine Geschichte 
besitzt. Äußere und vom Menschen als solche empfundene Kontinuität ergibt sich aus 
der schöpferischen Gewohnheit Gottes, als immer erneute Wirkungserscheinungen des 
göttlichen Schöpferwillens, den Gott in Einzelfällen durchaus ändern kann  14. Das Wesen 
jeder Erscheinung wird durch das schöpferische Handeln Gottes in jedem Augenblick neu 
festgelegt. Dies entspringt der Vorstellung der absoluten Souveränität und Allmacht Gottes, 
die gerade mit dem Schöpfungsgedanken assoziiert ist: »Er ist der Schöpfer der Himmel und 
der Erde. Wenn Er eine Sache beschlossen hat, sagt Er zu ihr nur: Sei!, und sie ist.« (2,117; 
vgl. 36,82; 6,73) Aussagen wie diese werden in der islamischen Theologie dann in einer Weise 
interpretiert, die Gottes Allmacht geradezu als ungebundene Willkür erscheinen lassen: 

»Wenn er will, kann er die Welt in einem Augenblick vernichten oder wieder erschaffen. 
Wenn alle Ungläubigen gläubig würden, hätte er keinen Vorteil; wenn alle Gläubigen 
ungläubig würden, erlitte er keinen Verlust. Wenn er will, kann er Tote auferwecken, 
Steine sprechen, Bäume gehen lassen, Himmel und Erde vernichten und wieder 
erschaffen. Er kann tun, was er will, und was er will, das geschieht. Er hört alles, wenn-
gleich ohne menschliches Ohr. Er sieht alles, wenngleich ohne menschliches Auge. Er 
sieht selbst die Schritte einer schwarzen Ameise auf einem schwarzen Stein in einer 
schwarz-dunklen Nacht.«15 



Ie des Menschen In der Schöpfung 1855

DDIe TIreue (jottes und damıit verbunden SeINE Schöpfermacht und SOUVerane Herrschaft
erstreckt sich ber nicht LIUTE auf das Diesseilts, sondern uch über den Tod hinaus auf das
Jenseits: » (Jott 1st CD, der die Korner und die Kerne paltet So bringt Er das Lebendige ALULS

dem Toten und das ote ALULS dem Lebendigen hervor. [Das ist ott WIE leicht lasst ihr 1uch
doch abwenden! Er, der die Morgendimmerung anbrechen lässt Er hat die Nacht ZUF

Ruhezeit und die Sonne und den ond ZUF Zeitberechnung emacht. [Das ist das Dekret
dessen, der mächtig 1st und £eSCNEI weilß.« 6,95 > vgl ,  } 13,16; 35,1; 42,11; 50,24) [Die Herr-
SC (‚ottes 1mM Jenseits Adrückt sich €1 uch 1ın selner TIreue gegenüber den laubenden
AUS »> Du chöpfer der Himmel und der Erde, du bist meın Freund 1mM [Diesselts und
Jenseits. Berufe mich als gottergeben ab und stelle mich den Rechtschaffenen « (12,101)
DDIe Auferstehung gilt dementsprechend als zweıte Schöpfung: » Und S1E SCcH Sollen WITF,
WE WIr (bereits) Knochen geworden und auseinandergefallen sind, WITKIIC wieder als TICUE

chöpfung erweckt werden?<« (17,49; vgl 13’5) 5  4) 32,10; 34’7) 41,21; 46,33; 50,15; 53,47)
[)as Konzept des Atomısmus hat weitreichende Konsequenzen hinsichtlic der Frage

nach der Vorherbestimmung bzw. Willensfreiheit des Menschen. Wenn ott ın Jjedem
Augenblick die Welt und die ın ihr eDenden Menschen TICUH erschafft, kann der Mensch
dann überhaupt Tel handeln der wird ın seinem Leben uUurc den schöpferischen illen
(Jottes es vorherbestimmt?

Zahlreiche Aussagen des Korans sprechen VOo  . der Prädestination des Menschen: » Kein
Unglück trifft eın auf der Erde oder bei 1uch selbst, ohne dass ın einem Buch stünde, bevor
Wır erschaffen. DIes ist ott eın leichtes. « (57,22; vgl. 15,60; 25,2; 27,57) S1€ lassen sich
grundsätzlich zusammenfassen: » (GJott hat' 1uch und das, WAS ihr Lul, erschaften 37,96)
>> ott dann ırre, WEl Er will, und Er leitet recht, WE Er ll € 14,4

Willensfreiheit erkennt der Koran ın den Versen . die VOoO  — ott als Richter sprechen:
»Und das Buch wird hingelegt. [)a siehst du die Übeltäter erschrocken VOL dem, WdS darin
steht Und S1E CI y () wehe uns! Was ist mıt diesem Buch, dass nichts, weder eın
noch grofß, auslässt, hne erfassen ®« Und S1E en alles), WdS S1E aten, vorliegen.
Und dein Herr TUuTt niemandem Unrecht.« (18,49; vgl. 40,17; 41,46; 99,7-8) >> Wer 1U

will, mOöge lauben, und WEr will, mOöge ungläubig SPIN.« 18,29) Der Koran macht Iso keine
eindeutig abschliefsenden Aussagen, sondern VeEerIrı WEeI1 Argumentationsstränge, die sich
widersprechen und uch unvermittelt nebeneinander stehen !“ Versucht 111l dennoch, diese
beiden Argumentationsstränge vermitteln, bringt der Mensch auf der menschlichen
FEbene Se1INE Taten Tel zustande und ist er für S1E verantwortlich, auf göttlicher FEbene
ist ber es VOoO  — ott ın seliner Allwissenheit und Souveraänıtat vorherbestimmt un wird
48}  - ihm ungeachtet der menschlichen Mitwirkung durchgeführt‘®. Also einerseılts verwaltet
der Mensch einen eigenen, VO1I1 ott zugewlesenen Kompetenzbereich, für den VOL ott
verantwortlich 1St. Es geschieht ber andererseits nichts, WdS ott nicht 1m Voraus wusste
der vorherbestimmt hätte In dieser Vorstellung aufsert sich jedoch nicht das Bewusstsein
erdrückender Herrschaft, sondern 1m Sinne der oben genannten Koranstellen das Vertrauen
auf einen feinfühligen und barmherzigen ott

Vgl zu edanken der absoluten Schöpfungsglaube als Ermutigung Zitiert mach KHOURY, Einführung
Herrschaft (OLTes Uber SOINE CNÖP- ZUuU Leben, n AÄAU  RUN/ (Anm.13)}, 115.
fung auch KHOURY, Mlusiime KELLER  ULZE, Christus Vgl KHOURY, Mlusliime
Anm 3} 121-12 / Anm 5} 156 -160. Anm 3} 122

Vgl. Adel Theodor KHOURY, Fın- MAIT eIner Hunktuellen Anderung Vgl. zum Folgenden KHOURY,
ührung n Ale Grundlagen Aes Isiams, der Schöpfungsgewohnheiten (O1Les Einführung (Anm.13), 1167
Altenberge 994, SUdruc! Alten- arklärt der Ooran dementsprechend Dd., 117
erge 1944, 1137. Zur Vorsehung Ale aulßsergewöhnliche Empfängnis
(O1Les AUS ehristlicher Perspektive arlas (vgl 3,47) und Ahenso Ale / eU-
vgl. George4er ehristliche gunNg Ades Johannes 19,7-9

Seite 185

185Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

Die Treue Gottes und damit verbunden seine Schöpfermacht und souveräne Herrschaft 
erstreckt sich aber nicht nur auf das Diesseits, sondern auch über den Tod hinaus auf das 
Jenseits: »Gott ist es, der die Körner und die Kerne spaltet. So bringt Er das Lebendige aus 
dem Toten und das Tote aus dem Lebendigen hervor. Das ist Gott – wie leicht lasst ihr euch 
doch abwenden! – Er, der die Morgendämmerung anbrechen lässt. Er hat die Nacht zur 
Ruhezeit und die Sonne und den Mond zur Zeitberechnung gemacht. Das ist das Dekret 
dessen, der mächtig ist und Bescheid weiß.« (6,95f; vgl. 12,101; 13,16; 35,1; 42,11; 59,24) Die Herr-
schaft Gottes im Jenseits drückt sich dabei auch in seiner Treue gegenüber den Glaubenden 
aus: »[…] Du Schöpfer der Himmel und der Erde, du bist mein Freund im Diesseits und 
Jenseits. Berufe mich als gottergeben ab und stelle mich zu den Rechtschaffenen.« (12,101) 
Die Auferstehung gilt dementsprechend als zweite Schöpfung: »Und sie sagen: ›Sollen wir, 
wenn wir (bereits) Knochen geworden und auseinandergefallen sind, wirklich wieder als neue 
Schöpfung erweckt werden?‹« (17,49; vgl. 13,5; 17,98; 21,104; 32,10; 34,7; 41,21; 46,33; 50,15; 53,47)

Das Konzept des Atomismus hat weitreichende Konsequenzen hinsichtlich der Frage 
nach der Vorherbestimmung bzw. Willensfreiheit des Menschen. Wenn Gott in jedem 
Augenblick die Welt und die in ihr lebenden Menschen neu erschafft, kann der Mensch 
dann überhaupt frei handeln oder wird in seinem Leben durch den schöpferischen Willen 
Gottes alles vorherbestimmt?  16

Zahlreiche Aussagen des Korans sprechen von der Prädestination des Menschen: »Kein 
Unglück trifft ein auf der Erde oder bei euch selbst, ohne dass es in einem Buch stünde, bevor 
Wir es erschaffen. Dies ist Gott ein leichtes.« (57,22; vgl. 15,60; 25,2; 27,57) Sie lassen sich 
grundsätzlich zusammenfassen: »Gott [hat] euch und das, was ihr tut, erschaffen …« (37,96) 
»[…] Gott führt dann irre, wen Er will, und Er leitet recht, wen Er will.« (14,4)

Willensfreiheit erkennt der Koran in den Versen an, die von Gott als Richter sprechen: 
»Und das Buch wird hingelegt. Da siehst du die Übeltäter erschrocken vor dem, was darin 
steht. Und sie sagen: ›O wehe uns! Was ist mit diesem Buch, dass es nichts, weder klein 
noch groß, auslässt, ohne es zu erfassen?‹ Und sie finden (alles), was sie taten, vorliegen. 
Und dein Herr tut niemandem Unrecht.« (18,49; vgl. 40,17; 41,46; 99,7-8) »[…] Wer nun 
will, möge glauben, und wer will, möge ungläubig sein.« (18,29) Der Koran macht also keine 
eindeutig abschließenden Aussagen, sondern vertritt zwei Argumentationsstränge, die sich 
widersprechen und auch unvermittelt nebeneinander stehen.17 Versucht man dennoch, diese 
beiden Argumentationsstränge zu vermitteln, bringt der Mensch auf der menschlichen 
Ebene seine Taten frei zustande und ist daher für sie verantwortlich, auf göttlicher Ebene 
ist aber alles von Gott in seiner Allwissenheit und Souveränität vorherbestimmt und wird 
von ihm ungeachtet der menschlichen Mitwirkung durchgeführt  18. Also einerseits verwaltet 
der Mensch einen eigenen, von Gott zugewiesenen Kompetenzbereich, für den er vor Gott 
verantwortlich ist. Es geschieht aber andererseits nichts, was Gott nicht im Voraus wüsste 
oder vorherbestimmt hätte. In dieser Vorstellung äußert sich jedoch nicht das Bewusstsein 
erdrückender Herrschaft, sondern im Sinne der oben genannten Koranstellen das Vertrauen 
auf einen feinfühligen und barmherzigen Gott.

12	 Vgl. zum Gedanken der absoluten 
Herrschaft Gottes über seine Schöp-
fung auch Khoury, Muslime 
(Anm. 3), 121-127.
13	 Vgl. Adel Theodor Khoury, Ein-
führung in die Grundlagen des Islams, 
Altenberge 41994, Neudruck: Alten-
berge 1999, 113f. Zur Vorsehung 
Gottes aus christlicher Perspektive 
vgl. George Augustin, Der christliche 

Schöpfungsglaube als Ermutigung 
zum Leben, in: Augustin / Brun /  
Keller / Schulze, Christus 
(Anm. 5), 156-160.
14	 Mit einer punktuellen Änderung 
der Schöpfungsgewohnheiten Gottes 
erklärt der Koran dementsprechend 
die außergewöhnliche Empfängnis 
Marias (vgl. 3,47) und ebenso die Zeu-
gung des Johannes (19,7-9).

15	 Zitiert nach Khoury, Einführung 
(Anm.13), 115.
16	 Vgl. Khoury, Muslime 
(Anm. 3), 122.
17	 Vgl. zum Folgenden Khoury, 
Einführung (Anm. 13), 116f.
18	 Ebd., 117.



156 FVa_M Gerigk
Diıe des Menschen ın der Schöpfung

5.1 Präzisierung der Fragestellung
Wie 19888  — ın erster Vergewisserung dargelegt wurde, ist die Schöpfung Iso Besitz und Herr-
schaftsbereich Gottes, mithin der Urt, dem sich ott und allz Mac (iottes offenbaren,

dem ber uch die ähe (Jottes ın selnen Zeichen erfahrbar wird.
DIe Schöpfermacht un -SOUVeranıtat (‚ottes en die Geschöpfe muıiıt gebührender

Demut beantworten: » Hast du nıicht gesehen, dass alle) (‚ott preisen, die ın den
Himmeln un auf der Frde sind, un die oge. mıiıt ausgebreiteten ügeln? er kennt
SsSeiIn un seinen obpreis. Und (‚ott weilfSß, WAS S1E Iu  =} Und (‚ott gehört die
Königsherrschaft der Himmel un der Erde Und (‚ott der Lebensweg.« (24,411;
vgl 16,45-49; 98,7)

Fın Vergleich der Schöpfungsszenen VOo  — und Koran ist besonders aufschlussreic
hinsichtlic der ellung des Menschen 1m Kontext der übrigen Schöpfung

Sure 32,6-9 Gen 257

» Jener ist der,
der über das Unsic  are und das
enDare escNel weifß,
der Mächtige,
der Barmherzige,
der alles,

WdS Er erschaffen hat,
gut emacht hat

/7uerst rschuf Er den Menschen » Ja formte Gott, der Herr, den
Menschen AUS Erde VOoO Acker-AUS Ton,

dann machte Er Se1INE ach- en und 1€6s ın sSeINE Nase den
Lebensatem.kommenschaft AUS dem rgu

eINes VEr achtlichen Wassers. So wurde der Mensch einem lebendigen
Dann formte Er ih und Wesen . «
1€6s ihm VOoO  — seinem (Jeist eın
Und Er macht uch ÖT,
Augen 1C und Herz.

Ihr seid ber wen1g ankbar «

Vgl. auch Andreas RENZ/Stephan slamısches Ulale Koranısches Denken 21 Vgl GeOrge4er
LEIMGRUBER, Christen Ulale Musliime. (vgl MIerZU Ale Ausführungen ehristliche Schöpfungsglaube als
VVaSs I: verbindet WAS I: Untier- 015 WANDA-YASSIN, Mensch Ermutigung zu Leben, nG-
scheidet, Muünchen °2005,122. Diese Anm.1] 23-104), xl der henannte TIN/BRUN / KELLER /SCHULZE, Christus
schöpfungstheolagisch Degründete Diskussionsansatz mıer mıcht Wolter- Anm 5} 60-1672
Sonderstellung Aes Menschen Ira eführt werden. DITS Christologischen Implikatio-
n 1MeueTETr | | aralur vor dem Hınter- Vgl Zur Problematisierung Ades al Aes Begrifts der Gottebenbhildlich-
grun der Evolutionstheorie Hıswellen Begrifts »Gottebenbildlchkeit« Keit (vgl.z.B. EURER, Im Ilce
n Frage gestellt Uund Alskutlert: Thomas EURER, Im lde Gewagte . Anm 20} scllen mıer mıcht mneruck-
Vgl MIerZU Jonn LENNOX, Siehben lage, Uberlegungen Zur Gottesehen- sichtIg werden.
das Un versum und ‚OTL VVaSs \VAssen- öildlıchkeitsnoatiz n (jen 1,26T, n Vgl. hierzu Deispielsweise Rudaolt
schaft Ulale 1bel herden ÄAUGUSTIN/BRUN/KELLER/SCHULZE, 4Menschenrechte auf dem
der \Walt (Stiftung Christliche Christus Anm 5} 6-105, Adort Pruüfstand? /um Dokument der Russi-
Medien), \A ten 2014, DE der \WOolTere | ıteratur. schen Orthodoxen Kırche uber Würde,
Gedanke elIner Sonderstellung aber Freiheilt Uund Rachte Aes Menschen, n

Seite 186

186 Eva-M. Gerigk

3	� Die Rolle des Menschen in der Schöpfung
3.1	�� Präzisierung der Fragestellung

Wie nun in erster Vergewisserung dargelegt wurde, ist die Schöpfung also Besitz und Herr-
schaftsbereich Gottes, mithin der Ort, an dem sich Gott und die Allmacht Gottes offenbaren, 
an dem aber auch die Nähe Gottes in seinen Zeichen erfahrbar wird.

Die Schöpfermacht und -souveränität Gottes haben die Geschöpfe mit gebührender 
Demut zu beantworten: »Hast du nicht gesehen, dass (alle) Gott preisen, die in den 
Himmeln und auf der Erde sind, und die Vögel mit ausgebreiteten Flügeln? Jeder kennt 
sein Gebet und seinen Lobpreis. Und Gott weiß, was sie tun. Und Gott gehört die 
Königsherrschaft der Himmel und der Erde. Und zu Gott führt der Lebensweg.« (24,41f; 
vgl. 16,48-49; 98,7)

Ein Vergleich der Schöpfungsszenen von Bibel und Koran ist besonders aufschlussreich 
hinsichtlich der Stellung des Menschen im Kontext der übrigen Schöpfung:

Sure   32,6-9

»Jener ist der,  
der über das Unsichtbare und das  
Offenbare Bescheid weiß,  
der Mächtige,  
der Barmherzige,  
der alles,  
	 was Er erschaffen hat,  
gut gemacht hat. 

	 Zuerst erschuf Er den Menschen 		
	 aus Ton,  
	 dann machte Er seine Nach-			 
	 kommenschaft aus dem Erguß			 
	 eines ver ächtlichen Wassers.  
	 Dann formte Er ihn und 			 
	 blies ihm von seinem Geist ein.  
	 Und Er macht euch Gehör, 			 
	 Augen licht und Herz. 

Ihr seid aber wenig dankbar.« 

Gen   2,7

»Da formte Gott, der Herr, den  
Menschen aus Erde vom Acker- 
boden und blies in seine Nase den  
Lebensatem. 
So wurde der Mensch zu einem lebendigen 
Wesen.« 
 
 

 

19	 Vgl. auch Andreas Renz / Stephan 
Leimgruber, Christen und Muslime. 
Was sie verbindet – was sie unter-
scheidet, München 22005, 122. Diese 
schöpfungstheologisch begründete 
Sonderstellung des Menschen wird 
in neuerer Literatur vor dem Hinter-
grund der Evolutionstheorie bisweilen 
in Frage gestellt und diskutiert: 
vgl. hierzu John Lennox, Sieben Tage, 
das Universum und Gott. Was Wissen-
schaft und Bibel über den Ursprung 
der Welt sagen (Stiftung Christliche 
Medien), Witten 2014, 53-71. Da der 
Gedanke einer Sonderstellung aber 

islamisches und koranisches Denken 
prägt (vgl. hierzu die Ausführungen 
bei Kowanda-Yassin, Mensch 
[Anm. 1], 23-104), soll der benannte 
Diskussionsansatz hier nicht weiter
geführt werden.
20	 Vgl. zur Problematisierung des 
Begriffs »Gottebenbildlichkeit«: 
Thomas Meurer, Im Bilde. Gewagte 
Überlegungen zur Gotteseben- 
bildlichkeitsnotiz in Gen   1,26f, in:  
Augustin / Brun/ Keller / Schulze, 
Christus (Anm. 5), 98-105, dort 
weitere Literatur.

21	 Vgl. z. B. George Augustin, Der 
christliche Schöpfungsglaube als 
Ermutigung zum Leben, in: Augus-
tin / Brun / Keller / Schulze, Christus 
(Anm. 5), 160-162.
22	 Die christologischen Implikatio-
nen des Begriffs der Gottebenbildlich-
keit (vgl. z. B. Meurer, Im Bilde 
[Anm. 20]) sollen hier nicht berück-
sichtigt werden.
23	 Vgl. hierzu beispielsweise Rudolf 
Prokschi, Menschenrechte auf dem 
Prüfstand? Zum Dokument der Russi-
schen Orthodoxen Kirche über Würde, 
Freiheit und Rechte des Menschen, in: 



Ie des Menschen In der Schöpfung 157

In beiden Texten gilt, dass 11UL dem Menschen VOoO  — ott der Lebensatem direkt verliehen
wird DDas erhebt ihn über die Tiere als vernunft- und verantwortungsfähiges Wesen!?

Was bedeutet das ber IIl  — konkret flır die Position, die dem Menschen ın der Schöpfung
zugewlesen wird? In welchem Verhältnis werden chöpfer und eschöp gesehen‘ Ist VOr

€m der Begriff der Gottebenbildlichkeit“”, der für biblisches Denken konstitutiv ist,“ uch
1m Koran wiederzufinden ?“ Weitergeführt muüunden diese Fragen ın ıne christlich-isla-
mische Diskussion der Menschenrechte, die 1m vorliegenden Kontext ber nıicht stattinden
col]_ &> Auch Tren Überlegungen‚ die sich mıt dem Zusammenhang VO  . Schöpfungstheologie
und Christologie“ bzw. den christologischen Implikationen des schöpfungstheologischen
edankens der Gottebenbildlichkeit“ und ihrer Strittigkeit befassen“*  6  , dieser Stelle
weIlt. ESs seht er ausschliefslich die sgrundlegende Frage: Ist das Konzept der ott-
ebenbildlichkeit 1L1UTE für biblisches Denken konstitutiv oder uch 1mM Koran wiederzufinden?

In der Sekundärliteratur egegnet 111A111 zuweilen dem Versuch, H  U diesen biblischen
egriff im Koran rheben und mıt dem edanken einer Bundespartnerschaft VOoO  — ott
und Mensch verbinden““.

en7z und Leimgruber beispielsweise en das Konzept der Gottebenbildlichkeit 1m
Begriff des » Kalifen« S 2,30) wieder, wobei ihnen VOL em 1ne Vergleichbarkeit,
vielmehr ıne Angleichung des islamischen Konzeptes der enschenwürde das
christlich-westliche geht » Von entscheidender Bedeutung für die christlich-islamische
Diskussion ist 11U  — die Tatsache, dass viele moderne islamische Denker?® versuchen, auf
der Grundlage der koranischen VorstellungV Menschen als ‚ Kalifen« eın dem modernen
christlich-westlichen entsprechendes und davon insplrlertes Konzept der Menschenwürde
und der daraus folgenden grundlegenden Menschenrechte begründen. «“ » [Damıt
entspricht der koranische Begriff des alifats des Menschen inhaltlich dem biblischen
Begriff der Gottebenbildlichkeit des Menschen Gen 1,26{1), ın dem das moderne CANrısSTliche
Verständnis VOo  — der Wuüurde und den unveräufßerlichen Rechten des Menschen gründet.«”"

Hıier esteht jedoch AUS 1C der vorliegenden Studie die Gefahr, biblische bzw.
CArısSUliche Ideen und Konzepte ın den Koran und den Islam einzutragen. Es steht dagegen

vermuten, dass 1ne der (vgl. (GenNn 1,261) analoge Vorstellung VOo  — Gottebenbildlich-
keit dem Menschenbild 1m Koran nicht erecht wird, da S1E VOL em den edanken der
absoluten TIranszendenz (Jottes als entscheidende rundidee islamischer Schöpfungstheo-
ogıe nicht ausreichend würdigt Andere Kkommentatoren und Exegeten WIE oachim
Gnilka“* stehen er diesem Versuch ın klarem Widerspruch.

Daniel Johnston“* wiederum ezieht sich weniger auf einen Vergleich begrifflicher
Differenzen zwischen und Koran. Auf der Basıs einer gründlichen Analyse entT-

Sprechender schöpfungstheologischer Aussagen efasst sich vielmehr eingehend mıt der

ÄAUGUSTIN/BRUN/KELLER/SCHULZE, Tungs-Christologie, n AUGUST| N / KENZ/LEIMGRUBER, Christen
Christus Anm 5),106-122; Gerharag KELLER  ULZE, Christus (Anm.19)}, 24-1206.

Anm 5} 300-316,LUdWIg ULLER, DITS menschliche Vagl. zur Problematisierung
Entwicklung zwischen ScChöpfung Vgl EURER, Im Icle Ades Begriffs » Gottebenbil  Ichkeit«
Ulale Vollendung. Anmerkungen ZUur Anm 20), 105. EURER, Im Ilde Anm 20)
Enzyklika Solllcetude : SOCIalls V}} Vgl Klaus VON STOÖOSCH / Aaron KENZ/LEIMGRUBER, Christen
Johannes Pau nS- | ANGENFELD (Hg.)} Streitfal| Fr- (Anm.19)}, 125
IN KELLER  ULZE, Christus ÖSUNg (Beiträge ZUur KOM Haratıven E
Anm 5} 2571351 Theologie 14} Paderborn 2015, + 1 » Die Erschaffung Aes Menschen

Vgl Dorothea SATTLER, »Ohne mier Zishan ma GHAFFAR, als MI (O1ies U bernimmt der Ooran
das VorT wurcde nichts, WM/AS AWOT- Erlösung, OÖffenbarung Ulale CNÖP- mıcht. al widerspräche semer VOTr-
den ST « Joh 1,3). Sprachphilosophisch Tung. Soteriologie als Diskurs- stellung \VC}| absolut transzendenten
arschlossene Zugange Zur CNÖpP- MOorIzOonNt Aes ehrnstich-musimischen (O11L« (GNILKA, 1bel Anm 2] 05}

Gesprächs, 115-122. 4Farth Anm.4

Seite 187

187Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

In beiden Texten gilt, dass nur dem Menschen von Gott der Lebensatem direkt verliehen 
wird. Das erhebt ihn über die Tiere als vernunft- und verantwortungsfähiges Wesen  19.

Was bedeutet das aber nun konkret für die Position, die dem Menschen in der Schöpfung 
zugewiesen wird? In welchem Verhältnis werden Schöpfer und Geschöpf gesehen? Ist vor 
allem der Begriff der Gottebenbildlichkeit  20, der für biblisches Denken konstitutiv ist,21 auch 
im Koran wiederzufinden?  22 Weitergeführt münden diese Fragen z. B. in eine christlich-isla-
mische Diskussion der Menschenrechte, die im vorliegenden Kontext aber nicht stattfinden 
soll.23 Auch führen Überlegungen, die sich mit dem Zusammenhang von Schöpfungstheologie 
und Christologie  24 bzw. den christologischen Implikationen des schöpfungstheologischen 
Gedankens der Gottebenbildlichkeit  25 und ihrer Strittigkeit befassen  26, an dieser Stelle zu 
weit. Es geht daher ausschließlich um die grundlegende Frage: Ist das Konzept der Gott-
ebenbildlichkeit nur für biblisches Denken konstitutiv oder auch im Koran wiederzufinden?

In der Sekundärliteratur begegnet man zuweilen dem Versuch, genau diesen biblischen 
Begriff im Koran zu erheben und mit dem Gedanken einer Bundespartnerschaft von Gott 
und Mensch zu verbinden  27.

Renz und Leimgruber beispielsweise finden das Konzept der Gottebenbildlichkeit im 
Begriff des »Kalifen« (S 2,30) wieder, wobei es ihnen vor allem um eine Vergleichbarkeit, 
vielmehr um eine Angleichung des islamischen Konzeptes der Menschenwürde an das 
christlich-westliche geht: »Von entscheidender Bedeutung für die christlich-islamische 
Diskussion ist nun die Tatsache, dass viele moderne islamische Denker  28 versuchen, auf 
der Grundlage der koranischen Vorstellung vom Menschen als ›Kalifen‹ ein dem modernen 
christlich-westlichen entsprechendes und davon inspiriertes Konzept der Menschenwürde 
und der daraus folgenden grundlegenden Menschenrechte zu begründen.«  29 »Damit 
entspricht der koranische Begriff des Kalifats des Menschen inhaltlich dem biblischen 
Begriff der Gottebenbildlichkeit des Menschen (Gen   1,26f), in dem das moderne christliche 
Verständnis von der Würde und den unveräußerlichen Rechten des Menschen gründet.«  30

Hier besteht jedoch aus Sicht der vorliegenden Studie die Gefahr, biblische bzw. 
christliche Ideen und Konzepte in den Koran und den Islam einzutragen. Es steht dagegen 
zu vermuten, dass eine der Bibel (vgl. Gen   1,26f) analoge Vorstellung von Gottebenbildlich-
keit dem Menschenbild im Koran nicht gerecht wird, da sie vor allem den Gedanken der 
absoluten Transzendenz Gottes als entscheidende Grundidee islamischer Schöpfungstheo-
logie nicht ausreichend würdigt. Andere Kommentatoren und Exegeten wie z. B. Joachim 
Gnilka  31 stehen daher zu diesem Versuch in klarem Widerspruch.

Daniel L. Johnston  32 wiederum bezieht sich weniger auf einen Vergleich begrifflicher 
Differenzen zwischen Bibel und Koran. Auf der Basis einer gründlichen Analyse ent-
sprechender schöpfungstheologischer Aussagen befasst er sich vielmehr eingehend mit der 

Augustin / Brun / Keller / Schulze, 
Christus (Anm. 5), 106-122; Gerhard 
Ludwig Müller, Die menschliche 
Entwicklung zwischen Schöpfung 
und Vollendung. Anmerkungen zur 
Enzyklika Sollicitudo rei socialis von 
Johannes Paul   II., in: Augus-
tin / Brun / Keller / Schulze, Christus 
(Anm. 5), 123-131.
24	 Vgl. Dorothea Sattler, »Ohne 
das Wort wurde nichts, was gewor-
den ist« (Joh   1,3). Sprachphilosophisch 
erschlossene Zugänge zur Schöp- 
 
 

fungs-Christologie, in: Augustin / 
 Brun/ Keller / Schulze, Christus 
(Anm. 5), 300-316. 
25	 Vgl. Meurer, Im Bilde 
(Anm. 20), 105.
26	 Vgl. Klaus von Stosch / Aaron 
Langenfeld (Hg.), Streitfall Er- 
lösung (Beiträge zur komparativen  
Theologie 14), Paderborn 2015, 
hier z. B. Zishan Ahmad Ghaffar, 
Erlösung, Offenbarung und Schöp-
fung. Soteriologie als Diskurs- 
horizont des christlich-muslimischen 
Gesprächs, 115-122. 

27	 Renz / Leimgruber, Christen 
(Anm. 19), 124-126. 
28	 Vgl. zur Problematisierung 
des Begriffs »Gottebenbildlichkeit«:  
Meurer, Im Bilde (Anm. 20).
29	 Renz / Leimgruber, Christen 
(Anm. 19), 125.
30	 Ebd.
31	 »Die Erschaffung des Menschen 
als Bild Gottes übernimmt der Koran 
nicht. Sie widerspräche seiner Vor
stellung vom absolut transzendenten 
Gott« (Gnilka, Bibel [Anm. 2], 85).
32	 Johnston, Earth (Anm. 4).



155 FVa_M Gerigk
über diesen Aufsatz hinausgehenden Frage, welche Aufgabe dem Menschen als » Ireuhänder«
(‚ottes sowohl 1mM Koran als uch ın der 19888  — onkret ufällt Indem Johnston zutreffend
eıiınen gemeinsamen Schöpfungsauftrag voraussetztl, rag nach dem Beitrag, den Muslime
un: Christen hinsichtlic eliner gerechteren unı friedvolleren Welt gemelinsam eisten können.

Vor dem Hintergrund der Sekundärliteratur bleibt er nach WIE VOL die Frage ffen
Gibt Anhaltspunkte afür, den biblischen edanken der Gottebenbildlichkeit des
Menschen und damıit verbunden einer Bundespartnerschaft VOo  _- Mensch und ott einerseılts
mıt dem des schöpfungstheologisch abgesicherten Herrschaftsanspruchs des transzendent
bleibenden (Jottes andererseits ın inklang bringen können, der sSind dies Konzepte,
die dem Koran grundsätzlic. Tem.: sind? Dem soll hier nachgegangen werden.

Der Mensch als Dıener ottes ım Koran

[Das semantische Feld »Schöpfung/Geschöpf« ist 1m Koran mıt dem semantischen Feld
» Herr/Herrschaft« ASSO7Z1II1ert33 [Das ist eın entscheidendes Grundkonzept islamischer
Schöpfungstheologie un kommt beispielsweise vielen tellen Zzu Ausdruck, die
Schöpfung unmittelbar als Besitz/Herrschaftsbereich (Jottes benannt wird

» Kuer Herr ıst Gott, der die Himmel un die Frde ın sechs agen rschuf un sich
dann auf dem Ihron zurechtsetzte. Hr lässt die Nacht den Tag berdecken, wobei SI1E
ih CH1S einzuholen sucht (Er rschuf aucCc. die Sonne, den ond un die Sterne,
welche Uurc seinen Befehl dienstbar emacht wurden. 1€.  e, Ihm allein steht das
Erschaffen un der Befehl Gesegnet S£1I Gott, der Herr der Welten!« (754; vgl 23,17;
27,64; 35,1; 26,79-83; 42,29)

Der Herrschaftsgedanke T1 ber uch tellen hervor, denen die Schöpfung als VOoO  —

ott geordneter Lebensbereich benannt wird

»Und wanNnrlıc. Wır chufen den Menschen AUS einem eNtTINhOMMeEeNeN Ton Dann
machten Wır ih einem Tropfen ın einem festen Aufenthaltsort. Dann chufen Wır
den Iropen einem Embryo, und Wır chufen den MDrYyOo einem FOtus, und Wır
chufen den Fotus Knochen. Und Wır bekleideten die Knochen mıt leisch Dann
liefsen Wır ih als 1ne weltere Schöpfung entstehen. ott SE1 gesegnNel, der beste
Schöpfer! Dann werdet ihr nach a ll diesem sterben. Dann werdet ihr Tag der
Auferstehung auferweckt werden. Und Wır chufen über uch sieben Bahnen, und Wır
lassen die Schöpfung nicht unbeachtet. Und Wır liefsen VOoO Himmel Wasser ın einem
bestimmten Ma{®ß era  OommMen und liefsen sich ın der Erde aufhalten. Und Wır
vermögen wohl, wieder wegzunehmen. Und Wır liefsen uch adurch (Jarten mıt
Palmen und Weinstöcken entstehen, ın denen ihr viele Früchte habt und VOoO  — denen ihr

könnt, und einen Baum, der AUS dem Berg Sinal herauskommt, und der bett
hervorbringt und uchun für die, die Und ihr habt ın den Herdentieren einen
ITun: Zzu achdenken Wır geDen uch VOoO  — dem, WdS ın ihrem Leib ist, trinken.
Ihr habt ihnen allerlel Nutzen, und ihr könnt davon Und auf ihnen und eDenNso
auf den chiffen werdet ihr geiragen.« (23,12-22; vgl 10,5f; 31,10; 32,71; 41,12; 67,3)

[Iiese un andere tellen sprechen VOoO  — ott als Versorger, Bewahrer und somıt uch als
Herrscher über die Schöpfung un die Geschöpfe:

»Und gibt kein Tier auf der Erde, hne dass ott für selnen Unterhalt SOLSCI und
selnen Aufenthaltsort und selinen Aufbewahrungsort kennen würde es steht ın einem
deutlichen Buch « 11,6) »Ich vertiraue auf Gott, meılınen Herrn un Herrn. Es gibt

Seite 188

188 Eva-M. Gerigk

über diesen Aufsatz hinausgehenden Frage, welche Aufgabe dem Menschen als »Treuhänder« 
Gottes sowohl im Koran als auch in der Bibel nun konkret zufällt. Indem Johnston zutreffend 
einen gemeinsamen Schöpfungsauftrag voraussetzt, fragt er so nach dem Beitrag, den Muslime 
und Christen hinsichtlich einer gerechteren und friedvolleren Welt gemeinsam leisten können.

Vor dem Hintergrund der Sekundärliteratur bleibt daher nach wie vor die Frage offen: 
Gibt es Anhaltspunkte dafür, den biblischen Gedanken der Gottebenbildlichkeit des 
Menschen und damit verbunden einer Bundespartnerschaft von Mensch und Gott einerseits 
mit dem des schöpfungstheologisch abgesicherten Herrschaftsanspruchs des transzendent 
bleibenden Gottes andererseits in Einklang bringen zu können, oder sind dies Konzepte, 
die dem Koran grundsätzlich fremd sind? Dem soll hier nachgegangen werden.

3.2	� Der Mensch als Diener Gottes im Koran

Das semantische Feld »Schöpfung  /Geschöpf« ist im Koran mit dem semantischen Feld 
»Herr  /Herrschaft« assoziiert.33 Das ist ein entscheidendes Grundkonzept islamischer 
Schöpfungstheologie und kommt beispielsweise an vielen Stellen zum Ausdruck, wo die 
Schöpfung unmittelbar als Besitz  /Herrschaftsbereich Gottes benannt wird:

»Euer Herr ist Gott, der die Himmel und die Erde in sechs Tagen erschuf und sich 
dann auf dem Thron zurechtsetzte. Er lässt die Nacht den Tag überdecken, wobei sie 
ihn eilig einzuholen sucht. (Er erschuf auch) die Sonne, den Mond und die Sterne, 
welche durch seinen Befehl dienstbar gemacht wurden. Siehe, Ihm allein steht das 
Erschaffen und der Befehl zu. Gesegnet sei Gott, der Herr der Welten!« (7,54; vgl. 23,17; 
27,64; 35,1; 36,79-83; 42,29)

Der Herrschaftsgedanke tritt aber auch an Stellen hervor, an denen die Schöpfung als von 
Gott geordneter Lebensbereich benannt wird:

»Und wahrlich, Wir schufen den Menschen aus einem entnommenen Ton. Dann 
machten Wir ihn zu einem Tropfen in einem festen Aufenthaltsort. Dann schufen Wir 
den Tropen zu einem Embryo, und Wir schufen den Embryo zu einem Fötus, und Wir 
schufen den Fötus zu Knochen. Und Wir bekleideten die Knochen mit Fleisch. Dann 
ließen Wir ihn als eine weitere Schöpfung entstehen. Gott sei gesegnet, der beste 
Schöpfer! Dann werdet ihr nach all diesem sterben. Dann werdet ihr am Tag der 
Auferstehung auferweckt werden. Und Wir schufen über euch sieben Bahnen, und Wir 
lassen die Schöpfung nicht unbeachtet. Und Wir ließen vom Himmel Wasser in einem 
bestimmten Maß herabkommen und ließen es sich in der Erde aufhalten. Und Wir 
vermögen wohl, es wieder wegzunehmen. Und Wir ließen euch dadurch Gärten mit 
Palmen und Weinstöcken entstehen, in denen ihr viele Früchte habt und von denen ihr 
essen könnt, und einen Baum, der aus dem Berg Sinai herauskommt, und der Fett 
hervorbringt und auch Tunke für die, die essen. Und ihr habt in den Herdentieren einen 
Grund zum Nachdenken. Wir geben euch von dem, was in ihrem Leib ist, zu trinken. 
Ihr habt an ihnen allerlei Nutzen, und ihr könnt davon essen. Und auf ihnen und (ebenso) 
auf den Schiffen werdet ihr getragen.« (23,12-22; vgl. 10,5f; 31,10; 32,7f; 41,12; 67,3)

Diese und andere Stellen sprechen von Gott als Versorger, Bewahrer und somit auch als 
Herrscher über die Schöpfung und die Geschöpfe: 

»Und es gibt kein Tier auf der Erde, ohne dass Gott für seinen Unterhalt sorgen und 
seinen Aufenthaltsort und seinen Aufbewahrungsort kennen würde. Alles steht in einem 
deutlichen Buch.« (11,6) »Ich vertraue auf Gott, meinen Herrn und euren Herrn. Es gibt 



Ie des Menschen In der Schöpfung 1859

kein Tier, das Er nicht seinem Schopf halten wuüurde. Meın Herr efindet sich auf einem
eraden Weg. « (11,56; vgl 24,41; 29,10; 55,10 -12)

Sehr wichtig ist €1 die Vorstellung der Teinherrschaft Gottes, ott hat keine
Teilhaber/ Partner seliner Herrschaft, keine Gefährten der dr Kinder:

» Der chöpfer der Himmel und der Erde, woher soll Er eın Kind aben, Er doch keine
Gefährtin hat und Er (sonst) es erschaffen hat? Und Er wei{fßs über alle Dinge escCNHEeIN:
[Das ist hben Gott, UEr Herr. Es gibt keinen ott aufser Ihm, dem chöpfer er Dinge. So
dienet Ih  z} Er ist Sachwalter über alle Dinge.« (6,101-102)

Der unmittelbare Konterxt gibt Aufschluss darüber, dass dieser Stelle offensichtlich Poly-
theisten gemeinnt sind * Entschieden argumentiert nıiıcht 11UTE ın schöpfungstheologischem
Kontext jede Form einer Verwandts  aft VOo  - ott und Geschöpf/Mensch (vgl 5,17/;
6,100-102). Daher welst der Koran grundsätzlic uch die Vorstellung VOo  _ en und
Christen zurück, ott habe einen Sohn (vgl unier Zzanlreichen anderen tellen 0,30; 19,35).

Nichts und niemand 1st ott gleich””. [)as bedeutet 1mM vorliegenden Zusammenhang:
Niemand besitzt die leiche Ooder uch LU ıne analoge Schöpfungskompetenz vgl. bei-
spielsweise ,1.163; A191.194; 16,3.17.20; 23,91[l; 52,351). Es gibt er LIUTE einen ott
(vgl 6,163-165). Die Vorstellung der Unvergleichbarkeit und der damıit verbundenen Vorstellung
der TIranszendenz (‚ottes 1mM Koran korreliert mıt dem edanken der FEinheit und Einzigkeit.

Es sSind VOL em die Zeichen göttlichen andelns ın der Schöpfung, die den Menschen
auf alle diese Tatsachen hinweisen (vgl.10,34; 27,64; 31,101). In Anbetracht dieser
Zeichen ist ausschliefslich Demut die adäquate Haltung er Geschöpfe (vgl 16,49; 24,41).

Uroffenbarung (vgl 7,172) un Urpakt (vgl 36,60-61) beschreiben besonders pragnan
das Beziehungsverhältnis VOo  — ott und Mensch. ach der Vorstellung des Korans hat ott
jedem einzelnen Menschen den Grundgehalt der islamischen OTSCHa: ın einer Uroffen-
barung kundgetan:

»Und als dein Herr AUS den Lenden der Kinder Adams ihre achkommenschaft nahm
un sich selbst ZCEUSECN ief$ y Bın ich nicht ueEer Herr« ‚ S1e Sagten: Jawohl, WIr
bezeugen &s < Dies,) damıt ihr nicht Tag der Auferstehung Sagt y Wır ahnten nichts
davon <« 7172)

DIie adäquate Antwort des Menschen darauf ist der Urpakt:
» Habe Ich euch, ihr Kinder Adams, nicht auferlegt, ihr SO nicht dem Satan dienen
ist uch Ja eın offenkundiger Feind ihr SO Mır dienen, das ist ein erader Weg?«
(36,60-61)?®

Erkenntnis (J0 ITes (Uroffenbarung) und rgebung ın den illen (j‚ottes (Urpakt) Ssind somıt
1m Herzen eiINes jeden Menschen verankert und ihre Erinnerung 1st Kern der OtTscha er
Propheten. [)as begründet AUS islamischer 1C die wesentliche Identität er prophetischen
Offenbarungsreligionen. DDer Islam gilt allerdings als die beste Ausgestaltung der einen rund-
orm DIe Vorstellung V  . Uroffenbarung und Urpakt €1 1m vorliegenden Zusammen-

Vgl. auch KENZ/LEIMGRUBER, Vgl. Small BALIC, Artl. ‚OL,
Christen (Anm.19)}, 97 Islamisch, n Ade| heodor KHOU
3 Vgl Der ran Arabisch-Deutsch. (Hg.) | exIkon religlöser Grund-
Ubersetzung Ulale WwiSseNsSchaft- Degriftfe. Judentum, Christentum,
lcher Oommentar V}} Adel  eOdor Isiam, Graz/AMen /Köln 1967, 50 A25.
KHOURY - A, Gutersioh Vgl Adcle| heodor KHOU
Ur-2 Ba Gutersioh 1991, 117. Der Islam Sannn Glaube, SOINE | ehens

ordnung, San Anspruch, Freiburg/
Basel /\Wien °2001, AT.

Seite 189

189Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

kein Tier, das Er nicht an seinem Schopf halten würde. Mein Herr befindet sich auf einem 
geraden Weg.« (11,56; vgl. 24,41; 29,10; 55,10-12)

Sehr wichtig ist dabei die Vorstellung der Alleinherrschaft Gottes, Gott hat keine 
Teilhaber  / Partner an seiner Herrschaft, keine Gefährten oder gar Kinder:

»Der Schöpfer der Himmel und der Erde, woher soll Er ein Kind haben, wo Er doch keine 
Gefährtin hat und Er (sonst) alles erschaffen hat? Und Er weiß über alle Dinge Bescheid. 
Das ist eben Gott, euer Herr. Es gibt keinen Gott außer Ihm, dem Schöpfer aller Dinge. So 
dienet Ihm. Er ist Sachwalter über alle Dinge.« (6,101-102)

Der unmittelbare Kontext gibt Aufschluss darüber, dass an dieser Stelle offensichtlich Poly-
theisten gemeint sind  34. Entschieden argumentiert er nicht nur in schöpfungstheologischem 
Kontext gegen jede Form einer Verwandtschaft von Gott und Geschöpf  / Mensch (vgl. 5,17; 
6,100-102). Daher weist der Koran grundsätzlich auch die Vorstellung von Juden und 
Christen zurück, Gott habe einen Sohn (vgl. unter zahlreichen anderen Stellen 9,30; 19,35).

Nichts und niemand ist Gott gleich  35. Das bedeutet im vorliegenden Zusammenhang: 
Niemand besitzt die gleiche oder auch nur eine analoge Schöpfungskompetenz (vgl. bei-
spielsweise 6,1.163; 7,191.194; 16,3.17.20; 22,73; 23,91f; 52,35f). Es gibt daher nur einen Gott 
(vgl. 6,163-165). Die Vorstellung der Unvergleichbarkeit und der damit verbundenen Vorstellung 
der Transzendenz Gottes im Koran korreliert mit dem Gedanken der Einheit und Einzigkeit.

Es sind vor allem die Zeichen göttlichen Handelns in der Schöpfung, die den Menschen 
auf alle diese Tatsachen hinweisen (vgl. 10,34; 27,64; 29,19; 31,10f). In Anbetracht dieser 
Zeichen ist ausschließlich Demut die adäquate Haltung aller Geschöpfe (vgl. 16,49; 24,41).

Uroffenbarung (vgl. 7,172) und Urpakt (vgl. 36,60-61) beschreiben besonders prägnant 
das Beziehungsverhältnis von Gott und Mensch. Nach der Vorstellung des Korans hat Gott 
jedem einzelnen Menschen den Grundgehalt der islamischen Botschaft in einer Uroffen-
barung kundgetan:

»Und als dein Herr aus den Lenden der Kinder Adams ihre Nachkommenschaft nahm 
und gegen sich selbst zeugen ließ: ›Bin ich nicht euer Herr?‹ ›Sie sagten: Jawohl, wir 
bezeugen es.‹ (Dies,) damit ihr nicht am Tag der Auferstehung sagt: ›Wir ahnten nichts 
davon.‹« (7,172)

Die adäquate Antwort des Menschen darauf ist der Urpakt: 

»Habe Ich euch, o ihr Kinder Adams, nicht auferlegt, ihr sollt nicht dem Satan dienen – er 
ist euch ja ein offenkundiger Feind –, ihr sollt Mir dienen, das ist ein gerader Weg?« 
(36,60-61)36

Erkenntnis Gottes (Uroffenbarung) und Ergebung in den Willen Gottes (Urpakt) sind somit 
im Herzen eines jeden Menschen verankert und ihre Erinnerung ist Kern der Botschaft aller 
Propheten. Das begründet aus islamischer Sicht die wesentliche Identität aller prophetischen 
Offenbarungsreligionen. Der Islam gilt allerdings als die beste Ausgestaltung der einen Grund-
form. Die Vorstellung von Uroffenbarung und Urpakt heißt im vorliegenden Zusammen-

33	 Vgl. auch Renz / Leimgruber, 
Christen (Anm. 19), 122f.
34	 Vgl. Der Koran. Arabisch-Deutsch. 
Übersetzung und wissenschaft- 
licher Kommentar von Adel Theodor 
Khoury Bd. I-XII, Gütersloh 
1990-2001; Bd. II, Gütersloh 1991, 111f.

35	 Vgl. Smail Balić, Art. Gott. 
Islamisch, in: Adel Theodor Khoury 
(Hg.), Lexikon religiöser Grund-
begriffe. Judentum, Christentum, 
Islam, Graz  /Wien  /Köln 1987, Sp. 425.
36	 Vgl. Adel Theodor Khoury, 
Der Islam. Sein Glaube, seine Lebens-
ordnung, sein Anspruch, Freiburg  /
Basel  /   Wien 62001, 84f.



190 FVa_M Gerigk

hang Erkenntnis (iottes bedeutet für den Muslim, Diener (iottes SeIN. Das ıst der Kern
der Beziehung V  - ott und Mensch. Damıiıt wird dem Menschen die uch 1DI1SC belegte,
eindeutig untergeordnete des » [Dieners« oder » Knechtes« zugewlesen. [ ese SE
ihn jedoch weder 1mM Koran noch ın der era sondern macht gerade selne Wüuürde AUS

Der Mensch als Bundespartner ottes 1m Koran?

kur den Gedanken eliner Bundespartnerschaft zwischen ott und Mensch 1m Koran
1T11A1 ın der Sekundärliteratur den Bezug auf olgende Belegstelle*®:

Wır en das Vertrauenspfand den Himmeln und der Erde un den Bergen
angeboten, S1E ber welgerten sich,

tragen,
S1E erschrocken davor.

Der Mensch Lrug
[Iiese Stelle wird 11U  — 1m posiıtıven Sinne ausgelegt, als habe der Mensch freiwillig 1ne
Aufgabe übernommen, die ih Zzu reuhänder über die Schöpfung macht [)a dies Willens-
freiheit und Verstand vorausseTze, werde der Mensch über alle anderen Geschöpfe rhaoben
Während alle übrigen Geschöpfe er willenlose [Dener (Jottes selen, ihm unfreiwillig
dienten, JegeE die einzigartıge Aufgabe des Menschen darin, sich ın Freiheit für der
ott entscheiden. [Das stelle ihn U: über die NnNge Der Mensch werde somıt einem
aAUTONOMeN Partner Gottes*?. [Iiese Argumentation übersieht ein1ge wesentliche Textaus-
CI DIie übergeordnete Posıtion des Menschen über den Engeln beruht nicht auf einer
besonderen Aufgabe des Menschen, sondern entspricht ausschlie{fslich dem illen (Jottes.
DIie Nnge als Geschöpfe (Jottes werden uch nicht als willenlose [Dener inszenlert. Darauf
wird eweils zurückzukommen Se1IN. Hinsichtlic 352,/2 gehen die Aussagen des Korans
aufserdem entscheidend weiıter:

Tut wirklich Unrecht und ist schr töricht.
So wird ott 11U  — die Heuchler,

Manner und Frauen,
und die Po  eisten,

Manner und Frauen,
pein1ıgen,
und wird ott sich den Gläubigen,

Mannern un Frauen,
zuwenden.
ott ist voller Vergebung und barmherzig.
ure 33,72)

Vgl.die |icder \VC}| Gottesknecht »Knecht der Gerechtigkeit«. 41 MAIT »Syntagma« st allz Ineare
n ]Jes A4U der dıe heraus DOositive NSUre 55, 74 st die eINZIGE eleg- Verknüpfung WC}7] Grtern (Lexemen)
Kennotatiıon Aes Begriffts Sklave/ stelle, Ale KHanz Uund Leimgruber fur SinNvOollen Wortketten gemelnt, allz
Knecht, den SsIiCh Paulus m Procomium hre These der Bundespartnerschaft 71 mIT den Satzgrenzen hbereinstim-
Ades Römerbriefes als Ehrentitel bellegt zwischen Mensch Uund ‚OL NS Faln (l Können, aber mıcht mussen Fine
(»Paulus, An Knecht Christ Jesu, MHe- führen (Vgl. RENZ/LEIMGRUBER, foste syntagmatische Beziehung st
rufen zu Apostel, ausgesondert Christen Anm.19],124). ZUuU Beispiel m KOra »JEesus, Sohn
oredigen Aas Evangelium GOoLLes, Aas Vgl.ebd., 124. der MAlarla«. Auf syntagmatischer
ar verheilßen Uurc| seömen Der Koran. Arabisch-Deutsch. Ehene ergibt sich Ale Bedeutung INes

Ubersetzt und Kkommentlert ‚1018 Acle|Propheten n der eiligen ChrnTL«; | OXerNSs also aufgrun semer Stellung
Röm 1,1-2). Vgl.auch Rom 0,16 heodor KHOU Gulersion 2004, 540 nnerhalb der \Wortkeitte Uund aufgrun

Seite 190

190 Eva-M. Gerigk

hang: Erkenntnis Gottes bedeutet für den Muslim, Diener Gottes zu sein. Das ist der Kern 
der Beziehung von Gott und Mensch. Damit wird dem Menschen die auch biblisch belegte, 
eindeutig untergeordnete Rolle des »Dieners« oder »Knechtes« zugewiesen. Diese Rolle setzt 
ihn jedoch weder im Koran noch in der Bibel herab, sondern macht gerade seine Würde aus  37.

3.3	� Der Mensch als Bundespartner Gottes im Koran?

Für den Gedanken einer Bundespartnerschaft zwischen Gott und Mensch im Koran findet 
man in der Sekundärliteratur den Bezug auf folgende Belegstelle  38:

	 Wir haben das Vertrauenspfand den Himmeln und der Erde und den Bergen 
angeboten, sie aber weigerten sich,  
	 es zu tragen,  
	 sie waren erschrocken davor.  
Der Mensch trug es – […] 

Diese Stelle wird nun im positiven Sinne so ausgelegt, als habe der Mensch freiwillig eine 
Aufgabe übernommen, die ihn zum Treuhänder über die Schöpfung macht. Da dies Willens-
freiheit und Verstand voraussetze, werde der Mensch über alle anderen Geschöpfe erhoben. 
Während alle übrigen Geschöpfe daher willenlose Diener Gottes seien, ihm unfreiwillig 
dienten, liege die einzigartige Aufgabe des Menschen darin, sich in Freiheit für oder gegen 
Gott zu entscheiden. Das stelle ihn sogar über die Engel. Der Mensch werde somit zu einem 
autonomen Partner Gottes  39. Diese Argumentation übersieht einige wesentliche Textaus-
sagen: Die übergeordnete Position des Menschen über den Engeln beruht nicht auf einer 
besonderen Aufgabe des Menschen, sondern entspricht ausschließlich dem Willen Gottes. 
Die Engel als Geschöpfe Gottes werden auch nicht als willenlose Diener inszeniert. Darauf 
wird jeweils zurückzukommen sein. Hinsichtlich S 32,72 gehen die Aussagen des Korans 
außerdem entscheidend weiter: 

	 […] er tut wirklich Unrecht und ist sehr töricht.  
So wird Gott nun die Heuchler,  
	 Männer und Frauen,  
und die Polytheisten,  
	 Männer und Frauen,  
peinigen,  
und so wird Gott sich den Gläubigen,  
	 Männern und Frauen, 
zuwenden. 
Gott ist voller Vergebung und barmherzig.  
(Sure   33,72)

37	 Vgl. die Lieder vom Gottesknecht 
in Jes   40-55 oder die überaus positive 
Konnotation des Begriffs Sklave  /
Knecht, den sich Paulus im Proömium 
des Römerbriefes als Ehrentitel beilegt 
(»Paulus, ein Knecht Christ Jesu, be
rufen zum Apostel, ausgesondert zu 
predigen das Evangelium Gottes, das 
er zuvor verheißen hat durch seinen 
Propheten in der heiligen Schrift«; 
(Röm   1,1-2). Vgl. auch Röm   6,18: 

»Knecht der Gerechtigkeit«.
38	 Sure   33,72 ist die einzige Beleg-
stelle, die Renz und Leimgruber für 
ihre These der Bundespartnerschaft 
zwischen Mensch und Gott ins Feld 
führen (vgl. Renz / Leimgruber, 
Christen [Anm. 19], 124).
39	 Vgl. ebd., 124.
40	 Der Koran. Arabisch-Deutsch. 
Übersetzt und kommentiert von Adel 
Theodor Khoury, Gülersloh 2004, 540.

41	 Mit »Syntagma« ist die lineare 
Verknüpfung von Wörtern (Lexemen) 
zu sinnvollen Wortketten gemeint, die 
z.T. mit den Satzgrenzen übereinstim-
men können, aber nicht müssen. Eine 
feste syntagmatische Beziehung ist 
zum Beispiel im Koran: »Jesus, Sohn 
der Maria«. Auf syntagmatischer 
Ebene ergibt sich die Bedeutung eines 
Lexems also aufgrund seiner Stellung 
innerhalb der Wortkette und aufgrund 



Ie des Menschen In der Schöpfung 191

DIe Bedeutung des Stichwortes »Vertrauenspfand« ıst nıicht eindeutig klären » Ist
die moralische Verantwortung dessen, der die Gebote (,ottes empfängt, der das eschen.
des Lebens und alles, WA”S damıit Sterblichkeit, FErkenntnis der ıchtien und UÜbernahme
der Verantwortung verbunden ist * Der Mensch WUSSTE ohl nıicht HL, worauf sich
einliefS$, und Tat sich Unrecht, indem sich Twas aufbürdete, das 193058 schwer rfüllen
kann Daher die Olge 1mM nächsten Vers die Vergeltung Gottes. «40
[Der syntagmatische“* Zusammenhang des Stichwortes » Treuhänderschaft«44 oder » Vertrauens-
pfand«43 ıIn Vers 33,/2 ist Iso gerade nıiıcht DOSIELV, sondern beinhaltet ıne euUuIlche Kritik

Menschen. Es geht 1ın diesem Textbeispiel ıne offensichtlic überhastete mMenschliche
Entscheidung, die MeNnNSsSC  er UÜberheblichkeit entspringt und ben nicht Ausdruck mensch-
licher Klugheit Oder Souveranıtat 1st DIe übrige Schöpfung 1ın uger und realistischer
Selbsteinschätzung ab, WAS der Mensch, 1n für SeEINE begrenzten Möglichkeiten, als Heraus-
forderung aANnNNımMMLT. Hs geht Iso nicht ıne ın Willensfreihei übernommene Verantwortung
des Menschen für die Schöpfung, dlie ihn über dlie übrigen Geschöpfe erhebht ınd eiInem
Partner (Jottes macht, sondern her eın entscheidendes eispie menschlicher Dummuheit,
das den Menschen bei Licht betrachtet S: schlechter dastehen lässt als dlie gesamte übrige
Schöpfung. er Gedanke des Bundesschlusses hier ebenfalls Es geht Iso gerade nicht
den Menschen als VOT allen Geschöpfen auserwählten Bundespartner Gottes, WIE 1000081 angesichts
der erstien Vershälfte vielleicht naoch annehmen könnte, sondern den Menschen als törichtes
und uberhebliches eschöpf, dem sich ott letztlich ber wieder barmherzig zuwendet, das Iso
gerade als Treuhänder der Schöpfung VOo chöpfer abhängig und ihm verpflichtet, Iso klar
untergeordnet€1t44 Es seht hier Iso gerade nicht Gottebenbildlichkeit Oder Bundespart-
nerschaft, sondern dlie Barmherzigkeit (Jottes gegenüber seInem törichtesten Geschöpf®.

Der Mensch als Stellvertreter ottes ın Koran und Bibel+®
5.4.1 Der Mensch als Stellvertreter ottes ım Koran

Der Mensch als Stellvertreter / Nachfolger ın 2,30 *
Unter dieser Voraussetzung ist uch ure 2,30 lesen, ott den Menschen als selnen
Nachfolger** bzw. Stellvertreter“*” eEINSETIZ

[)as Stichwort »Nachfolger« ist ın 2,30 nicht gahz geklärt un kann 1m Sinne isla-
mischer Kkommentatoren mehrere Bedeutungsinhalte haben:°* Es kann 1m wörtlichen
Sınne Generationenfolge bedeuten vg 6,165) Oder sich auf untergegangene Vor-
gangergenerationen beziehen (vgl. 10,14). In der islamischen eologie esteht ber uch
die Vorstellung, dass » Adam und nach ihm die Menschen die Nachfolger (Jottes al  en
Se1IN werden, damıt S1E die Schöpfung (Jottes nach dem (Gesetz (Jottes verwalten (vgl. in
diesem ınn die Einsetzung Davids, damıt yszwischen den Menschen nach der anrneı
urteile<: 38,26) Der Mensch ware damıt Stellvertreter (Jottes auf Erden «! Hier könnte
1T11A1 Anknüpfungspunkte biblische nhalte en

WC}7] Bedeutungsüberschneldungen KENZ/LEIMGRUBER, Christen Vgl Der Oran (Anm. 40), 62
(Semrekurrenzen)} mIT den | exermen (Anm.19)}, 124. Vgl.ebd.; vgl. auch
Ades KONTEXTES (vgl (IIto KELLER/ er Ooran (Anm.40), 540 LEIMGRUBER, Christen (Anm.19)}, 124.
Hennz AFN E Arbeitsbuc zur |exi- Vgl.dagegen KENZ/LEIMGRUBER, Vgl MIerZU auch ausfüuhrlie!
analyse. Sermlotische Strukturen, Christen (Anm.19)}, 123T. 4Farth Anm. A} 2354-7405.
Modelle, Interpretationen / UTB 1407], Vgl.dagegen ebd., 124-126. Der Koran (Anm.40)}, Bd. . 222.
Muünchen 1995, Af; \VAIheim Vgl MIerZU auch grundlegen: /U verschliedenen Ubersetzungs-
Methodenlehre ZUuU euen Jestament. 4Farth Anm.4 varlanten Ades Begriffs »khallfa« Vgl
Einführung n Inguistische Ulale MIStTO- Vgl. zur Aufgabe Ades Menschen auch4Farth
Isch-kritische Methoden, Freiburg/ als chalifat AHA auch Anm A} 254-240.
Basel AMen 4990,110-112)}. YASSIN, Mensch Anm.1

Seite 191

191Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

Die Bedeutung des Stichwortes »Vertrauenspfand« ist nicht eindeutig zu klären: »Ist es 
die moralische Verantwortung dessen, der die Gebote Gottes empfängt, oder das Geschenk 
des Lebens und alles, was damit an Sterblichkeit, Erkenntnis der Pflichten und Übernahme 
der Verantwortung verbunden ist? Der Mensch wusste wohl nicht genau, worauf er sich 
einließ, und er tat sich Unrecht, indem er sich etwas aufbürdete, das er nur schwer erfüllen 
kann. Daher die Folge im nächsten Vers: die Vergeltung Gottes.«  40

Der syntagmatische  41 Zusammenhang des Stichwortes »Treuhänderschaft«  42 oder »Vertrauens-
pfand«  43 in Vers 33,72 ist also gerade nicht positiv, sondern beinhaltet eine deutliche Kritik 
am Menschen. Es geht in diesem Textbeispiel um eine offensichtlich überhastete menschliche 
Entscheidung, die menschlicher Überheblichkeit entspringt und eben nicht Ausdruck mensch-
licher Klugheit oder Souveränität ist. Die übrige Schöpfung lehnt in kluger und realistischer 
Selbsteinschätzung ab, was der Mensch, blind für seine begrenzten Möglichkeiten, als Heraus-
forderung annimmt. Es geht also nicht um eine in Willensfreiheit übernommene Verantwortung 
des Menschen für die Schöpfung, die ihn über die übrigen Geschöpfe erhebt und zu einem 
Partner Gottes macht, sondern eher um ein entscheidendes Beispiel menschlicher Dummheit, 
das den Menschen bei Licht betrachtet sogar schlechter dastehen lässt als die gesamte übrige 
Schöpfung. Der Gedanke des Bundesschlusses fehlt hier ebenfalls. Es geht also gerade nicht um 
den Menschen als vor allen Geschöpfen auserwählten Bundespartner Gottes, wie man angesichts 
der ersten Vershälfte vielleicht noch annehmen könnte, sondern um den Menschen als törichtes 
und überhebliches Geschöpf, dem sich Gott letztlich aber wieder barmherzig zuwendet, das also 
gerade als Treuhänder der Schöpfung vom Schöpfer abhängig und ihm verpflichtet, also klar 
untergeordnet bleibt    44. Es geht hier also gerade nicht um Gottebenbildlichkeit oder Bundespart-
nerschaft, sondern um die Barmherzigkeit Gottes gegenüber seinem törichtesten Geschöpf     45.

3.4			�  Der Mensch als Stellvertreter Gottes in Koran und Bibel46

3.4.1	��	Der Mensch als Stellvertreter Gottes im Koran

Der Mensch als Stellvertreter  / Nachfolger in S 2,30  47

Unter dieser Voraussetzung ist auch Sure   2,30 zu lesen, wo Gott den Menschen als seinen 
Nachfolger    48 bzw. Stellvertreter    49 einsetzt.

Das Stichwort »Nachfolger« ist in S 2,30 nicht ganz geklärt und kann im Sinne isla-
mischer Kommentatoren mehrere Bedeutungsinhalte haben:50 Es kann im wörtlichen 
Sinne Generationenfolge bedeuten (vgl. S 6,165) oder sich auf untergegangene Vor-
gängergenerationen beziehen (vgl. S 10,14). In der islamischen Theologie besteht aber auch 
die Vorstellung, dass »Adam und nach ihm die Menschen die Nachfolger Gottes auf Erden 
sein werden, damit sie die Schöpfung Gottes nach dem Gesetz Gottes verwalten (vgl. in 
diesem Sinn die Einsetzung Davids, damit er ›zwischen den Menschen nach der Wahrheit 
urteile‹: 38,26). Der Mensch wäre damit Stellvertreter Gottes auf Erden.«  51 Hier könnte 
man Anknüpfungspunkte an biblische Inhalte finden.

von Bedeutungsüberschneidungen 
(Semrekurrenzen) mit den Lexemen 
des Kontextes (vgl. Otto Keller /  
Heinz Hafner, Arbeitsbuch zur Text-
analyse. Semiotische Strukturen, 
Modelle, Interpretationen [UTB 1407], 
München 31995, 27; Wilhelm Egger, 
Methodenlehre zum Neuen Testament. 
Einführung in linguistische und histo
risch-kritische Methoden, Freiburg  /
Basel  /Wien 21990, 110-112).

42	 Renz / Leimgruber, Christen 
(Anm. 19), 124.
43	 Der Koran (Anm. 40), 540.
44	 Vgl. dagegen Renz / Leimgruber, 
Christen (Anm. 19), 123f.
45	 Vgl. dagegen ebd., 124-126.
46	 Vgl. hierzu auch grundlegend 
Johnston, Earth (Anm. 4).
47	 Vgl. zur Aufgabe des Menschen 
als chalifāt Allāh auch Kowanda- 
Yassin, Mensch (Anm. 1).

48	 Vgl. Der Koran (Anm. 40), 62.
49	 Vgl. ebd.; vgl. auch Renz /  
Leimgruber, Christen (Anm. 19), 124.
50	 Vgl. hierzu auch ausführlich 
Johnston, Earth (Anm. 4), 239-403.
51	 Der Koran (Anm. 40), Bd. I. 222. 
Zu verschiedenen Übersetzungs
varianten des Begriffs »khalīfa« vgl.  
auch Johnston, Earth 
(Anm. 4), 239-240.



192 FVa_M Gerigk
Fın Vergleich VOI1 5 2,30 ın ihrem vollständigen Kontext mıt der analogen Bibelstelle

Gen 2,18-23) soll bei der Begriffsklärung 1m Koran urc die Ermittlung VOoO  — (GJemeinsam-
keiten und Unterschieden 11U  — weiterführen.

Sure 2,350-353 Gen 2,15-23
5 15Und als eın Herr den Engeln Dann sprach Gott, der Herr:

sprach: Es ist nicht gult,
‚ Ich werde auf der Erde einen dass der Mensch allein bleibt
Nachfolger einsetzen.« Ichl ihm ıne machen,

die ihm entspricht.S1e sagtlen:
Willst Du auf ihr einen einsetzen, 1 Gott, der Herr, formte AUS dem

ckerboden alle Tiere des Feldes undder auf ihr Unheil stiftet
und Blut vergiedfst, alle oge des Himmels und führte S1E

dem Menschen Z sehen, WIEwährend WwIr dein Lob singen
und deine Heiligkeit rühmen?« S1E benennen würde

Und WIE der Mensch Jedes lebendigeEr sprach:
‚ Ich weifß, Wesen benannte,

sollte heifsen
WdS ihr nicht WISST «

Der Mensch gab Namen em Vieh,
31 Und Er lehrte Adam alle Dınge

Samı ıhren Namen. den Vögeln des Himmels und en
Tieren des FeldesDann führte Er S1€e den Engeln Vor Aber 1ne €, die dem MenschenUnd sprach: entsprach, fand nicht"Iut mır die Namen dieser kund,

ihr die anrner SagTl.« [)a ie{ß Gott, der Herr, einen tiefen
auf den Menschen fallen,

5 S1e sagtlen:
y Preis SE1 Dir! dass einschlief,

nahm ıne selner Kippen und VCI-Wır en kein Wissen
aufser dem, chloss die Stelle mıt leisch

WdS Du U1l elehrt hast Gott, der Herr, baute AUS der Kippe, die
Du bist der, VOoO Menschen 3930081
der es weifß hatte, 1ne Frau und führte S1E dem
und WEISE 1St.« Menschen

Er sprach: Und der Mensch sprach:
[)as ndlich ist Bein VOoO  — meiıInem Beiny () Adam,

Tu ihnen ihre Namen kund.« Und leisch VOoO  — meiıInem leisch
Frau soll S1E heifßen;Als 1  .  hre Namen kundgetan hatte, Denn VOoO Mannn ist S1E 3958004sprach Br

; Habe Ich uch nicht gesagt
Ich weifß das Unsic  are der
Himmel und der Erde,
Und Ich weifß,
WdS ihr offenlegt
und WdS ihr verschweigt ®«

Seite 192

192 Eva-M. Gerigk

Ein Vergleich von S 2,30 in ihrem vollständigen Kontext mit der analogen Bibelstelle 
(Gen   2,18-23) soll bei der Begriffsklärung im Koran durch die Ermittlung von Gemeinsam-
keiten und Unterschieden nun weiterführen.

Sure 2,30-33

30	 Und als dein Herr zu den Engeln  
sprach:  
›Ich werde auf der Erde einen  
Nachfolger einsetzen.‹

	 Sie sagten:  
›Willst Du auf ihr einen einsetzen,  
der auf ihr Unheil stiftet  
und Blut vergießt,  
während wir dein Lob singen  
und deine Heiligkeit rühmen?‹ 

	 Er sprach:  
›Ich weiß,  
was ihr nicht wisst.‹

31	 Und Er lehrte Adam alle Dinge  
samt ihren Namen.  
Dann führte Er sie den Engeln vor  
Und sprach:  
›Tut mir die Namen dieser kund,  
so ihr die Wahrheit sagt.‹

32	 Sie sagten:  
›Preis sei Dir!  
Wir haben kein Wissen  
außer dem,  
was Du uns gelehrt hast.  
Du bist der,  
der alles weiß  
und weise ist.‹ 

33	 Er sprach:  
›O Adam,  
tu ihnen ihre Namen kund.‹ 

Als er ihre Namen kundgetan hatte,  
sprach Er:  
›Habe Ich euch nicht gesagt:  
Ich weiß das Unsichtbare der 		
Himmel und der Erde,  
Und Ich weiß,  
was ihr offenlegt  
und was ihr verschweigt?‹ 

Gen 2,18-23

18	 Dann sprach Gott, der Herr: 
Es ist nicht gut, 
dass der Mensch allein bleibt. 
Ich will ihm eine Hilfe machen,  
die ihm  entspricht.

19	 Gott, der Herr, formte aus dem 
Ackerboden alle Tiere des Feldes und 
alle Vögel des Himmels und führte sie 
dem Menschen zu, um zu sehen, wie  
er sie benennen würde. 
Und wie der Mensch jedes lebendige 
Wesen benannte, 
so sollte es heißen.

20	 Der Mensch gab Namen allem Vieh, 
den Vögeln des Himmels und allen 
Tieren des Feldes. 
Aber eine Hilfe, die dem Menschen 
entsprach, fand er nicht.

21	 Da ließ Gott, der Herr, einen tiefen 
Schlaf auf den Menschen fallen, so  
dass er einschlief, 
nahm eine seiner Rippen und ver-
schloss die Stelle mit Fleisch.

22	 Gott, der Herr, baute aus der Rippe, die 
er vom Menschen genommen  
hatte, eine Frau und führte sie dem 
Menschen zu.

23	 Und der Mensch sprach: 
Das endlich ist Bein von meinem Bein 
Und Fleisch von meinem Fleisch. 
Frau soll sie heißen; 
Denn vom Mann ist sie genommen. 



Ie des Menschen In der Schöpfung 193

Beide Texte sprechen VOoO  — der Benennung der übrigen Geschöpfe urc den Menschen.
Der Korantext beginnt mıt der unumstöf{fslich formulierten Entscheidung Gottes, den
Menschen als selinen Stellvertreter/Nachfolger aufErden einzusetzen (vgl 2,30). Darauf folgt
ein FEinwand der ngel, der ın korm einer Antithese die Qualifikation des Menschen für
die ihm zugedachte Aufgabe bezweifelt DIe Sprec.  andlungen sSind €1 komplementär,
Iso ın korm einer Sequenz angelegt: DIie Komplementarität VOoO  — Rede es und
egenrede der Engel) zeigt sich €1 ın der Stichwortwiederholung » eiInsetzen « und ın
der Pronominalisierung: »auf der Erde« /»auf ihr«. DIie AÄAntwort (Jottes sehört emnach
nicht mehr ZUr ersten Dialogsequenz, S1E bleibt vielmehr unwidersprochen. Damıit wird
die Aufmerksamkeit des Lesers auf die Aussage (Jottes elenkt, dem das letzte Wort ın
dieser hnehin asymmetrischen Auseinandersetzung zusteht. DIe Asymmetrie ist schon
mıt der statistischen Länge der Wortbeiträge egeben. Während ott kurz und pragnan
spricht, rheben die Nge wortreichen Einspruch und beweisen damıit ihre rhetorisch
unterlegene Posıition. Inhaltlich auft der Textabschnitt auf das Ihema » Wissen« hinaus.
ott hebt ın eliner Antithese, die urc das Stichwort » WISSEN « dominiert wird, auf sSeINE
Allwissenheit ab, die die Nge als Geschöpfe nicht besitzen, obgleic. S1E hinsichtlic der
noch bevorstehenden Geschichte des Menschen 1ne erstaunliche Hellsichtigkeit beweisen.
[DIie UuUrc diese Hellsichtigkeit gegebene semantische Spannung wird jedoch nicht aufgelöst,
ein welteres Element, das die Souveraänıtat (Jottes inszenIlert. Narratıv der ext dann
fort und schafft damıiıt noch einmal einen klaren formalen Abschluss ZU VOLANSCHANSCHEH
Dialog. Der AÄAntwort (Jottes ist nichts mehr hinzuzufügen, S1E ist unumstöfßslich.

Der narratıve Anteil des Textes 2,31a) berichtet IU dass ott Adam die Namen der
VOoO  — ihm geschamnenen Dinge Hier zeigt sich eın entscheidender Unterschie dem
vergleic.  aren biblischen Text, der das thematische To des Korantextes noch deutlicher
hervortreten lässt Nicht Adam gibt den Geschöpfen ihren Namen und bestimmt damıit ihr
Wesen un ott lässt ihm €1 freie and (» und führte S1E dem Menschen Z
sehen, WIE S1E benennen würde«, (GJenNn 2,19), sondern ott Adam die Namen selner
Geschöpfe. Gott bestimmt ihr Wesen und behauptet damıit selinen Allmachtsanspruc. über
die gesamte Schöpfung, der uch ın der nachfolgenden Dialogsequenz zwischen ott und
den Engeln wieder auf der Wissensebene entfaltet wird. [as Ihema » Wissen« erscheint ın der
uch diesen Textausschnitt dominierenden Stichwortkette » Namen kundtun«, »Wahrheit
sagen «;, »\/Vissen«‚ »gelehrt haben«‚ yalles WISSEN«, »WEeISe SP1IN« und bildet einen formalen
Rahmen den gesam(ten Abschnitt: » Iut mır die Namen dieser kund ](( 2,31D)
>> Adam, Iu ihnen ihre Namen kuıund. <« 2,339) Der NNaltlıche Bezug lässt gerade den Kon-
Tas zwischen dem Nichtwissen der NgeE und dem besonderen Wissen Adams hervortreten.

Sowohl Adam als uch (lie Nnge) ren€1 ber ausschliefslic| Befehle (Jottes AaUs Adam
erscheint den Engeln gegenüber AAar privilegiert””, dies ber LIUTE VOo  — (‚ottes Gnaden Adams
Wiıssen 1st Iso VO  . ott explizit geschenktes, offenbartes Wissen, nicht sSeın eigenes Wissen, WIE
derSCext nahelegt. erSCext scheint den Menschen Iso Adurchaus als Partner
(‚ottes inszenleren, während der Koran auf die unwidersprochene Souveranıtat und Herr-
SC (Jottes über seINeE Schöpfung Wert legt. Wiıssen das Wesen der Schöpfung 1st nach
der Vorstellung des Korans VOo  . Gott, dem chöpfer, geschenktes, mithin offenbartes Wissen.

Vgl. auch JOHNSTON, Farth Vgl. auch KENZ/LEIMGRUBER,
Anm.4 242 DITS nge!l scheInen Christen Anm.19)},124.
Kkener Stelle m Oran einen freien
\AHllen besitzen, WOMIT auc|

Adleser Stelle allz Allmacht (O1Tes
unstrittig VOrausgeselzL ırch

Seite 193

193Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

Beide Texte sprechen von der Benennung der übrigen Geschöpfe durch den Menschen. 
Der Korantext beginnt mit der unumstößlich formulierten Entscheidung Gottes, den 
Menschen als seinen Stellvertreter  /Nachfolger auf Erden einzusetzen (vgl. 2,30). Darauf folgt 
ein Einwand der Engel, der in Form einer Antithese die Qualifikation des Menschen für 
die ihm zugedachte Aufgabe bezweifelt. Die Sprechhandlungen sind dabei komplementär, 
also in Form einer Sequenz angelegt: Die Komplementarität von Rede (Gottes) und 
Gegenrede (der Engel) zeigt sich dabei in der Stichwortwiederholung »einsetzen« und in 
der Pronominalisierung: »auf der Erde«  / »auf ihr«. Die Antwort Gottes gehört demnach 
nicht mehr zur ersten Dialogsequenz, sie bleibt vielmehr unwidersprochen. Damit wird 
die Aufmerksamkeit des Lesers auf die Aussage Gottes gelenkt, dem das letzte Wort in 
dieser ohnehin asymmetrischen Auseinandersetzung zusteht. Die Asymmetrie ist schon 
mit der statistischen Länge der Wortbeiträge gegeben. Während Gott kurz und prägnant 
spricht, erheben die Engel wortreichen Einspruch und beweisen damit ihre rhetorisch 
unterlegene Position. Inhaltlich läuft der Textabschnitt auf das Thema »Wissen« hinaus. 
Gott hebt in einer Antithese, die durch das Stichwort »wissen« dominiert wird, auf seine 
Allwissenheit ab, die die Engel als Geschöpfe nicht besitzen, obgleich sie hinsichtlich der 
noch bevorstehenden Geschichte des Menschen eine erstaunliche Hellsichtigkeit beweisen. 
Die durch diese Hellsichtigkeit gegebene semantische Spannung wird jedoch nicht aufgelöst, 
ein weiteres Element, das die Souveränität Gottes inszeniert. Narrativ fährt der Text dann 
fort und schafft damit noch einmal einen klaren formalen Abschluss zum vorangegangenen 
Dialog. Der Antwort Gottes ist nichts mehr hinzuzufügen, sie ist unumstößlich.

Der narrative Anteil des Textes (2,31a) berichtet nun, dass Gott Adam die Namen der 
von ihm geschaffenen Dinge lehrt. Hier zeigt sich ein entscheidender Unterschied zu dem 
vergleichbaren biblischen Text, der das thematische Profil des Korantextes noch deutlicher 
hervortreten lässt. Nicht Adam gibt den Geschöpfen ihren Namen und bestimmt damit ihr 
Wesen und Gott lässt ihm dabei freie Hand (»[…] und führte sie dem Menschen zu, um zu 
sehen, wie er sie benennen würde«, Gen   2,19), sondern Gott lehrt Adam die Namen seiner 
Geschöpfe. Gott bestimmt ihr Wesen und behauptet damit seinen Allmachtsanspruch über 
die gesamte Schöpfung, der auch in der nachfolgenden Dialogsequenz zwischen Gott und 
den Engeln wieder auf der Wissensebene entfaltet wird. Das Thema »Wissen« erscheint in der 
auch diesen Textausschnitt dominierenden Stichwortkette »Namen kundtun«, »Wahrheit 
sagen«, »Wissen«, »gelehrt haben«, »alles wissen«, »weise sein« und bildet einen formalen 
Rahmen um den gesamten Abschnitt: »Tut mir die Namen dieser kund […]« (2,31b) 
»›O Adam, tu ihnen ihre Namen kund.‹« (2,33a) Der inhaltliche Bezug lässt gerade den Kon-
trast zwischen dem Nichtwissen der Engel und dem besonderen Wissen Adams hervortreten.

Sowohl Adam als auch die Engel führen dabei aber ausschließlich Befehle Gottes aus.52 Adam 
erscheint den Engeln gegenüber zwar privilegiert  53, dies aber nur von Gottes Gnaden. Adams 
Wissen ist also von Gott explizit geschenktes, offenbartes Wissen, nicht sein eigenes Wissen, wie 
der biblische Text nahelegt. Der biblische Text scheint den Menschen also durchaus als Partner 
Gottes zu inszenieren, während der Koran auf die unwidersprochene Souveränität und Herr-
schaft Gottes über seine Schöpfung Wert legt. Wissen um das Wesen der Schöpfung ist nach 
der Vorstellung des Korans von Gott, dem Schöpfer, geschenktes, mithin offenbartes Wissen.

52	 Vgl. auch Johnston, Earth 
(Anm. 4), 242: Die Engel scheinen an 
keiner Stelle im Koran einen freien 
Willen zu besitzen, womit auch 
an dieser Stelle die Allmacht Gottes 
unstrittig vorausgesetzt wird.

53	 Vgl. auch Renz / Leimgruber, 
Christen (Anm. 19), 124.



194 FVa_M Gerigk
Dann olg wieder eın narratıver Einschnitt (vgl. 2,33), der das Maotıv des Wissens noch

einmal abschliefsend aufgrei und Z1 Befehl (‚jottes Urc Stichwortwiederholung (Namen
undtun und Pronominalisierung (Adam/er) ın Beziehung Na »>O Adam, Tu ihnen
ihre Namen kund.« Als ihnen ihre Namen kundgetan hatte « 2,33) [Iiese formal kom-
plementäre Inszenlerung VOoO  — Sprec  andlung (Jottes einerseıts und nonverbaler and-
lung Adams andererseits belegt noch einmal sehr euilic die den ext beherrschenden
Autoritätsverhältnisse: Während den Engeln die ott gegenüber rhetorisch unterlegene
Posıition zugewlesen wird, erhält Adam TO Se1INES den Engeln offensichtlich überlegenen
Wissens 200 keine Redeanteile. eın FEinverständnis wird überall vorausgeSetzt. Das Wissen,
das ih gegenüber den Engeln auszeichnet, 1st, WIE gesagt, VOoO  — ott geschenkt. Xplizit
wird dem Menschen damıt keine besondere Aufgabe ın der Schöpfung zugewlesen, WIE
dies ın (GJenNn 1,28f°* der Fall 1St. Dementsprechend wird die Alwissenheit (Jottes uch ZU

bazıt des hier betrachteten Textabschnittes, wobei sich ott ın einem Selbstzita: » Habe
ich uch nicht gesagt C< 2,33 auf sich selhbst ezieht »Ich weifß, WdS ihr nicht WISST. «
2,30 »Ich weifß das Unsic  are der Himmel und der Erde, C< 2,33 Damıit wird die
erste Aussage (iottes (»Ich weifß, WdS ihr nicht WISST. «) noch einmal prazıslert und gewichtet.
DIie Rahmung uUurc das Ihema » Wissen« bedeutet: (Jottes Wissen umgreift das der Nge
und das des Menschen ” Es hat keine andere Quelle als ott selbst

(‚ott wird Iso gerade ın diesem ext als der SOUVerane Herr VO  - Himmel un: FErde
INszenı1ert. DDas deNniert dann uch das kontextuelle Umifeld des Stichworts »Nachfolge«
un damıt die Beziehung VO  - Mensch un (‚ott Der Mensch 1st 1m Sıinne des Korans als
Stellvertreter (‚ottes für die chöpfung verantwortlich. Hr hat diese 1mM Sinne (‚ottes
pflegen un: verwalten. Hr ıst £1 kein willenloser, sondern eın oyaler Diener, mıiıt
einem VO  - (‚ott klar uUumrıssenen Kompetenzbereich. Sehr viel klarer als ın der biblischen
Tradition wird hier Iso die Verfügungskompetenz des Menschen ber die chöpfung
ın Abhängigkeit VO chöpfer INsSs7ZzenIlert. Im Koran geht Iso War einerseıts das
Ihema der Stellvertreterschaft (‚ottes Urc den Menschen, WIE einleitend gesagt wird,
dieses Ihema wird andererseits aber sofort dem edanken der Souveranıtat (‚ottes un

Mal (jen 1,26 Mmandelt es SsiCch auf Ale Schöpfungsordnung grund- hr hergestellten KONTLEXT ande-
eInen Rers nnerhalb INes CNÖP- sätzlich Stralsenbeleuchtung vorhboten '  - also un auch n der Sal ca. 1965
Tungsmythos und KkeinestTalls eInen en Ssoll, WAS dann \VC}| Konz!| srlaubten Verwendung WC}7] Straßen-
Vartreter der Gattung »Bibelpsalm« (gemeint st mıcht ALWa An ZWOartes ampen Aaulßert. önlende Belege WVar-

(vgl. hlierzu den ausfuhrlichen K OM- Okales, Oondern das Vaticanum)} Indern jede Diskussion er auch "Ur
entlar ‚1018 rıIC ZENGER, Psalmen. jedoch wieder aufgehoben worden Nachprüfbarkeit \A \AFOIT IN der-

SO Eine Diskussion Straßfenbe-Ausliegungen Ba -A, Freiburg/Basel/ artıge Polemik fur dıe LOSUNGg gemeln-
\VWen 2006) \A/I O Koawanda-Yassın euchtung mabe ch n den Konzils- Probleme m Bareaich Ades Um-
w/iedernolt unrichtig behauptet Aokumenten allerdings mıcht gefun- tschutzes zielfuhrend Sst, Mleiht
(KOWANDA-YASSIN, Mensch Anm.1] den Vgl Kar] RAHNER /Herbert VOR- aner dıe Frage. DITS Verwendung GIn-
77.61.66 Ulale Ofter), WDE I: gele - RIM MLERK, Kleimnes Konzilskompen- Ssch agıger alttestament cher KOM-
gentlic| auch Orrekt ‚1018 »Biıbhelstelle « Adium Sämtliche Texte Ades Zwelrten menlare enl VÖllig, rı ZENGER
pricht ebd., 80.90 al stallt m Vatıkanums mIT Einführungen Ulale (Begr.)/Ulric| BERGES (Hg.)} Herders
gegebenen Zusammenhang dann Test, ausfuhrlichem Sachregister, Freiburg/ theologischer Kommen AT zu Alten
AMass der ‚1018 hr AUS dem KONTEXT Basel AMen 1966 Damluıt SO ClTen- ]es HTNKAT)} Ooder Walter
gerissene Ausschnitt AUS ars (jen 1,26 Ssichtlich gerade Sal dem Vatıcanum (Hg.) ntierna onaler exege -
»Mach Such allz Ercle 6 »chle Erlaubnis egeben, Ale Ercie Uund Ischer OommMmentar zu Alten esla-
zitiert ebd., 1} Anlass gibt ZU der hre Geschöpftfe unterwerfen, Ulale men (1der rNs SELLIN /
Annahme, AMass der Mensch Ale Fr- I: fur dıe eigenen Nachkommen \VAlhelm KUDOLPH, Ommentar zu
aubnıs 1al, Ale Ercie rucksichtsios AUS- Hevölkern Uund mutzbar machen« Alten Jestament. [DIe IN st verlän-
zuhbeuten Ulale V}} ‚OL den Refen| ebd., S} 165 mabe Nal} auf ehrist- JEr - Ulale Allferenzierbar Gerhard

Mmerrschen arhalten mat« ebd., 1} lcher Solfe als Befreiung empfunden VON KAD, as ersie Buch MIose
\War dıes behauptet, Ira mler mıcht vgl.ebd., S} Sal derm Vatıcanum (JenNesIis (ATD 2-4), GOöttingen 21967,
Ulale Sa ar dunn Delegt (vgl.ebd., 88). Cchernt fur Kewanda-Yassın ehrist- er DERS., (Jenes! cCommentary,
| elder fenlen gänzlic Belege fur dıe chersels Ale rucksichtlose Ausbeu- |ondeon 19 /2. Stattcdessen werden
Behaup UNQ INes »lIOkKkalen Konzils«, LUNg Ulale Zerstorung der atlur also systematisch-theologische UÜberlegun-
das m Jahre 1540 mIT dem VarnArals arlaubt seIn, WM/AS sich n derm WC}7] JgEN allgemeinerer Art (Verweis auf

Seite 194

194 Eva-M. Gerigk

Dann folgt wieder ein narrativer Einschnitt (vgl. 2,33), der das Motiv des Wissens noch 
einmal abschließend aufgreift und zum Befehl Gottes durch Stichwortwiederholung (Namen 
kundtun) und Pronominalisierung (Adam  /er) in Beziehung setzt. [»›O Adam, tu ihnen 
ihre Namen kund.‹ Als er ihnen ihre Namen kundgetan hatte.« (2,33)] Diese formal kom-
plementäre Inszenierung von Sprechhandlung Gottes einerseits und nonverbaler Hand-
lung Adams andererseits belegt noch einmal sehr deutlich die den Text beherrschenden 
Autoritätsverhältnisse: Während den Engeln die Gott gegenüber rhetorisch unterlegene 
Position zugewiesen wird, erhält Adam trotz seines den Engeln offensichtlich überlegenen 
Wissens gar keine Redeanteile. Sein Einverständnis wird überall vorausgesetzt. Das Wissen, 
das ihn gegenüber den Engeln auszeichnet, ist, wie gesagt, von Gott geschenkt. Explizit 
wird dem Menschen damit keine besondere Aufgabe in der Schöpfung zugewiesen, wie 
dies in Gen   1,28f      54 der Fall ist. Dementsprechend wird die Allwissenheit Gottes auch zum 
Fazit des hier betrachteten Textabschnittes, wobei sich Gott in einem Selbstzitat: »Habe 
ich euch nicht gesagt: […]« (2,33), auf sich selbst bezieht: »Ich weiß, was ihr nicht wisst.« 
(2,30)  / »Ich weiß das Unsichtbare der Himmel und der Erde, … « (2,33). Damit wird die 
erste Aussage Gottes (»Ich weiß, was ihr nicht wisst.«) noch einmal präzisiert und gewichtet. 
Die Rahmung durch das Thema »Wissen« bedeutet: Gottes Wissen umgreift das der Engel 
und das des Menschen.55 Es hat keine andere Quelle als Gott selbst.

Gott wird also gerade in diesem Text als der souveräne Herr von Himmel und Erde 
inszeniert. Das definiert dann auch das kontextuelle Umfeld des Stichworts »Nachfolge« 
und damit die Beziehung von Mensch und Gott. Der Mensch ist im Sinne des Korans als 
Stellvertreter Gottes für die Schöpfung verantwortlich. Er hat diese im Sinne Gottes zu 
pflegen und zu verwalten. Er ist dabei kein willenloser, sondern ein loyaler Diener, mit 
einem von Gott klar umrissenen Kompetenzbereich. Sehr viel klarer als in der biblischen 
Tradition wird hier also die Verfügungskompetenz des Menschen über die Schöpfung 
in Abhängigkeit vom Schöpfer inszeniert. Im Koran geht es also zwar einerseits um das 
Thema der Stellvertreterschaft Gottes durch den Menschen, wie einleitend gesagt wird, 
dieses Thema wird andererseits aber sofort dem Gedanken der Souveränität Gottes und 

54	 Bei Gen   1,28 handelt es sich um 
einen Vers innerhalb eines Schöp-
fungsmythos und keinesfalls um einen 
Vertreter der Gattung »Bibelpsalm« 
(vgl. hierzu den ausführlichen Kom-
mentar von Erich Zenger, Psalmen. 
Auslegungen Bd. 1-4, Freiburg  /Basel  /
Wien 62006) wie Kowanda-Yassin 
wiederholt unrichtig behauptet 
(Kowanda-Yassin, Mensch [Anm. 1], 
77.81.88 und öfter), wobei sie gele-
gentlich auch korrekt von »Bibelstelle« 
spricht (ebd., 88.90). Sie stellt im 
gegebenen Zusammenhang dann fest, 
dass der von ihr aus dem Kontext 
gerissene Ausschnitt aus Vers Gen   1,28 
(»Macht euch die Erde untertan«, 
zitiert ebd., 81) Anlass gibt »zu der 
Annahme, dass der Mensch die Er
laubnis hat, die Erde rücksichtslos aus-
zubeuten und von Gott den Befehl 
zu herrschen erhalten hat« (ebd., 81). 
Wer dies behauptet, wird hier nicht 
und später dünn belegt (vgl. ebd., 88). 
Leider fehlen gänzlich Belege für die 
Behauptung eines »lokalen Konzils«, 
das ca. im Jahre 1840 mit dem Verweis 

auf die Schöpfungsordnung grund-
sätzlich Straßenbeleuchtung verboten 
haben soll, was dann vom 2. Konzil 
(gemeint ist nicht etwa ein zweites 
lokales, sondern das II. Vaticanum) 
jedoch wieder aufgehoben worden 
sei (Eine Diskussion um Straßenbe-
leuchtung habe ich in den Konzils-
dokumenten allerdings nicht gefun-
den. Vgl. Karl Rahner / Herbert Vor- 
grimmler, Kleines Konzilskompen-
dium. Sämtliche Texte des Zweiten 
Vatikanums mit Einführungen und 
ausführlichem Sachregister, Freiburg  /
Basel  /Wien 1966). Damit sei offen-
sichtlich gerade seit dem II. Vaticanum 
»die Erlaubnis gegeben, die Erde und 
ihre Geschöpfe zu unterwerfen, und 
sie für die eigenen Nachkommen zu 
bevölkern und nutzbar zu machen« 
(ebd., 88). Dies habe man auf christ-
licher Seite als Befreiung empfunden 
(vgl. ebd., 88). Seit dem II. Vaticanum 
scheint für Kowanda-Yassin christ
licherseits die rücksichtlose Ausbeu-
tung und Zerstörung der Natur also 
erlaubt zu sein, was sich in dem von 

ihr hergestellten Kontext unter ande-
rem also nun auch in der seit ca. 1965 
erlaubten Verwendung von Straßen-
lampen äußert. Fehlende Belege ver-
hindern jede Diskussion oder auch nur 
Nachprüfbarkeit. Wie weit eine der-
artige Polemik für die Lösung gemein-
samer Probleme im Bereich des Um
weltschutzes zielführend ist, bleibt 
daher die Frage. Die Verwendung ein-
schlägiger alttestamentlicher Kom-
mentare fehlt völlig, z. B. Erich Zenger 
(Begr.) / Ulrich Berges (Hg.), Herders 
theologischer Kommentar zum Alten 
Testament (HThKAT) oder Walter 
Dietrich (Hg.), Internationaler exege-
tischer Kommentar zum Alten Testa-
ment (IEKAT) oder Ernst Sellin /  
Wilhelm Rudolph, Kommentar zum 
Alten Testament. Die Liste ist verlän-
ger- und differenzierbar z. B. Gerhard 
von Rad, Das erste Buch Mose. 
Genesis (ATD 2-4), Göttingen 121987, 
oder ders., Genesis. A commentary, 
London 1972. Stattdessen werden 
systematisch-theologische Überlegun-
gen allgemeinerer Art (Verweis auf 



Ie des Menschen In der Schöpfung 195

sSeINES Wissens 1mM Verhältnis en übrigen Geschöpfen untergeordnet. Es geht SsOMmMıIıt
uch hier nicht das Ihema der Gottebenbildlichkeit Daher stellt den Menschen
uch nicht seine besondere Aufgabe ber die Enge156 [DIiese Sonderstellung beruht
vielmehr ausschlieflich auf der freien Setzung Gottes, WIE S1E sich uch ın folgendem
Textbeispie aufßert:

»Und Wır en den Menschen AUS einer TIrockenmasse, AUS einem gestaltbaren
schwarzen chlamm erschaffen. Und die DJjinn en Wır vorher AUS dem Fkeuer des
glühenden Windes erschaften. Und als dein Herr den Engeln sprach: ‚ Ich werde einen
Menschen AUS einer TIrockenmasse, AUS eiInem gestaltbaren schwarzen chlamm
erschaffen. Wenn Ich ih eformt und ihm VOoO  — meiInem (elst eingeblasen habe, dann

und werft uch VOL ihm nieder < [)a warfen sich die Nnge alle IM! nieder,
aufser Iblis; weigerte sich, denen gehören, die sich niederwarfen. Er sprach: y ()
[Iblis, WdS ist mıt dir, dass du nicht denen gehörst, die sich niederwarfen ®« Er sagte:
‚ Ich kann mich unmöglic VOL einem Menschen niederwerfen, den Du AUS einer
TIrockenmasse, AUS einem gestaltbaren schwarzen chlamm erschaffen hast < Er sprach:
y [Dann seh AUS ihm ‚ dem Paradies| hinaus. Du bist Ja der Steinigung wurdıg Und auf
dir 1eg der ucC bis Zzu Tag des Gerichtes.<« (15,26-35 vgl A11-13); 17,61)

Der Begriff »Nachfolger« ım übrigen Korantext
elitere Belegstellen 1m Koran lassen das Bedeutungspro des Begriffs »Nachfolger«
hinsichtlic SeINES ebrauchs ın 2,30 noch etwas plastischer hervortreten. Ohne dass
1m Rahmen dieses Aufsatzes nspruc auf Vollständigkeit rheben ware, zeigt schon
der grobe UÜberblick ber die Verwendungskontexte des Stichwortes » Nachfolger«
1m Koran, dass hier gft ein wörtlicher eDrauc 1m Sinne VOoO  — » Nachkommenschaft«
der »Generationenfolge « vorausgesetTzt werden kann [Das ist beispielsweise ın
7,069.74.169; 10,14./53; 11,5/; 19,59; 35559 der Fall Fın her wörtlicher eDrauc. 1eg uch ın

24555;, 43,60 VOr.

Jurgen Moltmann)} NS Fald eführt. waelnslich AUS elIner Sekundärquelle. mAsch-kritischen Ausführungen der
Kewanda-Yasssın ziller hnC Daher Mleiht Ale Varfasserin \AFOIT hın- EXegese Ades 19 Ulale 0, Jahrhunderts

erufung auf Sekundärliteratur: Ler hrem eigenen NsSpPruc| zurück:- Sind hmeute weitgehend n Adleser FOorm
»Moltmann SI  J6 ScChöpfung n Arei » Diese Ausführungen gewähren dem akzeptier ‚ wurden jedoch mıcht

mmer n der Foöorm voerireien ÄAltereZeitdimensionen dargestellt: | eser eınen ITa n den Diskurs
Ale >ScChöpfung Antang«, \A/IO U ber diese spezielle Bihelstelle Ulale Ausliegungen Adleser Stelle ean

I: ursprünglic rschaf wurde, gilt zeigen, \A/IO vielseltig Bibelexegese ST « AMazu Deigetragen, Aas Vaerständnis
a bewahren; ebd., 9Q90). Bibelexegese st mıcht "Ur Aes TIS antiums als yMensch als

Ale »Tortgesetzte ScChöpfung« (Evolu- hedeutend vielseitiger, I: st auch Herrschermacher« Un  uern C4

ebd., 39 ). [)as Fehlen der achprüf-LIONSPrOZESS) zeigt Ale Veränderungs- ange mıcht 015 hAistorisch-kritischer
Ulale Entwicklungs-Mög chkeiten; Hermeneutik cstehen geblieben arkalt macht auch AdleseThese wieder

Ale >ScChöpfung Ende« ( Vollen- (vgl Methodenlehre Kaum 4IN utierbar. Eın Uberblick er
dung der Schöpfung) Vorwalst hre . Anm A1]; KELLER/HAFNER, Arhbeits- auch ‘Ur INDBIC| n Ale EXEegESE der
Erlösung» (Christoph TUCKELB HR G E huch . Anm A1]; Kkonkrete Anwendun- gegebenen Bihelstelle durfte
Versöhnung MNı der Na Ur Mwe JgEN z E 8151 Stefan SCHREIBER, He - missiungen San
Voaranıwor UNg AUS religlöser Sich gleiter urc| Aas Neue lestament, Vgl OHNSTON, Farth
1966, 4, zitiert ‚1018 Dusseldort 2006; \Wah WVar- Anm A} 242
YASSIN, ensch Anm.1], 89T. DE wandtschaflften Anm. 11 S-114; Dagegen KENZ/LEIMGRUBER,
Stückelberger n der | ıteraturliste der Anwendung aufden KOra Christen Anm.19)},124.

ıe mıcht menr aufgefü art HFyva-Marıa GERIGK, er andere A6US Vgl. Der Koran (Anm. 34),
Hermeneutische Studcle zu Oranwird, lel der Erscheinungsort Bd 76 mIT welrteren Belegstellen

Offen.) NC} WEr Ya der Beltrag WC}7] als Dokument religlöser Identitä
Jurgen MO zwelfelsohne IS Beispiel der Gestalt JeSU Christentum
st kan explizit exegetischer, der Ulale Is!am m Dialog/Christian MAUS-
unmiıttelbar (jen 1,26 anzuwenden ım Relations, 15], Mlunster 2014),
Ware, a IS nıchteinmal An lrektes \A/IO aber ‚1018 Keoawanda-Yassın 181815

Moltmannzitat, Oondern SLaMmtTL mach- Belege suggeriert ırch » Diese Mısto-

Seite 195

195Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

seines Wissens im Verhältnis zu allen übrigen Geschöpfen untergeordnet. Es geht somit 
auch hier nicht um das Thema der Gottebenbildlichkeit. Daher stellt den Menschen 
auch nicht seine besondere Aufgabe über die Engel   56. Diese Sonderstellung beruht 
vielmehr ausschließlich auf der freien Setzung Gottes, wie sie sich auch in folgendem 
Textbeispiel äußert:

»Und Wir haben den Menschen aus einer Trockenmasse, aus einem gestaltbaren 
schwarzen Schlamm erschaffen. Und die Djinn haben Wir vorher aus dem Feuer des 
glühenden Windes erschaffen. Und als dein Herr zu den Engeln sprach: ›Ich werde einen 
Menschen aus einer Trockenmasse, aus einem gestaltbaren schwarzen Schlamm 
erschaffen. Wenn Ich ihn geformt und ihm von meinem Geist eingeblasen habe, dann 
fallt und werft euch vor ihm nieder.‹ Da warfen sich die Engel alle zusammen nieder, 
außer Iblīs; er weigerte sich, zu denen zu gehören, die sich niederwarfen. Er sprach: ›O 
Iblīs, was ist mit dir, dass du nicht zu denen gehörst, die sich niederwarfen?‹ Er sagte: 
›Ich kann mich unmöglich vor einem Menschen niederwerfen, den Du aus einer 
Trockenmasse, aus einem gestaltbaren schwarzen Schlamm erschaffen hast.‹ Er sprach: 
›Dann geh aus ihm [dem Paradies] hinaus. Du bist ja der Steinigung würdig. Und auf 
dir liegt der Fluch bis zum Tag des Gerichtes.‹« (15,26-35 vgl. 7,11-13; 17,61)

Der Begriff »Nachfolger« im übrigen Korantext
Weitere Belegstellen im Koran lassen das Bedeutungsprofil des Begriffs »Nachfolger« 
hinsichtlich seines Gebrauchs in S 2,30 noch etwas plastischer hervortreten. Ohne dass 
im Rahmen dieses Aufsatzes Anspruch auf Vollständigkeit zu erheben wäre, zeigt schon 
der grobe Überblick über die Verwendungskontexte des Stichwortes »Nachfolger« 
im Koran, dass hier oft ein wörtlicher Gebrauch im Sinne von »Nachkommenschaft« 
oder »Generationenfolge« vorausgesetzt werden kann. Das ist beispielsweise in S 6,133; 
7,69.74.169; 10,14.73; 11,57; 19,59; 35,39 der Fall. Ein eher wörtlicher Gebrauch liegt auch in 
S 24,55, 43,60 vor.57

Jürgen Moltmann) ins Feld geführt. 
Kowanda-Yasssin zitiert ihn dabei 
unter Berufung auf Sekundärliteratur: 
»Moltmann sieht die Schöpfung in drei 
Zeitdimensionen dargestellt:

�� die ›Schöpfung am Anfang‹, wie 
sie ursprünglich erschaffen wurde, gilt 
es zu bewahren;

�� die ›fortgesetzte Schöpfung‹ (Evolu-
tionsprozess) zeigt die Veränderungs-  
und Entwicklungs-Möglichkeiten;

�� die ›Schöpfung am Ende‹ (Vollen
dung der Schöpfung) verweist auf ihre 
Erlösung» (Christoph Stückelberger, 
Versöhnung mit der Natur. Umwelt-
verantwortung aus religiöser Sicht,  
1986, 64, zitiert von Kowanda- 
Yassin, Mensch [Anm. 1], 89f. Da 
Stückelberger in der Literaturliste der 
Monographie nicht mehr aufgeführt 
wird, bleibt der Erscheinungsort 
offen.). So wertvoll der Beitrag von 
Jürgen Moltmann zweifelsohne ist, es 
ist kein explizit exegetischer, der 
unmittelbar auf Gen   1,28 anzuwenden 
wäre, es ist nicht einmal ein direktes 
Moltmannzitat, sondern stammt nach- 

weislich aus einer Sekundärquelle. 
Daher bleibt die Verfasserin weit hin-
ter ihrem eigenen Anspruch zurück: 
»Diese Ausführungen gewähren dem 
Leser einen Blick in den regen Diskurs 
über diese spezielle Bibelstelle und 
zeigen, wie vielseitig Bibelexegese ist« 
(ebd., 90). Bibelexegese ist nicht nur 
bedeutend vielseitiger, sie ist auch 
lange nicht bei historisch-kritischer 
Hermeneutik stehen geblieben  
(vgl. z. B. Egger, Methodenlehre 
[Anm. 41]; Keller / Hafner, Arbeits-
buch [Anm. 41]; konkrete Anwendun-
gen z. B. bei Stefan Schreiber, Be
gleiter durch das Neue Testament, 
Düsseldorf 2006; Gerigk, Wahlver-
wandtschaften [Anm. 1], 68-114; 
Anwendung auf den Koran: z. B. 
Eva-Maria Gerigk, Der andere Jesus. 
Hermeneutische Studie zum Koran 
als Dokument religiöser Identität am 
Beispiel der Gestalt Jesu [Christentum 
und Islam im Dialog / Christian – Mus-
lim Relations, 15], Münster 2014), 
wie aber von Kowanda-Yassin ohne 
Belege suggeriert wird: »Diese histo

risch-kritischen Ausführungen der 
Exegese des 19. und 20. Jahrhunderts 
sind heute weitgehend in dieser Form 
akzeptiert, wurden jedoch nicht 
immer in der Form vertreten. Ältere 
Auslegungen dieser Stelle haben 
dazu beigetragen, das Verständnis 
des Christentums als ›Mensch als 
Herrschermacher‹ zu untermauern« 
(ebd., 89). Das Fehlen der Nachprüf-
barkeit macht auch diese These wieder 
kaum diskutierbar. Ein Überblick oder 
auch nur Einblick in die Exegese der 
gegebenen Bibelstelle dürfte 
misslungen sein.
55	 Vgl. Johnston, Earth 
(Anm. 4), 242.
56	 Dagegen Renz / Leimgruber, 
Christen (Anm. 19), 124.
57	 Vgl. Der Koran (Anm. 34), 
Bd. X, 76 mit weiteren Belegstellen.



196 FVa_M Gerigk
Fine weıtere Verwendungsvariante sich ın 38,26°8; » () David, Wır en dich

ZU Nachfolger auf der Erde este So urteile zwischen den Menschen nach der Wahr-
heit un: olge nicht der (eigenen) Neigung, dass S1E dich nicht VOo Weg (‚ottes abirren
Aasst « DIiese Textstelle ezieht den Begriff »Nachfolger« auf David Der unmittelbare
Kontext welst €1 David 1ne Richterfunktion gegenüber en übrigen Menschen un:
damıiıt eulic ıne Herrscherrolle Z die ihm explizit VO  - (‚ott übertragen wird [DDas
bezeichnet David als Nachfolger der Propheten Ooder der Herrscher auf Erden>” Ooder ber
uch als Stellvertreter Gottes®, mıiıt eInem VOo  - (‚ott klar benannten Kompetenzbereich.
Ahnlich unbestimmt wird das Stichwort »Nachfolger« uch ın 27,62 verwende6! wobei
der unmittelbare Kontext WIe ın 2,30 uch hier Bezug auf das schöpferische
Handeln (‚ottes Beginn der Schöpfung nımmt und er die Konnotation Stell-
vertreier (‚ottes 1mM Kontext schöpferischen Handelns« wahrscheinlic macht In 577
pricht (Jott ın korm eINESs Imperativs explizit die Muslime (»Glaubt (‚ott un:
selınen Gesandten 1«) (Jott Na S1E als »Nachfolger« über die (Juter der Erde en
[)a der eigentliche Besitzer dieser (Juter (‚ott ist und uch bleibt, ergibt sich daraus ıne
ethische Verpflichtung flır die Menschen. S1e en die (Juter der FErde 1mM Sinne (Jottes

verwalten und gebrauchen®. Auch hier wird nicht wirklich klar, WIE das Stichwort
»Nachfolge« inhaltlich efasst ISt. AÄus der ethischen Verpflichtung, die (Juter der Erde 1mM
Sinne (‚ottes verwalten, die der ext enthält, legt sich jedoch eın Verständnis 1mM Sinne
VOo  - »Stellvertreter (Jottes« nahe »Nachfolger / Stellvertreter« meınt dann hnlich WIE ın

2,30, dass der Mensch flır die Schöpfung verantwortlich ist und diese 1m Sinne (,ottes
pflegen un: verwalten hat (‚ott benennt €1 klar die Verpflichtungen, die mıiıt dieser
Aufgabe verbunden sSind

6,165 ı eher dunkel »Er ıst C der 1uch aufeinanderfolgenden (Jenerationen
auf der FErde emacht un: die einen VO  - 1uch ber die anderen Rangstufen erhöht
hat, uch prüfen ın dem, WAS Hr 1uch zukommen 1ef18 Deln Herr ıst chnell 1mM
Bestrafen, un Hr ıst voller Vergebung un barmherzig.« Hıer ıst VO  - »aufeinander-
folgenden (Jenerationen« die Rede un iINan kann verschiedene Bedeutungsaspekte
erkennen, Je nachdem WIE das Pronomen »euch« als Anrede (‚ottes eiınen nıicht
näher benannten Kommunikationspartner verstanden wird. »FEFuch« kann sich auf
uhammad als das Siegel der Propheten un die VO  - ihm geführte Gemeinschaft
beziehen, die en anderen als letzte [0J823 »FEuch« kann aber uch allgemeiner auf die
Menschheit SCHIEeC  Iın bezogen se1n, dann beinhaltet das 5Syntagma »aufeinander-
olgende (Jenerationen« allgemein »die VO  - (j‚ott festgelegte Generationenfolge«. Hs
kann aber uch analog 2,30 den Menschen SCAHIeC  ın als Stellvertreter (‚ottes
bezeichnen ®> [Dieser kurze UÜberblick sgl genugen, zweierlei testzustellen: Brstens
wird der Mensch nirgendwo völlig eindeutig als 5 Stellvertreter (‚ottes« benannt, alle
tellen lassen uch andere Möglichkeiten offen, un zweıtens wird Nıe ıne enDıld-

Vgl4Farth Vgl.die Ralerture WC}7] (jen ‚20-2' Detenz des Menschen uneINge-
Anm A} 250-2549. n 6,0-9 DE mast hn nur wenIg schränkt hervorgehoben ird

Neutestamentliche Stellen ezienenVagl. Der Oran (Anm. 34} 1jemacht als GOLL, mast hn
den edanken der Herrschaft UberQ mIT Herrlichkeit und Ehre ekrönt. [)U

T gl. €  7 DU mast hn als Herrscher eingesetzt Uber Ale ScChöpfung AUS PC auf OSUS
T gl. €  7 „a das fark demer Hände, mast hm alles vgl. 1 KOr; EpN 1,2 Hebr 2,6-8).

gl. €  7 Äl, 562 Fuüßen gelegt. Al| allz Schafe, Ziegen
gl. €  7 VI, SfJ. Ulale Rinder Ulale auch allz wilden Tiere,
VON KAD, [)as Buch 1e Vöge!l Aes Hımmaels Uund dıe Fische

NMAÄoSse (Anm.54)}),58. m Meer, alles, WM/AS auf den Pfaden
der OOre Adahinzieht« (vgl auch
IS U,d-75, WO Cie Herrscherkom-

Seite 196

196 Eva-M. Gerigk

Eine weitere Verwendungsvariante findet sich in S 38,2658: »O David, Wir haben dich 
zum Nachfolger auf der Erde bestellt. So urteile zwischen den Menschen nach der Wahr-
heit und folge nicht der (eigenen) Neigung, dass sie dich nicht vom Weg Gottes abirren 
lässt.« Diese Textstelle bezieht den Begriff »Nachfolger« auf David. Der unmittelbare 
Kontext weist dabei David eine Richterfunktion gegenüber allen übrigen Menschen und 
damit deutlich eine Herrscherrolle zu, die ihm explizit von Gott übertragen wird. Das 
bezeichnet David als Nachfolger der Propheten oder der Herrscher auf Erden  59 oder aber 
auch als Stellvertreter Gottes  60, mit einem von Gott klar benannten Kompetenzbereich. 
Ähnlich unbestimmt wird das Stichwort »Nachfolger« auch in S 27,62 verwendet,61 wobei 
der unmittelbare Kontext (27,61-64) wie in S 2,30 auch hier Bezug auf das schöpferische 
Handeln Gottes zu Beginn der Schöpfung nimmt und daher die Konnotation »Stell-
vertreter Gottes im Kontext schöpferischen Handelns« wahrscheinlich macht. In S 57,7 
spricht Gott in Form eines Imperativs explizit die Muslime an: (»Glaubt an Gott und 
seinen Gesandten […]«). Gott setzt sie als »Nachfolger« über die Güter der Erde ein. 
Da der eigentliche Besitzer dieser Güter Gott ist und auch bleibt, ergibt sich daraus eine 
ethische Verpflichtung für die Menschen. Sie haben die Güter der Erde im Sinne Gottes 
zu verwalten und zu gebrauchen  62. Auch hier wird nicht wirklich klar, wie das Stichwort 
»Nachfolge« inhaltlich gefasst ist. Aus der ethischen Verpflichtung, die Güter der Erde im 
Sinne Gottes zu verwalten, die der Text enthält, legt sich jedoch ein Verständnis im Sinne 
von »Stellvertreter Gottes« nahe. »Nachfolger  / Stellvertreter« meint dann ähnlich wie in 
S 2,30, dass der Mensch für die Schöpfung verantwortlich ist und diese im Sinne Gottes zu 
pflegen und zu verwalten hat. Gott benennt dabei klar die Verpflichtungen, die mit dieser 
Aufgabe verbunden sind.

6,165 ist eher dunkel: »Er ist es, der euch zu aufeinanderfolgenden Generationen 
auf der Erde gemacht und die einen von euch über die anderen um Rangstufen erhöht 
hat, um euch zu prüfen in dem, was Er euch zukommen ließ. Dein Herr ist schnell im 
Bestrafen, und Er ist voller Vergebung und barmherzig.« Hier ist von »aufeinander-
folgenden Generationen« die Rede und man kann verschiedene Bedeutungsaspekte 
erkennen, je nachdem wie das Pronomen »euch« als Anrede Gottes an einen nicht 
näher benannten Kommunikationspartner verstanden wird. »Euch« kann sich auf 
Muhammad als das Siegel der Propheten und die von ihm geführte Gemeinschaft 
beziehen, die allen anderen als letzte folgt. »Euch« kann aber auch allgemeiner auf die 
Menschheit schlechthin bezogen sein, dann beinhaltet das Syntagma »aufeinander-
folgende Generationen« allgemein »die von Gott festgelegte Generationenfolge«. Es 
kann aber auch analog zu S 2,30 den Menschen schlechthin als Stellvertreter Gottes 
bezeichnen  63. Dieser kurze Überblick soll genügen, um zweierlei festzustellen: Erstens 
wird der Mensch nirgendwo völlig eindeutig als »Stellvertreter Gottes« benannt, alle 
Stellen lassen auch andere Möglichkeiten offen, und zweitens wird nie eine Ebenbild-

58	 Vgl. Johnston, Earth 
(Anm. 4), 250-259.
59	 Vgl. Der Koran (Anm. 34),  
Bd. X, 98.
60	 Vgl. ebd., Bd. I, 222.
61	 Vgl. ebd., Bd. X, 228f.
62	 Vgl. ebd., Bd. XI, 582.
63	 Vgl. ebd., Bd. VI, 377.
64	 von Rad, Das erste Buch 
Mose (Anm. 54), 58.

65	 Vgl. die Relecture von Gen   1,26-29 
in Ps   8,6-9: «Du hast ihn nur wenig 
geringer gemacht als Gott, hast ihn 
mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt. Du 
hast ihn als Herrscher eingesetzt über 
das Werk deiner Hände, hast ihm alles 
zu Füßen gelegt: All die Schafe, Ziegen 
und Rinder und auch die wilden Tiere, 
die Vögel des Himmels und die Fische 
im Meer, alles, was auf den Pfaden 
der Meere dahinzieht« (vgl. auch 
Weish   9,2-3, wo die Herrscherkom-

petenz des Menschen uneinge-
schränkt hervorgehoben wird). 
Neutestamentliche Stellen beziehen 
den Gedanken der Herrschaft über 
die Schöpfung aus Ps   8 auf Jesus 
(vgl. 1 Kor; Eph 1,22; Hebr   2,6-8). 



197Ie des Menschen In der Schöpfung
1C  el (‚ottes impliziert, die er uch ın 2,30 kaum nachweisbar ıst Der Mensch
erscheint imMmmMer als Diener Gottes, ı nicht aUfTOoNOomM ın selinen Entscheidungen,
sondern immer VO Befehl (‚ottes abhängig. DIe Souveranıtat (‚ottes als chöpfer wird

keiner Stelle ın Frage gestellt.
54 Der Mensch als Stellvertreter ottes

ın den Schöpfungsmythen der

Auch 1mM biblischen ext wird die Souveranıtat (‚ottes Urc den wiederhaöolten Zusatz Gott, der
Herr (vgl (ieNn 2,18.19.21.22) inszenIlert. Auch hier ergreift ott die Inıtlative. Im Unterschie
ZUuU Korantext beschlie{$t ott jedoch ın einem inneren Monolog, dem Menschen ıne

gestalten (vgl. (1en 2,18) Damıit ıst das Ausgangsproblem des Textes benannt. ESs handelt
sich überwiegend einen narratıven ext mıiıt 1L1UTE WeI Redeanteilen vgl.Gen 2,18.23),
die als Einzelbeiträge nicht dialogisch strukturiert sind. DIe monologisch angelegten Rede-
anteile bilden €1 allerdings einen Rahmen die gesamte Texteinheit. Auf diese Weilse
Sind S1E dann doch formal und inhaltlich komplementär: Während Gott, den ext einleitend,
das roblem aufwirft, bestätigt der Mensch Ende des Textes dessen adäquate LOösung.
Behandelt Iso der Korantext die absolute Souveraäanıtat des Schöpfers und SseINES Willens,
bzw. göttliches Wissen (ANIN geschöpfliches Wissen, steht 1mM Zentrum des biblischen Textes
das Ihema der (1ottes für den Menschen. ESs geht darum, den Menschen AUS selner
FEinsamkeit befreien und ihm ıne adäquate bieten, die ih bei en urgaben
unterstutzt. [eses Ihema wird 1U  - in den Szenen des Binnentextes entfaltet.

In der ersien Szene (vgl (GJeN 2,19) formt ott AUS dem gleichen Baumaterial, AUS dem
den Menschen gestaltet hat (vgl. (GJeN 2,7), alle übrigen Geschöpfe, ın dem grundsätzlichen
Bemühen, 1ne gleichwertige erschaffen. Während ber dem Menschen VOoO  — ott
der Lebensatem eingeblasen wird (vgl. (GJeN 2,7); wird dies V  — den übrigen Geschöpfen
nicht berichtet. Daraus olg 1ne Privilegierung des Menschen gegenüber €n anderen
Geschöpfen, dlie aufserdem als Helfer edacht sSind. Analogz Koranterxt wird Iso uch hier
der Mensch den übrigen Geschöpfen übergeordnet, WdSs allerdings uch hier auf der freien
Setzung (Jottes beruht Dementsprechend wird das Stichwort » (Gott« STETIS UuUurc das ich-
WOFrT »der Herr« erganzt. Auch ın der ıst ott der SOUVerane Herr selner Schöpfung.

In der darauf folgenden NSzene (vgl (Jen 2,20) yr{füllt der Mensch die VO  - (‚ott gestellte
Aufgabe un gibt en Tieren ihren Namen. Hıer Jeg der entscheidende Unterschie
ZUuU Koran WIE gesagt ın der Beobachtung, dass nicht (‚ott den Menschen die Namen und
damıit das Wesen der Geschöpfe ehrt, sondern dem Menschen die Wesensbestimmung
partnerschaftlich überlässt. Wıe der Mensch die Geschöpfe benennt, Iso ın ihrem Wesen
bestimmt, sollen S1E deNniert SeIN. Gerhard VO  - Rad stellt dazu bezeichnend fest
» Hs ıst Iso eın Akt des Nachschaftfens, der sich ın diesem Benennen vollzieht, un eın
Akt des aneignenden Ordnens, womıt sich der Mensch die Kreaturen e1st1g 11-
ständlicht. «°* Von Rad spielt hier auf die schöpferische wirklichkeitssetzende Kraft der
Sprache . die darın besteht, ungeordnete Wirklichkei definierend strukturieren
un damıiıt ın geordneter Welse fülır den eigenen Lebensbereich erschlıelsen Dem
Menschen vorgegebene Wirklichkei wird dadurch muittels Sprache AULS dem a0Ss
ZU. Kosmos geführt, ın diesem Siıinne nachgeschaffen. [DIes ıst ıne Leistung, die (‚ott
dem Menschen überlässt, der auf diese Welse tatsächlic aUufonNnOMer Partner (‚ottes
1mM Kontext schöpferischen andelns wird ®> [Das die NSzene abschliefßsende, muıiıt adver-
Salıver Konjunktion (»aber«) eingeleitete Zwischenfazit macht jedoch EeUTLLC dass das
Ausgangsproblem och nıicht wirklich gelöst ıst

Seite 197

197Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

lichkeit Gottes impliziert, die daher auch in S 2,30 kaum nachweisbar ist. Der Mensch 
erscheint immer als Diener Gottes, er ist nicht autonom in seinen Entscheidungen, 
sondern immer vom Befehl Gottes abhängig. Die Souveränität Gottes als Schöpfer wird 
an keiner Stelle in Frage gestellt.

3.4.2	��Der Mensch als Stellvertreter Gottes  
in den Schöpfungsmythen der Bibel

Auch im biblischen Text wird die Souveränität Gottes durch den wiederholten Zusatz Gott, der 
Herr (vgl. Gen   2,18.19.21.22) inszeniert. Auch hier ergreift Gott die Initiative. Im Unterschied 
zum Korantext beschließt Gott jedoch in einem inneren Monolog, dem Menschen eine Hilfe 
zu gestalten (vgl. Gen   2,18). Damit ist das Ausgangsproblem des Textes benannt. Es handelt 
sich überwiegend um einen narrativen Text mit nur zwei Redeanteilen (vgl. Gen   2,18.23), 
die als Einzelbeiträge nicht dialogisch strukturiert sind. Die monologisch angelegten Rede-
anteile bilden dabei allerdings einen Rahmen um die gesamte Texteinheit. Auf diese Weise 
sind sie dann doch formal und inhaltlich komplementär: Während Gott, den Text einleitend, 
das Problem aufwirft, bestätigt der Mensch am Ende des Textes dessen adäquate Lösung. 
Behandelt also der Korantext die absolute Souveränität des Schöpfers und seines Willens, 
bzw. göttliches Wissen versus geschöpfliches Wissen, steht im Zentrum des biblischen Textes 
das Thema der Hilfe Gottes für den Menschen. Es geht darum, den Menschen aus seiner 
Einsamkeit zu befreien und ihm eine adäquate Hilfe zu bieten, die ihn bei allen Aufgaben 
unterstützt. Dieses Thema wird nun in den Szenen des Binnentextes entfaltet.

In der ersten Szene (vgl. Gen   2,19) formt Gott aus dem gleichen Baumaterial, aus dem er 
den Menschen gestaltet hat (vgl. Gen   2,7), alle übrigen Geschöpfe, in dem grundsätzlichen 
Bemühen, eine gleichwertige Hilfe zu erschaffen. Während aber dem Menschen von Gott 
der Lebensatem eingeblasen wird (vgl. Gen   2,7), wird dies von den übrigen Geschöpfen 
nicht berichtet. Daraus folgt eine Privilegierung des Menschen gegenüber allen anderen 
Geschöpfen, die außerdem als Helfer gedacht sind. Analog zum Korantext wird also auch hier 
der Mensch den übrigen Geschöpfen übergeordnet, was allerdings auch hier auf der freien 
Setzung Gottes beruht. Dementsprechend wird das Stichwort »Gott« stets durch das Stich-
wort »der Herr« ergänzt. Auch in der Bibel ist Gott der souveräne Herr seiner Schöpfung.

In der darauf folgenden Szene (vgl. Gen   2,20) erfüllt der Mensch die von Gott gestellte 
Aufgabe und gibt allen Tieren ihren Namen. Hier liegt der entscheidende Unterschied 
zum Koran wie gesagt in der Beobachtung, dass nicht Gott den Menschen die Namen und 
damit das Wesen der Geschöpfe lehrt, sondern dem Menschen die Wesensbestimmung 
partnerschaftlich überlässt. Wie der Mensch die Geschöpfe benennt, also in ihrem Wesen 
bestimmt, so sollen sie definiert sein. Gerhard von Rad stellt dazu bezeichnend fest: 
»Es ist also ein Akt des Nachschaffens, der sich in diesem Benennen vollzieht, und ein 
Akt des aneignenden Ordnens, womit sich der Mensch die Kreaturen geistig vergegen-
ständlicht.«  64 Von Rad spielt hier auf die schöpferische wirklichkeitssetzende Kraft der 
Sprache an, die darin besteht, ungeordnete Wirklichkeit definierend zu strukturieren 
und damit in geordneter Weise für den eigenen Lebensbereich zu erschließen. Dem 
Menschen vorgegebene Wirklichkeit wird dadurch mittels Sprache aus dem Chaos 
zum Kosmos geführt, in diesem Sinne nachgeschaffen. Dies ist eine Leistung, die Gott 
dem Menschen überlässt, der auf diese Weise tatsächlich autonomer Partner Gottes 
im Kontext schöpferischen Handelns wird   65. Das die Szene abschließende, mit adver-
sativer Konjunktion (»aber«) eingeleitete Zwischenfazit macht jedoch deutlich, dass das 
Ausgangsproblem noch nicht wirklich gelöst ist.



198 FVa_M Gerigk
DIie nächste Szene (vgl (GJen 2,21-23) markiert dementsprechend den Wende- und Ööhe-

pun des Textes. Hier seht die Erschaffung der Frau, die schr viel ausführlicher
inszenlert wird als die Erschaffung der Tiere. Auf die Dramatik evozierende konsekutive
Einleitung cla le1ß ott € Gen 2,21) folgt die eindringliche Beschreibung des Tiefschlafs,
ın den ott den Menschen fallen lässt (»lief1ß ih ın einen tiefen Schlaf fallen, dass
einschlief«(Gen 2,21)] Grundelement der Frau ist ıne KIppe, Iso ein wesentliches StUut-
zelement des Mannes, AUS der S1E VOo  . ott dann gebaut wird. Analog ZUrFr übrigen Schöpfung

ott uch die Frau dem Menschen Z der ın ihr ndlich die adäquate erkennt
und ihr einen Namen Sibt, der dem des Mannes analog 1St. [Iiese Namensgebung wird ın
besonderer Weise In Fkorm VOo  — Deklarationen inNsZzenlert: » [Das ist Bein VOlT1 meiInem Bein.«
» [Jas ist leisch VOoO  — meiInem Fleisch « » BFrau soll S1E heifßen, C< Legt 1T11A1 uch hier die
ordnende, mithin schöpferische, wirklichkeitssetzende Kraft der Sprache Grunde, mıt
deren der Mensch geschöpfliche Wirklic  eit seinem eigenen Lebensumfe einordnet,
dann drückt sich hier die Wahrnehmung der grundsätzlichen FEinheit VOoO  — Mannn un Frau
AUS, die 1m Hebräischen 1m lautlichen Gleichklang IN Mann) 15s9a Frau) Zzu USAaruc
kommt®®. (GJenNn 2,23 ist damıt die narratıve Ausgestaltung VOoO  — 1,2 » (Gott SC Iso den
Menschen als Sse1In Abbild; als Abbild (Jottes SC ih Als Mann und Frau SC SIE _«
Der Mensch, Adifferenziert als FEinheit VOoO  — Mannn und Frau, isten (Jottes. Also steht
1m Hintergrund VOoO  — (GJen 2,19-253 die Vorstellung des Menschen alsen (Jottes. Eben-
bildlichkeit und Herrschaftsauftrag sSind somıt nicht voneinander Trennen.

54 Der Mensch alsenottes

Gen 1,26-31; vgl Gen 5,1

56 Dann sprach Grott
Lasst uUulls Menschen machen
als Abbild,
U1l hnlich
S1e sollen herrschen über die FEFische des Meeres,
über die oge des Himmels,
über es Vieh,
über die N: Erde
und über alle Kriechtiere auf dem Land

(Grott SC| also den Menschen als seın
Als Abbild ottes SC| ıh:
Als Mann un: Frau SC S1€e.

x (Grott segnete s1e,
un: (Grott sprach ıhnen:
Seid fruchtbar,
und vermehrt euch,
bevölkert die Erde,
unterwerft S1E euch,
und herrscht über die Fische des Meeres,
über die oge des Himmels
und über alle Tiere,
die sich auf dem Land CcH

Seite 198

198 Eva-M. Gerigk

Die nächste Szene (vgl. Gen   2,21-23) markiert dementsprechend den Wende- und Höhe-
punkt des Textes. Hier geht es um die Erschaffung der Frau, die sehr viel ausführlicher 
inszeniert wird als die Erschaffung der Tiere. Auf die Dramatik evozierende konsekutive 
Einleitung »da ließ Gott […]« (Gen   2,21) folgt die eindringliche Beschreibung des Tiefschlafs, 
in den Gott den Menschen fallen lässt [(»ließ ihn in einen tiefen Schlaf fallen, so dass er 
einschlief«(Gen   2,21)]. Grundelement der Frau ist eine Rippe, also ein wesentliches Stüt-
zelement des Mannes, aus der sie von Gott dann gebaut wird. Analog zur übrigen Schöpfung 
führt Gott auch die Frau dem Menschen zu, der in ihr endlich die adäquate Hilfe erkennt 
und ihr einen Namen gibt, der dem des Mannes analog ist. Diese Namensgebung wird in 
besonderer Weise in Form von Deklarationen inszeniert: »Das ist Bein von meinem Bein.« 
»Das ist Fleisch von meinem Fleisch.« »Frau soll sie heißen, […]« Legt man auch hier die 
ordnende, mithin schöpferische, wirklichkeitssetzende Kraft der Sprache zu Grunde, mit 
deren Hilfe der Mensch geschöpfliche Wirklichkeit seinem eigenen Lebensumfeld einordnet, 
dann drückt sich hier die Wahrnehmung der grundsätzlichen Einheit von Mann und Frau 
aus, die im Hebräischen im lautlichen Gleichklang iš (Mann) išša (Frau) zum Ausdruck 
kommt    66. Gen   2,23 ist damit die narrative Ausgestaltung von 1,27: »Gott schuf also den 
Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie.« 
Der Mensch, differenziert als Einheit von Mann und Frau, ist Ebenbild Gottes. Also steht 
im Hintergrund von Gen   2,19-23 die Vorstellung des Menschen als Ebenbild Gottes. Eben-
bildlichkeit und Herrschaftsauftrag sind somit nicht voneinander zu trennen.

3.4.3		�Der Mensch als Ebenbild Gottes

Gen   1,26-31; vgl. Gen   5,1

26	 Dann sprach Gott: 
Lasst uns Menschen machen  
als unser Abbild, 
uns ähnlich. 
Sie sollen herrschen über die Fische des Meeres, 
über die Vögel des Himmels, 
über alles Vieh, 
über die ganze Erde 
und über alle Kriechtiere auf dem Land.

27	 Gott schuf also den Menschen als sein Abbild; 
Als Abbild Gottes schuf er ihn. 
Als Mann und Frau schuf er sie.

28	 Gott segnete sie,  
und Gott sprach zu ihnen:  
Seid fruchtbar,  
und vermehrt euch,  
bevölkert die Erde,  
unterwerft sie euch,  
und herrscht über die Fische des Meeres,  
über die Vögel des Himmels  
und über alle Tiere,  
die sich auf dem Land regen. 



Ie des Menschen In der Schöpfung 199

Dann sprach Grott
Hiermıit übergebe ich uch alle Pflanzen auf der aNzZeN Erde,
die Samen tragen,
und alle Baume
mıt samenhaltigen Früchten.
FEuch sollen S1E ZUr Nahrung dienen.

5 en Tieren des Feldes,
en Vögeln des Himmels
und allem,
WdS sich auf der Erde regl,
WdS Lebensatem ın sich hat,
gebe ich alle grunen Pflanzen ZUr Nahrung,
SO eschah e8.

31 (Grott csah alles d wWwWas emacht hatte
Es wWar cschr gul
Es wurde en
un: wurde Morgen: der sechste Tag,

[Dieser ext nthält scheinbar eın Paradoxon: Der Mensch wı seinem Wesen nach als Abbild
(Jottes geschaffen, gleichzeitig ıst ott 1m Sinne VOo  _ Ex 3514 nicht abbildbar [)as Paradoxon
lässt sich ber 1m Sinne des Textes auflösen, denn der Mensch ist nicht auf der FEbene
irgendwelcher Eigenschaften ott hnlich, sondern auf der FEbene des andelns und der
Funktionen (1,27-28). Der Mensch ıst der Verwalter (Jottes aufErden, dessen Aufgabe darin
besteht, die untergeordneten Mitgeschöpfe hüten und für die Zukunft der Menschheit
SULSCH. Gottebenbildlichkeit beinhaltet 1im Sinne 48}  - (ieNn 1,26 ıne besondere Verpflichtung
gegenüber der Schöpfung ın Abhängigkeit VOoO illen des Schöpfer®. Es ist Iso keiner
Willkürherrschaft des Menschen Tuür und Tor eöffnet. DIie Aufgabe des Menschen ist C
die Gottbezogenheit der Schöpfung als Hoheitsgebiet (Jottes bewahren. DIiese Aufgabe
ist wesentlicher Aspekt seliner Gottebenbildlichkeit.

Wıe die semantische Parallele zwischen Gen 1,2:  -2 un: Gen 2,19-2 nahelegt,
bedeutet Gottebenbildlichkeit darüber hinaus, WIE esagl, dass der Mensch aufgrun:
selnNner Sprachfähigkeit ın der Welt ıne spielt, die der (‚ottes ın der (‚esamt-
schöpfung analog ist » Analo g« impliziert allerdings uch Grenzen, die 1m vorliegenden
ext unschwer erkennbar Sind: Erstens besitzt der Mensch als eschöpnicht die Macht
des Schöpfers6 anders formuliert: Sprache hat War innovatıven wirklichkeitssetzenden
Charakter, aber NUur 1mM Sinne einer Neustrukturierung un damıt NeudenNnition bereits
vorhandener Wirklichker Hinsichtlic dieser Defnnition VO  - Wirklichkei SE der
ext aber dann keine Grenzen, der Mensch bleibt ın seiInem schöpferischen Handeln
aUtfonom (>) sehen, WIE S1E benennen würde. «). / weitens ı der Mensch
als Abbild (‚ottes VO  - seinem Wesen her diferenziert un plural. Seın Herrschafts-
anspruch ıst Iso nicht uneingeschränkt 6 sondern NUur ın der Kommunikation VO  -

Vgl VON KAD, [)as Buch Vgl VON KAD, [)as Buch Vgl.ebd.
NMIose Anm. 54), 5“ NMIose Anm. 54), 3gT; vgl. auch Vgl.ebd., 85T.

Christian DUOQ VJOC, Artl. Mensch /Ehen-
allle GOLLeS, n oter HICHER (Hg.)
GUCSs an  u theologischer
Grundbegriffe Ba T, Muünchen
1984-1965, 65.

Seite 199

199Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

29	 Dann sprach Gott:  
Hiermit übergebe ich euch alle Pflanzen auf der ganzen Erde, 
die Samen tragen,  
und alle Bäume  
mit samenhaltigen Früchten.  
Euch sollen sie zur Nahrung dienen. 

30	 Allen Tieren des Feldes,  
allen Vögeln des Himmels  
und allem,  
was sich auf der Erde regt,  
was Lebensatem in sich hat,  
gebe ich alle grünen Pflanzen zur Nahrung.  
So geschah es. 

31	 Gott sah alles an, was er gemacht hatte:  
Es war sehr gut.  
Es wurde Abend,  
und es wurde Morgen: der sechste Tag. 

Dieser Text enthält scheinbar ein Paradoxon: Der Mensch ist seinem Wesen nach als Abbild 
Gottes geschaffen, gleichzeitig ist Gott im Sinne von Ex   3,14 nicht abbildbar. Das Paradoxon 
lässt sich aber im Sinne des Textes auflösen, denn der Mensch ist nicht auf der Ebene 
irgendwelcher Eigenschaften Gott ähnlich, sondern auf der Ebene des Handelns und der 
Funktionen (1,27-28). Der Mensch ist der Verwalter Gottes auf Erden, dessen Aufgabe darin 
besteht, die untergeordneten Mitgeschöpfe zu hüten und für die Zukunft der Menschheit zu 
sorgen. Gottebenbildlichkeit beinhaltet im Sinne von Gen   1,26 eine besondere Verpflichtung 
gegenüber der Schöpfung in Abhängigkeit vom Willen des Schöpfer  67. Es ist also keiner 
Willkürherrschaft des Menschen Tür und Tor geöffnet. Die Aufgabe des Menschen ist es, 
die Gottbezogenheit der Schöpfung als Hoheitsgebiet Gottes zu bewahren. Diese Aufgabe 
ist wesentlicher Aspekt seiner Gottebenbildlichkeit.

Wie die semantische Parallele zwischen Gen   1,26-28 und Gen   2,19-23 nahelegt, 
bedeutet Gottebenbildlichkeit darüber hinaus, wie gesagt, dass der Mensch aufgrund 
seiner Sprachfähigkeit in der Welt eine Rolle spielt, die der Gottes in der Gesamt-
schöpfung analog ist. »Analog« impliziert allerdings auch Grenzen, die im vorliegenden 
Text unschwer erkennbar sind: Erstens besitzt der Mensch als Geschöpf nicht die Macht 
des Schöpfers    68, anders formuliert: Sprache hat zwar innovativen wirklichkeitssetzenden 
Charakter, aber nur im Sinne einer Neustrukturierung und damit Neudefinition bereits 
vorhandener Wirklichkeit. Hinsichtlich dieser Definition von Wirklichkeit setzt der 
Text aber dann keine Grenzen, der Mensch bleibt in seinem schöpferischen Handeln 
autonom (»[…] um zu sehen, wie er sie benennen würde.«). Zweitens ist der Mensch 
als Abbild Gottes von seinem Wesen her differenziert und plural. Sein Herrschafts-
anspruch ist also nicht uneingeschränkt    69, sondern nur in der Kommunikation von 

66	 Vgl. von Rad, Das erste Buch 
Mose (Anm. 54), 59.

67	 Vgl. von Rad, Das erste Buch 
Mose (Anm. 54), 39f; vgl. auch 
Christian Duquoc, Art. Mensch  / Eben-
bild Gottes, in: Peter Eicher (Hg.), 
Neues Handbuch theologischer 
Grundbegriffe Bd. III, München 
1984-1985, 85.

68	 Vgl. ebd.
69	 Vgl. ebd., 85f.



pÄGC)  ® FVa_M Gerigk
Mann un: Frau realisierbar. Gottebenbildlichkeit meınt er nıicht Abbildung eINes
Archetyps oder eINes Modells / sondern beinhaltet 1mM Wesentlichen die Sprach- un
Kommunikationsfähigkeit des Menschen, die ihm mitschöpferische Freiheit un Auto-
nomMIı1e€e verleiht/

Analog ZUr gibt uch 1m Koran Aussagen, die sich auf die Schöpfung 1m [Dienst
des Menschen beziehen/ denn nachdem ott die Schöpfung als geordneten KOsmos 1Ns
Leben erufen hat, hat S1E dem Menschen dienstbar emacht: »Er ıst CS, der füır uch alles,
WdS auf der Erde ist, erschaffen hat, C< (2,29; vgl 6,96; /54; 13,2; 14,52; 15,20; 16,12; 1,12;

39,5). Dabei ist VOL em der Gedanke interessant, dass uch die Himmelsgestirne
(Sonne, Mond, terne) 1m [Dienst des Menschen stehen und damıt den Schöpferwillen
(Jottes ertiullen. Es sSind keine eigenständigen Gottheiten, sondern Funktionsträger 1m
Kosmaos:

» (Gott ıst cS,
der die Himmel un die Erde rschuf
un VOoO Himmel Wasser era|  OommMmMeEN le{ßs
un adurch VOoO  — den Früchten einen Lebensunterhalt flır uch hervorbrachte.
Und Er tellte ın Dienst die Schiffe,
damıt S1E auf dem Meer auf selnen Befehl fahren
Und Er tellte ın Dienst die FElüsse.
Er tellte ın [Dienst die Sonne un den ond ın unablässigem Lauf.
Und Er tellte ın Dienst die Nacht un den Tag. «
(14,32-34; vgl 15,20; 30,21)

DIie Herrschaft des Menschen über die Schöpfung ergibt sich hier ber nicht AUS einer
Ebenbildlichkeit (Jottes. Der Mensch ist nicht aAUTONOMEer » Mitschöpfer«, sondern 1m
Gegenteil: DIie gesamte Schöpfung Himmel und seht auf das Handeln (Jottes zurück.
Der Mensch beherrscht die Schöpfung, die ihm ber 11UTE darum dient, weil S1E damıt den
Befehl (Jottes rfüullt Alle Flemente der Schöpfung, die dem Menschen dienstbar sind,
ertiullen Iso den Befehl (Jottes. 285,73 erganzt den Aspekt der Barmherzigkeit (Jottes.
Er hat AUS Barmherzigkeit die Schöpfung dem Menschen dienstbar emacht. Vergleicht
1T11A1 14,321f mıt 2,31, bestätigt sich die Vorstellung, dass der Mensch einerseıts die
Schöpfung als Stellvertreter (Jottes beherrscht, dies ber ın ausschliefslicher Abhängigkeit
VOoO  — ott un ın der Verpflichtung ott gegenüber.

rgebnis
Der Mensch ist als Stellvertreter (Jottes 1m Koran erster Stelle oyaler [ener. Daraus
ergibt sich für ih die Aufgabe, die Schöpfung iımmer wieder als Herrschaftsbereich (Jottes
Lransparent machen un 1m Sinne (Jottes verwalten, un War untfer der Vorausset-
ZUNg selner grundsätzlichen Abhängigkeit VOI1 ott Stellvertreterschaft el Iso » Der
Muslim 111US5 STEITS bestrebt se1n, urc Bekenntnis, Taten und Verhalten für Gott)|
als eugE aufzutreten «“} [)as trifft ber gerade nicht den Kern des edankens der ott-
ebenbildlichkeit 1m biblischen Text, der dem Menschen nicht I1UL, sondern VOL em
Schöpfungskompetenz zı welst und ihn damıiıt als AUTONOMEN Partner (iottes anerkennt. [DIie
Herrschafts- un Stellvertreterkompetenz des Menschen ist nicht Olge einer SOUveranen
Setzung Gottes, sondern Olge seliner VOoO  — ott gewollten Gottebenbildlichkeit, die Se1IN
Wesen ausmacht. DIiese Ideen sSind dem Koran völlig TEeM! Es esteht 1ne grundsätzliche

Seite 200

200 Eva-M. Gerigk

Mann und Frau realisierbar. Gottebenbildlichkeit meint daher nicht Abbildung eines 
Archetyps oder eines Modells    70, sondern beinhaltet im Wesentlichen die Sprach- und 
Kommunikationsfähigkeit des Menschen, die ihm mitschöpferische Freiheit und Auto-
nomie verleiht    71.

Analog zur Bibel gibt es auch im Koran Aussagen, die sich auf die Schöpfung im Dienst 
des Menschen beziehen    72, denn nachdem Gott die Schöpfung als geordneten Kosmos ins 
Leben gerufen hat, hat er sie dem Menschen dienstbar gemacht: »Er ist es, der für euch alles, 
was auf der Erde ist, erschaffen hat, […]« (2,29; vgl. 6,96; 7,54; 13,2; 14,32; 15,20; 16,12; 17,12; 
28,73; 39,5). Dabei ist vor allem der Gedanke interessant, dass auch die Himmelsgestirne 
(Sonne, Mond, Sterne) im Dienst des Menschen stehen und damit den Schöpferwillen 
Gottes erfüllen. Es sind keine eigenständigen Gottheiten, sondern Funktionsträger im 
Kosmos:

»Gott ist es,  
der die Himmel und die Erde erschuf  
und vom Himmel Wasser herabkommen ließ  
und dadurch von den Früchten einen Lebensunterhalt für euch hervorbrachte.  
Und Er stellte in euren Dienst die Schiffe,  
damit sie auf dem Meer auf seinen Befehl fahren.  
Und Er stellte in euren Dienst die Flüsse.  
Er stellte in euren Dienst die Sonne und den Mond in unablässigem Lauf.  
Und Er stellte in euren Dienst die Nacht und den Tag.«  
(14,32-34; vgl. 15,20; 28,73, 30,21) 

Die Herrschaft des Menschen über die Schöpfung ergibt sich hier aber nicht aus einer 
Ebenbildlichkeit Gottes. Der Mensch ist nicht autonomer »Mitschöpfer«, sondern im 
Gegenteil: Die gesamte Schöpfung (Himmel und Erde) geht auf das Handeln Gottes zurück. 
Der Mensch beherrscht die Schöpfung, die ihm aber nur darum dient, weil sie damit den 
Befehl Gottes erfüllt. Alle Elemente der Schöpfung, die dem Menschen dienstbar sind, 
erfüllen also den Befehl Gottes. S 28,73 ergänzt um den Aspekt der Barmherzigkeit Gottes. 
Er hat aus Barmherzigkeit die Schöpfung dem Menschen dienstbar gemacht. Vergleicht 
man S 14,32ff mit S 2,31, so bestätigt sich die Vorstellung, dass der Mensch einerseits die 
Schöpfung als Stellvertreter Gottes beherrscht, dies aber in ausschließlicher Abhängigkeit 
von Gott und in der Verpflichtung Gott gegenüber. 

4	� Ergebnis

Der Mensch ist als Stellvertreter Gottes im Koran an erster Stelle loyaler Diener. Daraus 
ergibt sich für ihn die Aufgabe, die Schöpfung immer wieder als Herrschaftsbereich Gottes 
transparent zu machen und im Sinne Gottes zu verwalten, und zwar unter der Vorausset-
zung seiner grundsätzlichen Abhängigkeit von Gott. Stellvertreterschaft heißt also: »Der 
Muslim muss stets bestrebt sein, durch Bekenntnis, Taten und Verhalten für G. [Gott] 
als Zeuge aufzutreten.«  73 Das trifft aber gerade nicht den Kern des Gedankens der Gott-
ebenbildlichkeit im biblischen Text, der dem Menschen nicht nur, sondern vor allem 
Schöpfungskompetenz zuweist und ihn damit als autonomen Partner Gottes anerkennt. Die 
Herrschafts- und Stellvertreterkompetenz des Menschen ist nicht Folge einer souveränen 
Setzung Gottes, sondern Folge seiner von Gott gewollten Gottebenbildlichkeit, die sein 
Wesen ausmacht. Diese Ideen sind dem Koran völlig fremd. Es besteht eine grundsätzliche 



201Ie des Menschen In der Schöpfung
Differenz zwischen ott un selnen Geschöpfen, einschlie{fslich des Menschen: ott ist
unvergleichlich, kann er keine Gefährten der 200 Partner aben, ist vielmehr
bsolut SOUVeran und transzendent, die Schöpfung und ihre Geschöpfe sind ihm dienstbar.
Geschöpfe können damıit nicht gleichzeitig Partner (iottes SeIN. [)as Fehlen VOo  — Stichworten
WIE »Bundespartner« der »Gottebenbildlichkeit« 1m Koran sollte er uch als Fehlen
der entsprechenden Konzepte respektiert werden/ DDIe auf dem Koran ulsende islamische
Tradition vermiuittelt kein anderes Bild Vielleicht gibt bereits relativ früh den Versuch,
den edanken der Gottebenbildlichkeit ın den Islam einzuführen. Es exıstiert ein Hadıth
AUS dem frühen 8.Jh., der ın Anklang (GJenNn 1,2 VOoO  — der Gottebenbildlichkeit Adams
pricht «(Jott SCAdam nach seinem Bi  seiner Form . «> [Iiese Tradition ist 1m isla-
mischen Kontext ber 1ne große Ausnahme gebliebenZ Bereıits dieser Umstand verleiht

d  Nihr 1m vorliegenden Zusammenhang wen1g argumentatıves Gewicht

gl.€!  7 Vgl MIerZU auch Ha IC, der n (vgl BALIC, Artl. Mlensch. Islamisch,
SEINeM Artıkeal zu slamıschen71 Vgl.ebd., 89-92; vgl. MEURER, n KHOURY, | exIkon Anm.35],

Im Bilde (Anm. 20), 100. Menschenpbil: ZNMAT Uunbe \VC}| 3-685) Vgl. auch
Vgl KENZ/LEIMGRUBER, Christen Menschen als Stellvertreter (O1Tes YASSIN, Mensch Anm.1

Anm.19)},1265; KHOURY, Mluslime pricht, herdas Tur das Judentum Zitiert mach KENZ/LEIMGRUBER,
Anm 3} 118 (vgl Dieter VETTER, Artl. Mlensch. Christen Anm.19)},12'

BALIC, ‚OL Anm. 35 }, üdisch, n KHOURY, | OX Vgl.die zutreifende Vertung
. Anm 35 ], 5 0976 -681) Uund dement- auch 2181  Q
sprechend auch Tur das ( Ahrıstentum
(vgl eorg#Ar Mlensch.
Christlich, n KHOU | exIkon
. Anm 35 ], 5 081-683) zentrale
KONZEPT der Gottebenbildlichkeit Aes
Menschen mIT Kkeiner lhe arwähnt

Seite 201

201Die Rolle des Menschen in der Schöpfung 

Differenz zwischen Gott und seinen Geschöpfen, einschließlich des Menschen: Gott ist 
unvergleichlich, er kann daher keine Gefährten oder gar Partner haben, er ist vielmehr 
absolut souverän und transzendent, die Schöpfung und ihre Geschöpfe sind ihm dienstbar. 
Geschöpfe können damit nicht gleichzeitig Partner Gottes sein. Das Fehlen von Stichworten 
wie »Bundespartner« oder »Gottebenbildlichkeit« im Koran sollte daher auch als Fehlen 
der entsprechenden Konzepte respektiert werden    74. Die auf dem Koran fußende islamische 
Tradition vermittelt kein anderes Bild. Vielleicht gibt es bereits relativ früh den Versuch, 
den Gedanken der Gottebenbildlichkeit in den Islam einzuführen. Es existiert ein Hadīth 
aus dem frühen 8. Jh., der in Anklang an Gen   1,27 von der Gottebenbildlichkeit Adams 
spricht: «Gott schuf Adam nach seinem Bild  /seiner Form.«  75 Diese Tradition ist im isla-
mischen Kontext aber eine große Ausnahme geblieben    76. Bereits dieser Umstand verleiht 
ihr im vorliegenden Zusammenhang wenig argumentatives Gewicht.� A

70	 Vgl. ebd., 86.
71	 Vgl. ebd., 89-92; vgl. Meurer, 
Im Bilde (Anm. 20), 100.
72	 Vgl. Renz / Leimgruber, Christen 
(Anm. 19), 125; Khoury, Muslime 
(Anm. 3), 118.
73	 Balić, Gott (Anm. 35), Sp. 426. 

74	 Vgl. hierzu auch S. Balić, der in 
seinem Artikel zum islamischen 
Menschenbild zwar unbefangen vom 
Menschen als Stellvertreter Gottes 
spricht, aber das für das Judentum 
(vgl. Dieter Vetter, Art. Mensch. 
Jüdisch, in: Khoury, Lexikon 
[Anm. 35], Sp. 676-681) und dement-
sprechend auch für das Christentum 
(vgl. Georg Girschek, Art. Mensch. 
Christlich, in: Khoury, Lexikon 
[Anm. 35], Sp. 681-683) zentrale 
Konzept der Gottebenbildlichkeit des 
Menschen mit keiner Silbe erwähnt 

(vgl. Balić, Art. Mensch. Islamisch,  
in: Khoury, Lexikon [Anm. 35], 
Sp. 683-685). Vgl. auch Kowanda- 
Yassin, Mensch (Anm. 1), 90.
75	 Zitiert nach Renz / Leimgruber, 
Christen (Anm. 19), 126.
76	 Vgl. die zutreffende Wertung 
auch ebd.



Migration und 1SS10N
ach der
Apostelgeschichte
Vo  - Christoph Stenschke

Zusammenfassung 5Summary Sumarıo
Migration Im Wwaelrteren Sinne Migration In Wilder 1a migracion ] entida
spielt InNe ıch Ige olle n cder Dlays Important role In the amplio el termIno Impor-

cCts OT the Apostles. Stephen 195 Hechos de 195Apostelgeschichte. [DIe Stepha-
nmusrede n Kapı ] Heschreibt speech In chapter describes, apostoles. E dAIscursa e -STe-
Uberraschend detalllıer MAI- n surprisIng detall, experlences Han ] capitulo EsCIDEe
grationserfahrungen n Cder (je- OT migration n Israel's Dast and e Torma sorprendentemente
SCHICAHTE Israels UNG hre theolo- 21r theologıical Implications. detallada experlienclas e
gischen Implika onen. In Ihrem Accoraing Acts, many early migracion E I1STOTIa e Israel
Welnteren Verlauft Wwirken Vlele Christian missioONarıes worken u55 Implicaciones teologicas.
Urchristliche Mıssionare als miıgrants n Dlaces that VT E-N OTrOs capıtulos ahbhla de
Miıgranten rten, AU$S denen NOoT AIr Dlaces OT origın. In the miısıonNneras cristianos GUC Ira-
SI NIC| sTLamm Nach Cder portrayal OT Acts, early Christian Dajan ( (IITIO migrantes 105
Darstellung cder Apostelge- MissionNary actıvity FA S closely lugares de 195 GUC broceden.
SCHICAHTE VAFAT CJe Urchristliche elaten migration and Islo- egun 105 Hechaos e 105 apOS-
Issıon C mıt Erfahrungen cation, whether voluntary 014 toles, E mision de E Iglesia

ınder coercion, Tor the cake OTVT1 Migration UNG ENTWUurZe- DrimIıtiva astaha astrechamente
1ung verbunden, Treiwillig der the GOospe!l and Uınder the QuId- Igada experlenclas de mMIgra-
CZWUÜUNGEN, Cdes Evange- Aalıie OT the Holy Spirıt. clion e desarralgo, e Torma
ums willen, geleitet Uurc| den Keywords voaluntarıa obligada, WOT AairıOr

eiligen 215 CTI5 OT the Apostles a| Evangello Dajo E direccion
el Espiritu Sa nTtOSchlüsselbegriffe Migration

Apostelgeschichte Migrants alabras clave
Migration arly Christian mobility Hechos de 195 apostoles

IssiıonMigranten Migracion
Urchristliche Mobilitat ST Stephen IgraTes
Issiıon Mowvıliıdaa E cristanda
Stephanus Drimıtıva

Mısion
San stehan

z 10)1. Jahrgang 2017 2{2 A1/

Seite 202

Migration und Mission  
nach der  
Apostelgeschichte
von Christoph W. Stenschke 

Zusammenfassung
Migration im weiteren Sinne 
spielt eine wichtige Rolle in der 
Apostelgeschichte. Die Stepha-
nusrede in Kapitel 7 beschreibt 
überraschend detailliert Mi
grationserfahrungen in der Ge
schichte Israels und ihre theolo-
gischen Implikationen. In ihrem 
weiteren Verlauf wirken viele 
urchristliche Missionare als 
Migranten an Orten, aus denen 
sie nicht stammten. Nach der 
Darstellung der Apostelge-
schichte war die urchristliche 
Mission eng mit Erfahrungen 
von Migration und Entwurze-
lung verbunden, freiwillig oder 
gezwungen, um des Evange
liums willen, geleitet durch den 
Heiligen Geist. 
Schlüsselbegriffe 

BB Apostelgeschichte
BB Migration
BB Migranten
BB Urchristliche Mobilität
BB Mission
BB Stephanus

Summary
Migration in a wider sense 
plays an important role in the 
Acts of the Apostles. Stephen’s 
speech in chapter 7 describes, 
in surprising detail, experiences 
of migration in Israel’s past and 
their theological implications. 
According to Acts, many early 
Christian missionaries worked 
as migrants in places that were 
not their places of origin. In the 
portrayal of Acts, early Christian 
missionary activity was closely 
related to migration and dislo-
cation, whether voluntary or 
under coercion, for the sake of 
the Gospel and under the guid-
ance of the Holy Spirit.
Keywords

BB Acts of the Apostles
BB Migration
BB Migrants
BB Early Christian mobility
BB Mission
BB St. Stephen

Sumario
La migración en el sentido 
amplio del término es impor-
tante en los Hechos de los 
apóstoles. El discurso de Este-
ban en el capítulo 7 describe 
de forma sorprendentemente 
detallada experiencias de 
migración en la historia de Israel 
y sus implicaciones teológicas. 
En otros capítulos se habla de 
misioneros cristianos que tra
bajan como migrantes en los 
lugares de los que no proceden. 
Según los Hechos de los após-
toles, la misión de la Iglesia 
primitiva estaba estrechamente 
ligada a experiencias de migra-
ción y de desarraigo, de forma 
voluntaria u obligada, por amor 
al Evangelio y bajo la dirección 
del Espíritu Santo. 
Palabras clave

BB Hechos de los apóstoles
BB Migración
BB Migrantes
BB �Movilidad en la cristiandad 
primitiva

BB Misión
BB San Esteban 

 

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 202 - 217



203Migration und Missıon nach der Apostelgeschichte

Einleitung
1e berichtet VOoO  — vielen Fällen CIZWUNSCHEL der freiwilliger Migration und

VOoO  — Flüchtlingen.‘ erwähnt S1E die Gründe bzw. Folgen olcher Bewegungen,
obwohl S1E nicht 1m Vordergrund stehen. Im Folgenden seht freiwillige der

CIZWUNSCNE Migration ın der Apostelgeschichte und ihre Bedeutung für die urchristliche
Mission “ DIie Apostelgeschichte nthält verschiedene Berichte über Nligration, Flüchtlinge,
USswW. Wır folgen der Darstellung der Apostelgeschichte und ski7z7zieren die urc Migration
entstehenden Chancen für die ersten Christen und ihr missionarisches Wirken. DIie
Entwurzelung, Leiden SOWIE materielle Folgen, die diese Bewegungen mıt sich geDrac
aben, werden 1m ext nicht thematisiert und können 11ULE erahnt werden. Daher werden
1ISECEIC Beobachtungen dem omplexen Phänomen der Migration nicht gerecht”, sondern
treffen 11ULE einen Aspekt. Dabei esteht die Gefahr, dass eın einselt1ges Bild VOoO  — Migration
entsteht der die berichteten Ereignisse verklärt werden. Der Aufsatz 11 aufzeigen,
dass TO er belastenden Begleitumstände diese Wanderbewegungen der frühen
Christen, b freiwillig der C  ‚WU.  N, TICUC Möglichkeiten flır das Evangelium eröffnet
und die CArıSTUliche Gemeinschaft nachhaltig verändert en

MI1SS1ION urc Migration ın der Apostelgeschichte
Migration ın Apostelgeschichte 1-6

In Apostelgeschichte efindet sich 1ne gröfßere (Gruppe VOo  — {wa 120 üngern AUS (jaliläa
1,15) ın Jerusalem.* Der auferstandene Herr hatte ihnen efohlen, dort leiben und auf
das Kkommen des (Je1lstes wartfen 1,14 Jesus kündigt ihnen . dass S1E spater anderen
(Jrten wirken würden: nicht 11UTE in Jerusalem, sondern ın » gahızZ äa, Samarien und bis
das Ende der Erde« (1,8) Dafür wird ihnen die Ausrüstung und Kraft des eiligen (Jelstes
verheifßsen 1,41.8) DIe Oolgende Erzählung ist die Erfüllung dieses Auftrags 1m Gehorsam
gegenüber dem uftrag Jesu.

AÄAus Jerusalem stammende uden, ber uch uden, die AUS en egenden der jüdischen
Diaspora zurückgekehrt un JeTZ ın Jerusalem wohnen, rleben un bestätigen
das Pfingstwunder. Apostelgeschichte 2,9-11 berichtet VOoO  — unizehn Kegionen der S-
gruPpPECN. Durch diese Migranten ist das Nn Israel reprasentiert und prasent, das
endzeitliche Kkommen VOoO  — (Jottes (Jeist bezeugen, der auf das uUurc den [Dienst Jesu
und ın der Gemeinschaft selner Jünger versammelte un wiederhergestellte Israel kommt

er Begrift »Migration« Ira hiler der verwendeten deutschen Begriffe Exegetical Commentary the NT,
m welrnesten Sinn verwendet als (»>wandern, Wanderung«, »reisen, Grand Rapids A{tI172 Uund Keener,
»Beschreibung verschliedener FOöormen Reilse «, »Migration«, »Migranten 6 ArTts: Än Exegetica|l Commentary:
WC}7] Ortswechsel, mIT Uunterschlied- »emIgrieren «} st unproblematisch, Aa Introduction and ‚,172, Grand
l"chem Mlals freier Wanhl| der AUS hre heutige Verwendung Ulale deren Rapids 201 Ba ÄrTtTs 3,1-14,26, 2015
ZWandg«, < Jenu 4'a- Kennotationen (etwa dealisierend Ulale Bd.3 ACIS 15,17-25,355, 2014.
tion, n onnn ( ORRIE (Ed  _ Dictionary der verharmlosend) den ITa aufden Fureinen Uberblick cSIiehe CI-

öıblischen Befund Uund allz hMistorischea Mlıssion eOlogy: Evangelical FOUN- LES, Migration Anm.1 Ulale Miıgration
dations, Nottingham /Downers TOVEe VAHrklichkeilt VOarzerre\(n Köonnen. and Mlıssion Anm.1
Z2UÜ 7, 574 hiler 22'5; ZUur Definition, P ufgrun der größeren Textimenge usammen mIT Jesus I:
Mıstorischem Uberblick Ulale verschle- st das detalllierte espräc| mIT der AUS Galıläa aufgebrochen Ulale nach
denen 1 heorlen der Miıgration Vgl 1MeUuUESTET] Acta-Forschung mıcht MOg- anger Ralse (SO Aas MI Ades I Raisea-
auch eNUu J. HANCILES, Miıgration and ıch Ich VOrWEIsSe auf die 1MeUuUESTET] Herichts; Q,51-19,40 nach Jerusalem
Mlıssion SCHNE Implications Tfor the OmmMmentare ‚1018 Ichara gekommen.,
Twenty-first Century Church, n AÄACts, Hermenela, Minneapolis 2009,
15 AF 2003 406-153, 146T. Kamer Cckhard SCH AÄCctTs, Zendervan

Seite 203

203Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  

1	�	 Einleitung

ie Bibel berichtet von vielen Fällen erzwungener oder freiwilliger Migration und 
von Flüchtlingen.1 Oft erwähnt sie die Gründe bzw. Folgen solcher Bewegungen, 

obwohl sie nicht im Vordergrund stehen. Im Folgenden geht es um freiwillige oder 
erzwungene Migration in der Apostelgeschichte und ihre Bedeutung für die urchristliche 
Mission.2 Die Apostelgeschichte enthält verschiedene Berichte über Migration, Flüchtlinge, 
usw. Wir folgen der Darstellung der Apostelgeschichte und skizzieren die durch Migration 
entstehenden Chancen für die ersten Christen und ihr missionarisches Wirken. Die 
Entwurzelung, Leiden sowie materielle Folgen, die diese Bewegungen mit sich gebracht 
haben, werden im Text nicht thematisiert und können nur erahnt werden. Daher werden 
unsere Beobachtungen dem komplexen Phänomen der Migration nicht gerecht  3, sondern 
treffen nur einen Aspekt. Dabei besteht die Gefahr, dass ein einseitiges Bild von Migration 
entsteht oder die berichteten Ereignisse verklärt werden. Der Aufsatz will aufzeigen, 
dass – trotz aller belastenden Begleitumstände – diese Wanderbewegungen der frühen 
Christen, ob freiwillig oder erzwungen, neue Möglichkeiten für das Evangelium eröffnet 
und die christliche Gemeinschaft nachhaltig verändert haben. 

2	�	 Mission durch Migration in der Apostelgeschichte
2.1		�  Migration in Apostelgeschichte 1-6

In Apostelgeschichte 1 befindet sich eine größere Gruppe von etwa 120 Jüngern aus Galiläa 
(1,15) in Jerusalem.4 Der auferstandene Herr hatte ihnen befohlen, dort zu bleiben und auf 
das Kommen des Geistes zu warten (1,14). Jesus kündigt ihnen an, dass sie später an anderen 
Orten wirken würden: nicht nur in Jerusalem, sondern in »ganz Judäa, Samarien und bis an 
das Ende der Erde« (1,8). Dafür wird ihnen die Ausrüstung und Kraft des Heiligen Geistes 
verheißen (1,4f.8). Die folgende Erzählung ist die Erfüllung dieses Auftrags im Gehorsam 
gegenüber dem Auftrag Jesu. 

Aus Jerusalem stammende Juden, aber auch Juden, die aus allen Gegenden der jüdischen 
Diaspora zurückgekehrt waren und jetzt in Jerusalem wohnen, erleben und bestätigen 
das Pfingstwunder. Apostelgeschichte 2,9-11 berichtet von fünfzehn Regionen oder Volks-
gruppen. Durch diese Migranten ist das ganze Israel repräsentiert und präsent, um das 
endzeitliche Kommen von Gottes Geist zu bezeugen, der auf das durch den Dienst Jesu 
und in der Gemeinschaft seiner Jünger versammelte und wiederhergestellte Israel kommt. 

1	 Der Begriff »Migration« wird hier 
im weitesten Sinn verwendet als 
»Beschreibung verschiedener Formen 
von Ortswechsel, mit unterschied-
lichem Maß an freier Wahl oder aus 
Zwang«, so Jehu J. Hanciles, Migra-
tion, in: John Corrie (Ed.), Dictionary 
of Mission Theology: Evangelical Foun-
dations, Nottingham  /Downers Grove 
2007, 225-22 hier 225; zur Definition, 
historischem Überblick und verschie-
denen Theorien der Migration vgl.  
auch Jehu J. Hanciles, Migration and 
Mission: Some Implications for the 
Twenty-first Century Church, in:  
IBMR 27 (2003) 146-153, 146f. Keiner 

der verwendeten deutschen Begriffe 
(»wandern, Wanderung«, »reisen, 
Reise«, »Migration«, »Migranten«, 
»emigrieren«) ist unproblematisch, da 
ihre heutige Verwendung und deren 
Konnotationen (etwa idealisierend 
oder verharmlosend) den Blick auf den 
biblischen Befund und die historische 
Wirklichkeit verzerren können. 
2	 Aufgrund der größeren Textmenge 
ist das detaillierte Gespräch mit der 
neueren Acta-Forschung nicht mög-
lich. Ich verweise auf die neueren 
Kommentare von Richard I. Pervo, 
Acts, Hermeneia, Minneapolis 2009; 
Eckhard J. Schnabel, Acts, Zondervan 

Exegetical Commentary on the NT, 
Grand Rapids 2012 und Craig S. Keener, 
Acts: An Exegetical Commentary: 
Introduction and 1,1-2,47, Grand 
Rapids 2012; Bd. 2 Acts 3,1-14,28, 2013 
und Bd. 3 Acts 15,1-23,35, 2014. 
3	 Für einen Überblick siehe Hanci-
les, Migration (Anm. 1) und Migration 
and Mission (Anm. 1). 
4	 Zusammen mit Jesus waren sie 
aus Galiläa aufgebrochen und nach 
langer Reise (so das Bild des lk. Reise-
berichts; 9,51-19,40) nach Jerusalem 
gekommen. 



204 Christoph Stenschke

Unter den vielen Menschen, die diesem Tag Zzu Glauben kamen, ohl uch
Diasporajuden einschliefslich der Proselyten), die ın der lebten der als Pilger ZU

jüdischen Pfingstfest gekommen Von Anfang eiIanden sich ın der christlichen
(Gemeinde Menschen unterschiedlicher geografischer und kultureller Herkunft

[)a die Gruppe der 120 Jünger und viele der Zzu Glauben Gekommenen ihre FErwerbs-
möglichkeiten und damit ihr Einkommen zurückgelassen aben, können viele wirtschaftlich
11UL überleben, WE die Gemeinschaft mıt ihnen alle (Juter teilt, WIE ın Apostelgeschichte
2,44f un 4,32-5,11 berichtet wird ” [Iies WL die Lösung für die urc diesen Ortswechsel
verursachte materielle Not DIie besonderen Umstände dieser Gemeinschaft und ihre lang-
fristigen Folgen erfordern spater die finanzielle anderer Christen Apg 11,2/-30; 24,17).

Der ın Apostelgeschichte 4Af berichtete heftige Konflikt der Apostel mıt der jüdischen
Führung wurde nicht 11UL urc die Verkündigung und Wunder der Apostel verursacht,
sondern uch adurch, dass die galildischen Apostel die Legitimität der anerkannten
jüdischen Führer auf deren eigenem Terrain, dem Vorhof des Tempels un ın Jerusalem,
nfrage tellen Sie werden als »fehl Platz« empfunden.

ach Apostelgeschichte umfasst die (GGemeinde Wıtwen und andere hellenistische [)ia-
sporajuden, die als »Jüdische Migranten AUS der 6  Diaspora« nach Jerusalem sekommen oOder
zurückgekommen 7Zum au der annungen, die sich ergaben, als diese Wıtwen
nicht ausreichend versorgt wurden, werden sieben Manner mıt griechischen Namen die
wahrscheinlic selbst einen hellenistischen Hintergrund hatten für diesen [ienst este
und übernehmen Verantwortung. /u ihnen ehören uch Stephanus und Nikolaus, eın Pro-
selyt AUS Antiochien. Bevor S1E sich den üngern anschlossen, hatten diese hellenistischen
en einer Ooder mehreren 5ynagogen (vgl 24,12) iın Jerusalem angehört, die AUS Libertinern,
Kyrenäern, Alexandrinern und anderen AUS ılıkıen un der Provinz Asıa bestanden (6,9)

Von Anfang esteht die CANrısSilche (GGemeinde AUS Menschen mıt unterschiedlichen
Migrationserfahrungen. AÄAus unterschiedlichen Gründen kamen S1€E AUS (aliläa un!:
verschiedenen Gebieten der jüdischen Diaspora nach Jerusalem. Be1l er Wertschätzung
Jerusalems WISsSenN s1e, dass ihr ott und sSe1InNn Handeln nicht auf diesen (Jrt begrenzt sSind. S1ie
bringen Erfahrungen und Kompetenzen mıt, die für die Verbreitung des Evangeliums über
den jüdischen Sprach- und Kulturraum hinaus VOoO  — grofßer Bedeutung sSind (siehe unten).

D Migration ın der Stephanus-Rede
(Apostelgeschichte 7)

Auf den ersten 1C INds überraschen, dass die Ihemen Migration, Flüchtlinge, Aufent-
verschiedenen ()rten und die damıt verbundenen geistlichen Herausforderungen

einen breiten Raum ın der Verteidigungsrede des Stephanus In Jerusalem einnehmen. Dach

D n Adlesenm Zusammenhang T NC} VWearner KAHL, Migrationser- der Stephanusrede (siehe unten) Uund
ukas den | eviten Josepn Barnabas fahrungen als CONCHHO SINE GUG HOT Mleiht den Praämıiıssen der deutschspra-
AUS Zypern emn, der entweder n fur dıe transkultureile Ausbreitung Ades chigen Acta-Forschung verhaftet;
Jerusalem ehte er zu Fast nach Frühechristentums, n KThA 2015 ZUur hMistorischen Glaubwurdigkeit Ulale
Jerusalem gekommen AT Ulale nach 85-197, mıer 167. Während AIese Plausibilität der Apostelgeschichte
semMer Bekehrung Adort el Bezeichnung Tur aus der Diaspora TOl- vgl Cckhard SCH Urchristliche

Willig zurückgekehrte Juden gelten Mission, Wuppertal 2005, 21-36. /U
NAY, SO |te Nan I: mıcht fur dıe WVar- den Hellenisten Vgl Mliıchael £UG-
Olgten Uund AUS Jerusalem geflohenen MAAN »Hellenisten (d n der Apostelge -
Diasporajuden verwenden (SO ALWa SCNICHTE: Historische Uund exegetische
Kahı auf 5.190 Fur I: st die Bezeich- Untersuchungen APRpg 0,1; W, 40,
HUn »Flüchtlinge« zutreffender. 11,20, VWUN T 1.264, Tübingen 2009
ahnls Stucle mhletet Wichtig: Einsich-
ten, U bersieht herdlie Bedeutung

Seite 204

204 Christoph W. Stenschke

Unter den vielen Menschen, die an diesem Tag zum Glauben kamen, waren wohl auch 
Diasporajuden (einschließlich der Proselyten), die in der Stadt lebten oder als Pilger zum 
jüdischen Pfingstfest gekommen waren. Von Anfang an befanden sich in der christlichen 
Gemeinde Menschen unterschiedlicher geografischer und kultureller Herkunft.

Da die Gruppe der 120 Jünger und viele der zum Glauben Gekommenen ihre Erwerbs-
möglichkeiten und damit ihr Einkommen zurückgelassen haben, können viele wirtschaftlich 
nur überleben, wenn die Gemeinschaft mit ihnen alle Güter teilt, wie in Apostelgeschichte 
2,44f und 4,32-5,11 berichtet wird.5 Dies war die Lösung für die durch diesen Ortswechsel 
verursachte materielle Not. Die besonderen Umstände dieser Gemeinschaft und ihre lang-
fristigen Folgen erfordern später die finanzielle Hilfe anderer Christen (Apg 11,27-30; 24,17). 

Der in Apostelgeschichte 4f berichtete heftige Konflikt der Apostel mit der jüdischen 
Führung wurde nicht nur durch die Verkündigung und Wunder der Apostel verursacht, 
sondern auch dadurch, dass die galiläischen Apostel die Legitimität der anerkannten 
jüdischen Führer auf deren eigenem Terrain, dem Vorhof des Tempels und in Jerusalem, 
infrage stellen. Sie werden als »fehl am Platz« empfunden. 

Nach Apostelgeschichte 6 umfasst die Gemeinde Witwen und andere hellenistische Dia-
sporajuden, die als »jüdische Migranten aus der Diaspora«  6 nach Jerusalem gekommen oder 
zurückgekommen waren. Zum Abbau der Spannungen, die sich ergaben, als diese Witwen 
nicht ausreichend versorgt wurden, werden sieben Männer mit griechischen Namen – die 
wahrscheinlich selbst einen hellenistischen Hintergrund hatten – für diesen Dienst bestellt 
und übernehmen Verantwortung. Zu ihnen gehören auch Stephanus und Nikolaus, ein Pro-
selyt aus Antiochien. Bevor sie sich den Jüngern anschlossen, hatten diese hellenistischen 
Juden einer oder mehreren Synagogen (vgl. 24,12) in Jerusalem angehört, die aus Libertinern, 
Kyrenäern, Alexandrinern und anderen aus Kilikien und der Provinz Asia bestanden (6,9).

Von Anfang an besteht die christliche Gemeinde aus Menschen mit unterschiedlichen 
Migrationserfahrungen. Aus unterschiedlichen Gründen kamen sie aus Galiläa und 
verschiedenen Gebieten der jüdischen Diaspora nach Jerusalem. Bei aller Wertschätzung 
Jerusalems wissen sie, dass ihr Gott und sein Handeln nicht auf diesen Ort begrenzt sind. Sie 
bringen Erfahrungen und Kompetenzen mit, die für die Verbreitung des Evangeliums über 
den jüdischen Sprach- und Kulturraum hinaus von großer Bedeutung sind (siehe unten). 

2.2	�	 Migration in der Stephanus-Rede  
	(Apostelgeschichte 7)

Auf den ersten Blick mag es überraschen, dass die Themen Migration, Flüchtlinge, Aufent-
halte an verschiedenen Orten und die damit verbundenen geistlichen Herausforderungen 
einen breiten Raum in der Verteidigungsrede des Stephanus in Jerusalem einnehmen. Doch 

5	 In diesem Zusammenhang führt 
Lukas den Leviten Joseph Barnabas 
aus Zypern ein, der entweder in 
Jerusalem lebte oder zum Fest nach 
Jerusalem gekommen war und nach 
seiner Bekehrung dort blieb. 

6	 So Werner Kahl, Migrationser
fahrungen als conditio sine qua non 
für die transkulturelle Ausbreitung des 
Frühchristentums, in: IKTh 41 (2015) 
185-197, hier 187. Während diese 
Bezeichnung für aus der Diaspora frei-
willig zurückgekehrte Juden gelten 
mag, sollte man sie nicht für die ver-
folgten und aus Jerusalem geflohenen 
Diasporajuden verwenden (so etwa 
Kahl auf S. 190). Für sie ist die Bezeich-
nung »Flüchtlinge« zutreffender. 
Kahls Studie bietet wichtige Einsich-
ten, übersieht aber die Bedeutung 

der Stephanusrede (siehe unten) und 
bleibt den Prämissen der deutschspra-
chigen Acta-Forschung verhaftet; 
zur historischen Glaubwürdigkeit und 
Plausibilität der Apostelgeschichte 
vgl. Eckhard J. Schnabel, Urchristliche 
Mission, Wuppertal 2003, 21-36. Zu 
den Hellenisten vgl. Michael Zug-
mann, »Hellenisten« in der Apostelge
schichte: Historische und exegetische 
Untersuchungen zu Apg 6,1; 9,29; 
11,20, WUNT II.264, Tübingen 2009. 



Migration und Missıon nach der Apostelgeschichte 205

sSind gerade diese TIhemen ein wesentlicher Bestandteil selner Verteidigung angesichts
der alschen Anschuldigungen”, dass den Tempel un das Gesetz eredet habe
13 In seliner Zusammenfassung der Geschichte Israels AUS einem bestimmten ick-
winkel beschreibt Stephanus das Schicksal der Erzvater Israels als Fremdlinge und Pilger
und das Handeln (Jottes ihnen un anderen aufserhalb des verheifßsenen Landes® Mıt
dieser Rede wird die unmittelbar danach einsetzende Entwicklung das Evangelium seht
über Jerusalem hinaus) theologisc vorbereitet un zugleic legitimiert: (Jottes Handeln
ist nicht auf Jerusalem beschränkt Er kann mıt seinem egen und Handeln nicht einem
(Jrt ingfest emacht werden, sondern ist uch anderen (J)rten Werk

Stephanus beginnt mıt der erufung Trahams ın Mesopotamien: »der ott der Herr-
1C  €l erschien UNSCIECIN Vater Abraham, als noch ın Mesopotamien WAdl, ehe iın Haran
wohnte« (72) Er soll AUS seinem Land aufbrechen, SeINE Verwandtschaft zurücklassen und
ın eın remdes Land ziehen. ach dem Aufbruch AUS dem »Land der aldäer« und eiInem
Zwischenstopp ın Haran (WO Abraham selinen Vater ın der Fremde beerdigt), »brachte
ih ott VOoO  — dort herüber ın das Land, ın dem ihr 19888  — wohnt« (74) TIrotz der göttlichen
Verheißung und Trahams vorbildlichem Gehorsam gab ihm ott »kein Eigentum darin,
uch nicht einen Fufßbreit, und erhie{s ihm, WO ihm und seinen Nachkommen Zzu

Besitz geben« (75) Weiter sagte ott ihm » Deine Nachkommen werden Fremdlinge
Se1INn ın einem remden Lande (d Agypten) und 1T11A11 wird S1E knechten und misshandeln
vierhundert re lang « (76) DIie Geschichte Trahams und selner Nachkommen und VOoO  —

(Jottes Bund mıt ihm beginnt mıt (Jottes Reden und Handeln anderen ()rten Gottes
Herrlichkeit ist nicht auf den Tempel begrenzt), mıt landlosen Migranten, einem langen
Aufenthalt ın einem remden Land und der Erfahrung MmMassıver Unterdrückung. ott
kündigt jedoch se1in Gericht über ihre Unterdrücker auc. ihnen handelt ott Jense1ts
des Landes) und ihre kommende Befreiung

ott Wr mıiıt Joseph, als 48}  - seinen Brüdern nach Agypten erkauft wurde (79) (1ottes
Gegenwart, sein Eingreifen und sSeINe en sind nicht auf das Land oder die Gemeinschaft
zuhause beschränkt, sondern »erretteie Joseph AUS er seliner Bedrängnis und gab
ihm na un Weisheit VOL dem Pharao«. Zunächst rachte dies Verlust Status und
Armut Späater wurde der rühere Migrant wider illen und Öklave Zzu Herrscher über
Ägypten un den aNzZenN königlichen Hof ernannt. Bereiıits ın der Vergangenheit wurde
das Migrationsgeschick VOIN Nachkommen Trahnhams anderen Völkern Zzu egen. Weiter
rzählt Stephanus VOoO  — der Hungersnot ın Ägypten und Kanaan un dem Zug Jakobs und
selner Nachkommen nach Ägypten‚ S1E zahlreich wurden 14 Später diese
Gruppe VOI1 Auswanderern (Jottes Kettung zunächst aAb 725

Ausfühlich fasst Stephanus Schicksal und iografie des Mose IM (717-39). Er
wurde als Öklavenkin eboren und auf wunderbare Weilse itglie des königlichen ofs

Aass a SsIiCh alsche nklagen Das Thema Ira spater auch ‚1018 ertrug ar I: n der Wüste«), MeVOr
andaelt Uund KeinestTalls OINe Paulus VT Diasporajuden Uund (OLTEeS- ‚OL hnen Aas |and zu Erbe gab
aNgEeMESSENE ZusammenfTassung der Türchtigen der ‚1018 Antıo- 13,17-20)}. Auch mıer Ira Eeutlic
Theologie Uund Verkündigung Ades chlien n Pisidien aufgegriffen, Ale SsIiCh AMass entscheidende EreignIsse n der
Stephanus der der welrteren Gruppe calhst außerhalb Aes | andes Israe| Geschichte Israels außerhalb Aes
der Hellenisten, Ira Recht WC}7] etrfanden 13,14-52). n semMer Uusarı- | andes geschehen SsInd (Gott mehrt,
Klaus HAACKER, Stephanus: Vearleum- menTassung der Geschichte Israels Ulale rägt).
det, verehrt, verkannt, 20, LEIPZIG pricht Paulus WC}7] dem Aufenthalt C DITS Grabstelle, Adıe Abraham n
2014, Hetont. Jedoch "11USS5 Stephanus Israels n Agypten (Gott machte das Sichem Arworben hatte, war der ein-
n semer Apologie auf Alese Vorwürte Volk grols während dessen Aufent- ZIgEe Ort, der n Adlesen Wanderungen
eingehen. malts als Fremdlinge n Agypten), ‚1018 IN GEWISSE KeoöntInNunat mHedeutete.

dem USZUQg (»Un' mIT starkem Arm
fuührte ar s ‚1018 Adort NINaUS«) Ulale der
Wüstenwanderung (»vierzIg Jahre

Seite 205

205Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  

sind gerade diese Themen ein wesentlicher Bestandteil seiner Verteidigung angesichts 
der falschen Anschuldigungen  7, dass er gegen den Tempel und das Gesetz geredet habe 
(6,13f). In seiner Zusammenfassung der Geschichte Israels aus einem bestimmten Blick-
winkel beschreibt Stephanus das Schicksal der Erzväter Israels als Fremdlinge und Pilger 
und das Handeln Gottes an ihnen und anderen außerhalb des verheißenen Landes.8 Mit 
dieser Rede wird die unmittelbar danach einsetzende Entwicklung (das Evangelium geht 
über Jerusalem hinaus) theologisch vorbereitet und zugleich legitimiert: Gottes Handeln 
ist nicht auf Jerusalem beschränkt. Er kann mit seinem Segen und Handeln nicht an einem 
Ort dingfest gemacht werden, sondern ist auch an anderen Orten am Werk. 

Stephanus beginnt mit der Berufung Abrahams in Mesopotamien: »der Gott der Herr-
lichkeit erschien unserem Vater Abraham, als er noch in Mesopotamien war, ehe er in Haran 
wohnte« (7,2). Er soll aus seinem Land aufbrechen, seine Verwandtschaft zurücklassen und 
in ein fremdes Land ziehen. Nach dem Aufbruch aus dem »Land der Chaldäer« und einem 
Zwischenstopp in Haran (wo Abraham seinen Vater in der Fremde beerdigt), »brachte 
ihn Gott von dort herüber in das Land, in dem ihr nun wohnt« (7,4). Trotz der göttlichen 
Verheißung und Abrahams vorbildlichem Gehorsam gab ihm Gott »kein Eigentum darin, 
auch nicht einen Fußbreit, und verhieß ihm, er wolle es ihm und seinen Nachkommen zum 
Besitz geben« (7,5). Weiter sagte Gott zu ihm: »Deine Nachkommen werden Fremdlinge 
sein in einem fremden Lande (d. h. Ägypten) und man wird sie knechten und misshandeln 
vierhundert Jahre lang« (7,6). Die Geschichte Abrahams und seiner Nachkommen und von 
Gottes Bund mit ihm beginnt mit Gottes Reden und Handeln an anderen Orten (Gottes 
Herrlichkeit ist nicht auf den Tempel begrenzt), mit landlosen Migranten, einem langen 
Aufenthalt in einem fremden Land und der Erfahrung massiver Unterdrückung. Gott 
kündigt jedoch sein Gericht über ihre Unterdrücker (auch an ihnen handelt Gott jenseits 
des Landes) und ihre kommende Befreiung an. 

Gott war mit Joseph, als er von seinen Brüdern nach Ägypten verkauft wurde (7,9). Gottes 
Gegenwart, sein Eingreifen und seine Gaben sind nicht auf das Land oder die Gemeinschaft 
zuhause beschränkt, sondern er »errettete Joseph aus aller seiner Bedrängnis und gab 
ihm Gnade und Weisheit vor dem Pharao«. Zunächst brachte dies Verlust an Status und 
Armut. Später wurde der frühere Migrant wider Willen und Sklave zum Herrscher über 
Ägypten und den ganzen königlichen Hof ernannt. Bereits in der Vergangenheit wurde 
das Migrationsgeschick von Nachkommen Abrahams anderen Völkern zum Segen. Weiter 
erzählt Stephanus von der Hungersnot in Ägypten und Kanaan und dem Zug Jakobs und 
seiner Nachkommen nach Ägypten, wo sie zahlreich wurden (14f).9 Später lehnt diese 
Gruppe von Auswanderern Gottes Rettung zunächst ab (7,25). 

Ausfühlich fasst Stephanus Schicksal und Biografie des Mose zusammen (7,17-39). Er 
wurde als Sklavenkind geboren und auf wunderbare Weise Mitglied des königlichen Hofs. 

7	 Dass es sich um falsche Anklagen 
handelt und keinesfalls um eine  
angemessene Zusammenfassung der 
Theologie und Verkündigung des 
Stephanus oder der weiteren Gruppe 
der Hellenisten, wird zu Recht von 
Klaus Haacker, Stephanus: Verleum-
det, verehrt, verkannt, BG 28, Leipzig 
2014, betont. Jedoch muss Stephanus 
in seiner Apologie auf diese Vorwürfe 
eingehen. 

8	 Das Thema wird später auch von 
Paulus vor Diasporajuden und Gottes-
fürchtigen der Synagoge von Antio-
chien in Pisidien aufgegriffen, die sich 
selbst außerhalb des Landes Israel 
befanden (13,14-52). In seiner Zusam-
menfassung der Geschichte Israels 
spricht Paulus von dem Aufenthalt 
Israels in Ägypten (Gott machte das 
Volk groß während dessen Aufent- 
halts als Fremdlinge in Ägypten), von 
dem Auszug (»und mit starkem Arm 
führte er sie von dort hinaus«) und der 
Wüstenwanderung (»vierzig Jahre 

ertrug er sie in der Wüste«), bevor 
Gott ihnen das Land zum Erbe gab 
(13,17-20). Auch hier wird deutlich, 
dass entscheidende Ereignisse in der 
Geschichte Israels außerhalb des 
Landes geschehen sind (Gott mehrt, 
führt und trägt). 
9	 Die Grabstelle, die Abraham in 
Sichem erworben hatte, war der ein-
zige Ort, der in diesen Wanderungen 
eine gewisse Kontinuität bedeutete. 



506 Christoph Stenschke

Später mMuUussTe Mose fliehen und schliefslich als Fremder 1im Land Midian 29 Vierzig
re spater wurde in der Abgeschiedenheit des Berges Sinal erufen ın wiederum einer
anderen Gegend das Volk Israel ın die Freiheit führen Selbst dort gab »heiliges
Land«‚ geheiligt uUrc die Gegenwart des (Jottes der Vater, der Mose sprach (siehe uch
7,38) ott Wr das Schicksal SeINES nach Ägypten gEZOSHCNCH Volkes ohl bewusst und Wr

bereit handeln »Ich habe esehen das Leiden meılnes Volkes, das iın Ägypten 1St, und habe
Se1IN eufzen gehört und bin hera  ekommen, erreiten « 34 (Jottes en,;, Hören,
Kkommen und Retten gilt uch ın Ägypten. eın Eingreifen ZU Auszug AUS Ägypten
und vlerz1g Jahren Wanderschaft ın der W uste (736)." WÄährend dieser eit empfing Israel
das (Gesetz3Während der langen Wanderung kam ZU Bundesschluss und anderen
wichtigen, identitätsstiftenden Ereignissen der Geschichte Israels.

Stephanus unterstreicht, dass die Zeiten aufserhalb des Landes und ern VOoO Tempel)
und der Wanderschaft /eiten intensiıver Gotteserfahrung (Errettung, Wunder und lebendige
Mitteilung des Willens Gottes) 11;, ber uch Zeiten angefochtener und verweigerter
TIreue ott Mose, (iottes auserwählter Führer des Volkes, wurde abgelehnt, der Ungehor-
sx.x: und paradoxe Wunsch der ucC nach Ägypten (7,39, den (Jrt des FElends und
der Lebensbedrohung, 719), der Vorfall miıt dem oldenen Kalb und welterer GOötzendienst
(7,40 43) Im Gefolge des (iesetzes und der Propheten sind die Deportation und die eit des
FExils als Gericht für Israels langen Götzendienst (»Ihr rug die Hultte Molochs umher und
den Stern des (Jottes Räfan, die Bilder, die ihr emacht hattet, 1E anzubeten«) verstehen:
»Und ich 11 uch wegführen bis über Babylon hinaus« 43 Irotz dieser Anklagen macht
der Rückblick des Stephanus uch EUULC. dass Israel urc die Jahrhunderte ott uch

anderen ()rten erfahren und Se1INE Identität uch aufserhalb des Landes ewahrt hat
on während ihrer Wanderschaft ın der W uste hatten die Vater die Stiftshütte, die

nach göttlichem Vorbild gefertigt Walr 744 ın ihrer Miıtte Wanderung un (Jottes egeN-
warTt schliefsen einander nicht AU.  S Im Gegensatz »Hausern, die mıt Händen emacht
SiNd«4 ist ott nicht beschränkt auf steinerne Gebäude der bestimmte (Irte Er Walr

mıt seInNnem Volk unterwegs. Apostelgeschichte 45 erwähnt knapp, dass mıt dem Kkommen
Israels die Vertreibung der Menschen verbunden WAdl, die vorher ın dem Land gelebt hatten.
[)ass Salomo eın Haus » mıt Händen« für ott erbaute, wird kritisch esehen. Es wird
gedeutet als Bestreben, ott auf einen (Jrt festzulegen und über ih verfügen wollen
(7,45-50), und schlie{fslich den Anklagen der Verse 51-55 Im Gegensatz en
menschlichen eDauden und Anstrengungen, ott einzugrenzen, wird dem Stephanus
ıne au der Herrlichkeit (Jottes 17 Himmel zuteil 55 DDort efindet sich Jesus
selner Rechten. [Iiese Visıon und se1in Bekenntnis führen Zzu Martyrium des Stephanus.

DIie Bezüge des Stephanus auf das Wanderleben der Patriarchen, des Mose und spater
des Volkes Israel zeigen, dass (Jottes Berufung, Se1INE Gegenwart, Fürsorge und Handeln für
Israel nicht auf einen (Jrt der ein Land beschränkt sSind. Gott, dessen Ihron der Himmel
und dessen Fufsschemel die Erde ist 49 ist zugleic der ott Se1INES wandernden Volkes

(OLTes Gegenwart wurce SI  ar eantscheidende "euUEe Erkenntnisse K AH Migrationserfahrungen
Anm O} 156, pricht n Adlesenmn den Zeichen Ulale Wundern, Ale DDiese ‘Ur auf dem

NMAÄoSse n Agypten, dem Olen Maoer VWeg möglich Zusammenhang ‚1018 » CTZWUNgENE!
Uund n der VWüuüste Lal 7,236) al 165 st UNMNSC Hedeutsamer, da a EmIgration
mıcht auf das |and begrenzt. SsiCch Ale Race eIner Nebenperson Vgl. SCHNABEL, Mlıssion Anm.6
11 \A spater Ale WC}7] Jerusalem AUS andelt, Ale mıcht ZUuU Krals der 037-0684. Obwohnl I: n der Darstel-

Christen (siehe unten), Apostel gehört, Gerade der Hellenist ung eInen mreiten Kaum einnehmen,
en Abraham Uund SOINE Nachkom- Stephanus st Adleser Deutung der st allz Verkündigung Aes Evangeliums
al auf hren Wanderungen Uund Geschichte Israels und Adamlıt Ades mıcht auf Ale Apostel Ulale spater Paulus
hrem Migrantenschicksal Wichtig: (O1Les Israels, dessen ean SsIiCh n Heschränkt. Eine Vielzahl| V}} Christen
Erfahrungen mIT ‚OL emacht Uund Adleser Geschichte Offenbart, ählg. Uund Christinnen SINa Adaran Detelligt;

Seite 206

206 Christoph W. Stenschke

Später musste Mose fliehen und lebte schließlich als Fremder im Land Midian (7,29). Vierzig 
Jahre später wurde er in der Abgeschiedenheit des Berges Sinai berufen – in wiederum einer 
anderen Gegend –, um das Volk Israel in die Freiheit zu führen. Selbst dort gab es »heiliges 
Land«, geheiligt durch die Gegenwart des Gottes der Väter, der zu Mose sprach (siehe auch 
7,38). Gott war das Schicksal seines nach Ägypten gezogenen Volkes wohl bewusst und er war 
bereit zu handeln: »Ich habe gesehen das Leiden meines Volkes, das in Ägypten ist, und habe 
sein Seufzen gehört und bin herabgekommen, es zu erretten« (7,34). Gottes Sehen, Hören, 
Kommen und Retten gilt auch in Ägypten. Sein Eingreifen führt zum Auszug aus Ägypten 
und vierzig Jahren Wanderschaft in der Wüste (7,36).10 Während dieser Zeit empfing Israel 
das Gesetz (7,38). Während der langen Wanderung kam es zum Bundesschluss und anderen 
wichtigen, identitätsstiftenden Ereignissen der Geschichte Israels. 

Stephanus unterstreicht, dass die Zeiten außerhalb des Landes (und fern vom Tempel) 
und der Wanderschaft Zeiten intensiver Gotteserfahrung (Errettung, Wunder und lebendige 
Mitteilung des Willens Gottes) waren, aber auch Zeiten angefochtener und verweigerter 
Treue zu Gott: Mose, Gottes auserwählter Führer des Volkes, wurde abgelehnt, der Ungehor-
sam und paradoxe Wunsch der Rückkehr nach Ägypten (7,39, an den Ort des Elends und 
der Lebensbedrohung, 7,19), der Vorfall mit dem Goldenen Kalb und weiterer Götzendienst 
(7,40-43). Im Gefolge des Gesetzes und der Propheten sind die Deportation und die Zeit des 
Exils als Gericht für Israels langen Götzendienst (»Ihr trugt die Hütte Molochs umher und 
den Stern des Gottes Räfan, die Bilder, die ihr gemacht hattet, sie anzubeten«) zu verstehen: 
»Und ich will euch wegführen bis über Babylon hinaus« (7,43). Trotz dieser Anklagen macht 
der Rückblick des Stephanus auch deutlich, dass Israel durch die Jahrhunderte Gott auch 
an anderen Orten erfahren und seine Identität auch außerhalb des Landes bewahrt hat. 

Schon während ihrer Wanderschaft in der Wüste hatten die Väter die Stiftshütte, die 
nach göttlichem Vorbild gefertigt war (7,44) in ihrer Mitte. Wanderung und Gottes Gegen-
wart schließen einander nicht aus. Im Gegensatz zu »Häusern, die mit Händen gemacht 
sind« (7,48), ist Gott nicht beschränkt auf steinerne Gebäude oder bestimmte Orte. Er war 
mit seinem Volk unterwegs. Apostelgeschichte 7,45 erwähnt knapp, dass mit dem Kommen 
Israels die Vertreibung der Menschen verbunden war, die vorher in dem Land gelebt hatten. 
Dass Salomo ein Haus »mit Händen« für Gott erbaute, wird kritisch gesehen. Es wird 
gedeutet als Bestreben, Gott auf einen Ort festzulegen und über ihn verfügen zu wollen 
(7,45-50), und führt schließlich zu den Anklagen der Verse 51-53. Im Gegensatz zu allen 
menschlichen Gebäuden und Anstrengungen, Gott einzugrenzen, wird dem Stephanus 
eine Schau der Herrlichkeit Gottes im Himmel zuteil (7,55). Dort befindet sich Jesus zu 
seiner Rechten. Diese Vision und sein Bekenntnis führen zum Martyrium des Stephanus. 

Die Bezüge des Stephanus auf das Wanderleben der Patriarchen, des Mose und später 
des Volkes Israel zeigen, dass Gottes Berufung, seine Gegenwart, Fürsorge und Handeln für 
Israel nicht auf einen Ort oder ein Land beschränkt sind. Gott, dessen Thron der Himmel 
und dessen Fußschemel die Erde ist (7,49), ist zugleich der Gott seines wandernden Volkes. 

10	 Gottes Gegenwart wurde sichtbar 
in den Zeichen und Wundern, die 
Mose in Ägypten, dem Roten Meer 
und in der Wüste tat (7,36). Sie waren 
nicht auf das Land begrenzt. 
11	 Wie später die von Jerusalem aus 
zerstreuten Christen (siehe unten), 
haben Abraham und seine Nachkom-
men auf ihren Wanderungen und 
ihrem Migrantenschicksal wichtige 
Erfahrungen mit Gott gemacht und 

entscheidende neue Erkenntnisse 
gewonnen. Diese waren nur auf dem 
Weg möglich. 
12	 Dies ist umso bedeutsamer, da es 
sich um die Rede einer Nebenperson 
handelt, die nicht zum Kreis der 
Apostel gehört. Gerade der Hellenist 
Stephanus ist zu dieser Deutung der 
Geschichte Israels und damit des 
Gottes Israels, dessen Wesen sich in 
dieser Geschichte offenbart, fähig. 

13	 Kahl, Migrationserfahrungen 
(Anm. 6), 188, spricht in diesem 
Zusammenhang von »erzwungener 
Emigration«. 
14	 Vgl. Schnabel, Mission (Anm. 6),  
637-684. Obwohl sie in der Darstel-
lung einen breiten Raum einnehmen, 
ist die Verkündigung des Evangeliums 
nicht auf die Apostel und später Paulus 
beschränkt. Eine Vielzahl von Christen 
und Christinnen sind daran beteiligt; 



Migration und Missıon nach der Apostelgeschichte 207

Er ist bei ihnen ın Kettung und Gericht TIrotz seliner Verheifsungen, lässt sich nicht
auf das Land Israel der den Tempel ın Jerusalem beschränken !! In der Perspektive des
Stephanus wird Israels Vergangenheit als wanderndes Volk weder verherrlicht noch VCI-

drängt der geleugnet. DIie Geschichte eINeEs VOoO  — Halbnomaden, das Jahrhunderte
lang ın Öklaverei und den Retter ott zunächst ablehnte, ist keine schmeichelhafte
Ursprungserzählung ın den Kulturen der Antike, deren Werteskala ın em Ma{ß VOoO  —

Ehre und am bestimmt WAl.

Während die Rede des Stephanus sich die Gegner ın Jerusalem richtet und S1E warnt,
die Fehler der Vergangenheit nicht wiederholen, bietet S1E gleichzeitig ıne oft übersehene
theologische Begründung flır die kommende CArıSTUliche Missıion ın die N: Welt 14 WIE
ın früheren Zeiten ist ott mıt denen, die sich hinauswagen bis die Enden der Erde
Seine Gegenwart und se1in Wirken beschränken sich nicht auf ein Volk un auf einen (Jrt.
Insofern bringt diese Rede nicht 11ULE die Jerusalem-Kapitel der Apostelgeschichte mıt eliner
eindringlichen Warnung Zzu Abschluss, sondern hat I  U dieser Stelle der Erzählung
ıne wichtige Funktion 1m Aufbau der Apostelgeschichte. S1e leitet über dem, WdSs weitab
VOo Tempel und den TenNnzen SOWIE aufserhalb des Landes (Samarien und der Kammerer
AUS Athiopien ın Kap geschehen wird Auch dort ist ott Werk (vgl die expliziten
Aussagen ın AP£g 11,21; 14,2/; 15,12; 16,14; etc.)

2.3 Migration ın Apostelgeschichte 7-285

DIie Verfolgung, die nach dem Tod des Stephanus einsetzt, ZersIreut die Christen urc das
N: jüdische Land un SamarıIla (8,1£, ÖLEOTnApNnOaAVv). } Als Olge wird das Evangelium
über die TenNzen Jerusalems hinausgetragen (»Es er sich ber diesem Tag ıne grolse
Verfolgung über die (Gjemeinde ın Jerusalem«, 8,1; siehe uch 8,3) » [DIe 192808  - ZEersSIreuTt worden
11, CNH umher un predigten das Wort« (8,4) DIie ersten christlichen Missionare

jüdische Migranten AUS der Diaspora, die nach Jerusalem gekommen und
JetzZ als Flüchtlinge Jerusalem verlassen müssen |*

ach USWEIS der Apostelgeschichte vielmehr jüdische Migranten AT der
Diaspora, denen die tragende bei der Verbreitung des »christlichen aubens«
zukam. Es ist uch historisch plausibel, dass jene en, die ın multireligiösen Lebens-
welten der mediterranen Antike aufgewachsen n) besser als ihre auDens-
geschwister ın aa der Galiläa darauf vorbereitet 11, die Bedeutung des Fvan-
eliums icht-Jude verständlich machen. Sie sprachen nämlich dieselbe(n)
Sprache(n) WIE icht-Juden VOrT em Koine-Griechisch un sS1E konnten
kultursensibel agleren. DIie christusgläubigen en AUS der Diaspora vermochten das
Evangelium VOoO  — der grenzüberschreitenden Inklusion ın (Jottes eil uch grenzüber-
schreitend plausibel kommunizieren .

vgl Christoph STENSCH KE, Mlıssion K AH Migrationserfahrungen
n the Book a ÄrTtTs Mlıssion a the Anm 0),187. DITS Praämıiıssen Aınter den
Church, n Fredemann ussagen herdlie Christen AUS Judäa
VWAILLDORF el al (Hg.) Mlıssion Ulale Ulale Galıläa Sind angesichts Ades ean
Rafleyxion m KONTEXT: Perspektiven Grades der Hellenisierung Tragwürdlg.
evangelikaler Miissionswissenschaft
m 721 Jahrhundert. E Klaus Mlulller
Edition afern: Mlıssion academiIics 31),
uürnberg 2010, 06-90.

Seite 207

207Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  

Er ist bei ihnen in Rettung und Gericht. Trotz seiner Verheißungen, lässt er sich nicht 
auf das Land Israel oder den Tempel in Jerusalem beschränken.11 In der Perspektive des 
Stephanus wird Israels Vergangenheit als wanderndes Volk weder verherrlicht noch ver-
drängt oder geleugnet. Die Geschichte eines Volks von Halbnomaden, das Jahrhunderte 
lang in Sklaverei lebte und den Retter Gott zunächst ablehnte, ist keine schmeichelhafte 
Ursprungserzählung in den Kulturen der Antike, deren Werteskala in hohem Maß von 
Ehre und Scham bestimmt war. 

Während die Rede des Stephanus sich an die Gegner in Jerusalem richtet und sie warnt, 
die Fehler der Vergangenheit nicht zu wiederholen, bietet sie gleichzeitig eine oft übersehene 
theologische Begründung für die kommende christliche Mission in die ganze Welt  12: wie 
in früheren Zeiten ist Gott mit denen, die sich hinauswagen bis an die Enden der Erde. 
Seine Gegenwart und sein Wirken beschränken sich nicht auf ein Volk und auf einen Ort. 
Insofern bringt diese Rede nicht nur die Jerusalem-Kapitel der Apostelgeschichte mit einer 
eindringlichen Warnung zum Abschluss, sondern hat an genau dieser Stelle der Erzählung 
eine wichtige Funktion im Aufbau der Apostelgeschichte. Sie leitet über zu dem, was weitab 
vom Tempel und an den Grenzen sowie außerhalb des Landes (Samarien und der Kämmerer 
aus Äthiopien in Kap 8) geschehen wird. Auch dort ist Gott am Werk (vgl. die expliziten 
Aussagen in Apg 11,21; 14,27; 15,12; 16,14; etc.). 

2.3	�	 Migration in Apostelgeschichte 7-28

Die Verfolgung, die nach dem Tod des Stephanus einsetzt, zerstreut die Christen durch das 
ganze jüdische Land und Samaria (8,1f, διεσπάρησαν).13 Als Folge wird das Evangelium 
über die Grenzen Jerusalems hinausgetragen (»Es erhob sich aber an diesem Tag eine große 
Verfolgung über die Gemeinde in Jerusalem«, 8,1, siehe auch 8,3). »Die nun zerstreut worden 
waren, zogen umher und predigten das Wort« (8,4). Die ersten christlichen Missionare 
waren jüdische Migranten aus der Diaspora, die nach Jerusalem gekommen waren und 
jetzt als Flüchtlinge Jerusalem verlassen müssen.14 

Nach Ausweis der Apostelgeschichte waren es vielmehr jüdische Migranten aus der 
Diaspora, denen die tragende Rolle bei der Verbreitung des »christlichen Glaubens« 
zukam. Es ist auch historisch plausibel, dass jene Juden, die in multireligiösen Lebens-
welten der mediterranen Antike aufgewachsen waren, besser als ihre Glaubens- 
geschwister in Judäa oder Galiläa darauf vorbereitet waren, die Bedeutung des Evan-
geliums Nicht-Juden verständlich zu machen. Sie sprachen nämlich dieselbe(n) 
Sprache(n) wie Nicht-Juden – vor allem Koine-Griechisch –, und sie konnten 
kultursensibel agieren. Die christusgläubigen Juden aus der Diaspora vermochten das 
Evangelium von der grenzüberschreitenden Inklusion in Gottes Heil auch grenzüber-
schreitend plausibel zu kommunizieren.15 

vgl. Christoph Stenschke, Mission 
in the Book of Acts – Mission of the 
Church, in: Friedemann  
Walldorf et al. (Hg.), Mission und 
Reflexion im Kontext: Perspektiven 
evangelikaler Missionswissenschaft 
im 21. Jahrhundert. FS Klaus Müller 
(Edition afem: Mission academics 31), 
Nürnberg 2010, 68-90. 

15	 Kahl, Migrationserfahrungen 
(Anm. 6), 187. Die Prämissen hinter den 
Aussagen über die Christen aus Judäa 
und Galiläa sind angesichts des hohen 
Grades der Hellenisierung fragwürdig. 



505 Christoph Stenschke

Mıt der Rede VO  - » Zerstreuung« (ÖLAOTELPW) nımmt Lukas das alttestamentliche
Zerstreuungsmotiv auf, 16 Tellc ın deutlicher rechung: Jetz ist Zerstreuung nicht (Jottes
Gerichtshandeln bundesbrüchigen Israeliten urc Deportationen und Exil, sondern
widerfährt dem gehorsamen Teil Israels und kommt anderen zugute. ”” Neben dem Maotiv
der Zerstreuung ist interessant, dass die Bewegungen dieser Menschen mıt dem Verb
ÖLEPXOLLAL beschrieben werden (ÖLA00V), das spater zusammenfassend das Wirken Jesu
charakterisieren wird (10,38: »der ist umhergezogen ÖL AOEV und hat (utes getlan und
alle eheilt, die ın der Gewalt des Teufels waren«).

Apostelgeschichte beschreibt ausführlich den I ienst des Evangelisten Philippus eiINes
dieser umherziehenden Hellenisten ın Samarıla und dem äthiopischen Eunuchen. ott
wirkt ın Samaria.!  8 Apostelgeschichte 8>5_25 ıst der einNzZIge Bericht der Erzählung, nachdem
anscheinend 1ne N: das Evangelium annımmt. Auf der W üstenstrafße nach aza
trifft Philippus den Äthiopier‚ der AUS religiösen Gründen nach Jerusalem gekommen WAdl,

Anfang eliner langen Rückreise ın den heutigen an, erklärt ihm das Evangelium und
tauft ih (8,26-40). Auch WE die Richtung der Reise WCS VOoO  — Jerusalem und Tempel 1st,
zieht sSeINeE Strafse TONIIC welter 39 ach einer Entrückung Uurc den eiligen (elst

sich Philippus in Aschdaod wieder und nımmt das Muster der Jerusalemer Hellenisten
wieder auf: »und ZOS umher (ÖLEPXOLEVOG un predigte ın en tädten das Evangelium,
bis nach asarea kam« (8,40; vgl 21,8) (Jottes eil ist nicht auf Jerusalem der das Volk
Israel beschränkt Jerusalem verlassen mussen, ZEersSIreut werden und auf der Elucht

se1nN, bedeutet nicht das Ende der Jungen christlichen ewegung und ihres Wachstums,
sondern den nNTang der weltweiten Mission und Ausbreitung. ach der Apostelgeschichte
gehen (erzwungene) Migration und Miıssion and ın and

In Apostelgeschichte 9, werden (lie Leute, (lie vorher als (lie » Jünger des errn« bezeichnet
werden (9,1) als » Anhänger des Weges« bezeichnet. » [DIie des Weges Sind« ıst ıne der
hervorstechendsten Bezeichnungen der Christen ın der Apostelgeschichte; »dler Weg« ezieht
sich ufihre Identität un: OTfIScChHha (19,9; 22,4; 24,14.22; vgl 16,17 »cdlen Weg des Heils«: 18,25[:
>> den Weg (‚ottes «). *” OSe: Ernst bemerkt, dass 1mM Reisebericht 1mM Lukasevangelium, das uka-
nische Verständnis VOo  . Jüngerschaft definiert wird » Jesusnachfolge und Jüngerschaft €l
€e€11NaDe Weg Jesu nach Jerusalem208  Christoph W. Stenschke  Mit der Rede von »Zerstreuung« (Staoreipw) nimmt Lukas das alttestamentliche  Zerstreuungsmotiv auf,!® freilich in deutlicher Brechung: jetzt ist Zerstreuung nicht Gottes  Gerichtshandeln an bundesbrüchigen Israeliten durch Deportationen und Exil, sondern  widerfährt dem gehorsamen Teil Israels und kommt anderen Zugu‘[e.l7 Neben dem Motiv  der Zerstreuung ist interessant, dass die Bewegungen dieser Menschen mit dem Verb  Sıepyopar beschrieben werden (Sın\dov), das später zusammenfassend das Wirken Jesu  charakterisieren wird (10,38: »der ist umhergezogen - Ö\0ev - und hat Gutes getan und  alle geheilt, die in der Gewalt des Teufels waren«).  Apostelgeschichte 8 beschreibt ausführlich den Dienst des Evangelisten Philippus - eines  dieser umherziehenden Hellenisten - in Samaria und an dem äthiopischen Eunuchen. Gott  wirkt in Samaria.!8 Apostelgeschichte 8,5-25 ist der einzige Bericht der Erzählung, nachdem  anscheinend eine ganze Stadt das Evangelium annimmt. Auf der Wüstenstraße nach Gaza  trifft Philippus den Äthiopier, der aus religiösen Gründen nach Jerusalem gekommen war,  am Anfang einer langen Rückreise in den heutigen Sudan, erklärt ihm das Evangelium und  tauft ihn (8,26-40). Auch wenn die Richtung der Reise weg von Jerusalem und Tempel ist,  zieht er seine Straße fröhlich weiter (8,39). Nach einer Entrückung durch den Heiligen Geist  findet sich Philippus in Aschdod wieder und nimmt das Muster der Jerusalemer Hellenisten  wieder auf: »und zog umher (Sıepyöouevoc) und predigte in allen Städten das Evangelium,  bis er nach Cäsarea kam« (8,40; vgl. 21,8). Gottes Heil ist nicht auf Jerusalem oder das Volk  Israel beschränkt. Jerusalem verlassen zu müssen, zerstreut zu werden und auf der Flucht  zu sein, bedeutet nicht das Ende der jungen christlichen Bewegung und ihres Wachstums,  sondern den Anfang der weltweiten Mission und Ausbreitung. Nach der Apostelgeschichte  gehen (erzwungene) Migration und Mission Hand in Hand.  In Apostelgeschichte 9,2 werden die Leute, die vorher als die » Jünger des Herrn« bezeichnet  werden (9,1), als »Anhänger des neuen Weges« bezeichnet. »Die des Weges sind« ist eine der  hervorstechendsten Bezeichnungen der Christen in der Apostelgeschichte; »der Weg« bezieht  sich auf ihre Identität und Botschaft (19,9; 22,4; 24,14.22; vgl.16,17: »den Weg des Heils«; 18,25f:  »den Weg Gottes «).!? Josef Ernst bemerkt, dass im Reisebericht im Lukasevangelium, das luka-  nische Verständnis von Jüngerschaft definiert wird: » Jesusnachfolge und Jüngerschaft heißt  Teilhabe am Weg Jesu nach Jerusalem ... Weggemeinschaft« (vgl.Lk 9,23.57-62; 18,22.28).?°  Das Verknüpfen des Wegbegriffes mit der Person Jesu hat wahrscheinlich schon im  Handeln des historischen Jesus seinen Ursprung. Die synoptische Evangelientradition  zeichnet das Bild des »auf der Reise« (£v tnj) 08@) befindlichen Jesus. Johannes seinerseits  gebraucht für das Wandern Jesu das Verbum nepınateiv »umherziehen« (6,66; 11,54).  Als Lehrer war Jesus denn auch ein wirklicher »Peripatetiker«. Lukas hat diesen Gesichts-  punkt dadurch hervorgehoben, dass er einen besonderen Reisebericht zusammengestellt  16 Vgl.lzaak DE HULSTER, Art. Dias-  19 Überblick bei Paul TREBILCO,  »Weg« als Selbstbezeichnung des  pora I. Hebrew Bible/Old Testament,  Self-Designations and Group Identity  Urchristentums: Eine traditions-  in: EBR, Bd. 6, 748-751.  in the New Testament, Cambridge  geschichtliche und semasiologische  17 Freilich hat Zerstreuung im AT  2012, 247-271. Gerhard SCHNEIDER, Die  Untersuchung (AASF B 132.2),  auch treue Israeliten getroffen  Apostelgeschichte, ı1. Teil: Kommentar  Helsinki 1964.  (etwa Daniel und seine Freunde) und  zu Kap.9,1-28,31, HThK vV.2, Freiburg/  wurden durch sie die umliegenden  Basel/Wien 1982, 25, Anm. 29 bemerkt:  Völker auch gesegnet.  »Da sich der Terminus nur in der Apg  18 Aufder Rückreise nach Jerusa-  findet und weil er zugleich mit der  lem beginnen Petrus und Johannes  lukanischen Weg-Konzeption korres  ihr Reisewirken »und predigten das  pondiert [...] kann man ihn als spezi  Evangelium in vielen Dörfern der  fisch lukanische Bezeichnung für das  Samariter« (Apg 8,25).  Christentum ansehen«; ausführliche  Untersuchung bei Eero REPO, DerWeggemeinschaft« (vgl. 9,23.57-62; 18,22.28).“*

DDas Verknüpfen des Wegbegriffes mıt der Person Jesu hat wahrscheinlic schon 1m
Handeln des historischen Jesus selnen rsprung. DIie synoptische Evangelientradition
zeichnet das Bild des »auf der Ee1ISE« EV TNn 0101003 befindlichen Jesus. Johannes selinerseılts
gebraucht für das Wandern Jesu das Verbum NMEPLNTATELV »umherziehen« (6,66; 11,54).
Als Lehrer War Jesus denn uch eın wirklicher »Peripatetiker«. Lukas hat diesen Gesichts-
pun adurch hervorgehoben, dass einen besonderen Reisebericht zusammengestellt

Vgl 7aak [E HULSTER, Artl. 1ASs- Uberblick 8151 PaulTREBILCO, »VWVEQ« als Selbstbezeichnung Aes
WOTd Hebhreiw Bible/Old Testament, Self-Designations and roup Identity Urchristentums: Fine tradıtions-
n C-6K, 6, 748 -751 n the New l estament, Cambridge geschichtliche Ulale semasiologische

Fraillich mat Zerstreuung m 2012, 247721 Gerhard SCH DITS Untersuchung AASF 132.2),
auch Israeliten getroffen Apostelgeschichte, . Tell: Oommentar Healsink ı 1964.
(etwa Daniel und SOINE reunde Ulale Kap.9,1-26,31, HTK Freiburg/
wurden Uurc| s Ale umliegenden Basel AMlen 19&62, 2'5, Anm 2U emerkt:
VOölker auch » Da SsiCch der Terminus "Ur n der Apg

Auf der Rückreise nach Jerusa- Undet Ulale O] ar zugleic| mIT der
em beginnen Peirus Ulale Johannes ukanıschen Weg-Konzeption KOrres
hr Reaisewirken »und oredigten Aas nondier kannn Nan hn als SPEZI
Evangelium n vaelen Doörtfern der 1SC] ukanısche Bezeichnung furdas
Samarıter« (Apg 0,25) Christentum ansehen«; ausfuhrliche

Untersuchung 015 Farcd) KEPO, er

Seite 208

208 Christoph W. Stenschke

Mit der Rede von »Zerstreuung« (διασπείρω) nimmt Lukas das alttestamentliche 
Zerstreuungsmotiv auf,16 freilich in deutlicher Brechung: jetzt ist Zerstreuung nicht Gottes 
Gerichtshandeln an bundesbrüchigen Israeliten durch Deportationen und Exil, sondern 
widerfährt dem gehorsamen Teil Israels und kommt anderen zugute.17 Neben dem Motiv 
der Zerstreuung ist interessant, dass die Bewegungen dieser Menschen mit dem Verb 
διέρχομαι beschrieben werden (διῆλθον), das später zusammenfassend das Wirken Jesu 
charakterisieren wird (10,38: »der ist umhergezogen – διῆλθεν – und hat Gutes getan und 
alle geheilt, die in der Gewalt des Teufels waren«). 

Apostelgeschichte 8 beschreibt ausführlich den Dienst des Evangelisten Philippus – eines 
dieser umherziehenden Hellenisten – in Samaria und an dem äthiopischen Eunuchen. Gott 
wirkt in Samaria.18 Apostelgeschichte 8,5-25 ist der einzige Bericht der Erzählung, nachdem 
anscheinend eine ganze Stadt das Evangelium annimmt. Auf der Wüstenstraße nach Gaza 
trifft Philippus den Äthiopier, der aus religiösen Gründen nach Jerusalem gekommen war, 
am Anfang einer langen Rückreise in den heutigen Sudan, erklärt ihm das Evangelium und 
tauft ihn (8,26-40). Auch wenn die Richtung der Reise weg von Jerusalem und Tempel ist, 
zieht er seine Straße fröhlich weiter (8,39). Nach einer Entrückung durch den Heiligen Geist 
findet sich Philippus in Aschdod wieder und nimmt das Muster der Jerusalemer Hellenisten 
wieder auf: »und zog umher (διερχόμενος) und predigte in allen Städten das Evangelium, 
bis er nach Cäsarea kam« (8,40; vgl. 21,8). Gottes Heil ist nicht auf Jerusalem oder das Volk 
Israel beschränkt. Jerusalem verlassen zu müssen, zerstreut zu werden und auf der Flucht 
zu sein, bedeutet nicht das Ende der jungen christlichen Bewegung und ihres Wachstums, 
sondern den Anfang der weltweiten Mission und Ausbreitung. Nach der Apostelgeschichte 
gehen (erzwungene) Migration und Mission Hand in Hand. 

In Apostelgeschichte 9,2 werden die Leute, die vorher als die »Jünger des Herrn« bezeichnet 
werden (9,1), als »Anhänger des neuen Weges« bezeichnet. »Die des Weges sind« ist eine der 
hervorstechendsten Bezeichnungen der Christen in der Apostelgeschichte; »der Weg« bezieht 
sich auf ihre Identität und Botschaft (19,9; 22,4; 24,14.22; vgl. 16,17: »den Weg des Heils«; 18,25f: 
»den Weg Gottes«).19 Josef Ernst bemerkt, dass im Reisebericht im Lukasevangelium, das luka-
nische Verständnis von Jüngerschaft definiert wird: »Jesusnachfolge und Jüngerschaft heißt 
Teilhabe am Weg Jesu nach Jerusalem … Weggemeinschaft« (vgl. Lk   9,23.57-62; 18,22.28).20 

Das Verknüpfen des Wegbegriffes mit der Person Jesu hat wahrscheinlich schon im 
Handeln des historischen Jesus seinen Ursprung. Die synoptische Evangelientradition 
zeichnet das Bild des »auf der Reise« (ἐν τῇ ὁδῶ) befindlichen Jesus. Johannes seinerseits 
gebraucht für das Wandern Jesu das Verbum περιπατεῖν »umherziehen« (6,66; 11,54). 
Als Lehrer war Jesus denn auch ein wirklicher »Peripatetiker«. Lukas hat diesen Gesichts-
punkt dadurch hervorgehoben, dass er einen besonderen Reisebericht zusammengestellt 

16	 Vgl. Izaak De Hulster, Art. Dias-
pora I. Hebrew Bible   / Old Testament, 
in: EBR, Bd. 6, 748-751. 
17	 Freilich hat Zerstreuung im AT 
auch treue Israeliten getroffen 
(etwa Daniel und seine Freunde) und 
wurden durch sie die umliegenden 
Völker auch gesegnet. 
18	 Auf der Rückreise nach Jerusa- 
lem beginnen Petrus und Johannes 
ihr Reisewirken »und predigten das 
Evangelium in vielen Dörfern der 
Samariter« (Apg 8,25). 

19	 Überblick bei Paul Trebilco, 
Self-Designations and Group Identity 
in the New Testament, Cambridge 
2012, 247-271. Gerhard Schneider, Die 
Apostelgeschichte, II. Teil: Kommentar 
zu Kap. 9,1-28,31, HThK V.2, Freiburg  /
Basel  /Wien 1982, 25, Anm. 29 bemerkt: 
»Da sich der Terminus nur in der Apg 
findet und weil er zugleich mit der 
lukanischen Weg-Konzeption korres-
pondiert […] kann man ihn als spezi-
fisch lukanische Bezeichnung für das 
Christentum ansehen«; ausführliche 
Untersuchung bei Eero Repo, Der 

»Weg« als Selbstbezeichnung des 
Urchristentums: Eine traditions-
geschichtliche und semasiologische 
Untersuchung (AASF Β 132.2), 
Helsinki 1964. 



Migration und Missıon nach der Apostelgeschichte 209

und AUS der Tradition solche Erzählungen ausgewählt hat, nach denen der auferstandene
Heiland namentlich den »aufder Reise Befindlichen« erschienen ist EV Tn 3-  Yo] 24,32;
APg 9,17). Es ist deswegen 200 kein statistischer Zufall, dass » We: D« ın den synoptischen
Evangelien und der Apostelgeschichte gft vorkommt “

DIie Jünger sSind nicht mehr auf ihren eigenen »We gEN« unterwegs, sondern auf dem Weg
(Jottes. Sie werden nicht mıt einem statischen Bild beschrieben, sondern mıt einer dyna-
mischen etapher (vgl.jedoch APg 14,16). Dazu aASssch die ben erwähnten Vorkommen
des Verbs ÖLEPXO UUL;, das den Hauptmodus christlichen Lebens als Bewegung charakterisiert.

Saulus VO  . Tarsırs macht sich auf den Weg, die Christen ın Damaskus verfolgen (9,11)
NSeine Kenntnis oder selne Annahme, dass Christen ın Damaskus geben mMUuUSSe, stellt sich als
ichtig heraus (9,10.19). Wahrscheinlich handelt sich hellenistische Judenchristen, die
auUIgrun: der ın Apostelgeschichte 8,1-4 geschilderten Verfolgung AUS Jerusalem eflohen
Wahrscheinlich hatten S1E schon andere DiasporajudenZGlauben Jesus Christus geführt.

ach seliner erufung auf dem Weg nach Damaskus, beginnt Saulus/Paulus, der früher
Teil des religiösen Establishments ın Jerusalem WAadl, sSeINE ange Karrlere als Wander-
missioNar und Flüchtling.“*“ Äm Anfang bedeutet dies kürzeres der längeres Wirken ın
Damaskus und Jerusalem Apg 9,19-29; vgl. die eigene Beschreibung des Paulus SeINES
frühen Reisedienstes ın Gal 1,17-21). Als AUS Jerusalem fliehen I1 USS, Paulus über
asarea ın sSeINE Heimatstadt Tarsus ın 1lıkıen (9,30; vgl. 22,3) zurück. DDort bleibt
angere Zeit, bis Barnabas ih nach Antiochia haoalt 11,25) DIie Heidenchristen ın Syrien
und Kilikien, erwähnt ın dem Brief, der die Beschlüsse des sogenannten Apostelkonzils
es und vermittelt, und die Paulus spater esucht (15,41), hatten sich wahrscheinlic
ın dieser eit urc das Wirken des Paulus we1ıt über Tarsus hinaus ekehrt

Auf annlıche WeIise wirkt uch Petrus aufserhalb V  — Jerusalem, als »überall 1m Land
umherzog (ÖLEPXOLEVOV), dass uch den eiligen kam« 9,32) ın a, oppe und
Aasarea (9,32-10,48).”° ach einer längeren eit des Wirkens einem Urt, wird dAas »Umhber-
ziehen« der LICUEC Modus des Wirkens V  — Petrus. Ulrich schreibt ÖLEPXOLAL:

Auffallend 1st der häufige eDrauc. des Verbs (31mal) 1m Iukanischen Schrifttum. ach
Apostelgeschichte 10,25 ist der FEYrMINUS FPCHNICUS für das missionarische Wirken Jesu
1m Judenland, seliner Apostel (Lk 9,6) und Missionare 20,25)Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  209  und aus der Tradition solche Erzählungen ausgewählt hat, nach denen der auferstandene  Heiland namentlich den »auf der Reise Befindlichen« erschienen ist (£v tfj 65@, Lk 24,32;  Apg 9,17). Es ist deswegen gar kein statistischer Zufall, dass »Weg« in den synoptischen  Evangelien und der Apostelgeschichte so oft vorkommt.”  Die Jünger sind nicht mehr auf ihren eigenen »Wegen« unterwegs, sondern auf dem Weg  Gottes. Sie werden nicht mit einem statischen Bild beschrieben, sondern mit einer dyna-  mischen Metapher (vgl.jedoch Apg 14,16). Dazu passen die oben erwähnten Vorkommen  des Verbs Sıepyouaı, das den Hauptmodus christlichen Lebens als Bewegung charakterisiert.  Saulus von Tarsus macht sich auf den Weg, um die Christen in Damaskus zu verfolgen (9,1f).  Seine Kenntnis oder seine Annahme, dass es Christen in Damaskus geben müsse, stellt sich als  richtig heraus (9,10.19). Wahrscheinlich handelt es sich um hellenistische Judenchristen, die  aufgrund der in Apostelgeschichte 8,1-4 geschilderten Verfolgung aus Jerusalem geflohen waren.  Wahrscheinlich hatten sie schon andere Diasporajuden zum Glauben an Jesus Christus geführt.  Nach seiner Berufung auf dem Weg nach Damaskus, beginnt Saulus/Paulus, der früher  Teil des religiösen Establishments in Jerusalem war, seine lange Karriere als Wander-  missionar und Flüchtling.?” Am Anfang bedeutet dies kürzeres oder längeres Wirken in  Damaskus und Jerusalem (Apg 9,19-29; vgl.die eigene Beschreibung des Paulus seines  frühen Reisedienstes in Gal 1,17-21). Als er aus Jerusalem fliehen muss, kehrt Paulus über  Cäsarea in seine Heimatstadt Tarsus in Kilikien (9,30; vgl.22,3) zurück. Dort bleibt er  längere Zeit, bis Barnabas ihn nach Antiochia holt (11,25). Die Heidenchristen in Syrien  und Kilikien, erwähnt in dem Brief, der die Beschlüsse des sogenannten Apostelkonzils  festhält und vermittelt, und die Paulus später besucht (15,41), hatten sich wahrscheinlich  in dieser Zeit durch das Wirken des Paulus weit über Tarsus hinaus bekehrt.  Auf ähnliche Weise wirkt auch Petrus außerhalb von Jerusalem, als er »überall im Land  umherzog (Sıepyouevov), dass er auch zu den Heiligen kam« (9,32) in Lydda, Joppe und  Cäsarea (9,32-10,48).”® Nach einer längeren Zeit des Wirkens an einem Ort, wird das » Umher-  ziehen« der neue Modus des Wirkens von Petrus. Ulrich BUSSE schreibt zu Sıepyoyaı:  Auffallend ist der häufige Gebrauch des Verbs (3ımal) im lukanischen Schrifttum. Nach  Apostelgeschichte 10,28 ist es der terminus technicus für das missionarische Wirken Jesu  im Judenland, seiner Apostel (Lk 9,6) und Missionare (20,25). ... Das Verb gehört zur  lukanischen »Weg«-Terminologie wie Stanopevouat, Sıodebw, Sıaßaivw und Sıamepaw.”*  Auf seinen Reisen hält sich Petrus im Haus eines gewissen »Simon, der ein Gerber war«,  auf (9,43), einem Ort, der aufgrund des dort betriebenen Gewerbes unrein war. Umher-  ziehen und an verschiedenen Orten wirken und sich aufhalten bedeutet für Petrus, seine  »Komfortzone« zu verlassen und Grenzen zu überschreiten.  20 Das Evangelium nach Lukas, 2.  21 REPO, »Weg« (Anm.19), 185f.  23 Dazu SCHNABEL, Mission  (Anm. 6), 685-710.  Aufl., RNT, Regensburg 1993, 249 (kur-  22 Vgl.den Überblick bei Jerome  siv CS); ähnlich Joseph A. FITZMYER,  MURPHY O’CONNOR, Paul: A Critical  24 Art. Sı£pyxoyaı, in: EWNT, Bd. 1,  The Gospel According to Luke (1-1X):  Life, Oxford 1996 und W Eckhard  777. Das Verb wird auch in Apg 15,41  Introduction, Translation, and Notes,  SCHNABEL, Paul, the Missionary: Reali-  für das Wirken des Paulus gebraucht.  2. Aufl. (AncB 28), Garden City 1986,  ties, Strategies and Methods, Notting-  242f: »Jüngerschaft als Nachfolge Jesu  ham 2008. Nach Schnabel hat Paulus  soweit uns bekannt als Missionar etwa  auf seinem Weg«, 243. REPO, »Weg«  (Anm.19), 180, schließt: »Wenn wir  25.000 km zurückgelegt, davon etwa  jene Stellen der Apg untersuchen,  14.000 km über Land (121f).  an denen der Christenglaube >Weg«  genannt wird, stellen wir fest, dass  >Weg« aufs Engste mit dem Gründer  dieser Religion, Jesus, verknüpft ist «.[)as Verb gehört ZUr

Iukanischen »Weg«- Terminologie WIE ÖLANOPEDO UL, ÖLOÖEULW, ÖLABAaLVW und Slanepdw.““
Auf selnen Reisen hält sich Petrus 1m Haus eiINes gewlssen »S1mon, der ein Gerbery
auf 9,43 einem OUrt, der auIgrun des dort betriebenen Gewerbes unrein WAl. mher-
ziehen und verschiedenen ()rten wirken und sich aufhalten bedeutet für Petrus,; sSeINE
» Komfortzone« verlassen und renzen überschreiten.

[)as Evangelium nach Lukas, 21 REPO, »Weg« (Anm.19), 185T. AZUuW Mlıssion
Anm O} 065-710.Auf!., ANT, Regensburg 1993, 244 kur- Vgl.den Uberblick 015 Jerome

SE CS); hnlich Josepn 4 URPHY ÖN NOR, Paul Critica]| Artl. ÖLIEOYOMUAL, n LAWNT, Ba
Ihe GOospe! According | uke 1-1X)} Life, ()xtTora 1996 Ulale Cckhard IFF [)as Vearh Ira auch n Apg 15,4]1
Introduction, Translation, and otes, W Paul, the Missionary: Raeall- furdas \Ahrken Ades Paulus gebraucht.

Auf! (AncB 28), Garden CIty 1966, LIES, Strategies and Methods, Notting-
2427 »Jüngerschaft als Nachfolge JesSUu mam 1008 Nach Cchnabel mat Paulus

SCHOIT UNMS ekannt als Mlıssionar elwaauf senen VWVeg«, 245 KEPO, »VWVEQ «
Anm.19)},180, SCH|E] »VWenn \AAr K zurückgelegt, davon ATWa
Jene Stellen der Apg untersuchen, Km Uber |and 1217

denen der Christenglaube WEg
genannt wird, stellen \AAr Test, AMass
AUTSTOT Aaufs Engste mIT dem Grunder
Adleser Religion, ESUS, verkKnup ST «

Seite 209

209Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  

und aus der Tradition solche Erzählungen ausgewählt hat, nach denen der auferstandene 
Heiland namentlich den »auf der Reise Befindlichen« erschienen ist (ἐν τῇ ὁδῷ, Lk   24,32; 
Apg 9,17). Es ist deswegen gar kein statistischer Zufall, dass »Weg« in den synoptischen 
Evangelien und der Apostelgeschichte so oft vorkommt.21

Die Jünger sind nicht mehr auf ihren eigenen »Wegen« unterwegs, sondern auf dem Weg 
Gottes. Sie werden nicht mit einem statischen Bild beschrieben, sondern mit einer dyna-
mischen Metapher (vgl. jedoch Apg 14,16). Dazu passen die oben erwähnten Vorkommen 
des Verbs διέρχομαι, das den Hauptmodus christlichen Lebens als Bewegung charakterisiert. 

Saulus von Tarsus macht sich auf den Weg, um die Christen in Damaskus zu verfolgen (9,1f). 
Seine Kenntnis oder seine Annahme, dass es Christen in Damaskus geben müsse, stellt sich als 
richtig heraus (9,10.19). Wahrscheinlich handelt es sich um hellenistische Judenchristen, die 
aufgrund der in Apostelgeschichte 8,1-4 geschilderten Verfolgung aus Jerusalem geflohen waren. 
Wahrscheinlich hatten sie schon andere Diasporajuden zum Glauben an Jesus Christus geführt. 

Nach seiner Berufung auf dem Weg nach Damaskus, beginnt Saulus  /Paulus, der früher 
Teil des religiösen Establishments in Jerusalem war, seine lange Karriere als Wander-
missionar und Flüchtling.22 Am Anfang bedeutet dies kürzeres oder längeres Wirken in 
Damaskus und Jerusalem (Apg 9,19-29; vgl. die eigene Beschreibung des Paulus seines 
frühen Reisedienstes in Gal   1,17-21). Als er aus Jerusalem fliehen muss, kehrt Paulus über 
Cäsarea in seine Heimatstadt Tarsus in Kilikien (9,30; vgl. 22,3) zurück. Dort bleibt er 
längere Zeit, bis Barnabas ihn nach Antiochia holt (11,25). Die Heidenchristen in Syrien 
und Kilikien, erwähnt in dem Brief, der die Beschlüsse des sogenannten Apostelkonzils 
festhält und vermittelt, und die Paulus später besucht (15,41), hatten sich wahrscheinlich 
in dieser Zeit durch das Wirken des Paulus weit über Tarsus hinaus bekehrt.

Auf ähnliche Weise wirkt auch Petrus außerhalb von Jerusalem, als er »überall im Land 
umherzog (διερχόμενον), dass er auch zu den Heiligen kam« (9,32) in Lydda, Joppe und 
Cäsarea (9,32-10,48).23 Nach einer längeren Zeit des Wirkens an einem Ort, wird das »Umher-
ziehen« der neue Modus des Wirkens von Petrus. Ulrich Busse schreibt zu διέρχομαι: 

Auffallend ist der häufige Gebrauch des Verbs (31mal) im lukanischen Schrifttum. Nach 
Apostelgeschichte 10,28 ist es der terminus technicus für das missionarische Wirken Jesu 
im Judenland, seiner Apostel (Lk   9,6) und Missionare (20,25). … Das Verb gehört zur 
lukanischen »Weg«-Terminologie wie διαπορεύομαι, διοδεύω, διαβαίνω und διαπεράω.24

Auf seinen Reisen hält sich Petrus im Haus eines gewissen »Simon, der ein Gerber war«, 
auf (9,43), einem Ort, der aufgrund des dort betriebenen Gewerbes unrein war. Umher-
ziehen und an verschiedenen Orten wirken und sich aufhalten bedeutet für Petrus, seine 
»Komfortzone« zu verlassen und Grenzen zu überschreiten. 

20	 Das Evangelium nach Lukas, 2. 
Aufl., RNT, Regensburg 1993, 249 (kur-
siv CS); ähnlich Joseph A. Fitzmyer, 
The Gospel According to Luke (I-IX): 
Introduction, Translation, and Notes,  
2. Aufl. (AncB 28), Garden City 1986,  
242f: »Jüngerschaft als Nachfolge Jesu 
auf seinem Weg«, 243. Repo, »Weg« 
(Anm. 19), 180, schließt: »Wenn wir 
jene Stellen der Apg untersuchen, 
an denen der Christenglaube ›Weg‹ 
genannt wird, stellen wir fest, dass 
›Weg‹ aufs Engste mit dem Gründer 
dieser Religion, Jesus, verknüpft ist«. 

21	 Repo, »Weg« (Anm. 19), 185f. 
22	 Vgl. den Überblick bei Jerome 
Murphy O’Connor, Paul: A Critical 
Life, Oxford 1996 und W Eckhard  
Schnabel, Paul, the Missionary: Reali-
ties, Strategies and Methods, Notting-
ham 2008. Nach Schnabel hat Paulus 
soweit uns bekannt als Missionar etwa 
25.000 km zurückgelegt, davon etwa 
14.000 km über Land (121f). 

23	 Dazu Schnabel, Mission 
(Anm. 6), 685-710. 
24	 Art. διέρχομαι, in: EWNT, Bd. I,  
777. Das Verb wird auch in Apg 15,41 
für das Wirken des Paulus gebraucht. 



210 Christoph Stenschke

Aufsehenerregende Wunder passıeren aufserhalb VOI1 Jerusalem, WIE die Heilung eINeEs
Lahmen (vgl 3>1_8) » die Auferweckung der Tabitha  orkas und das Herabkommen des
(Jelstes aufdie Heiden, WIE ın Jerusalem Pfingsttag geschehen Wdl. Eine Versetzung
beim Militär rachte Cornelius, Hauptmann der Italischen Kohaorte ın (asarea, zunächst
ın Berührung mıt dem Judentum (»Der WL fromm und gottesfürchtig mıt seinem aNzZeNh
Haus und gab dem Volk viele Almasen und betete iımmer Gott«, 10,2)“” und ermöglichte
spater das TIreften mıt Petrus und SeINE Bekehrung. Fur ih diese Versetzung selner
e11NaDbe eil Apg 10)

AÄAm Anfang seliner Predigt VOLTL Cornelius und den ın seinem Haus versammelten anderen
Heiden bringt Petrus Se1INE TICUEC FEinsicht Zzu USAaruc » Nun rfahre ich ın Wahrheit,
dass ott die Person nicht ansieht:; sondern ın Jjedem Volk, WTr ih fürchtet un recht {ut,
der ist ihm angenehm« 10,34{1) [Iiese Erkenntnis ware hne Se1IN Umhbherziehen, die damıt
verbundenen Gotteserfahrungen und Begegnungen mıt Menschen nicht möglich SCeWESCH.

Petrus beschreibt das Wirken Jesu WIE olg »der ist umhergezogen (ÖLEPXOLAL und hat
(sutes gelan und alle gesund gemacht, die ın der (Gjewalt des Teufels ALCI1« 10,38) Obwohl
Jesus sich uch länger bestimmten (Jrten aufhielt, etrwa ın Kapernaum, wird seIN Wirken
als das eINeEs umherziehenden Wanderpredigers Zusammengefasst und erinnert.

ach der Bekehrung des Cornelius bleibt Petrus noch einıge Tage 1im Haus des Cornelius
10,48) Wieder bringt Se1IN Umherziehen Petrus dazu, TrTrenNnNzen überschreiten. Späater
111US55 sich für dieses Verhalten auf seliner Gelist-initiierten Reise rechtfertigen (»Du bist

Mannern ACH, die nicht en sind, und hast mıt ihnen CHCSSCI1«, 11,3).
Mıt Apostelgeschichte 11,19 wendet sich der Bericht wieder den hellenistischen Christen

Z die nach dem Tod des Stephanus VOI1 Jerusalem AUS ZEersSIreut werden Apg 8,1-4)
Nachdem ın Kapitel V  — Philippus und seInNnem [Dienst iın Samarıla und dem sSuüdwestlichen
aaberichtet wurde, richtet sich der Fokus JeTZ auf diejenigen Hellenisten, die sich nach
Norden wandten, nach Phönizien (vgl. 15,3);, über das Meer nach ypern un weıter nord-
warts nach Antiochia 11,19) Ihr [Dienst beschränkt sich zunächst auf die en ın diesen
Gebieten. Einige VOI1 ihnen jedoch, die ursprünglich AUS ypern (wie Barnabas, 4,36) und
Kyrene ın Nordafrika kamen (siehe 23,26; APg 2,1 6,9), sprechen ın Antiochien nicht
11UL en, sondern uch Heiden und verkündigen den Herrn Jesus 11,20) /7uerst

S1E AUS der Diaspora nach Jerusalem gekommen, JeTZ ihr Weg nach Syrien
und zurück den Heiden. [Iies geschieht nicht mehr auIigrun besonderer Führung WIE
bei Philippus und Petrus (8,26-29; 10>9_10)> sondern AUS eigenem Antrieb und eigener
Einsicht. Der Durchbruch ZUr systematischen Heidenmission geht auf umherziehende
Flüchtlinge zurück.

Wie bei den Erzvatern und dem wandernden Gottesvolk ın der W uste Wr » dlie and des
Herrn mıt ihnen un 1nNe grolse 7 ahl wurde Jäubig und ekenrte sich ZU errn« 11,21)

VYagl. Justin .HOWELL, ArtT. Spater Hricht Barnahbas mIT Spater werden Judas Barsahbhbas
Cornelius, n CL6RK, Bd.5, 793T. Mlarkus auf Uund wiirkt n Zypern, Ulale Silas, angesehene anner

DITS Apostelgeschichte zeichnet ar eboren AT Ulale Iruher Sschon den Brüdern, allz csalhst | elter Ulale
amn vielschichtiges MI Uberörtlicher mIT Paulus ewirkt hmat 15,39 VOon Propheten sind, mIT Paulus Ulale Har-
Kemmunıkation Ulale Beziehungen SEINeEM welnteren \Ahrken auf der Insel mabas WC}7] Jerusalem nach Antiochla
zwischen den christlichen Gemermden herichtet die altkirchliche UÜberliefe - esandt (15,22.32-34

vorschliedenen rten; vgl.den 1ung, Vgl Mlarkus Barnahbas VglWMlıssion
Uberblick 8015 Christopn STENSCHKE, WUNT 156 }, Tüubingen A Anm O} 7U - 0,

andten Ale Apostel hnen
Peirus Ulale Johannes« (Apg .10}
Uberörtliche Verbindungen der UT
ehristlichen Gemelnmnden n der [)ar-
stellung der Apostelgeschichte Ades
Lukas, n ETAL O7 2011} 45357455

Seite 210

210 Christoph W. Stenschke

Aufsehenerregende Wunder passieren außerhalb von Jerusalem, wie die Heilung eines 
Lahmen (vgl. 3,1-8); die Auferweckung der Tabitha  /Dorkas und das Herabkommen des 
Geistes auf die Heiden, so wie es in Jerusalem am Pfingsttag geschehen war. Eine Versetzung 
beim Militär brachte Cornelius, Hauptmann der Italischen Kohorte in Cäsarea, zunächst 
in Berührung mit dem Judentum (»Der war fromm und gottesfürchtig mit seinem ganzen 
Haus und gab dem Volk viele Almosen und betete immer zu Gott«, 10,2)25 und ermöglichte 
später das Treffen mit Petrus und seine Bekehrung. Für ihn führt diese Versetzung zu seiner 
Teilhabe am Heil (Apg 10). 

Am Anfang seiner Predigt vor Cornelius und den in seinem Haus versammelten anderen 
Heiden bringt Petrus seine neue Einsicht zum Ausdruck: »Nun erfahre ich in Wahrheit, 
dass Gott die Person nicht ansieht; sondern in jedem Volk, wer ihn fürchtet und recht tut, 
der ist ihm angenehm« (10,34f). Diese Erkenntnis wäre ohne sein Umherziehen, die damit 
verbundenen Gotteserfahrungen und Begegnungen mit Menschen nicht möglich gewesen. 

Petrus beschreibt das Wirken Jesu wie folgt: »der ist umhergezogen (διέρχομαι) und hat 
Gutes getan und alle gesund gemacht, die in der Gewalt des Teufels waren« (10,38). Obwohl 
Jesus sich auch länger an bestimmten Orten aufhielt, etwa in Kapernaum, wird sein Wirken 
als das eines umherziehenden Wanderpredigers zusammengefasst und erinnert. 

Nach der Bekehrung des Cornelius bleibt Petrus noch einige Tage im Haus des Cornelius 
(10,48). Wieder bringt sein Umherziehen Petrus dazu, Grenzen zu überschreiten. Später 
muss er sich für dieses Verhalten auf seiner Geist-initiierten Reise rechtfertigen (»Du bist 
zu Männern gegangen, die nicht Juden sind, und hast mit ihnen gegessen«, 11,3). 

Mit Apostelgeschichte 11,19 wendet sich der Bericht wieder den hellenistischen Christen 
zu, die nach dem Tod des Stephanus von Jerusalem aus zerstreut werden (Apg 8,1-4). 
Nachdem in Kapitel 8 von Philippus und seinem Dienst in Samaria und dem südwestlichen 
Judäa berichtet wurde, richtet sich der Fokus jetzt auf diejenigen Hellenisten, die sich nach 
Norden wandten, nach Phönizien (vgl. 15,3), über das Meer nach Zypern und weiter nord-
wärts nach Antiochia (11,19). Ihr Dienst beschränkt sich zunächst auf die Juden in diesen 
Gebieten. Einige von ihnen jedoch, die ursprünglich aus Zypern (wie Barnabas, 4,36) und 
Kyrene in Nordafrika kamen (siehe Lk   23,26; Apg 2,10; 6,9), sprechen in Antiochien nicht 
nur zu Juden, sondern auch zu Heiden und verkündigen den Herrn Jesus (11,20). Zuerst 
waren sie aus der Diaspora nach Jerusalem gekommen, jetzt führt ihr Weg nach Syrien 
und zurück zu den Heiden. Dies geschieht nicht mehr aufgrund besonderer Führung wie 
bei Philippus und Petrus (8,26-29; 10,9-10), sondern aus eigenem Antrieb und eigener 
Einsicht. Der Durchbruch zur systematischen Heidenmission geht auf umherziehende 
Flüchtlinge zurück. 

Wie bei den Erzvätern und dem wandernden Gottesvolk in der Wüste war »die Hand des 
Herrn mit ihnen und eine große Zahl wurde gläubig und bekehrte sich zum Herrn« (11,21). 

25	 Vgl. Justin R. Howell, Art. 
Cornelius, in: EBR, Bd. 5, 793f.
26	 Die Apostelgeschichte zeichnet 
ein vielschichtiges Bild überörtlicher 
Kommunikation und Beziehungen 
zwischen den christlichen Gemeinden 
an verschiedenen Orten; vgl. den 
Überblick bei Christoph Stenschke,  
»… sandten die Apostel zu ihnen 
Petrus und Johannes« (Apg 8,10): 
Überörtliche Verbindungen der ur
christlichen Gemeinden in der Dar- 
stellung der Apostelgeschichte des  
Lukas, in: EThL 87 (2011) 433-453. 

27	 Später bricht Barnabas mit 
Markus auf und wirkt in Zypern, wo 
er geboren war und früher schon 
mit Paulus gewirkt hat (15,39). Von 
seinem weiteren Wirken auf der Insel 
berichtet die altkirchliche Überliefe-
rung; vgl. Markus Öhler, Barnabas 
(WUNT 156), Tübingen 2002. 

28	 Später werden Judas Barsabbas 
und Silas, angesehene Männer unter 
den Brüdern, die selbst Leiter und 
Propheten sind, mit Paulus und Bar
nabas von Jerusalem nach Antiochia 
gesandt (15,22.32-34). 
29	 Vgl. Schnabel, Mission 
(Anm. 6), 701-710. 



Migration und Missıon nach der Apostelgeschichte 211

DIie Nachricht VOo  — diesen Ereignissen erreicht die Gemeinde ın Jerusalem.*  6 Barnabas, der
selhbst AUS ypern Tammte (wie ein1ge der Hellenisten, 11,20), wird VOoO  — der Jerusalemer
(GGemeinde nach Antiochia esandt und sieht die na (Jottes dort Werk 11,23) Er
verbringt dort eın aNZECS ahr und reist dann weiıter nach Tarsus, Paulus VOoO  — dort
nach Antiochia Oolen (vgl 9,30). ach einem Aufenthalt ın Jerusalem der sogenannte
Hungerhilfebesuch mıt der der antiochenischen Gemeinde), kehren Barnabas
und Paulus spater nach Antiochia zurück (11,27-12,25). /7Zusammen mıt Barnabas beginnt
Paulus VOoO  — dort AUS Se1INE Missionsreisen ““ Während die Hellenisten ursprünglich als
Flüchtlinge AUS Jerusalem missionarisch wirken, werden S1E spater VOoO  — der Jerusalemer
(GGemeinde gesendet (Barnabas)*® bzw. VOoO eiligen (elst dazu erufen und darautfhin
VOoO  — der Gemeinde gesendet Apg 13,1-3).

ach seliner wundersamen Elucht AUS dem Gefängnis verlässt Petrus Jerusalem, WEe1-
tleren Nachstellungen und Lebensgefahr entgehen Apg 12,17). Danach LIUTL noch
einmal nach Jerusalem zurück (15,7-11). AÄus den wenigen anderen Textstellen des Neuen
Testaments WISsen WITF, dass Petrus über weiıte Strecken und angere Zeiträume unterwegs
Wr und verschiedenen (Jrten wirkte, dass etfwa den Christen ın Korinth ekannt war.

Von Apostelgeschichte 13 richtet sich der Fokus fast ausschliefslich auf Paulus. ”©
uigrun eINes göttlichen Auftrags (9,15; 13,2; 22,1/-22: » ın die Fberne den Heiden«)‚
esteht Sse1In Wirken AUS Reisen mıt (bisweilen längeren Aufenthalten ın gröfßeren tädten
und den umliegenden Kegionen (»von Jerusalem AUS ringsumher bis nach Ilyrien«,
Röm 15,19). ach dem Bild der Apostelgeschichte bleibt Paulus, WE iımmer die
Umstände erlauben, lang einem OUrt, bis (Gemeinden gegründet der gefestigt
sSind der andere Verpflichtungen ihn andere (Jrte rufen *

Antiochia, zunächst eın (Jrt der Zuflucht und des Wirkens untfer en und Heiden,
wird Zzu Ausgangspunkt für die hellenistischen en un ihre Mission, ın die bald
Heidenchristen einbezogen werden. Bel er Rüc  indung der Mission Jerusalem (etwa
15,2), können die Gemeinden anderer Städte und Kegionen eigene Zentren werden und
unter Leitung des (Jelstes entscheidende Inıtiativen Tarten Paulus und Barnabas werden
VOoO  — Antiochia ausgesandt. Paulus hält sich dort mMeNnNnriac länger auf un iımmer
wieder ın die und ihren christlichen (Gemeinden zurück Apg 11,25-30); 12,25-13,4;
142  15,3.30-35; 18,22) Vermutlich kam Se1IN materieller Unterhalt ın den ersten Jahren VOo  —

dort In Korinth, einem anderen Zentrum urchristlicher Mission, bleibt Paulus » eın ahr
und sechs Monate und untfer ihnen das Wort (Jottes« (18,11, » Paulus ber 1€e noch
ıne eit lang dort«, 18,18) Dort arbeitet Paulus für selnen Lebensunterhalt. ach einem
kurzen anfänglichen Besuch (18,19-21) Paulus nach Ephesus zurück, dort und VOo  —

diesem welteren Zentrum AUS ıne angere eit wirken (19;1; »ZWeIl ]ahre « 19,10; drei
re ın der Provınz Asla, 20,31). DIe Iukanische Darstellung des missionarischen Wirkens

/U senen Dlographischen VOraus- Christusgläubigen hnen, Ale + 1 Zur Mlıssion Aes Paulus
seizungen Tur Aleses \AHhrken vgl KAHL, SsiCch n der Miıgration efanden, de- Vgl. SCHNABEL, Mlıssion Anm.6
Migrationserfahrungen Anm. J] 194;, ten Aas Uückgrat der Evangeliums- GO7-71234.
Adort auch den ählg alten anderer verkündigung m arsien halt
Diasporajudenchristen: Kahı arınnNert Recht daran, AMass

Ale Arst n transkultureli | ehens-
- S Kommunikationsfählgkeiten, | ukas mIT semer Fokussierung auf

Paulus mur eınen KCeaimnen Ausschnitt
Kkontexten Arworben werden Konnten, AUS der Verbreitungsgeschichte Aes
welche den Ausschlag reIine erfolg- Evangeliums m arsien hat. ewahrt
rolche Verkündigung Aes Evangeliums mat. Vlole andere Jüdische Migranten

Vor, nehen Ulale nach Paulusn der mediterranen Antiıke gaben
DDiese Ompetenz Kkonnten zuma| 1AS- Adleser Geschichte betelligt. EinIge
Dorajuden AUS mellenıs schen Städten WC}7] hnen werden n der ADg mehr
Aes mischen Raichs aufwelsen. DITS der weniger Deiläufig Srwähnt.

Seite 211

211Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  

Die Nachricht von diesen Ereignissen erreicht die Gemeinde in Jerusalem.26 Barnabas, der 
selbst aus Zypern stammte (wie einige der Hellenisten, 11,20), wird von der Jerusalemer 
Gemeinde nach Antiochia gesandt und sieht die Gnade Gottes dort am Werk (11,23). Er 
verbringt dort ein ganzes Jahr und reist dann weiter nach Tarsus, um Paulus von dort 
nach Antiochia zu holen (vgl. 9,30). Nach einem Aufenthalt in Jerusalem (der sogenannte 
Hungerhilfebesuch mit der Kollekte der antiochenischen Gemeinde), kehren Barnabas 
und Paulus später nach Antiochia zurück (11,27-12,25). Zusammen mit Barnabas beginnt 
Paulus von dort aus seine Missionsreisen.27 Während die Hellenisten ursprünglich als 
Flüchtlinge aus Jerusalem missionarisch wirken, werden sie später von der Jerusalemer 
Gemeinde gesendet (Barnabas)28 bzw. vom Heiligen Geist dazu berufen und daraufhin 
von der Gemeinde gesendet (Apg 13,1-3). 

Nach seiner wundersamen Flucht aus dem Gefängnis verlässt Petrus Jerusalem, um wei-
teren Nachstellungen und Lebensgefahr zu entgehen (Apg 12,17). Danach kehrt er nur noch 
einmal nach Jerusalem zurück (15,7-11). Aus den wenigen anderen Textstellen des Neuen 
Testaments wissen wir, dass Petrus über weite Strecken und längere Zeiträume unterwegs 
war und an verschiedenen Orten wirkte, dass er etwa den Christen in Korinth bekannt war.29 

Von Apostelgeschichte 13 an richtet sich der Fokus fast ausschließlich auf Paulus.30 
Aufgrund eines göttlichen Auftrags (9,15; 13,2; 22,17-22: »… in die Ferne zu den Heiden«), 
besteht sein Wirken aus Reisen mit (bisweilen) längeren Aufenthalten in größeren Städten 
und den umliegenden Regionen (»von Jerusalem aus ringsumher bis nach Illyrien«, 
Röm   15,19). Nach dem Bild der Apostelgeschichte bleibt Paulus, wenn immer es die 
Umstände erlauben, lang genug an einem Ort, bis Gemeinden gegründet oder gefestigt 
sind oder andere Verpflichtungen ihn an andere Orte rufen.31

Antiochia, zunächst ein Ort der Zuflucht und des Wirkens unter Juden und Heiden, 
wird zum Ausgangspunkt für die hellenistischen Juden und ihre Mission, in die bald 
Heidenchristen einbezogen werden. Bei aller Rückbindung der Mission an Jerusalem (etwa 
15,2), können die Gemeinden anderer Städte und Regionen eigene Zentren werden und 
unter Leitung des Geistes entscheidende Initiativen starten. Paulus und Barnabas werden 
von Antiochia ausgesandt. Paulus hält sich dort mehrfach länger auf und kehrt immer 
wieder in die Stadt und zu ihren christlichen Gemeinden zurück (Apg 11,25-30; 12,25-13,4; 
14,26-15,3.30-35; 18,22). Vermutlich kam sein materieller Unterhalt in den ersten Jahren von 
dort. In Korinth, einem anderen Zentrum urchristlicher Mission, bleibt Paulus »ein Jahr 
und sechs Monate und lehrt unter ihnen das Wort Gottes« (18,11, »Paulus aber blieb noch 
eine Zeit lang dort«, 18,18). Dort arbeitet Paulus für seinen Lebensunterhalt. Nach einem 
kurzen anfänglichen Besuch (18,19-21) kehrt Paulus nach Ephesus zurück, um dort und von 
diesem weiteren Zentrum aus eine längere Zeit zu wirken (19,1; »zwei Jahre« 19,10; drei 
Jahre in der Provinz Asia, 20,31). Die lukanische Darstellung des missionarischen Wirkens 

30	 Zu seinen biographischen Voraus-
setzungen für dieses Wirken vgl. Kahl, 
Migrationserfahrungen (Anm. 6), 194; 
dort auch zu den Fähigkeiten anderer 
Diasporajudenchristen:  
Es waren Kommunikationsfähigkeiten, 
die erst in transkulturellen Lebens
kontexten erworben werden konnten, 
welche den Ausschlag für eine erfolg-
reiche Verkündigung des Evangeliums 
in der mediterranen Antike gaben. 
Diese Kompetenz konnten zumal Dias
porajuden aus hellenistischen Städten 
des römischen Reichs aufweisen. Die 

Christusgläubigen unter ihnen, die 
sich in der Migration befanden, bilde-
ten das Rückgrat der Evangeliums
verkündigung im ersten Jhdt.  
Kahl erinnert zu Recht daran, dass 
Lukas mit seiner Fokussierung auf 
Paulus nur einen kleinen Ausschnitt 
aus der Verbreitungsgeschichte des 
Evangeliums im ersten Jhdt. bewahrt 
hat. Viele andere jüdische Migranten 
waren vor, neben und nach Paulus 
an dieser Geschichte beteiligt. Einige 
von ihnen werden in der Apg mehr 
oder weniger beiläufig erwähnt.

31	 Zur Mission des Paulus  
vgl. Schnabel, Mission (Anm. 6),  
887-1234. 



2172 Christoph Stenschke

VOoO  — Paulus, insbesondere selner Reisen un längeren Aufenthalte, kann hier nicht 1m
Detail wiedergegeben werden. Paulus ist der Wandermissionar Par excellence des Neuen
Testaments. Er selhbst pricht VOoO  — selner erufung un seinem [Dienst als VOoO  — dem » Lauf«
(ÖPOLOG), den vollenden hat (20,24)32

Später wird Paulus WEe1 re lang ın asarea geflangen gehalten, ist etwa e1INn halbes ahr
lang unterwegs nach Rom un verbringt dort weıtere We1 re ın Öömischer Haft AIl das
eschah nicht zufällig, sondern ın r  ung der Berufung, die 48} auferstandenen Herrn
empfangen hat (9>11_16 » 22,1/-21; 26,15-18). Lukas verdrängt Oder beschönigt keineswegs die
Leiden und Härten, die dieses Leben als Wandermissionar für Paulus und Se1INE Begleiter
bedeutete (vgl den Peristasenkatalog des Paulus ın Kor 11,23-33). Von seliner erufung
wird EUTLC. »wieviel leiden 111US55 des Namens CHhristi willen« Apg 9,16)

Be]l diesen Reisen un uch während längerer Aufenthalte ıst Paulus nicht allein,
sondern wird VO  — verschiedenen Missionspartnern un Mitarbeitern WIE Barnabas,
11as un Timotheus begleitet, die sSeıIn Leben als Wandermissionar un die damıiıt VeOETI-

bundenen Harten teilen. Fuür manche dieser Reisen un Aufenthalte wird Paulus VO  -

anderen Christen unterstutzt (vgl Phil 4,10-20); ın anderen Fällen erwirtschaftet seinen
Lebensunterhalt selbst (vgl Apg 15,3; 2.0,33 35). °° In seiner schiedsrede die Altesten
VO  - Ephesus ın Apostelgeschichte 20,15-35 Ykläart Paulus, dass muiıt seinen eigenen
Händen gearbeitet habe, sich un seINe Gefährten VEISOTSCN. In al dem hat
geze1gt, dass iNan arbeiten un sich der Schwache annehmen 1I1USS Der materielle
Besıtz des Paulus wWar begrenzt. Aufßer dem, WAdS auf selinen Reisen muiıt sich führen
konnte, WISSen WIr NUur VO  - dem Mantel, den bei eiInem Karpus ın Iroas gelassen
hatte, un VO  - einıgen Büchern un Pergamenten, die Timotheus mitzubringen bat
(2 Tim 4,13).7* Und doch galt die Verheißsung Jesu seINe Jünger uch fülır Paulus: »Und
WeTr Hauser Ooder Brüder Oder Schwestern Ooder Vater oder Multter Ooder Kinder Ooder Acker
verlässt mMeılnes Namens willen, der wird’s hunderttfach mpfangen un das ewlge
Leben ererben« (Mt 19,29).

In der Apostelgeschichte nehmen die Christen un Christinnen (8,3; 9,2}, die
Jerusalem freiwillig Oder aufgrun VO  - Verfolgung verlassen hatten, einen breiten aum
e1ın \SIe berichtet VO  - ihren Wanderungen un: Wirken verschiedensten (Orten. [Das
ıst bemerkenswert, wWenn iINnan das starke Interesse Jerusalem 1mM Lukasevangelium
un ın Apostelgeschichte 1- bedenkt, die ammlung un Wiederherstellung Israels
ausführlich beschrieben wird. Während Lukas diejenigen, die zurückbleiben konnten
Ooder wollten, nirgendwo kritisiert, bemerkt doch, dass Misstrauen, Kritik un Wider-
stand die Heidenmission VO  - ein1ıgen Christen ın Jerusalem ausgeht. Wenn S1E
die verlassen, dann NUur die Gültigkeit des (‚esetzes un jüdische Identität ın
den NEU gegründeten heidenchristlichen (Gemeinden einzufordern un durchzusetzen:
»Und einıge kamen era VO  - aa un: ehrten die Brüder: Wenn ihr 1uch nicht
beschneiden lasst ach der Ordnung des Mose, könnt ihr nıicht se11g werden« 15,1
Apostelgeschichte 15,24 macht eUUMLC. dass diese Leute der christlichen (Gemeinde
ın Jerusalem ehören (>) einıge VO  - den Unseren, denen WITr doch nıchts eioANlen

Zur wrtschaftlichen SiıtuationVgl artın BRÄANDL, Der Agon 015 Vgl. Stephen VWVALTON, Paul,
Paulus: erkunft Uund Pra fl Daulinı- Fatronage and Pay' hatA KMOW Aes Paulus vgl. Christopher K.LITTLE,
scher Agonmetaphori WUNT 1.222), Ahbhout the Apostle’s FEinanclıal 5Up- Mlıssion n the Way a Paul ICa
übingen 2006, 270 -279 Dor  7 n: Trevor BURKE/Brian Mlıssion Tor the Church n the Twenty-

KOSNER Eds.) Paul A S Missionary: First Century (SBLIt 30), N ew York,
Identity, Activity, eO109Yy, and ATicC 2005, 22-46
Practice (LINTS A20), |ondeon WÄArTts Anm. 2} 755
2011, 220-255

Seite 212

212 Christoph W. Stenschke

von Paulus, insbesondere seiner Reisen und längeren Aufenthalte, kann hier nicht im 
Detail wiedergegeben werden. Paulus ist der Wandermissionar par excellence des Neuen 
Testaments. Er selbst spricht von seiner Berufung und seinem Dienst als von dem »Lauf« 
(δρόμος), den er zu vollenden hat (20,24).32 

Später wird Paulus zwei Jahre lang in Cäsarea gefangen gehalten, ist etwa ein halbes Jahr 
lang unterwegs nach Rom und verbringt dort weitere zwei Jahre in römischer Haft. All das 
geschah nicht zufällig, sondern in Erfüllung der Berufung, die er vom auferstandenen Herrn 
empfangen hat (9,11-16; 22,17-21; 26,15-18). Lukas verdrängt oder beschönigt keineswegs die 
Leiden und Härten, die dieses Leben als Wandermissionar für Paulus und seine Begleiter 
bedeutete (vgl. den Peristasenkatalog des Paulus in 2 Kor   11,23-33). Von seiner Berufung an 
wird deutlich, »wieviel er leiden muss um des Namens Christi willen« (Apg 9,16). 

Bei diesen Reisen und auch während längerer Aufenthalte ist Paulus nicht allein, 
sondern wird von verschiedenen Missionspartnern und Mitarbeitern wie Barnabas, 
Silas und Timotheus begleitet, die sein Leben als Wandermissionar und die damit ver-
bundenen Härten teilen. Für manche dieser Reisen und Aufenthalte wird Paulus von 
anderen Christen unterstützt (vgl. Phil   4,10-20); in anderen Fällen erwirtschaftet er seinen 
Lebensunterhalt selbst (vgl. Apg 18,3; 20,33-35).33 In seiner Abschiedsrede an die Ältesten 
von Ephesus in Apostelgeschichte 20,18-35 erklärt Paulus, dass er mit seinen eigenen 
Händen gearbeitet habe, um sich und seine Gefährten zu versorgen. In all dem hat er 
gezeigt, dass man so arbeiten und sich der Schwachen annehmen muss. Der materielle 
Besitz des Paulus war begrenzt. Außer dem, was er auf seinen Reisen mit sich führen 
konnte, wissen wir nur von dem Mantel, den er bei einem Karpus in Troas gelassen 
hatte, und von einigen Büchern und Pergamenten, die er Timotheus mitzubringen bat 
(2 Tim   4,13).34 Und doch galt die Verheißung Jesu an seine Jünger auch für Paulus: »Und 
wer Häuser oder Brüder oder Schwestern oder Vater oder Mutter oder Kinder oder Äcker 
verlässt um meines Namens willen, der wird’s hundertfach empfangen und das ewige 
Leben ererben« (Mt   19,29). 

In der Apostelgeschichte nehmen die Christen und Christinnen (8,3; 9,2), die 
Jerusalem freiwillig oder aufgrund von Verfolgung verlassen hatten, einen breiten Raum 
ein. Sie berichtet von ihren Wanderungen und Wirken an verschiedensten Orten. Das 
ist bemerkenswert, wenn man das starke Interesse an Jerusalem im Lukasevangelium 
und in Apostelgeschichte 1-7 bedenkt, wo die Sammlung und Wiederherstellung Israels 
ausführlich beschrieben wird. Während Lukas diejenigen, die zurückbleiben konnten 
oder wollten, nirgendwo kritisiert, bemerkt er doch, dass Misstrauen, Kritik und Wider-
stand gegen die Heidenmission von einigen Christen in Jerusalem ausgeht. Wenn sie 
die Stadt verlassen, dann nur um die Gültigkeit des Gesetzes und jüdische Identität in 
den neu gegründeten heidenchristlichen Gemeinden einzufordern und durchzusetzen: 
»Und einige kamen herab von Judäa und lehrten die Brüder: Wenn ihr euch nicht 
beschneiden lasst nach der Ordnung des Mose, könnt ihr nicht selig werden« (15,1). 
Apostelgeschichte 15,24 macht deutlich, dass diese Leute zu der christlichen Gemeinde 
in Jerusalem gehören (»… einige von den Unseren, denen wir doch nichts befohlen 

32	 Vgl. Martin Brändl, Der Agon bei 
Paulus: Herkunft und Profil paulini-
scher Agonmetaphorik (WUNT  II.222), 
Tübingen 2006, 276-279. 

33	 Vgl. Stephen Walton, Paul, 
Patronage and Pay: What do we Know 
About the Apostle’s Financial Sup-
port?, in: Trevor J. Burke / Brian S.  
Rosner (Eds.), Paul as Missionary: 
Identity, Activity, Theology, and 
Practice (LiNTS 420), London 
2011, 220-233. 

34	 Zur wirtschaftlichen Situation 
des Paulus vgl. Christopher R. Little, 
Mission in the Way of Paul: Biblical 
Mission for the Church in the Twenty- 
First Century (SBLit 80), New York, 
etc. 2005, 22-46. 
35	 Schnabel, Acts (Anm. 2), 735. 



Migration und Missıon nach der Apostelgeschichte 213

hatten«). Apostelgeschichte 21,20 weils VO  - vielen Tausenden Judenchristen ın Jerusalem,
die, WIE einst Paulus, » Eiferer für das (jeset7« sind 21,20} S1Ie lauben bereitwillig den
alschen Anschuldigungen, die Paulus VO  - selinen jüdischen Gegnern rhoben
wurden. Als Paulus ihnen sSeINe jüdische Identität un ungebrochene Loyalität ZuU

Judentum untifer BeweIls tellen will, wird verhaftet un: verliert seine Freiheit (21,26-36).
DIe entscheidenden mpulse kommen VO  - denen, die AUS unterschiedlichen Gründen
aufgebrochen

Migration ın Apostelgeschichte
17,26 und 18,11

/ wel weıltere Textstellen verdienen Aufmerksamkeit. ach Apostelgeschichte 17,26 hat
(‚ott eiInem Menschen das n Menschengeschlecht gemacht, damit SI1E auf
dem aNnzZcCh enwohnen, un: hat festgesetzt, WIE ange SI1E bestehen un ın
welchen Tenzen SI1E wohnen sollen «. chnabe verwirft Recht die philosophische
Deutung dieser Verse un argumentıiert, dass ıne historische Auslegung VO  - 26c-d
plausibler ıstMigration und Mission nach der Apostelgeschichte  213  hatten«). Apostelgeschichte 21,20 weiß von vielen Tausenden Judenchristen in Jerusalem,  die, wie einst Paulus, »Eiferer für das Gesetz« sind (21,20). Sie glauben bereitwillig den  falschen Anschuldigungen, die gegen Paulus von seinen jüdischen Gegnern erhoben  wurden. Als Paulus ihnen seine jüdische Identität und ungebrochene Loyalität zum  Judentum unter Beweis stellen will, wird er verhaftet und verliert seine Freiheit (21,26-36).  Die entscheidenden Impulse kommen von denen, die aus unterschiedlichen Gründen  aufgebrochen waren.  2.4 Migration in Apostelgeschichte  17,26 und 18,1f  Zwei weitere Textstellen verdienen Aufmerksamkeit. Nach Apostelgeschichte 17,26 hat  Gott »aus einem Menschen das ganze Menschengeschlecht gemacht, damit sie auf  dem ganzen Erdboden wohnen, und er hat festgesetzt, wie lange sie bestehen und in  welchen Grenzen sie wohnen sollen«. Schnabel verwirft zu Recht die philosophische  Deutung dieser Verse und argumentiert, dass eine historische Auslegung von V. 26c-d  plausibler ist:  ... die »festgesetzten Zeiten« sind die verschiedenen Epochen in der Völkergeschichte  und die »Grenzen in welchen sie wohnen sollen« sind die politischen Grenzen zwischen  den Orten, wo Menschen wohnen - ob es sich um Städte handelt, Regionen, Provinzen  oder Kontinente. Paulus stellt fest, dass Städte, Länder und Reiche im Lauf der Geschichte  kommen und gehen, sowohl was ihre politische Macht wie ihre politischen Grenzen  betrifft. Der Gott, den Paulus verkündet, ist der Schöpfer der Welt und des Menschen-  geschlechts und Er ist der Herr der Menschhei’[sgeschich‘[e.35  Im Hinblick auf die Vätergeschichte in Kapitel 7 und das Sendungswort Jesu in Apostel-  geschichte 1,8 bedeutet diese Aussage (»und in welchen Grenzen sie wohnen sollen«) wahr-  scheinlich nicht, dass jede Art von Migration, von Verlassen der »zugeteilten Grenzen«  dem göttlichen Plan zuwiderläuft.  Apostelgeschichte 18,1 deutet darauf hin, dass die ersten Christen nicht nur von Migration  aufgrund ihres weltweiten Missionsauftrags sowie jüdischer und heidnischer Verfolgung  (wie die Hellenisten, Petrus und Paulus) betroffen waren, sondern auch von politischen  Entscheidungen ihrer Zeit. In Korinth begegnet Paulus Aquila und Priszilla, die vor kurzem  aus Italien gekommen waren, »weil der römische Kaiser Claudius allen Juden befohlen  hatte, Rom zu verlassen« (18,1f).?° Der Erlass betraf alle jüdischen Einwohner, auch die  Judenchristen. Lukas gibt keinen Grund für diesen Erlass an, vielleicht aus gutem Grund.”  Aufgrund dieser kaiserlichen Verfügung trifft Paulus mit Aquila und Priszilla ein hervor-  ragendes frühchristliche Missionarsehepaar in Korinth und arbeitet mit ihnen zusammen,  sowohl im Handwerk wie im missionarischen Wirken. Dies gilt auch für andere Christen, die  wieder zurück in Rom sind, als Paulus den Römerbrief schreibt, und die er in Römer 16,3-15  grüßt. Nach Apostelgeschichte 18,19 bleibt das Ehepaar später in Ephesus zurück (vgl. auch  36 Dabei handelt es sich nicht um  37 Nach der Claudius-Vita des römi-  Tätigkeit christlicher Missionare ent-  die einzige Vertreibung der stadtrömi-  schen Historikers Sueton wurden die  standen waren. Nach dieser Rekon-  schen Juden; vgl. Ernst BALTRUSCH,  Juden vertrieben, weil sie ständig auf-  struktion handelt es sich bei dem Edikt  Die Juden und das römische Reich:  grund eines gewissen »Chrestus« für  um eine römische Antwort auf die  Geschichte einer konfliktreichen  Unruhe sorgten. Man nimmt gewöhn  christliche Mission, vgl. Michael  Beziehung, Darmstadt 2002.  lich an, dass sich diese Notiz auf Un-  WOLTER, Der Brief an die Römer: Teil-  ruhen innerhalb der jüdischen Dias-  band ı Römer 1-8 (EKK VI/1), Ostfil-  poragemeinden bezieht, die durch die  dern/Neukirchen-Vluyn 2014, 30-40.die »festgesetzten Seiten« sSind die verschiedenen Epochen ın der Völkergeschichte

und die » (Girenzen ın welchen S1E wohnen sollen« sind die politischen TeNzen zwischen
den OUOrten, Menschen wohnen b sich Städte handelt, Kegionen, Provinzen
oOder Kontinente. Paulus stellt fest, dass Städte, Länder und Reiche 1m Lauf der Geschichte
kommen und gehen, sowohl| WdS ihre politische Macht WIE ihre politischen renzen
etrifft Der Gott, den Paulus verkündet, ist der chöpfer der Welt un des Menschen-
geSCHIECHTS und Er ist der Herr der Menschheitsgeschichte.””

Im 1INDIic auf die Vätergeschichte ın Kapitel un das Sendungswort Jesu ın Apostel-
geschichte 1,5 bedeutet diese Aussage (»und ın welchen TrTreNzen S1E wohnen sollen «) wahr-
scheinlich nicht, dass jede Art VOoO  — Migration, VOoO  — Verlassen der »zugeteilten TeNzenN«
dem göttlichen Plan zuwiderläuft

Apostelgeschichte 15,1 deutet darauf hin, dass die ersten Christen nicht LU VOo  - Migration
auIigrun ihres weltweiten Missionsauftrags SOWIE jüdischer und heidnischer Verfolgung
(wie die Hellenisten, Petrus und Paulus) betroffen 11, sondern uch VOo  — politischen
Entscheidungen ihrer eit. In Korinth egegnet Paulus Aquila und Priszilla, die VOr kurzem
AUS Italien gekommen 11, » weil der römische Kalser audıus en en eiIioNIlIen
hatte, Rom verlassen« (18,1f).?° Der FErlass betraf alle jüdischen Einwohner, uch die
Judenchristen. Lukas gibt keinen Tun: für diesen Erlass . vielleicht AUS gutem Grund.*“
uigrun dieser kaiserlichen Verfügung trifft Paulus mıt Aquila un Priszilla ein hervor-
ragendes frühchristliche Missionarsehepaar ın Korinth und arbeitet mıt ihnen INIMEN,
sowohl 1mM andwer! WIE 1mM missionarischen Wirken. [Dies gilt uch für andere Christen, dlie
wieder zurück ın Rom sind, als Paulus den Römerbrief schreibt, und die ın ROomer 16,3-15
gru: ach Apostelgeschichte 15,19 bleibt das Ehepaar spater ın Ephesus zurück (vgl. uch

C andelt a SsIiCh mıcht Nach der Claudius-Vita Ades N- Tätigkeit christ!icher Mlıssionare ent-
Ale eINZIGE Vertreibung der stadtröm- schen Historikers SUeTION wurden Ale cstanden Nach Adleser Rakon-
schen Juden; Vgl rns BALTRUSCH, Juden vertrieben, O] I: tändig auf struktion andelt a SsIiCh 015 dem
DITS Juden Uund das mMische (1a grun INes gewissen »Chrestus« Tur OINe mMische Antwort auf die
Geschichte elIner Kkonfliktreichen Unruhe orgten. Man mım mMT gewöhnhn ehristliche Mission, vgl Miichael|
Beziehung, Darmstadt A ch d AMass SsIiCh Alese Notiz auf Un- VWOLTER, ere Ale Omer: Tell-

ruhen nnNerhalb der Jüdischen 1AS- an Omer 1-8 (EKK VIZ), Ostfil-
Doragemeinden ezieht, Ale Uurc| Ale dern/Neukirchen-Vluyn 2014,

Seite 213

213Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  

hatten«). Apostelgeschichte 21,20 weiß von vielen Tausenden Judenchristen in Jerusalem, 
die, wie einst Paulus, »Eiferer für das Gesetz« sind (21,20). Sie glauben bereitwillig den 
falschen Anschuldigungen, die gegen Paulus von seinen jüdischen Gegnern erhoben 
wurden. Als Paulus ihnen seine jüdische Identität und ungebrochene Loyalität zum 
Judentum unter Beweis stellen will, wird er verhaftet und verliert seine Freiheit (21,26-36). 
Die entscheidenden Impulse kommen von denen, die aus unterschiedlichen Gründen 
aufgebrochen waren. 

2.4	� Migration in Apostelgeschichte  
17,26 und 18,1f

Zwei weitere Textstellen verdienen Aufmerksamkeit. Nach Apostelgeschichte 17,26 hat 
Gott »aus einem Menschen das ganze Menschengeschlecht gemacht, damit sie auf 
dem ganzen Erdboden wohnen, und er hat festgesetzt, wie lange sie bestehen und in 
welchen Grenzen sie wohnen sollen«. Schnabel verwirft zu Recht die philosophische 
Deutung dieser Verse und argumentiert, dass eine historische Auslegung von V. 26c-d 
plausibler ist: 

… die »festgesetzten Zeiten« sind die verschiedenen Epochen in der Völkergeschichte 
und die »Grenzen in welchen sie wohnen sollen« sind die politischen Grenzen zwischen 
den Orten, wo Menschen wohnen – ob es sich um Städte handelt, Regionen, Provinzen 
oder Kontinente. Paulus stellt fest, dass Städte, Länder und Reiche im Lauf der Geschichte 
kommen und gehen, sowohl was ihre politische Macht wie ihre politischen Grenzen 
betrifft. Der Gott, den Paulus verkündet, ist der Schöpfer der Welt und des Menschen-
geschlechts und Er ist der Herr der Menschheitsgeschichte.35 

Im Hinblick auf die Vätergeschichte in Kapitel 7 und das Sendungswort Jesu in Apostel
geschichte 1,8 bedeutet diese Aussage (»und in welchen Grenzen sie wohnen sollen«) wahr-
scheinlich nicht, dass jede Art von Migration, von Verlassen der »zugeteilten Grenzen« 
dem göttlichen Plan zuwiderläuft. 

Apostelgeschichte 18, 1 deutet darauf hin, dass die ersten Christen nicht nur von Migration 
aufgrund ihres weltweiten Missionsauftrags sowie jüdischer und heidnischer Verfolgung 
(wie die Hellenisten, Petrus und Paulus) betroffen waren, sondern auch von politischen 
Entscheidungen ihrer Zeit. In Korinth begegnet Paulus Aquila und Priszilla, die vor kurzem 
aus Italien gekommen waren, »weil der römische Kaiser Claudius allen Juden befohlen 
hatte, Rom zu verlassen« (18,1f).36 Der Erlass betraf alle jüdischen Einwohner, auch die 
Judenchristen. Lukas gibt keinen Grund für diesen Erlass an, vielleicht aus gutem Grund.37 
Aufgrund dieser kaiserlichen Verfügung trifft Paulus mit Aquila und Priszilla ein hervor-
ragendes frühchristliche Missionarsehepaar in Korinth und arbeitet mit ihnen zusammen, 
sowohl im Handwerk wie im missionarischen Wirken. Dies gilt auch für andere Christen, die 
wieder zurück in Rom sind, als Paulus den Römerbrief schreibt, und die er in Römer 16,3-15 
grüßt. Nach Apostelgeschichte 18,19 bleibt das Ehepaar später in Ephesus zurück (vgl. auch 

36	 Dabei handelt es sich nicht um 
die einzige Vertreibung der stadtrömi-
schen Juden; vgl. Ernst Baltrusch, 
Die Juden und das römische Reich: 
Geschichte einer konfliktreichen 
Beziehung, Darmstadt 2002. 

37	 Nach der Claudius-Vita des römi-
schen Historikers Sueton wurden die 
Juden vertrieben, weil sie ständig auf-
grund eines gewissen »Chrestus« für 
Unruhe sorgten. Man nimmt gewöhn-
lich an, dass sich diese Notiz auf Un
ruhen innerhalb der jüdischen Dias
poragemeinden bezieht, die durch die 

Tätigkeit christlicher Missionare ent-
standen waren. Nach dieser Rekon-
struktion handelt es sich bei dem Edikt 
um eine römische Antwort auf die 
christliche Mission, vgl. Michael  
Wolter, Der Brief an die Römer: Teil-
band 1 Römer 1-8 (EKK VI  /1), Ostfil-
dern  /Neukirchen-Vluyn 2014, 30-40. 



214 Christoph Stenschke

Kor 16,19) Römer 16,3 deutet . dass S1E nach dem Tod des audılıus 1m Herbst
nach Rom zurückgekehrten. DDort konnten S1E das Evangelium und den [ienst des Paulus
1m ()sten bezeugen und selinen Besuch ın Rom SOWIE die bevorstehende 5Spanienmission
vorbereiten. » Limotheus 4,19 erwähnt, dass S1E einem spateren Zeitpunkt nach Ephesus
zurückkehrten. Irot7z al der Nachteile und Leiden, die diese Vertreibung deren AUS Rom
mıt sich brachte, förderte S1E doch das nliegen und den Lauf der urchristlichen MI1ISS1ION.

2.5 Zusammenfassung un: Reflexion

Wlıe kaum andere Bücher des Neuen Testaments>® behandelt die Apostelgeschichte
das Phänomen des »wandernden Gottesvolkes« 1m Alten und Neuen Bund, ıne
Bezeichnung aufzunehmen, die bereits Augustin epragt hat Daher ist Kahl zuzustiımmen,
WE schreibt:

DIe Formierung und Ausbreitung des FEFrühchristentums 1m ersten Jahrhundert ist
unlöslich und wesentlich mıt Erfahrungen VOoO  — Elucht und Migration verknüpft. [DIieser
Sachverha wird ın den cnNnrıften des Neuen Testaments nirgends stark reflektiert
un narratıv entfaltet WIE ın der Apostelgeschichte des Lukas, uch WE sich mehr
der weniger euilic uch SONST 1m Neuen Testament reifen lässt. ”

DIie Rede des Stephanus ze1igt, dass 1ne solche Wanderschaft ein wesentlicher Bestand-
teil des Lebens der Erzvater und des Volkes Israel 1m Alten Testament WAl. Während
entscheidender Zeiten ihrer FEx1istenz S1E »unferWweSs« und en €1 wichtige
Erfahrungen emacht: S1€ erfuhren (Jottes Gegenwart, eil un Segnungen VOET-

schiedenen OUrten, obwohl ihre Gottesbeziehung auf dem Weg uch edroht WAl. Im
Gegensatz dem verbreiteten antiken Verständnis VOoO  — national der gebundenen
Gottheiten (vel Kon 20,23-28; Kon 5,17) 1st der ott Israels nicht auf besondere egenden,
(Jrte und Bauwerke beschränkt [Iies relativiert den Tempel ın Jerusalem un das Land
Israel und rag ZUr theologischen Begründung für die weltweite Ausbreitung und das
Wirken der Kirche bei

Fur Abraham bedeutete der Ruf (‚ottes eın Nomadenleben ohne festen Wohnaort iın einem
remden Land DIie Reise nach Ägypten ın eliner Hungersnot endete ın Unterdrückung. Fuür
Moses, den VOo  — ott erwählten Ketter, bedeutete SeINE Flucht nach Midian elinen MmMassıven
Verlust VOoO  — Status und Reichtum.

Was die Kirche betrifft, beschreibt die Apostelgeschichte Migration als Olge VOoO  — Ver-
folgung, auIigrun göttlicher erufung (sei die Aussendung der ‚WO der Auftrag
Paulus SOWIE Paulus und Barnabas), auIigrun einer Aussendung urc (Gemeinden
Oder eigener orge (Gemeinden Oder andere Inıtlativen. kommen mehrere Faktoren
ININM: DDIe Umsetzung des Auftrags Jesu Jjenselts der Mauern Jerusalems beginnt Uurc
Verfolgung, Elucht und Wanderleben FEbenso WIE Israel auf seliner Wanderung erfahren
die frühchristlichen Migrantenmissionare, dass ihr ott uch ern VO11 Jerusalem und dem
Land Israel mıt ihnen 1St. Er kennt keine Grenzen, sondern hat alle Völker 1m 1C (10,34{,
»sondern ın Jjedem Volk (() Es gibt keinen OUrt, ott nicht bei ihnen ware. Selbst 1m

Vgl. 1 Or 10,1-11; ebr 3,5-4,13 alses darum ging, Ale Healden als scher Stelle nmıtten WC}7] Berichten
K AH Migrationserfahrungen Healden n Aas Volk (O1Les Aautfzu- Uber Ale Heidenmission.

Anm O} 1655. nmnehmen Ulale mach hrem 41 Vgl4Miıgration and
DITS Apg arwähnt allz Reaktion Verständnis Ale Identität Uund Mlıssion Anm.1)},148

einiger Judenchristen au  166 EnL- Privilegien Israels Kompromittie
wicklungen, aber auch den entschle- cn Vgl.12,1-23; 21,27724,49 ‚Alı
denen \VWlderstand anderer Juden, Abschnitte arscheinen strateg!

Seite 214

214 Christoph W. Stenschke

1 Kor   16,19). Römer 16,3 deutet an, dass sie nach dem Tod des Claudius im Herbst 54 AD 
nach Rom zurückgekehrten. Dort konnten sie das Evangelium und den Dienst des Paulus 
im Osten bezeugen und seinen Besuch in Rom sowie die bevorstehende Spanienmission 
vorbereiten. 2Timotheus 4,19 erwähnt, dass sie zu einem späteren Zeitpunkt nach Ephesus 
zurückkehrten. Trotz all der Nachteile und Leiden, die diese Vertreibung der Juden aus Rom 
mit sich brachte, förderte sie doch das Anliegen und den Lauf der urchristlichen Mission. 

2.5	� Zusammenfassung und Reflexion

Wie kaum andere Bücher des Neuen Testaments  38 behandelt die Apostelgeschichte 
das Phänomen des »wandernden Gottesvolkes« im Alten und Neuen Bund, um eine 
Bezeichnung aufzunehmen, die bereits Augustin geprägt hat. Daher ist Kahl zuzustimmen, 
wenn er schreibt: 

Die Formierung und Ausbreitung des Frühchristentums im ersten Jahrhundert ist 
unlöslich und wesentlich mit Erfahrungen von Flucht und Migration verknüpft. Dieser 
Sachverhalt wird in den Schriften des Neuen Testaments nirgends so stark reflektiert 
und narrativ entfaltet wie in der Apostelgeschichte des Lukas, auch wenn er sich mehr 
oder weniger deutlich auch sonst wo im Neuen Testament greifen lässt.39

Die Rede des Stephanus zeigt, dass eine solche Wanderschaft ein wesentlicher Bestand-
teil des Lebens der Erzväter und des Volkes Israel im Alten Testament war. Während 
entscheidender Zeiten ihrer Existenz waren sie »unterwegs« und haben dabei wichtige 
Erfahrungen gemacht: sie erfuhren Gottes Gegenwart, Heil und Segnungen an ver-
schiedenen Orten, obwohl ihre Gottesbeziehung auf dem Weg auch bedroht war. Im 
Gegensatz zu dem verbreiteten antiken Verständnis von national oder lokal gebundenen 
Gottheiten (vgl. 1  Kön   20,23-28; 2  Kön   5,17) ist der Gott Israels nicht auf besondere Gegenden, 
Orte und Bauwerke beschränkt. Dies relativiert den Tempel in Jerusalem und das Land 
Israel und trägt zur theologischen Begründung für die weltweite Ausbreitung und das 
Wirken der Kirche bei. 

Für Abraham bedeutete der Ruf Gottes ein Nomadenleben ohne festen Wohnort in einem 
fremden Land. Die Reise nach Ägypten in einer Hungersnot endete in Unterdrückung. Für 
Moses, den von Gott erwählten Retter, bedeutete seine Flucht nach Midian einen massiven 
Verlust von Status und Reichtum. 

Was die Kirche betrifft, beschreibt die Apostelgeschichte Migration als Folge von Ver-
folgung, aufgrund göttlicher Berufung (sei es die Aussendung der Zwölf, der Auftrag an 
Paulus sowie an Paulus und Barnabas), aufgrund einer Aussendung durch Gemeinden 
oder eigener Sorge um Gemeinden oder andere Initiativen. Oft kommen mehrere Faktoren 
zusammen. Die Umsetzung des Auftrags Jesu jenseits der Mauern Jerusalems beginnt durch 
Verfolgung, Flucht und Wanderleben. Ebenso wie Israel auf seiner Wanderung erfahren 
die frühchristlichen Migrantenmissionare, dass ihr Gott auch fern von Jerusalem und dem 
Land Israel mit ihnen ist. Er kennt keine Grenzen, sondern hat alle Völker im Blick (10,34f, 
»sondern in jedem Volk …«). Es gibt keinen Ort, wo Gott nicht bei ihnen wäre. Selbst im 

38	 Vgl. 1 Kor   10,1-11; Hebr   3,5-4,13. 
39	 Kahl, Migrationserfahrungen 
(Anm. 6), 185. 
40	 Die Apg erwähnt die Reaktion 
einiger Judenchristen auf diese Ent-
wicklungen, aber auch den entschie-
denen Widerstand anderer Juden, 

als es darum ging, die Heiden als 
Heiden in das Volk Gottes aufzu
nehmen und so – nach ihrem 
Verständnis – die Identität und  
Privilegien Israels zu kompromittie- 
ren; vgl. 12,1-23; 21,27-24,9. Beide 
Abschnitte erscheinen an strategi- 

scher Stelle inmitten von Berichten 
über die Heidenmission. 
41	 Vgl. Hanciles, Migration and 
Mission (Anm. 1), 148. 



Migration und Missıon nach der Apostelgeschichte 215

tiefen Verlies eiINes römischen Gefängnisses ın Philippi grei ott eIn; ın einem furc  aren
Sturm irgendwo auf dem Mittelmeer der Nnge des Herrn den Paulus, rostet und
reitet ih Apg 27,231). In Samarla, Casarea, Antiochia und arüber hinaus bestätigt ott
die OTIScCNHNa: der Migranten urc Zeichen und Wunder un Öffnet die Herzen 16,14)
Obwohl S1E uch auf Widerstand und Verfolgung treffen, werden S1E un ihre OTISCNHNa:
VOoO  — vielen Menschen aufgenommen.

In der Iukanischen Darstellung egen die Nachfolger Jesu 1ne CLT1IOETILIE Dynamik und
Mobilität den Tag. Zerstreuung, die 1m Alten Testament als göttliches Gericht erscheint
der 1m posıtıven ınn als Reise /Wanderexistenz 11ULE vereinzelt vorkommt (vgl etwa die
Vätergeschichte der die Jona-Erzählung), wird ın der Apostelgeschichte Zzu Merkmal
zumindest eINeEs e118 der christlichen Gemeinschaft: 11U  — nicht als Gericht, sondern als
Olge der Treuen Umsetzung des ultrages Jesu.

Lukas erwähnt L1UTE andeutungsweise die materiellen Folgen Oder Schwierigkeiten dieser
MNigration und häufigen Ortswechsel. eın Fokus 1eg vielmehr auf den Möglichkeiten,
welche Nligration, freiwillig oder CZWUNGSECN, füır das Evangelium mıiıt sich bringen kann
und bringt. Wo not1g, wurde materielle Not gelindert UuUrc die Gütergemeinschaft VOL (Jrt
(in Jerusalem) oder arüber hinaus die Christen ın Antiochia teilen mıiıt der (Gjemeinde ın
Jerusalem, 11,27-30). An vielen (JIrten werden dlie Reisemissionare aufgenommen und versorgT.

DIie Erfahrungen der Nligranten und ihr missionarisches Engagement üuhrten ZUr Auf-
nahme der Heiden in das Volk (iottes als Heiden. S1ie brachten ber uch LICUEC und heraus-
fordernde Erfahrungen, Einsichten und Folgen für das Selbstverständnis der Christen mıiıt
sich, {wa die Erkenntnis des Petrus ın asarea: » Nun rfahre ich ın Wahrkheit, dass ott
die Person nicht ansieht: sondern ın Jjedem Volk, WEr ihn fürchtet und recht {ut, der ist ihm
angenehm« 10,34{f) Oder die Beschlüsse des sogenannten Apostelkonzils (15,8-11.14-21).
Aber uch ihr Verhalten (bereitwilliger Umgang und Tischgemeinscha mıiıt Heiden,
unter Vernachlässigung VOo  . Reinheitsvorschriften, 10,45; 16,34) und ihr Verhältnis
ihren itjuden 11,2{; 21,20f**) davon betroften. Durch das UÜberschreiten VOo  .

Grenzen, Urc Elucht und Migration en die Christen erkannt, dass » Buße ZUrFr Vergebung
der Sünden, verkündigt ın seinem Namen unter en Völkern, angefangen V  - Jerusalem«,
ın der Tat Erfüllung dessen ıst »WIE geschrieben steht« (Lk 24,47). [DIie uInahme der
Heiden ın das Volk (iottes ıst die Erfüllung der Verheifsungen Gottes, des ultrages des auf-
erstandenen Jesus se1INe Jünger (1,8) des Kommens des eiligen (Jelstes und ıne Kon-
SCUUENZ des Wirkens der Hand (‚ottes (Z 11,21). Neue Erkenntnisse und Entwicklungen und
eWweEgUNg sSind ın der Apostelgeschichte untrennbar miteinander verknüpft (10,34{1; 15,7-21).

ach diesen Erfahrungen Wr die judenchristliche (Gjemeinde Jerusalems nicht mehr, WAdSs

S1E Anfang der Apostelgeschichte Wal. In der literarischen Absicht der Apostelgeschichte,
1m Erzählen, WIE die CArısUüliche (GGemeinde das wurde, WdSs S1E JetzZ ist er zumindest se1in
ollte), und ın der Beschreibung ihrer Entwicklung und Identität spielt (Jottes Handeln
unter den Heiden den christlichen Migranten uUurc göttliche Berufung, Ausrüstung,
Führung und Bestätigung 1ne bedeutende Nicht 11ULE ehören Jetz Diasporajuden
ZUr Gemeinde, sondern uch Heiden, die nicht ST als Proselyten Zzu Judentum üÜber-
traten, sondern Heiden lieben und als solche aufgenommen wurden. In diesem Prozess
MUSSTE die (GGemeinde Neues über ihren Gott, ihren Herrn Jesus Christus, den eiligen
Geist, die Heiden und über sich selhbst un ihr Verhalten lernen. Insofern gibt uch
hier 1ne Rückkoppelung VOoO  — Migrationserfahrungen un den Zurück-Gebliebenen.“
Migrationserfahrungen en das Potenzial für TICUE Erfahrungen un Einsichten: S1E
bieten Herausforderungen und Gelegenheiten für Transformation. Gerade angesichts der
Rüc.  indung Jerusalem sSind die christlichen Migranten der Apostelgeschichte weniger

Seite 215

215Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  

tiefen Verlies eines römischen Gefängnisses in Philippi greift Gott ein; in einem furchtbaren 
Sturm irgendwo auf dem Mittelmeer findet der Engel des Herrn den Paulus, tröstet und 
rettet ihn (Apg 27,23f). In Samaria, Cäsarea, Antiochia und darüber hinaus bestätigt Gott 
die Botschaft der Migranten durch Zeichen und Wunder und öffnet die Herzen (16,14). 
Obwohl sie auch auf Widerstand und Verfolgung treffen, werden sie und ihre Botschaft 
von vielen Menschen aufgenommen. 

In der lukanischen Darstellung legen die Nachfolger Jesu eine enorme Dynamik und 
Mobilität an den Tag. Zerstreuung, die im Alten Testament als göttliches Gericht erscheint 
oder im positiven Sinn als Reise  /Wanderexistenz nur vereinzelt vorkommt (vgl. etwa die 
Vätergeschichte oder die Jona-Erzählung), wird in der Apostelgeschichte zum Merkmal 
zumindest eines Teils der christlichen Gemeinschaft; nun nicht als Gericht, sondern als 
Folge der treuen Umsetzung des Auftrages Jesu. 

Lukas erwähnt nur andeutungsweise die materiellen Folgen oder Schwierigkeiten dieser 
Migration und häufigen Ortswechsel. Sein Fokus liegt vielmehr auf den Möglichkeiten, 
welche Migration, freiwillig oder gezwungen, für das Evangelium mit sich bringen kann 
und bringt. Wo nötig, wurde materielle Not gelindert durch die Gütergemeinschaft vor Ort 
(in Jerusalem) oder darüber hinaus (die Christen in Antiochia teilen mit der Gemeinde in 
Jerusalem, 11,27-30). An vielen Orten werden die Reisemissionare aufgenommen und versorgt. 

Die Erfahrungen der Migranten und ihr missionarisches Engagement führten zur Auf-
nahme der Heiden in das Volk Gottes als Heiden. Sie brachten aber auch neue und heraus-
fordernde Erfahrungen, Einsichten und Folgen für das Selbstverständnis der Christen mit 
sich, etwa die Erkenntnis des Petrus in Cäsarea: »Nun erfahre ich in Wahrheit, dass Gott 
die Person nicht ansieht; sondern in jedem Volk, wer ihn fürchtet und recht tut, der ist ihm 
angenehm« (10,34f) oder die Beschlüsse des sogenannten Apostelkonzils (15,8-11.14-21). 
Aber auch ihr Verhalten (bereitwilliger Umgang und Tischgemeinschaft mit Heiden, u. a. 
unter Vernachlässigung von Reinheitsvorschriften, z. B. 10,48; 16,34) und ihr Verhältnis zu 
ihren Mitjuden (11,2f; 15,1-5; 21,20f  40) waren davon betroffen. Durch das Überschreiten von 
Grenzen, durch Flucht und Migration haben die Christen erkannt, dass »Buße zur Vergebung 
der Sünden, verkündigt in seinem Namen unter allen Völkern, angefangen von Jerusalem«, 
in der Tat Erfüllung dessen ist »wie es geschrieben steht« (Lk   24,47). Die Aufnahme der 
Heiden in das Volk Gottes ist die Erfüllung der Verheißungen Gottes, des Auftrages des auf-
erstandenen Jesus an seine Jünger (1,8), des Kommens des Heiligen Geistes und eine Kon-
sequenz des Wirkens der Hand Gottes (z. B. 11,21). Neue Erkenntnisse und Entwicklungen und 
Bewegung sind in der Apostelgeschichte untrennbar miteinander verknüpft (10,34f; 15,7-21). 

Nach diesen Erfahrungen war die judenchristliche Gemeinde Jerusalems nicht mehr, was 
sie am Anfang der Apostelgeschichte war. In der literarischen Absicht der Apostelgeschichte, 
im Erzählen, wie die christliche Gemeinde das wurde, was sie jetzt ist (oder zumindest sein 
sollte), und in der Beschreibung ihrer Entwicklung und Identität spielt Gottes Handeln 
unter den Heiden an den christlichen Migranten durch göttliche Berufung, Ausrüstung, 
Führung und Bestätigung eine bedeutende Rolle. Nicht nur gehören jetzt Diasporajuden 
zur Gemeinde, sondern auch Heiden, die nicht erst als Proselyten zum Judentum über-
traten, sondern Heiden blieben und als solche aufgenommen wurden. In diesem Prozess 
musste die Gemeinde Neues über ihren Gott, ihren Herrn Jesus Christus, den Heiligen 
Geist, die Heiden und über sich selbst und ihr Verhalten lernen. Insofern gibt es auch 
hier eine Rückkoppelung von Migrationserfahrungen und den Zurück-Gebliebenen.41 
Migrationserfahrungen haben das Potenzial für neue Erfahrungen und Einsichten; sie 
bieten Herausforderungen und Gelegenheiten für Transformation. Gerade angesichts der 
Rückbindung an Jerusalem sind die christlichen Migranten der Apostelgeschichte weniger 



516 Christoph Stenschke

»Immigranten als Individuen, die sich AUS ihrem Heimatland entwurzeln und eın omplett
Leben ın einem Land beginnen«.““ S1e entsprechen her den

gegenwartiıgen ustern internationaler Migration, VOoO  — der 1T11A1 vielleicht besser als
transnationaler Migration oder Transmigration pricht. [Dieses TIELLE Paradigma impliziert,
dass selbst WE Migranten sozial, wirtschaftlich un politisch in ihre TICUC Gesellscha:
investieren, S1E bei Tedem fortfahren, täglichen Leben der Gesellscha: teilzuhaben,
AUS der S1E emigriert sind, die S1E ber nicht zurückgelassen en Iransmigranten sind
gft bilingual, können »duale« Leben führen, sich leicht zwischen Kulturen hin und her
bewegen en S1E einen Wohnsitz ın WEe1 Ländern und sSind als so7iale Akteure ın
beiden Gesellschaften eingebunden.“”

Aktualisierung
elche Implikationen hat die Beschreibung VOo  — Migration und Mission 1ın der Apostel-
geschichte?** Angesichts der aktuellen politischen Situationen Kirchen oft auf die Texte des
Alten Testaments verwlesen, die den Umgang mıt den Fremden regeln, und versucht, daraus
bzw. ALULS anderen biblischen Texten Ooder kirchlichen Traditionen Handlungsanweisungen
flr heute, und AAar sowohl für sich als uch die N} Gesellschaft, abzuleiten . *° Teilweise
geschieht das ohne die Berücksichtigung, für welche Situationen diese Regelungen edacht
;11, bzw. ohne q(lie noötige hermeneutische Reflektion, WAdS ihre heutige Anwendung betrifft 46

Andere Christen en auf die grofßen Chancen hingewiesen, die sich uUrc Migrations-
ewegungen ergeben. Migration (aus wirtschaftlichen bzw. politischen runden bringt
heute Menschen AUS Ländern mıt keinem der wen1g christlichem Zeugnis Urte,
S1E 1m Gegensatz ihren Herkunftsländern leicht der zumindest leichter mıt dem
Evangelium erreicht werden können. Nicht 11UTE auIigrun des /Zustroms VOoO  — Flüchtlingen
AUS Nordafrika un dem Nahen ()sten gibt heute Millionen VOoO  — Nichtchristen ın Äus-
tralien, Europa und Nordamerika, die bisher das Evangelium nicht sehört en Hier ist
die Kirche ın ihrer Verkündigung, ber uch das Laienapostolat gefordert.

Dazu sehört uch der 1NweIls auf die Chancen, weilche die Migration VOoO  — Christen
ın andere Länder mıt sich bringen kann Wile ın der Apostelgeschichte bringt Migration
Christen ın Gebiete und Länder, die für christliches Zeugnis bisher gahz der weitgehend
verschlossen SO efinden sich etwa urc die vielen Hausangestellten und andere
Arbeiter AUS den Philippinen, epa. und anderen Ländern mehr Christen als Je UVo ın den
reichen Ländern des Mittleren (J)stens. Irot7z ihrer oft harten Lebensbedingungen, die oft mıt
Menschenrechtsverletzungen einhergehen, en diese Christen manche Gelegenheiten, das
Evangelium mıt ihrem Leben un ihren Worten weiterzugeben. Sie €1 unterstutzen
und ermutigen ist 1ne wichtige Aufgabe der Pastoral ın olchen Diasporasituationen.

berner bringt Migration uch Christen VOoO  — anderen Kontinenten (z.B VOoO  — Afrika) ın
das sakularer werdende Europa. leiben CNArısiliche Migranten ın der u€l Mmgebung

al Eds.) Global Dictionary a eOlogy: Vgl Hans-Ulrich4Artl.
al ASOUrCe Tor the Weorlduwide Churceh, Miıgration L Praktisch-theologisch,
MAIT Adleser Fragestellung ] hber- Grand Rapids/Nottingham 20086, 5431 n RGG*, Bd. 12207 Uund Jurgen

1 \AAr Tast zweıtausend Jahre Uund Andrew Mlıssion and MICKSCH, Artl. Flüchtlingsarbeit, n
Kirchengeschichte, n der Migrationen Migration: The DIiaspora Factlor n ROG*, Ba T, 166T1.
aller Art IN Wichtig: Rolle spielten. Christian History, n JACT 2002 Vgl M Danıle| (LARROLL, ICa
Furenen Uberblick der Entwicklungen 37 11, Tur eInen Uberblick U ber allz Perspectives Migration and
Uund Herausforderungen Vgl eNUu heutige Lage vgl.den UumTassenden Mlıssion Contributions TIrom the Ola
4Miıgration, n \Allıam Aufsatz WC}7]4Mlıssion and Testament, n MAISST 30 2013 9-26,
DYRNESS/Vell-Mattı KARKKAINEN Miıgration Anm. 1} SCHVIO Mlarkus ZEHNDER, Umgang mIT

Seite 216

216 Christoph W. Stenschke

»Immigranten als Individuen, die sich aus ihrem Heimatland entwurzeln und ein komplett 
neues Leben in einem neuen Land beginnen«.42 Sie entsprechen eher den

gegenwärtigen Mustern internationaler Migration, von der man vielleicht besser als 
transnationaler Migration oder Transmigration spricht. Dieses neue Paradigma impliziert, 
dass selbst wenn Migranten sozial, wirtschaftlich und politisch in ihre neue Gesellschaft 
investieren, sie bei alledem fortfahren, am täglichen Leben der Gesellschaft teilzuhaben, 
aus der sie emigriert sind, die sie aber nicht zurückgelassen haben. Transmigranten sind 
oft bilingual, können »duale« Leben führen, sich leicht zwischen Kulturen hin und her 
bewegen. Oft haben sie einen Wohnsitz in zwei Ländern und sind als soziale Akteure in 
beiden Gesellschaften eingebunden.43

3	� Aktualisierung

Welche Implikationen hat die Beschreibung von Migration und Mission in der Apostel-
geschichte?  44 Angesichts der aktuellen politischen Situation haben Kirchen oft auf die Texte des 
Alten Testaments verwiesen, die den Umgang mit den Fremden regeln, und versucht, daraus 
bzw. aus anderen biblischen Texten oder kirchlichen Traditionen Handlungsanweisungen 
für heute, und zwar sowohl für sich als auch die ganze Gesellschaft, abzuleiten.45 Teilweise 
geschieht das ohne die Berücksichtigung, für welche Situationen diese Regelungen gedacht 
waren, bzw. ohne die nötige hermeneutische Reflektion, was ihre heutige Anwendung betrifft.46 

Andere Christen haben auf die großen Chancen hingewiesen, die sich durch Migrations-
bewegungen ergeben. Migration (aus wirtschaftlichen bzw. politischen Gründen) bringt 
heute Menschen aus Ländern mit keinem oder wenig christlichem Zeugnis an Orte, wo 
sie – im Gegensatz zu ihren Herkunftsländern – leicht oder zumindest leichter mit dem 
Evangelium erreicht werden können. Nicht nur aufgrund des Zustroms von Flüchtlingen 
aus Nordafrika und dem Nahen Osten gibt es heute Millionen von Nichtchristen in Aus-
tralien, Europa und Nordamerika, die bisher das Evangelium nicht gehört haben. Hier ist 
die Kirche in ihrer Verkündigung, aber auch das Laienapostolat gefordert. 

Dazu gehört auch der Hinweis auf die Chancen, welche die Migration von Christen 
in andere Länder mit sich bringen kann. Wie in der Apostelgeschichte bringt Migration 
Christen in Gebiete und Länder, die für christliches Zeugnis bisher ganz oder weitgehend 
verschlossen waren. So befinden sich etwa durch die vielen Hausangestellten und andere 
Arbeiter aus den Philippinen, Nepal und anderen Ländern mehr Christen als je zuvor in den 
reichen Ländern des Mittleren Ostens. Trotz ihrer oft harten Lebensbedingungen, die oft mit 
Menschenrechtsverletzungen einhergehen, haben diese Christen manche Gelegenheiten, das 
Evangelium mit ihrem Leben und ihren Worten weiterzugeben. Sie dabei zu unterstützen 
und zu ermutigen ist eine wichtige Aufgabe der Pastoral in solchen Diasporasituationen. 

Ferner bringt Migration auch Christen von anderen Kontinenten (z. B. von Afrika) in 
das säkularer werdende Europa. Oft bleiben christliche Migranten in der neuen Umgebung 

42	 Ebd.
43	 Ebd. 
44	 Mit dieser Fragestellung über-
springen wir fast zweitausend Jahre 
Kirchengeschichte, in der Migrationen 
aller Art eine wichtige Rolle spielten. 
Für einen Überblick der Entwicklungen 
und Herausforderungen vgl. Jehu 
J. Hanciles, Migration, in: William 
A. Dyrness /   Veli-Matti Kärkkäinen 

(Eds.), Global Dictionary of  Theology: 
A Resource for the Worldwide Church, 
Grand Rapids  /Nottingham 2008, 543f 
und Andrew F.  Walls, Mission and 
Migration: The Diaspora Factor in 
Christian History, in: JACT 5 (2002)  
3-11; für einen Überblick über die 
heutige Lage vgl. den umfassenden 
Aufsatz von Hanciles, Mission and 
Migration (Anm. 1). 

45	 Vgl. Hans-Ulrich Dallmann, Art. 
Migration IV. Praktisch-theologisch, 
 in RGG4, Bd. V, 1220f und Jürgen 
Micksch, Art. Flüchtlingsarbeit, in 
RGG4, Bd. III, 166f. 
46	 Vgl. M. Daniel Carroll, Biblical 
Perspectives on Migration and 
Mission: Contributions from the Old 
Testament, in: MisSt 30 (2013) 9-26, 
sowie Markus Zehnder, Umgang mit 



Migration und Missıon nach der Apostelgeschichte 217

I:und bilden eilgene Gruppen und (Gjemeinden. Viele Afrikaner, Lateinamerikaner
und Asıaten bringen ihre eigenen pfingstlichen Kirchen und Traditionen unreflektiert mıt
nach Europa. Andere CANArCıISTUlcCHeE Migranten en ın bestehenden Gemeinden 1ne TICUE

He1imat und können S1E bei beidseitiger Lern- und Kompromissbereitschaft
bereichern. TYTeiuilic gibt uch annungen ın Gemeinden zwischen hiesigen Christen
un Migranten auIigrun kultureller Unterschiede (etwa Pünktlichkeit, Lautstärke,
ranung und unterschiedlicher liturgischer und theologischer Pragungen (angeme SSENES
Verhalten 1im Gottesdienst, Gebetsformen, Predigtstil; unterschiedliche Ansichten etrwa bzgl
Kosmologie, Dämonologie, Krankheit und Gesundheit, unterschiedliche Vorstellungen und
Erwartungen CANrısSilche Gemeinschaft, unterschiedlicher Leitungsstil). ugleic enT-
stehen überall ın Europa multikulturelle Gemeinden, die bewusst mehr sind und seın wollen,
als dass das bisherige europäische Gemeindeprogramm un _ethos unverändert und ed1g-
ich mehrsprachig fortgesetzt wird *# Einige dieser gft bunten und lebendigen (Gemeinden
mıt ihrer unkonventionellen Art Kirche se1in erwelsen sich uch für Menschen hne
Migrationshintergrund, die kirchendistanziert der VOoO  — anderen Kirchen enttäuscht sind,
als 1ne attraktive und unkonventionelle Berührungsfläche mıt christlichem Glauben.

In anderen Fällen beginnen CArıstiliche Nligranten damit, ihren Gilauben der manchmal
lebendig und ansteckend ist die weltere Bevölkerung weiterzugeben. Miıssion uUurc
Migranten dies entspricht dem ben ski7z7zierten Bild der Mission ın der Apostel-
geschichte.“® [Iiese Migranten erleben, dass Migrationserfahrungen zumindest geistlich
esehen nicht das Ende sSind der SseInN mMUSsseN. Be1l allem, WdS Nachteilen un Leiden
unterschiedlicher Art uch damıt verbunden se1in INdS, gibt grolse Chancen

Wiıe ın der Apostelgeschichte werden uch die christlichen Migranten urc ihre
Begegnungen mıt Christen und Nicht-Christen anderen rten herausgefordert. S1e enT-
decken, dass uch andere Formen und Schwerpunkte kirchlicher Praxıs ibt als ıIn ihren
Herkunftsländern Auch S1€E stehen ın eiınem Lernprozess. In einer mobilen uınd vernetizien Welt
werden ihre Erfahrungen und Einsichten den Kirchen ın ihren Heimatländern nicht verborgen
Jeiben und können (neben unterschiedlich starker Ablehnung) uch dort Horizonte eröfinen.

DIie gegenwartıge Situation erfordert VOoO  — den Kirchen Vislon, Liebe, Flexibilität, Ent-
schlossenheit un Sensibilität, ihre Lalen dazu ermutigen und auszurusten, diese
Gelegenheiten WEISE und mıt einem festen Glauben ott nutzen, der N1ı€E 11UL Se1IN
Volk 1m 1C hatte, sondern will, dass en Menschen geholfen wird und S1E ZUr Erkenntnis
der anrneı kommen.

[DIiese Aktualisierungen verbindet eın buchstäbliches Verständnis VO  - Migration.
Daneben en eologie un Spiritualität ın unterschiedlicher Weilse VOoO  — der Kirche ın
übertragener Weilse als dem wandernden Gottesvolk urc Raum und eit der VOoO  — der
Pilgerschaft und irdischen Heimatlosigkeit der Kirche gesprochen: » Migration ist ıne
Schlüsselmetapher, den christlichen Glauben verstehen « P Hier leg eın reiches
Erbe, das ın Zeiten sowohl| der Erstarrung als uch der Neuorientierung wichtige mpulse

d  Nfür TICUE und längst überfällige UIDBruche der Kirche bieten kann

Fremden n Israel Uund Assyrien: Eın 5orge fuür dıe Fremden n atl Par- Kırchen Uund Missionsgesellschaften
MZWW. Miissionsorden der der 1eUETET]Beltrag ZuUur Anthropologie Aes spektive, n JS W 55 1994 357 150.

» Fremden C4 m IC| antıker Quellen Vgl.etwa The English SpEeAKING Missionsgeschichte mIT hrer SySteMa
(BWANT 168). Stuttgart 2005 Uund Internahonadl 'Oman AtNOHC Church tischen Ausbildung Uund Vorbereitung
DERS Arti Fremder, n \VAssenschaft Of Our SaViO Ur n Den Maag (WAWVW. Orofessioneller Mlıssionare Kaum
lches Bibellexikon, YnAAA I HIlex de Darısh.nl) der dıe relkirchlich als Mlıssion Uurc| Miıgranten voarstian-
2010 Vgl auch eorg STEINS, AUFZIET Life Church n MNussel- den werden kann.
» Fremde Sind \AAr Zur Wahr- AdorTt (http:/Avww.newllTechurch.de (LARROLL, Perspectives
ehmung Aes Fremdserns Ulale ZUur avon unbenommen St, AMass Anm 46),

Ale gegenwartige Praxıs westlicher

Seite 217

217Migration und Mission nach der Apostelgeschichte  

zusammen und bilden eigene Gruppen und Gemeinden. Viele Afrikaner, Lateinamerikaner 
und Asiaten bringen ihre eigenen pfingstlichen Kirchen und Traditionen unreflektiert mit 
nach Europa. Andere christliche Migranten finden in bestehenden Gemeinden eine neue 
Heimat und können sie – bei beidseitiger Lern- und Kompromissbereitschaft – enorm 
bereichern. Freilich gibt es auch Spannungen in Gemeinden zwischen hiesigen Christen 
und Migranten aufgrund kultureller Unterschiede (etwa Pünktlichkeit, Lautstärke, 
Ordnung) und unterschiedlicher liturgischer und theologischer Prägungen (angemessenes 
Verhalten im Gottesdienst, Gebetsformen, Predigtstil; unterschiedliche Ansichten etwa bzgl. 
Kosmologie, Dämonologie, Krankheit und Gesundheit, unterschiedliche Vorstellungen und 
Erwartungen an christliche Gemeinschaft, unterschiedlicher Leitungsstil). Zugleich ent-
stehen überall in Europa multikulturelle Gemeinden, die bewusst mehr sind und sein wollen, 
als dass das bisherige europäische Gemeindeprogramm und -ethos unverändert und ledig-
lich mehrsprachig fortgesetzt wird.47 Einige dieser oft bunten und lebendigen Gemeinden 
mit ihrer unkonventionellen Art Kirche zu sein erweisen sich auch für Menschen ohne 
Migrationshintergrund, die kirchendistanziert oder von anderen Kirchen enttäuscht sind, 
als eine attraktive und unkonventionelle Berührungsfläche mit christlichem Glauben. 

In anderen Fällen beginnen christliche Migranten damit, ihren Glauben – der manchmal 
lebendig und ansteckend ist – an die weitere Bevölkerung weiterzugeben. Mission durch 
Migranten – dies entspricht dem oben skizzierten Bild der Mission in der Apostel-
geschichte.48 Diese Migranten erleben, dass Migrationserfahrungen – zumindest geistlich 
gesehen – nicht das Ende sind oder sein müssen. Bei allem, was an Nachteilen und Leiden 
unterschiedlicher Art auch damit verbunden sein mag, gibt es große Chancen. 

Wie in der Apostelgeschichte werden auch die christlichen Migranten durch ihre 
Begegnungen mit Christen und Nicht-Christen an anderen Orten herausgefordert. Sie ent-
decken, dass es auch andere Formen und Schwerpunkte kirchlicher Praxis gibt als in ihren 
Herkunftsländern. Auch sie stehen in einem Lernprozess. In einer mobilen und vernetzten Welt 
werden ihre Erfahrungen und Einsichten den Kirchen in ihren Heimatländern nicht verborgen 
bleiben und können (neben unterschiedlich starker Ablehnung) auch dort Horizonte eröffnen. 

Die gegenwärtige Situation erfordert von den Kirchen Vision, Liebe, Flexibilität, Ent-
schlossenheit und Sensibilität, um ihre Laien dazu zu ermutigen und auszurüsten, diese 
Gelegenheiten weise und mit einem festen Glauben an Gott zu nutzen, der nie nur sein 
Volk im Blick hatte, sondern will, dass allen Menschen geholfen wird und sie zur Erkenntnis 
der Wahrheit kommen. 

Diese Aktualisierungen verbindet ein buchstäbliches Verständnis von Migration. 
Daneben haben Theologie und Spiritualität in unterschiedlicher Weise von der Kirche in 
übertragener Weise als dem wandernden Gottesvolk durch Raum und Zeit oder von der 
Pilgerschaft und irdischen Heimatlosigkeit der Kirche gesprochen: »Migration ist eine 
Schlüsselmetapher, um den christlichen Glauben zu verstehen«.49 Hier liegt ein reiches 
Erbe, das in Zeiten sowohl der Erstarrung als auch der Neuorientierung wichtige Impulse 
für neue und längst überfällige Aufbrüche der Kirche bieten kann.� A

Fremden in Israel und Assyrien: Ein 
Beitrag zur Anthropologie des 
»Fremden« im Licht antiker Quellen 
(BWANT 168), Stuttgart 2005 und 
ders. Art. Fremder, in Wissenschaft
liches Bibellexikon, www.wibilex.de 
(2010); vgl. auch Georg Steins, 
»Fremde sind wir …«: Zur Wahr
nehmung des Fremdseins und zur  
 

Sorge für die Fremden in atl. Per
spektive, in: JCSW 35 (1994) 133-150. 
47	 Vgl. etwa The English Speaking 
International Roman Catholic Church 
of Our Saviour in Den Haag (www.
parish.nl) oder die freikirchlich 
geprägte New Life Church in Düssel-
dorf (http://www.newlifechurch.de). 
48	 Davon unbenommen ist, dass 
die gegenwärtige Praxis westlicher 

Kirchen und Missionsgesellschaften 
bzw. Missionsorden oder der neueren 
Missionsgeschichte mit ihrer systema-
tischen Ausbildung und Vorbereitung 
professioneller Missionare kaum 
als Mission durch Migranten verstan-
den werden kann. 
49	 Carroll, Perspectives 
(Anm. 46), 11.



Hero1c Church Leadershi
1N India Capuchin Bishop
Anastasıus Hartmann (1803-1866)
Jose alapura SJ

Zusammenfassung STrac Sumarıo
Gracıas direccion herolcaegen seInNner herolschen Fun- Bishop Anastasıus Hartmann

1U n Cder Kkathaoalıschen Kırche cstands head and choulders e E Iglesia catolıca E 13a
n Indıen waäahrend Cder cschwierl- above the Church eaders Tor Cdurante 105 tiempos cıilıcıles
YETN /Zeıten n cder des the Herolc leadership he UYAVEC Mediadoas el SIgl0 ÄIX, ]
Jahrhunderts 1st IschofT ÄAnasta- n the Church during the IrOU- obiIspo Anastasıus Hartmann
SIUS Hartmann anderen Kırchen- hled tımes OT mid-19" cenTtury mucha Mas ASTIMAaCO UG 195
uhrern AauUsNOacC überlegen. 1a Despite certaın acclesiastı!ı- OTrOs dirlgentes de E Iglesia
FOTZ einIger Kiırchlicher Pro- Cal oroblems, he FA S abhle INa e tiempo. de
hleme Konnte STr n den Cdrel ele much Tor the Church n the 105 broblemas eclesiales, DUdO
Vikarlaten, n denen STr gedient ree Vicarlates He carved hacer mucha WOT E Iglesia

105 ires Vicarlatos (Patna, BOom-hat atna, Bombay Uund atna, Bombay and Poona.
Poona 1e] Tur CJe Kırche iun 2SIC0es oundIng churches and Day o0na) 105 GUC ha ejer-
en cder rundung VT1 Kır- elaten nstıtutions, He FA S CICO mınNıSterlO. UntOo E
chen UNG anderen Instıtutionen responsible Tor ounding cevera| Tundaclion e Iglesias OTras INSs-

Tur den Autbau mehrerer aducational nstıtutions He also tıtuciones CIn responsable de E
Tacılıtate: the arrıval OT Tew coNnNstruccion de Varıas nstıtucıo-Bildungselnrichtungen veranı-

VWOTTIIC| LFr hat auch CJe AutT- rellglous socletlies, Hoath OT (1I16711 1165 aducatıvas. Ha Tacılıtada E
nahme einIger rellgioser Man- and HIS Vicarıates. admısiıon de algunas comuUnNIda-
11671 - \A O Frauengemelnschaftten Hven er 150 OT HIS ea Cdes rellglosas masculinas
n SEINE \Vllkarljate ermoödglicht. HIS indeTatigable 7e93| and Temenmas S U Vicarlatos.
Selbst 150 re ach seıInem dauntec COUTAYC contınue Incluso 150 anos despues de
Toc Insplrieren SEINE Unermud- Inspire [TIanly missionNarıIes. muerte, celg CONsSTAaNTEe
IC | eıdenschalt UNG San blographical marratıve OT BisShop anıma Drofetico continuan INs-
arschrockener Mut ımmer Ooch Hartmann s herolc leadershIip In Dlrando muchas miısioneras
viele Mıssionare UNG Mlıssiona- Indıia, thıs IS Oividen| nta miısioneras. E UG 0115
rinnen. Dieser Beltrag, Ine HIO- Tour 1) arly ıTe rellglous senTa relato Dlografico e E
graphische Erzahlung VT1 Hart- vocation, ralnıng and minıstry direccion herolca el ObIspo

Irken, müiasst Jer Abh- n Lurope, 2) Inistry Vicar Hartmann, Clvide CUaTrO
SCHNITLTe 1) ın  el Uund Jugend, Apostolic In Indlia, and 3) Hart- Dartes: 1) IntTancıa y Juventud,
rellgiOse eruTung, Ausbildung mann's all-Indıa EW contrı- Vocaclıon rellgl0osa, Tormaclıon
Uund Dienst In Luropa; 2) Dienst hution Church n India, and mInısterıia Luropa; 2) mıinıste -
als Apostolischer ar n Indien: A) Hıs spirtuality. ale ( (JITIO Vicarıo Apostolico
3) Hartmanns Beltrag zur O- Keywords E Indla; 3) E contribucion e
Ischen Kırche In Gesamtindien; BisShop Hartmann Hartmann E Iglesia toda E
A) SEINE Spirttualitat. Capuchins Indla; A) espirttualidad.
Schlüsselbegriffe Vicarıates OT atna, alabras clave

IschofT Hartmann Bombay, Poona Obispo Hartmann
Kapuzıiner Padroado-Propaganda Capuchinos
\Vllkarjate VT1 atna, CONTlICc Vicarıatos e atna,
Bombay, Poona Indıan Christian arrlage Bombay, Poona
Padroado-Propaganda- Äct 372) Conilicta acdro0ad0-
on Indıan Church Propaganda
Indıan Christian arrlage Matrımanlio C rnstiano
Äct 372) E 13a 1872
Kırche In Indıen Iglesia E 13a

z 10)1. Jahrgang 2017 718 241

Seite 218

Heroic Church Leadership  
in India: Capuchin Bishop  
Anastasius Hartmann (1803-1866)
Jose Kalapura SJ

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 218 - 241

Sumario
Gracias a su dirección heroica 
de la Iglesia católica en la India 
durante los tiempos difíciles a 
mediados del siglo XIX, el 
obispo Anastasius Hartmann es 
mucho más estimado que los 
otros dirigentes de la Iglesia 
india de su tiempo. A pesar de 
los problemas eclesiales, pudo 
hacer mucho por la Iglesia en 
los tres vicariatos (Patna, Bom-
bay y Poona) en los que ha ejer-
cido su ministerio. Junto a la 
fundación de iglesias y otras ins-
tituciones era responsable de la 
construcción de varias institucio-
nes educativas. Ha facilitado la 
admisión de algunas comunida-
des religiosas masculinas y 
femeninas en sus vicariatos. 
Incluso 150 años después de su 
muerte, su celo constante y su 
ánimo profético continúan ins-
pirando a muchos misioneros y 
misioneras. El texto, que pre-
senta un relato biográfico de la 
dirección heroica del obispo 
Hartmann, se divide en cuatro 
partes: 1) Infancia y juventud, 
vocación religiosa, formación y 
ministerio en Europa; 2) ministe-
rio como Vicario Apostólico en 
la India; 3) la contribución de 
Hartmann a la Iglesia en toda la 
India; 4) su espiritualidad.
Palabras clave

BB Obispo Hartmann
BB Capuchinos
BB �Vicariatos de Patna,  
Bombay, Poona

BB �Conflicto Padroado- 
Propaganda

BB �Matrimonio Cristiano  
en la India (1872)

BB Iglesia en la India

Abstract
Bishop Anastasius Hartmann 
stands head and shoulders 
above the Church leaders for 
the heroic leadership he gave 
in the Church during the trou-
bled times of mid-19th century 
India. Despite certain ecclesiasti-
cal problems, he was able to 
do much for the Church in the 
three vicariates he served – 
Patna, Bombay and Poona. 
Besides founding churches and 
related institutions, he was 
responsible for founding several 
educational institutions. He also 
facilitated the arrival of a few 
religious societies, both of men 
and women, to his vicariates. 
Even after 150 years of his death, 
his indefatigable zeal and un
daunted courage continue to 
inspire many missionaries. A 
biographical narrative of Bishop 
Hartmann’s heroic leadership in 
India, this paper is divided into 
four parts: 1) Early life, religious 
vocation, training and ministry 
in Europe, 2) Ministry as Vicar 
Apostolic in India, and 3) Hart-
mann’s all-India level contri
bution to Church in India, and 
4) His spirituality. 
Keywords

BB Bishop Hartmann
BB Capuchins
BB �Vicariates of Patna,  
Bombay, Poona

BB �Padroado-Propaganda 
conflict

BB �Indian Christian Marriage  
Act (1872)

BB Indian Church

Zusammenfassung
Wegen seiner heroischen Füh-
rung in der katholischen Kirche 
in Indien während der schwieri-
gen Zeiten in der Mitte des 19. 
Jahrhunderts ist Bischof Anasta-
sius Hartmann anderen Kirchen-
führern haushoch überlegen. 
Trotz einiger kirchlicher Pro-
bleme konnte er in den drei 
Vikariaten, in denen er gedient 
hat – Patna, Bombay und 
Poona –, viel für die Kirche tun. 
Neben der Gründung von Kir-
chen und anderen Institutionen 
war er für den Aufbau mehrerer 
Bildungseinrichtungen verant-
wortlich. Er hat auch die Auf-
nahme einiger religiöser Män-
ner- wie Frauengemeinschaften 
in seine Vikariate ermöglicht. 
Selbst 150 Jahre nach seinem 
Tod inspirieren seine unermüd-
liche Leidenschaft und sein un
erschrockener Mut immer noch 
viele Missionare und Missiona-
rinnen. Dieser Beitrag, eine bio-
graphische Erzählung von Hart-
manns Wirken, umfasst vier Ab- 
schnitte: 1) Kindheit und Jugend, 
religiöse Berufung, Ausbildung 
und Dienst in Europa; 2) Dienst 
als Apostolischer Vikar in Indien; 
3) Hartmanns Beitrag zur katho-
lischen Kirche in Gesamtindien; 
4) seine Spiritualität.
Schlüsselbegriffe

BB Bischof Hartmann
BB Kapuziner
BB �Vikariate von Patna,  
Bombay, Poona

BB �Padroado-Propaganda- 
Konflikt

BB �Indian Christian Marriage  
Act (1872)

BB Kirche in Indien



Hero1c Church Leadership ıIn India 219

Introduction

ishop AÄAnastasıus Hartmann stands head and choulders above the Church eaders for
the heroic leadership he SAVC ın the Church during the TOUDIE times gf mid-19°
century India Appointed first Vıcar Apostolic f Patna ın 1545 he earnestly worked

for the pastoral development M1SS1ON, establishing several church instıtutions ın his
vicarıate. Before he WdS LO fulfill his MI1ISSION ın Patna, he WdS transferred 1849) IO the
Vicarıate gf Bombay 1le remalnıng Vıcar Apostolic gf Patna.

TIhe Church ın Bombay WAS beset with Church’'s Jurisdictional problems created by
the Portuguese AaAdAroado 1C continued LO control the Church without obeying the
authority of the Pope eaching Bombay ın 1850, he took several ste  S LO reconcile the
people and cClergy who WEIC Ttorn between the authorities fthe adroado and fthe Pope
lJander, threats, apostaslies the Bishop's CUD of SOTTOW LO the brim. He WAdS partially
successful ın reconciling thealwho WOEIC caught between the Padroado-Propaganda
conflict.

Despite these ecclesiastical problems, he WdS able IO do much for the Church ın the [WO
Vvicarıates Bombay and Poona. Besides ounding churches and elated instiıtutions, he WdSs

responsible for ounding several educational instıtutions. He Iso facilitate. the arrıval gf
few religious socletles, both gfTE and 11;, IO his vicarıates LO CAaLLYy educational

and pastoral works.
Problematic pastoral 1SSUES exhausted him and forced him IO reiurn LO Rome LO

recuperafte ın 1556, where he WdS appointed Assıstant (8 the apa. Ihrone, Roman C.ount
and later Director gf the Foreign MIsSS1IONS gf the apuchin er.

Re-appointed Vicar Apostolic f Patna ın 18560 he re-started his pastoral works:
establishing INALLY TLL1UOIE church instıtutions, ounding Christian commMuUNIıTIES and 4]
11 his en 24  th pri 1566 cholar ın Hindustani, he translated the New Testament
ınto Hindustanıi.

Äs foresighted shepher he had VIS1ON for the Church AI the national eve Aside his
responsibilities ın his ()W] Vicarlates, he took the inıtlatıve behalf gf other bishops ın
India ın etting the rights atholıc Church especially the Indian Christian Marrlage
Act 1866 legislated by the British (0vernment ın India

As self-effacing shepher of the Church, he hought beyond his apuchin er
hıs Vvicarıates much that he WAS ready LO hand ()Ver authority whenever sıtuatıon

warranted. Overall,; what notıce ın hıs personality 15 hıs indomuitable COUTASEC LO
confront Oopposıtion from within LO Organıze the Church anı shepher 1T during the
TOUDIe times.

This IN biographical narratıve 0)  ishop Hartmann’'s heroic leadership ın India *
The IN ivided ınto Our arts 1) arly life, religious vocatıon, traınıng and minıstry
ın Europe, 2) Ministry Vıcar Apostolic ın India, and 3) Hartmann’s all-India eve
contribution IO Church ın India, and 4) Hıs spirituality.

der KapuzinermiIssioONen n Tibet,SCOUTCES artmann Ar aplenty autoblography, Autobiographie Ades
n English, German, talıan and Latın epal and Hindustan, ed.by Fr Adlel- Anastasıus artmann (1803-18
Än Axhaustive Dlography ase hmeim JANN Mınorum Capucceinorum, Aes Schweizer Kapuzıiners, Iltular-
evera| non-English IU CEs IS Fulgen | ucern 1925, n Sc1on Materlalla ISCHOTS WC}7] Derbhe Ulale Apostolischen
HUuSs ANN L ( FM Cap, BISNOp art Wr Annalıbus Mlıssionum Reverendo- Vikars WC}7] atna n Indien, Provinzlalat
Manrı, Allahabad 1946, A5d, also DYy 'u  z Patrum Cappuccenorum n Tibet, Schweizer Kapuzıner, LUuzern, 2005.
the SAaflıe author and title (New edn) epal atna (tr. enry Hosten,S.J.),
Allahabad 1966, A / AIso, DITS Akten- nWiorks a Ka H.Hosten,
sammlung Aes I1SCHOTS Anastasıus Vol1, Vidyalyoti College Or Theo-
artmann eIner Geschichte 109y Archives, eIhl; also (Jerman

Seite 219

219Heroic Church Leadership in India 

1	� Introduction

ishop Anastasius Hartmann stands head and shoulders above the Church leaders for 
the heroic leadership he gave in the Church during the troubled times of mid-19th 

century India. Appointed first Vicar Apostolic of Patna in 1845 he earnestly worked 
for the pastoral development of the mission, establishing several church institutions in his 
vicariate. Before he was to fulfill his mission in Patna, he was transferred (1849) to the 
Vicariate of Bombay while remaining Vicar Apostolic of Patna. 

The Church in Bombay was beset with Church’s jurisdictional problems created by 
the Portuguese Padroado which continued to control the Church without obeying the 
authority of the Pope. Reaching Bombay in 1850, he took several steps to reconcile the 
people and clergy who were torn between the authorities of the Padroado and of the Pope. 
Slander, threats, apostasies filled the Bishop’s cup of sorrow to the brim. He was partially 
successful in reconciling the faithful who were caught between the Padroado-Propaganda 
conflict. 

Despite these ecclesiastical problems, he was able to do much for the Church in the two 
vicariates – Bombay and Poona. Besides founding churches and related institutions, he was 
responsible for founding several educational institutions. He also facilitated the arrival of 
a few religious societies, both of men and women, to his vicariates to carry on educational 
and pastoral works. 

Problematic pastoral issues exhausted him and forced him to return to Rome to 
recuperate in 1856, where he was appointed Assistant to the Papal Throne, a Roman Count 
and later Director of the Foreign Missions of the Capuchin Order.

Re-appointed Vicar Apostolic of Patna in 1860 he re-started his pastoral works: 
establishing many more church institutions, founding Christian communities and so on, 
till his death on 24th April 1866. A scholar in Hindustani, he translated the New Testament 
into Hindustani. 

As a foresighted shepherd he had a vision for the Church at the national level. Aside his 
responsibilities in his own Vicariates, he took the initiative on behalf of other bishops in 
India in getting the rights of the Catholic Church especially the Indian Christian Marriage 
Act 1866 legislated by the British Government in India. 

As a self-effacing shepherd of the Church, he thought beyond his Capuchin Order 
or his vicariates so much that he was ready to hand over authority whenever situation 
warranted. Overall, what we notice in his personality is his indomitable courage to 
confront opposition from within to organize the Church and shepherd it during the 
troubled times. 

This paper is a biographical narrative of Bishop Hartmann’s heroic leadership in India.1 
The paper is divided into four parts: 1) Early life, religious vocation, training and ministry 
in Europe, 2) Ministry as Vicar Apostolic in India, and 3) Hartmann’s all-India level 
contribution to Church in India, and 4) His spirituality.

1	 Sources on Hartmann are aplenty, 
in English, German, Italian and Latin. 
An exhaustive biography based on 
several non-English sources is Fulgen-
tius Vannini, OFM Cap, Bishop Hart-
mann, Allahabad 1946, 452; also by 
the same author and title (new edn), 
Allahabad 1966, 471. Also, Die Akten-
sammlung des Bischofs Anastasius 
Hartmann zu einer Geschichte 

der Kapuzinermissionen in Tibet, 
Nepal and Hindustan, ed. by Fr Adel-
helm Jann O. Minorum Capuccinorum, 
Lucern 1925; in section on: Materialia 
pro Annalibus Missionum Reverendo-
rum Patrum Cappuccinorum in Tibet, 
Nepal ac Patna (tr. Henry Hosten, S. J.), 
in: The Works of Rev. H. Hosten, 
Vol. XXVII, Vidyajyoti College of Theo
logy Archives, Delhi; also German 

autobiography, Autobiographie des 
Anastasius Hartmann (1803-1866), 
des Schweizer Kapuziners, Titular
bischofs von Derbe und Apostolischen 
Vikars von Patna in Indien, Provinzialat 
Schweizer Kapuziner, Luzern, 2003. 



27(0) Jose alapura 5}

arly Life, Religious Vocatıon AaN:
Ministry ın Europe

Bishop AÄAnastasıus Hartmann, known Joseph OYySius Hartmann, WdS born 24
February, 1503 ın the SWISS TLOown gf Altwis,“ ın the parish gf 1LZKIrCc ın the C(‚anton gf
Lucem, Switzerlan: aptize Joseph Lewls,; he WdSs the seventh of ten cN1ılaren. LewiIls WdS

PI0uS, sensıitıve, firm and straightforward. Hıs en rıg TOom childhood WAdS 08 be priest.
After his elementary education he egan his Latın studies with private ulor, priest. Later

he went IO the Aathol1ıc College of the Immaculate Conception Al Solothurn that WAdS attended
by S{()IL1IC 300 boys Hıs TuTlter WAdSs TO him SCOLITCOEC of embarrassment, but ike Demosthenes,
he wenT ()VEL IO maöauntaın 1924 and practised inflections and modulations and WAdSs

successful that later he WOIN several prizes ın declamation. At Solothurn he served Mass vA
morning ın the apuchin Church iın addition IO the schoaol Mass later. He wished IO Join the
apuchin er though his paren(ts and relations suggested that he Join the Benedictines
be diocesan prlest. But he wanted TO be apuchin Ise TO S back TO the arm.

LEewIls entered the apuchin novıtlate al Baden, Aargau, 13 September 1821 He
received the the 17 and the religious T1AnIE Brother Beanus, later changed IO
Anastasıus. He made his solemn profession 19 September 18272 He continued his studies
ın Philosophy and Theology with greq proficiency and topped the class. After three>
having obtained dispensation, 24”September 1825, the Bishop of Lausanne ordained
him priest.“ By the following June his priestly traınıng WdS VETL.

(‚onvent gf Schupfheim Lucero WdS his first Held gf work Here arge gr uUPDS gf pen1-
enNTts S()I(C)IT1 flocked IO him for spiritual direction. bor Our he WdS confessor, preacher
and substituted pastors when they WCEIC absent sick. Hıs NEXT appolintment WdS

Novice Master AI ribourg ın 18530 bor nıne he WdS Iso professor gf Logic, Natural
Philosophy and Theology AI ribourg and chaplain 11U115 ANI Montonge. Every Sunday
he preache ın the neighbouring parishes. Due IO IUness ın 1839 he WdS transferred IO the
monastery gf Solothurn.*

D Call ()verseas MI1SS10NS

bkrom his vC novıtıate he had nourished ardent desire LO 8 LO the foreign MISSIONS gf
the apuchin er and frequently A1S his superior’s permiss1on for the S-\ALL1E But they
did NOT CONSeENT his EavViıng the Province, his SerVICE WdS needed ın his home COUNTIrY.
Hence for S1xteen he worked ın his motherland mastier of novices, director ofnuns,
professor gfphilosophy and heology and W  — the love and admiration gfhis fellow priests
and the people AI large.”

JIhen, his super10rs, perce1ving his M1sSS1ONarYy qualities and unquenchable desire LO 0
IO the M1SS1ONS, ranted him the long-awaited perm1ss10n. Thereafter, he SEeT OQuT for Rome

P For blographical details see Itallan Venerahle »10) Anastasıus T Patrıck OFM.Cap.,
AOCUMENtT: Flenco del IC6 Prefettl, artmann OFM CQCAÄP, (1803-18! n ampion a ar BISNOp artmann,
Prefettl, Pro-Vicarll, Amministratorı AMPRA/PUTHENKALAM (Ed  _ n apuchin Annual Dublin)}
Del Tibet, Tibet-Hindostan Vicarlato Sanctity n 1a The Ketreat, Yercaud, (1950-51} 370.
Apostolico dı 'atna, Mal 1704 A| 1560, Tamı! Nadu, 20006, 2535745 /. (Ine a the MOST Drolific vurıters a
Vidyalyoti College or Theolagy D For another short Dlographical Christian terature n Hindustanı and
Archives, elhr study, SE JOS L AFPU Heroic Urdu WM/AS Bishop Pa770n. He Mas

VANNINI, Bishop artmann Church Leadership BISNOp artmann translated SCHI1Ee 19 WOrKSs nto Hindus-
FN 1} a 'atna, Bombay and '00na, n tanı and WOrKSs nto Urcdu OT

Or chort Dlographical sketch, s Eo Indıan Church History Ravlew LV ] these G IX WOrKs Mave hHeen Hublished
A. MAMPRA, SDB /J.PUTHENKALAM, 1/2012 } 53-68. SE Fulgentius VANNIN OF  = CapD.,

Seite 220

220 Jose Kalapura SJ

2	�	 Early Life, Religious Vocation and  
	Ministry in Europe

Bishop Anastasius Hartmann, known as Joseph Aloysius Hartmann, was born on 24th 

February, 1803 in the Swiss town of Altwis,2 in the parish of Hitzkirch in the Canton of 
Lucem, Switzerland. Baptized as Joseph Lewis, he was the seventh of ten children. Lewis was 
pious, sensitive, firm and straightforward. His ideal right from childhood was to be a priest.

After his elementary education he began his Latin studies with a private tutor, a priest. Later 
he went to the Catholic College of the Immaculate Conception at Solothurn that was attended 
by some 300 boys. His stutter was to him a source of embarrassment, but like Demosthenes, 
he went over to a mountain grove and practised inflections and modulations and was so 
successful that later he won several prizes in declamation. At Solothurn he served Mass every 
morning in the Capuchin Church in addition to the school Mass later. He wished to join the 
Capuchin Order though his parents and relations suggested that he join the Benedictines or 
be a diocesan priest. But he wanted to be a Capuchin or else to go back to the farm.

Lewis entered the Capuchin novitiate at Baden, Aargau, on 13th September 1821. He 
received the habit on the 17th and the religious name Brother Beanus, later changed to 
Anastasius. He made his solemn profession on 19th September 1822. He continued his studies 
in Philosophy and Theology with great proficiency and topped the class. After three years, 
having obtained a dispensation, on 24thSeptember 1825, the Bishop of Lausanne ordained 
him a priest.3 By the following June his priestly training was over. 

A Convent of Schupfheim Lucero was his first field of work. Here large groups of peni-
tents soon flocked to him for spiritual direction. For four years he was confessor, preacher 
and substituted pastors when they were absent or sick. His next appointment was as 
Novice Master at Fribourg in 1830. For nine years he was also professor of Logic, Natural 
Philosophy and Theology at Fribourg and chaplain of the nuns at Montonge. Every Sunday 
he preached in the neighbouring parishes. Due to illness in 1839 he was transferred to the 
monastery of Solothurn.4 

2.1	�	 Call to Overseas Missions

From his very novitiate he had nourished an ardent desire to go to the foreign missions of 
the Capuchin Order and frequently asked his superior’s permission for the same. But they 
did not consent his leaving the Province, as his service was needed in his home country. 
Hence for sixteen years he worked in his motherland as master of novices, director of nuns, 
professor of philosophy and theology and won the love and admiration of his fellow priests 
and the people at large.5 

Then, his superiors, perceiving his missionary qualities and unquenchable desire to go 
to the missions, granted him the long-awaited permission. Thereafter, he set out for Rome 

2	 For biographical details see Italian 
document: Elenco dei. Vice Prefetti, 
Prefetti, Pro-Vicarii, Amministratori 
Del Tibet, Tibet-Hindostan E Vicariato 
Apostolico di Patna, Dal 1704 al 1886, 
Vidyajyoti College of Theology 
Archives, Delhi. 
3	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 9.
4	 For a short biographical sketch, see 
A. Mampra, SDB / J. Puthenkalam, 

SDB, Venerable Bp. Anastasius 
Hartmann OFM CAP, (1803-1866), in: 
Mampra / Puthenkalam (Ed.), 
Sanctity in India. The Retreat, Yercaud, 
Tamil Nadu, 2006, 235-257.
5	 For another short biographical 
study, see Jose Kalapura, Heroic 
Church Leadership: Bishop Hartmann 
of Patna, Bombay and Poona, in: 
Indian Church History Review XLVI 
(1  /2012) 53-68. 

6	 Patrick Mulligan OFM. Cap., 
Champion of Faith: Bishop Hartmann, 
in: Capuchin Annual (Dublin) 20 
(1950-51) 370.
7	 One of the most prolific writers of 
Christian literature in Hindustani and 
Urdu was Bishop A. Pezzoni. He has 
translated some 19 works into Hindus
tani and seven works into Urdu. Of 
these six works have been published: 
see Fulgentius Vannini, OFM. Cap., 



Hero1c Church Leadership ıIn India 271

the first stage gf his M1SS1ONArY JourneYy IO India ( In reaching Kome, he WdS detained
there for gur acting-director and professor of the M1SS1ONAarYy College of ST. Fidelis,®
where MI1IsSsSI1ONAFrIeSs WCEIC eing gıven pecial tralnıng.

At the en f the Superilor General,;, the Pro-Procurator lowed him IO choose ALLY
M1SS10N, but he instead left ıt IO the Superilors. When old LO 8 IO 1na LO OPECN LICW

M1sSs1ON with L[WO Compan10ns, he WdS overjoyed and egan 08 STUdYy Chinese, but when the
Pro-Praocurator died he had LO take ()VET temporarily the direction of ST idelis College Later,
his request LO 8 IO the MISSIONS WdS accepted and the Vıcar General A1S him LO roceed
IO India SO he egan learning Hindustani under Bishop Pezzoni,‘ who had retired fter 35

of work ın India In his ()W] hand, he copied the Bishop's Tralian-Hindustani (Gram-
HÖ  a ( In November 2 1543 he, along with [WO others, proceeded TO Suez where he oarded
the monthly ‚English Mail«, Froufte IO Bombay LO reach Agra, their destination MI1ISSION.

Ministry ın Agra Vıicarıate

Hartmann WdS assigned IO Agra Vicarlate, then managed by the apuchins SINCE 1784°
It INAYy be noted that Jesuits, AI the invıtatıon f Emperor ar, had SeT their Mughal
Mission AI the imperial CIty of Agra ın 1550 The apuchins received this Miıssion fter the
Jesuit Soclety WdS suppressed ın 17737 Hartmann and Compan10ons arrived 15 January
1544, AI Bombay where they rested for fortnight. The overland JourneYy gf X OO miles IO

Agra WdS made by ullock arl WdS usual ın the days before the railways. They eached
Agra fter harrowing Journey March 1544 ooon he egan IO STUdYy the languages,
culture, and CUSTOMS gf his and gf adoption. By the end gf August he had learnt English
and Hindustani ell that he WdS considered {1t enough LO be appointed aplain gf
(jwalior State 1C had recently OTLLIC under British CONTIrO

The British garrıson, pickete SOTILIE O1 miles AWdY TOom the TOwn gf Gwalior, WdS eıng
ared for by apuchin br ngelo-Mary gf Imperla. So br AÄAnastasıus had 08 divide his time
between the natıve congregation and the (30an COMMUNLTY, 1C had ettled ın the State
(jwalior WdS (I11 gf the MOST ifhcult and barren gf the entire vicarıate. Ihe Zzealous
M1SS1ONarYy undertook the work gf spiritual and moral regeneration gf his flock, stressing
specially the reception gf the SACramentTs and education gf cCA1ıLAaren Convinced that ıt WdS

ın the innocent minds and hearts gf little cCN1ılaren that al and virtue MUST be lanted,
he SeT about establishing chools for the education f the Since the Catholics WCIC

scattered ()VET the countryside, he attached oarding departments IO ILLALLY of his instiıtutions
for the CONVeNlenNCE $ those cCN1ılaren who 1ve TOO far ff to attend day-scholars.”” Next,
he opened house for penıten U  11y who aroused calumnies agalnst him, but he emerged
innocent. Hıs ()W] TESUOUTCES supported the [WO projJects, but for that he had (8 make INALLY
personal sacrifices, VE limiting his meals IO 10(0= day.
Hindustan-Tibet Mission, apuchin ater, al the Suppressien a the SsUults C (In the Jesult MISSION Emperor

the Jesult Vicarljate a the reca ar and HIS 5SUCCLOSSOT, SE FEA wardAshram, Agra, 197/79, 3007301
Ihe apuchin WOTK n Agra Mughal WM/AS mandend OTr frst the 4OSUlts and the rea

Vicarlate developed Trom theirearlier Carmaelltes 1774 and then the Mogul, Gurgaon 1932 reprint 19940.
MiIssion, the Hindutan-Tibet Mission, Capuchins a 'atna, attaching T A ARA PRA/PUTHENKALAM),
headquartere al 'atna, oundend the Prefercture T Tihet n 1784.  IS Sanctity n 1a (FN A} 236
n 17053 (Ince their Mlıssion n Tıbet WAS arecten A S Vicarlate Apostoallc n 11 OC Daniel D'’SOUZA, The Growtn
WAS WOUNA UN 1745, and SUhSsSe- 18520, shifting In headquarters and the Activilles a the Catholic
uently n epal n 1769, only maorth Agra OC VANNINI, Hindustan-Tibet Church n North India, (1757-185:
ar reamalıned A S In territory, under Mlıssion (FN 7} Mangalore 19&62, 63-165.
the Prefecture T Tihet SINCE 1768

Seite 221

221Heroic Church Leadership in India 

on the first stage of his missionary journey to India. On reaching Rome, he was detained 
there for four years as acting-director and professor of the missionary College of St. Fidelis,6 
where young missionaries were being given special training. 

At the death of the Superior General, the Pro-Procurator allowed him to choose any 
mission, but he instead left it to the Superiors. When told to go to China to open a new 
mission with two companions, he was overjoyed and began to study Chinese, but when the 
Pro-Procurator died he had to take over temporarily the direction of St. Fidelis College. Later, 
his request to go to the missions was accepted and the Vicar General asked him to proceed 
to India. So he began learning Hindustani under Bishop Pezzoni,7 who had retired after 35 
years of work in India. In his own hand, he copied the Bishop’s Italian-Hindustani Gram-
mar. On November 22, 1843 he, along with two others, proceeded to Suez where he boarded 
the monthly ›English Mail‹, en route to Bombay to reach Agra, their destination mission. 

3	� Ministry in Agra Vicariate

Hartmann was assigned to Agra Vicariate, then managed by the Capuchins since 1784.8 
It may be noted that Jesuits, at the invitation of Emperor Akbar, had set up their Mughal 
Mission at the imperial city of Agra in 1580. The Capuchins received this Mission after the 
Jesuit Society was suppressed in 1773.9 Hartmann and companions arrived on 15th January 
1844, at Bombay where they rested for a fortnight. The overland journey of 800 miles to 
Agra was made by bullock cart as was usual in the days before the railways. They reached 
Agra after a harrowing journey on 6th March 1844. Soon he began to study the languages, 
culture, and customs of his land of adoption. By the end of August he had learnt English 
and Hindustani so well that he was considered fit enough to be appointed Chaplain of 
Gwalior State which had recently come under British control.10 

The British garrison, picketed some six miles away from the town of Gwalior, was being 
cared for by Capuchin Fr. Angelo-Mary of Imperia. So Fr. Anastasius had to divide his time 
between the native congregation and the Goan community, which had settled in the State. 
Gwalior was one of the most difficult and barren fields of the entire vicariate. The zealous 
missionary undertook the work of spiritual and moral regeneration of his flock, stressing 
specially the reception of the sacraments and education of children. Convinced that it was 
in the innocent minds and hearts of little children that faith and virtue must be planted, 
he set about establishing schools for the education of the young. Since the Catholics were 
scattered over the countryside, he attached boarding departments to many of his institutions 
for the convenience of those children who lived too far off to attend as day-scholars.11Next, 
he opened a house for penitent women, who aroused calumnies against him, but he emerged 
innocent. His own resources supported the two projects, but for that he had to make many 
personal sacrifices, even limiting his meals to once a day. 

Hindustan-Tibet Mission, Capuchin 
Ashram, Agra, 1979, 300-301.
8	 The Capuchin work in Agra 
Vicariate developed from their earlier 
Mission, the Hindutan-Tibet Mission, 
headquartered at Patna, founded 
in 1703. Once their Mission in Tibet 
was wound up 1745, and subse-
quently in Nepal in 1769, only north 
Bihar remained as its territory, under 
the Prefecture of Tibet since 1768. 

Later, at the suppression of the Jesuits, 
the Jesuit Vicariate of the Great 
Mughal was handed over first to the 
Carmelites (1774), and then to the 
Capuchins of Patna, attaching it to 
the Prefecture of Tibet in 1784. This 
was erected as a Vicariate Apostolic in 
1820, shifting its headquarters to 
Agra. See Vannini, Hindustan-Tibet 
Mission (FN 7).

9	 On the Jesuit mission to Emperor 
Akbar and his successor, see Edward 
Maclagan, Jesuits and the Great 
Mogul, Gurgaon (1932), reprint 1990. 
10	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 238.
11	 See Daniel D’Souza, The Growth 
and the Activities of the Catholic 
Church in North India, (1757-1858), 
Mangalore 1982, 183-185.



277 Jose alapura 5}

Ministry ın atna Vıicarıate

Äs noted above, Patna WdS the headquarters apuchin Mission ın eagastern India !“ In
1820 the cCentre mI1issıon WdSs chifted TOm Patna TO Agra, 1C WdSs raised TO vicarıate,
with practically the Ole £ north India ıts err1tory. In 1545, Dr. Borghi, VYıcar Apostolic
of Agra convinced Rome IO make Patna independent Vicarlate, bifurcating the eastern
terrıtories under Patna and suggested Mgr. (‚aetano arlı Vıcar Apostolic. Since the lat-
ter declined,** Borghi propose LO Rome br Hartmann, »A 111A111 gof virtue and ST1 TLL1UOIE gf
prudence and gf SCIENCE«, Vıcar Apostolic gf Patna. He WdS vC reluctant, but Borghi
prevailed uPON him LO accept the nomınatıon. (In September 3 > 1545 Pope Gregory AVI

appointed Hartmann, Titular Bishop gf Derbe, and first Vıcar Apostolic gf Patna. (In the
15% March 1546, he WdS consecrated Bishop ın the Cathedral of Agra by Bishop Borghi and
he proceeded LO Patna.

Patna, the provincial CIty gf the Mughals and later under the Bengal Presidency gf the
British, had 300,000 inhabitants AI the time. When he arrived there, he vzxx: the Cathedral
ın rulns, the o0f Caving In: the MISsSION house likewise WdSs ın Frulns. There WEIC schools,

Sisters Brothers. Ihe LICW Vicarı]late with population of20-30 millions, had ICa of
150,000 SUOUdIE miles:;: the Vicarlate had 2700 Catholics and gur M1sSsS1ONAarIles. Ihe Vicarlate
consisted ofBettiah, Chuhari, Patna, Dinapore, Bhagalpur, Monghyr and Purnea esides the
entire Kingdom ofepa and the SINa Kingdom of Sikkim with their adjacent territories 14

In Order IO understand his CISON, his qualities gf mind and heart, his achievements
and failures, ıt IN essential LO have eneral idea about the M1SS1ONarYy sSıtuatiıon gf North
India during his time  15

The traveling conditions gf North India ın his days WCIC vC primiıtıve and 1INCOMMO-
Aious: bullock-cart WdS the usual of transport. To USC his (IW words » ] had (8 travel
/ miles in bullock-cart, foremaost part hrough ungles infested with tigers and along vCc
hard roads VEr 1NLYy and STONY COUNIFY; the days WCIC dreadfully hot222  Jose Kalapura SJ  4 Ministry in Patna Vicariate  As noted above, Patna was the headquarters of the Capuchin Mission in eastern India.'* In  1820 the centre of the mission was shifted from Patna to Agra, which was raised to a vicariate,  with practically the whole of north India as its territory. In 1845, Dr. Borghi, Vicar Apostolic  of Agra convinced Rome to make Patna an independent Vicariate, bifurcating the eastern  territories under Patna and suggested Mgr. Gaetano Carli as Vicar Apostolic. Since the lat-  ter declined,!® Borghi proposed to Rome Fr. Hartmann, »a man of virtue and still more of  prudence and of science«, as Vicar Apostolic of Patna. He was very reluctant, but Borghi  prevailed upon him to accept the nomination. On September 30, 1845 Pope Gregory XVI  appointed Hartmann, Titular Bishop of Derbe, and first Vicar Apostolic of Patna. On the  15 March 1846, he was consecrated Bishop in the Cathedral of Agra by Bishop Borghi and  he proceeded to Patna.  Patna, the provincial city of the Mughals and later under the Bengal Presidency of the  British, had 300,000 inhabitants at the time. When he arrived there, he saw the Cathedral  in ruins, the roof caving in; the mission house likewise was in ruins. There were no schools,  no Sisters or Brothers. The new Vicariate with a population of 20-30 millions, had an area of  150,000 square miles; the Vicariate had 2700 Catholics and four missionaries. The Vicariate  consisted of Bettiah, Chuhari, Patna, Dinapore, Bhagalpur, Monghyr and Purnea besides the  entire Kingdom of Nepal and the small Kingdom of Sikkim with their adjacent territories.'*  In order to understand his person, his qualities of mind and heart, his achievements  and failures, it is essential to have a general idea about the missionary situation of North  India during his time.'®  The traveling conditions of North India in his days were very primitive and incommo-  dious: bullock-cart was the usual means of transport. To use his own words »I had to travel  700 miles in bullock-cart, foremost part through jungles infested with tigers and along very  hard roads over hilly and stony country; the days were dreadfully hot ... at times a pasto-  ral visit meant traveling through desert wastes ...«!° Not infrequently the Bishop found  himself before a river in flood. At times he traveled on horseback or on elephants exposed  to scorching heat of the sun. Three times he made the steep ascent to Darjeeling (nearly  7000 feet) and each time he was thrown off the horse.!”  It was in Patna Vicariate that he exhibited his heroic leadership and his crusade  began in earnest.!® The material and spiritual condition of the Church in the territory  assigned to the new Vicariate was shocking. Many of the Catholics had almost given up  the practice of religion, due to lack of pastoral care, while others were the cause of great  disedification.!?  12 On the Capuchin work in Patna,  appointment. But when the two  14 On the Capuchin Mission in  Bihar state, Nepal and Tibet, see a  Prelates sat down together to discuss  Hindustan, see Missioni del Minori  recent study: David N. LORENZEN, The  the division of funds, the territorial  Cappuccini, Sunto Storico, Vol. 1X,  Scourge of the Mission, Marco della  limits of the two jurisdictions, the  Indie Orientali, Parte Seconda,  Tomba in Hindustan, New Delhi 2010;  number of missionaries to be allotted  1745-1935, Nepal-Bengala-Indostan  also, Jose KALAPURA, King, Fort,  toeach Vicariate and similar topics,  Missioni Agra, Patna, Allahabad,  Zamindaris and Missionaries: The  Dr Carli realised that Patna was being  Lahore, Ajmer, Simla, Bettiah, by  Founding of Bihar’s Oldest Christian  given a step-motherly treatment:  P Clemente DATERZORIO, Roma 1935  Community, 1745, in: Proceedings  VANNINI, Bishop Hartmann (FN 1), 38.  {Father Clement DA TERZORIO [ed.],  of the Indian History Congress, 61*  Stories from the Capuchin Mission  Session, Calcutta 2000, 1011-1028.  in Nepal, Bengal and Hindustan,  13 Mgr Carli‘s resignation must not  Rome 1935), Capuchin Monastery,  be taken at its face value. Back from  Sahibabad, Uttar Pradesh.  Rome, Dr Borghi was sure that his  Coadjutor would accept the newAI times asLO-
ral VIsSIT mMmMeantT traveling hrough desert wastes &« Not infrequently the Bishop oun
himself before river ın flood At times he traveled horseback elephants exposed
IO scorching heat gf the s{| Ihree times he made the STEE ASCENT IO Darjeeling nearly
7000 ee and ach time he WdS thrown ff the horse !“

It WAS ın Patna Vicarıate that he exhibited his heroic leadership anı his crusade
egan ın earnest 18 TIhe materia|l anı spiritual condition of the Church ın the terrıtory
assigned LO the NECEW Vicarıate WAS shocking. ManYy of the Catholics had almost gıven
the practice of religion, due LO ack of pastoral Carct, 1le others WT the of grea
disedification.

(In the apuchin WOrk n 'atna, appomtment. But when the LWO (In the apuchin Mlıssion n
ar epal an  1bet, SE Preliates Sal ACWN together AISCU 55 Hindustan, SE MAISSION! Ae| Mlınaor'
racent,t study: avlı LORENZEN, The the Al  on a unds, the territorial Cappuccmn, unte Storicoa, Vol |
S>Courge a the Mission, arco ela mıts a the LWO Jurisdictions, the J6 Orlentall, artle Seconda,
Tomba n Hindustan, N ew E 201 number a MISSIONATIESs 015 allotten 571955, Nepal-Bengala-Indostan
also, JOS L AFPU KINg, FOrT, oach Vicarlate and Imllar LOPICS, MAISSION! Agra, 'atna, Allahabad,
Zamındarıs and Mliissionarlies: The [Dr Carli roalised that atna WM/AS eINng Lahore, Almer, Simla, Bettiah, DY
ounding a Bihar's Oldest Christian given step-motherly Lreatment.: Clemente DA T ERZORIO, Koma 1955
Community, 1745, n Proceedings VANNINI, BISNOp artmann (FN 1), 38 Father Clement DA |ERZORIO ‚ ed.|
a the Indıan History Congress, (1 STOres TIrom the apuchin Mlıssion
Session, Calcutta 000, 1011-1028, n Nepal, Bengal and Hindustan,

Mgr Carlı's resignation mMUST NO KOomMme 1935 }, apuchin Monastery,
015 taken al In Tace value. Back TIrom Sahlbabad, ar radesh
KOoMme, [Dr Borghil WM/AS SUTE that HIS
Coadjutor WOUuUld acCCepL the I5

Seite 222

222 Jose Kalapura SJ

4	� Ministry in Patna Vicariate 

As noted above, Patna was the headquarters of the Capuchin Mission in eastern India.12 In 
1820 the centre of the mission was shifted from Patna to Agra, which was raised to a vicariate, 
with practically the whole of north India as its territory. In 1845, Dr. Borghi, Vicar Apostolic 
of Agra convinced Rome to make Patna an independent Vicariate, bifurcating the eastern 
territories under Patna and suggested Mgr. Gaetano Carli as Vicar Apostolic. Since the lat-
ter declined,13 Borghi proposed to Rome Fr. Hartmann, »a man of virtue and still more of 
prudence and of science«, as Vicar Apostolic of Patna. He was very reluctant, but Borghi 
prevailed upon him to accept the nomination. On September 30, 1845 Pope Gregory  XVI 
appointed Hartmann, Titular Bishop of Derbe, and first Vicar Apostolic of Patna. On the 
15th March 1846, he was consecrated Bishop in the Cathedral of Agra by Bishop Borghi and 
he proceeded to Patna. 

Patna, the provincial city of the Mughals and later under the Bengal Presidency of the 
British, had 300,000 inhabitants at the time. When he arrived there, he saw the Cathedral 
in ruins, the roof caving in; the mission house likewise was in ruins. There were no schools, 
no Sisters or Brothers. The new Vicariate with a population of 20-30 millions, had an area of 
150,000 square miles; the Vicariate had 2700 Catholics and four missionaries. The Vicariate 
consisted of Bettiah, Chuhari, Patna, Dinapore, Bhagalpur, Monghyr and Purnea besides the 
entire Kingdom of Nepal and the small Kingdom of Sikkim with their adjacent territories.14 

In order to understand his person, his qualities of mind and heart, his achievements 
and failures, it is essential to have a general idea about the missionary situation of North 
India during his time.15 

The traveling conditions of North India in his days were very primitive and incommo
dious: bullock-cart was the usual means of transport. To use his own words »I had to travel 
700 miles in bullock-cart, foremost part through jungles infested with tigers and along very 
hard roads over hilly and stony country; the days were dreadfully hot … at times a pasto-
ral visit meant traveling through desert wastes …«  16 Not infrequently the Bishop found 
himself before a river in flood. At times he traveled on horseback or on elephants exposed 
to scorching heat of the sun. Three times he made the steep ascent to Darjeeling (nearly 
7000 feet) and each time he was thrown off the horse.17

It was in Patna Vicariate that he exhibited his heroic leadership and his crusade 
began in earnest.18 The material and spiritual condition of the Church in the territory 
assigned to the new Vicariate was shocking. Many of the Catholics had almost given up 
the practice of religion, due to lack of pastoral care, while others were the cause of great 
disedification.19

12	 On the Capuchin work in Patna, 
Bihar state, Nepal and Tibet, see a 
recent study: David N. Lorenzen, The 
Scourge of the Mission, Marco della 
Tomba in Hindustan, New Delhi 2010; 
also, Jose Kalapura, King, Fort, 
Zamindaris and Missionaries: The 
Founding of Bihar’s Oldest Christian 
Community, 1745, in: Proceedings 
of the Indian History Congress, 61 st 
Session, Calcutta 2000, 1011-1028.
13	 Mgr Carli’s resignation must not 
be taken at its face value. Back from 
Rome, Dr Borghi was sure that his 
Coadjutor would accept the new 

appointment. But when the two 
Prelates sat down together to discuss 
the division of funds, the territorial 
limits of the two jurisdictions, the 
number of missionaries to be allotted 
to each Vicariate and similar topics, 
Dr  Carli realised that Patna was being 
given a step-motherly treatment: 
Vannini, Bishop Hartmann (FN 1), 38. 

14	 On the Capuchin Mission in 
Hindustan, see Missioni del Minori 
Cappuccini, Sunto Storico, Vol. IX, 
Indie Orientali, Parte Seconda,  
1745-1935, Nepal-Bengala-Indostan 
Missioni Agra, Patna, Allahabad, 
Lahore, Ajmer, Simla, Bettiah, by 
P.  Clemente da Terzorio, Roma 1935 
(Father Clement da Terzorio [ed.], 
Stories from the Capuchin Mission 
in Nepal, Bengal and Hindustan, 
Rome 1935), Capuchin Monastery, 
Sahibabad, Uttar Pradesh.



Hero1c Church Leadership ıIn India 223

The Bishop 1aCE: aCcuTte financial cerunch. The ubsidy sanctioned for the erection gf the
LICW Vicarılate arrived. Patna WdS etting by WdY gf eople’s collection, Rs 5 per
month bor [WO>he had IO TransacTt ımportant business. Worn OuT church vestmen(tTs,

wooden Crosler and ring costing Rsp WdS a ll his wealth, 11 SOTILIE onated jewellery
nabled him IO have the pectoral and nng. collection arranged brought him
Rs.100/ IO eg1ın the Organızatıon gf Vicarlate nearly the S17€ gf Fkrance. Vexed with these
problems, he wrotle, » [t WdS though God had withdrawn himself and gıven full
IO the prince gf dar  ess «“  Ö

4.1 anagıng Fınances AN:
ul  ing Church Instıtutions

Bishop Hartmann’'s [WO greg Adifhculties WCIC ack gf mM1ssS1ONary personnel and gf un:
Hıs first ACT WdS LO petition LO Rome LO send him TLL1UOIE MmMlissi1ONAFrIeSs. In fact few 11U115

gf the C ongregation gf Jesus and Mary had been selected for Patna but due IO SOTILIE

misunderstanding they directed their WdY IO Agra where they had been working SINCE
1842“ And M1IsSsSIONAFIES egan IO trickle ın gradually. He Iso wrote LO the Society f the
Propagation gf the Faith ın Lyons, esides the Imperia. Family gf AustrIla, for financial
assıstance, ın Order LO repalr his dilapidate churches and LO put schoaol buildings. Hıs
pleading did NOT 8 unheede: and his ()W] COUNIrYy contributed generously. AIl his etters
IO Rome contained plea for INncrease ın personnel and Anances “

He leaded for TLLUOIE un: for his Varlous projects: LICW church AI Purnea, Loreto
CONVenNT, LICW school and hostel AI Darjeeling, ST George’s Seminary for those who
chowed S1QNS of vocatıon, and other works that WEIEC go1ng ın the vicarıate. TIhe Prelate
VEln had LO borrow Rs.2000/ LO make the ayments.

He Iso renovated the Patna Cathedral, eNlarge the pres  ery LO the Bishop's
House, IO host MI1IsSsSIONAFIES and Iso provisional schoaol and SeminarYy. He visited
Danapur where the ast India C(‚ompany had sanctioned and for LICW church and CONVeEeNLT.
Ihe LICW church for the Irish garrıson ( ALLIE up ın 1556, with the help government and
the soldiers. He procured about of land AI ankipur the an Ganges. (n
September 1549 he aid the foundation of St oseph's chapel and the foundation STONE of

future CONVENLT. In 1552 this INSLULULION WdS handed VEr (8 the management of the Sisters
Institute of the Blessed Virgin Nary (IBMV-NnOwW christened (‚‚ongregation of Jesus)

TOom Munich. They ALC ST1 O1Ng COMa SerVICE ın Bihar and elsewhere ın India * He
lessed beautiful Church AI Purnea and opened boys school and orphanage ın the
Bishop's House “*

Or study a the Catholic MIS- Adelhelm JANN, OFM. Cap., Mo- Under Mary’s Mantle: History
SIONS n North 1a {l} 175 /, SE Danlel mMuUuMENTA Anastasıana, documenta, a the Institute a the RBlessen Vırgın
D' SO UZA, History a the Catholic vıtam AT SOrV Del Anastasıus MarYy IBMV) n 1a and epal
Church n North India, il 1757} artmann OFM Cap.,[Collus- (1853-19 St. Joseph’'s @_Oonvent,
Mangalore, apuchin Friary, n.d rantıa Pars Prima, Vol.1,1830-18652, atna 1967
4ampion a ar Ucernae 1959, 19-150, also, VANNIN JANN, Annalıbus Mıssionum

(FN O} 361 Bishop artmann (FN 1} 54. (FN 1}
bld. 382 VANNINI, Bishop artmann
4Herolc Church | cad (FN 1), 37-38.

ership (FN 5), 55-56. 21 DId. 44.
A ARA PRA/PUTHENKALAM),

Sanctity n 1a (FN A} 242

Seite 223

223Heroic Church Leadership in India 

The Bishop faced acute financial crunch. The subsidy sanctioned for the erection of the 
new Vicariate never arrived. Patna was getting by way of people’s collection, Rs. 30    / per 
month. For two years, he had to transact important business. Worn out church vestments, 
a wooden crosier and a ring costing Rs.2    / was all his wealth, till some donated jewellery 
enabled him to have the pectoral cross and ring. A collection arranged brought him 
Rs.100  / to begin the organization of a Vicariate nearly the size of France. Vexed with these 
problems, he wrote, »It was as though God had withdrawn himself and given full power 
to the prince of darkness.«  20 

4.1	� Managing Finances and  
Building Church Institutions

Bishop Hartmann’s two great difficulties were lack of missionary personnel and of funds. 
His first act was to petition to Rome to send him more missionaries. In fact a few nuns 
of the Congregation of Jesus and Mary had been selected for Patna but due to some 
misunderstanding they directed their way to Agra where they had been working since 
1842.21 And missionaries began to trickle in gradually. He also wrote to the Society of the 
Propagation of the Faith in Lyons, besides the Imperial Family of Austria, for financial 
assistance, in order to repair his dilapidated churches and to put up school buildings. His 
pleading did not go unheeded, and his own country contributed generously. All his letters 
to Rome contained a plea for an increase in personnel and finances.22 

He pleaded for more funds for his various projects: a new church at Purnea, Loreto 
convent, a new school and a hostel at Darjeeling, St. George’s Seminary for those who 
showed signs of a vocation, and other works that were going on in the vicariate. The Prelate 
even had to borrow Rs.2000  / to make the necessary payments. 

He also renovated the Patna Cathedral, enlarged the presbytery to serve as the Bishop’s 
House, to host missionaries and also as a provisional school and Seminary. He visited 
Danapur where the East India Company had sanctioned land for a new church and convent. 
The new church for the Irish garrison came up in 1856, with the help of the government and 
the soldiers. He procured about 6 acres of land at Bankipur on the banks of the Ganges. On 
September 23, 1849 he laid the foundation of St. Joseph’s chapel and the foundation stone of 
a future convent. In 1852 this institution was handed over to the management of the Sisters 
of the Institute of the Blessed Virgin Mary (IBMV-now christened as Congregation of Jesus) 
from Munich. They are still doing yeoman service in Bihar and elsewhere in India.23 He 
blessed a beautiful Church at Purnea and opened a boys’ school and an orphanage in the 
Bishop’s House.24

15	 For a study of the Catholic mis-
sions in North India till 1757, see Daniel 
D’Souza, A History of the Catholic 
Church in North India, (till 1757), 
Mangalore, Capuchin Friary, n. d.
16	 Mulligan, Champion of Faith 
(FN 6), 381.
17	 Ibid. 382.
18	 Kalapura, Heroic Church Lead-
ership (FN 5), 55-56. 

19	 Adelhelm Jann, OFM. Cap., Mo- 
numenta Anastasiana, documenta, 
vitam et gesta Servi Dei Anastasius 
Hartmann OFM. Cap., Episcopi Collus-
trantia Pars Prima, Vol. 1, 1830-1852, 
Lucernae 1939, 119-130; also, Vannini, 
Bishop Hartmann (FN 1), 34.
20	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 37-38.
21	 Ibid. 44.
22	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 242. 

23	 Under Mary’s Mantle: History 
of the Institute of the Blessed Virgin 
Mary (IBMV) in India and Nepal 
(1853-1986), St. Joseph’s Convent, 
Patna 1987.
24	 Jann, Annalibus Missionum  
(FN 1). 



224 Jose alapura 5}

In 18549,;, Darjeeling, Chunar, enares and azipur WCIC eiachne TOom Agra and put
under the jurisdiction gf Patna TIhis created additional financial burden In October,
he lessed church dedicated LO ST Finbar, ul with the un: gf the MIsSsSION and the
subscription gf the soldiers. The bishop Iso lessed the first emporary church AI Benares,;
dedicated LO ()ur Lady gf the Assumption.“”

Overall, ın spıte gf financial constraıints, Hartmann raised enough un: IO either CI10-

valTte ul several churches and institutions. Institutions WCIC eing consolidated with
Tes personnel TOm abroad Within Oour he had aid SOl foundation for the future
development gf Patna Church

Hartmann, Zealous Pastor

Oug! overwhelmed with the urdens of admıinistration Hartmann OUuUnNı! time for pastoral
pursults. bor several months he WwWenT CvVCLY Sunday morning (8 the Cantonment Station of
Danapur, 25 kilometers TOom his headquarters AI Patna CIty, IO celebhrate Mass AaN: IO preach
IO the Irish soldiers stationed there, and then immediately returned IO Patna IO celebrate
the Parochial Mass and eliver second sermon * To gel acquainted with the Bettiah
Christians““ north Bihar he travelled IO Bettiah ın mid 1546, O1Ng five-day OULLICY by
ullock arı The Bishop WdS consoled by the enthusiastic gf the Christians. He
wanted LO OPCN school for boys and another for gIrIs AI Bettiah, IO be [[U  — by religious
Sisters and Brothers, and Iso school for boys and seminary [[U  — by Jesuits AI Patna, but
did NOT materialize soon *$ He proceeded LO Chuhari, eleven kilometers north gf Bettiah,
where SOTILIE Newar Christians Tom epa. had been ettled SINCE 1786.”” He Iso wanted
IO 8 IO Nepal.”®

Later he visited Purnea AI the end gf 1546 where Our Protestants f distinguishe fam-
iLy joined the atholıc Church Hartmann’'s dl for individualal IN evident TOom the
following episode. certaın Mr. (.rulse gf Purnea taughtIdoctrines. The Prelate
wrotTte LO him INa etters with unending patiıence, but ıt WdS ın vaın. During VIsSIT IO
Purnea ın 1548, he had long discussions with Mr. (.rulse and managed (8 wın him VET. He
VEln became close friend and benefactor gf the MISSIONS for SOTILIE time  S51

VANNINI, Bishop artmann 14A5 merged n the dentity a Jalfel
(FN 1), 54-58 the M tan Christlans. OC VANNINI, BISNOp artmann

30-70 Actually, T WM/AS attempL (FN 1} 93-13
Or study a ndigenous re-estahlish MISSION n Nepal, for the Or study the Bombay

Christian cComMuUnNITY n RBaettiah Capuchins nmad sstahlishel four MIS- Churceh, SE 5J, The Church
oundend DYy the Capuchins, SE 1y SION CENTres n the Kathmandu Valley al the Gateway a India, Bombay 1960
thesis: JOS4Religion WdY mhack n the 17205. epal Or Axhaustive study a the
and Community: The Making a MISSION eontINuUed {l} 1769, when the adrocadeo question n Bombay,
the Battiah and Ravıdasıi Christlans Capuchins WT as Cave epal SE the LwWO-volumes a Ernest
n Bihar, 930-580, unpublished DYy the 15 Shahn rulers a epal LL, 5.J., Bombay Mission-History
PM D.Thesis, ( onlire Tor Historica| OC Ae aıls n Fulgentius VANNINI, ITA Specla| UudYy adroado
Studies, Jawaharlal| Nehru University, Christian Settiements n epal During Question, 1534-1556, Hublished n
New el 1999 the Eighteenth Century, Agra 19 / 7, 927 and Vol 1, (1858-1890), Dub-

The first SCHOO| n Battiah WM/AS also, JOS L AFPU epal Inseribend sheqd n 1950, Bombay.
sstahlishe n 18500, during the SACONa Christian Mlıssionarles n epal n the Ihe marratıve a this Scton S
LenNnure a artmann 1 &1 Century, n Proceedings a the axtractend TIrom article n OOkKlet

The migrant ewar Christlans Indıan History Congress, 69“ Session, form titied, artımann, He Crusader,
Irom epal WT ettend n village Kannur 2006, 661-9023. authored DY »(One Wn has Knelt al
Chuhar' atfter 1760 when thıs village + 1 AMPRA/PUTHENKALAM, MIS tomb« ANON orobably
WAS ranted A S zamıindarn the Sanctity n 1a (FN A} 24U0-2442 apuchin MISsSIONATY, noNn-dated:;
Capuchins DY the British. The dentity VANNINI, Bishop artmann AocuMent al Ishop’s OUSE Archives,
a the ewar Christians, OTr the (FN 1), 85. 'atna, 1-28.

Seite 224

224 Jose Kalapura SJ

In 1849, Darjeeling, Chunar, Benares and Ghazipur were detached from Agra and put 
under the jurisdiction of Patna. This created an additional financial burden. In October, 
he blessed a church dedicated to St. Finbar, built with the funds of the mission and the 
subscription of the soldiers. The bishop also blessed the first temporary church at Benares, 
dedicated to Our Lady of the Assumption.25 

Overall, in spite of financial constraints, Hartmann raised enough funds to either reno-
vate or build several churches and institutions. Institutions were being consolidated with 
fresh personnel from abroad. Within four years he had laid a solid foundation for the future 
development of Patna Church. 

4.2	�	 Hartmann, a Zealous Pastor 

Though overwhelmed with the burdens of administration Hartmann found time for pastoral 
pursuits. For several months he went every Sunday morning to the Cantonment Station of 
Danapur, 25 kilometers from his headquarters at Patna City, to celebrate Mass and to preach 
to the Irish soldiers stationed there, and then immediately returned to Patna to celebrate 
the Parochial Mass and deliver a second sermon.26 To get acquainted with the Bettiah 
Christians  27 in north Bihar he travelled to Bettiah in mid 1846, doing a five-day journey by 
bullock cart. The Bishop was consoled by the enthusiastic response of the Christians. He 
wanted to open a school for boys and another for girls at Bettiah, to be run by religious 
Sisters and Brothers, and also a school for boys and a seminary run by Jesuits at Patna, but 
did not materialize soon.28 He proceeded to Chuhari, eleven kilometers north of Bettiah, 
where some Newar Christians from Nepal had been settled since 1786.29 He also wanted 
to go to Nepal.30 

Later he visited Purnea at the end of 1846 where four Protestants of a distinguished fam-
ily joined the Catholic Church. Hartmann’s care for individual faithful is evident from the 
following episode. A certain Mr. R. Cruise of Purnea taught wrong doctrines. The Prelate 
wrote to him many letters with unending patience, but it was in vain. During a visit to 
Purnea in 1848, he had long discussions with Mr. Cruise and managed to win him over. He 
even became a close friend and benefactor of the missions for some time.31 

25	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 54-58.
26	 Ibid. 36-70.
27	 For a study of an indigenous 
Christian community in Bettiah 
founded by the Capuchins, see my 
thesis: Jose Kalapura, Religion 
and Community: The Making of 
the Bettiah and Ravidasi Christians 
in Bihar, 1930-80, unpublished 
Ph. D. Thesis, Centre for Historical 
Studies, Jawaharlal Nehru University, 
New Delhi 1999. 
28	 The first school in Bettiah was 
established in 1860, during the second 
tenure of Hartmann. 
29	 The migrant Newar Christians 
from Nepal were settled in village 
Chuhari after 1786 when this village 
was granted as a zamindari to the 
Capuchins by the British. The identity 
of the Newar Christians, over the 

years, has merged in the identity of 
the Bettiah Christians. 
30	 Actually, it was an attempt to 
re-establish a mission in Nepal, for the 
Capuchins had established four mis-
sion centres in the Kathmandu Valley 
way back in the 1720s. The Nepal 
mission continued till 1769, when the 
Capuchins were asked to leave Nepal 
by the new Shah rulers of Nepal. 
See details in Fulgentius Vannini, 
Christian Settlements in Nepal During 
the Eighteenth Century, Agra 1977; 
also, Jose Kalapura, Nepal Inscribed: 
Christian Missionaries in Nepal in the 
18 th Century, in: Proceedings of the 
Indian History Congress, 69th Session, 
Kannur 2008, 881-903.
31	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 240-242.
32	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 85.

33	 Ibid. 
34	 See Vannini, Bishop Hartmann 
(FN 1), 93-138.
35	 For a study on the Bombay 
Church, see J. H. Gense, SJ, The Church 
at the Gateway of India, Bombay 1960.
36	 For an exhaustive study of the 
Padroado question in Bombay, 
see the two-volumes of Ernest R.  
Hull, S. J., Bombay Mission-History 
with A Special Study of The Padroado 
Question, 1534-1858, published in 
1927 and Vol. II, (1858-1890), pub-
lished in 1930, Bombay. 
37	 The narrative of this section is 
extracted from an article in booklet 
form titled, Hartmann, the Crusader, 
authored by »One who has knelt at 
his tomb« (anon), probably a 
Capuchin missionary, non-dated: 
document at Bishop’s House Archives, 
Patna, 1-28.



Hero1c Church Leadership ıIn India 225

Ministry ın Bombay Vıcarıate

111e he entertained ILLALLY plans for the mMI1ss1ion of Patna, 13  th December 1549, Hartmann
received order TOm Rome IO roceed TO Bombay TO take ()VEL the administration of that
sorely tried M1SsSS10N. Fven 111e ın Bombay, he remained Vıcar Apostolic of Patna Hence his
jurisdiction 110O extended IO three quarters of the British Empire ın India (see Appendix-l:

of three vicariates). OuUg! the appointment WdAd>S expected IO be emporarYy, he WAd>S NOT
IO reiurn IO Patna Fr. AthanasiuserWAS made Vicar Apostolic of Patna ıIn March 1854.°“

The Bombay Vicarlate comprised then nearly (I11 Afth gf the Ole Indian terrıtory. It
extended TOm the Konkan TO iın Afghanistan. It numbered million sguls: medley
gf CvVCLY Lype;, language, castfe and creed. The 0O,00' Catholics WCIC scatteredI this
VaST Ör

When he eached the residence gf the Vıcar Apostolic he OUnN: the desk gf the
STUdYy gf his predecessor the atter’'s spiritual legacy cConsisting gf the words » Woe IO I11LY
SUCCESSOF! & Bishop Hartmann realized the implication f$these words, for he knew the sadl
history behind them The condition gf the MI1IsSsS1ON gf Bombay Vicarılate Wds, indeed, vC
discouraging.““ In the words of Jesuit Hıstorian O  OmMDaYy Father Gense, »the ecclesiastical
Sky gf Bombay WdS cloud-covered and 55  storm-swept«.

The ignorance gf the English the part gf the Italian cClergy, the resentimentTt gf secular
cClergy agalnst the Carmelites, the laity actıng though the churches WCIC their ()W] and
usıng the I9M3ERI= gf (I11 Prelate agalnst the other, the (GJovernment einNg pestered with
petit1ions and counter petitions this WdS the sSıtuation ın the Vicarlate when Hartmann
took charge gf the Bombay Vicarılate. br ull described the ten priıor LO his arrıval
(1840-1850), the Dark Ages Bombay Vicariate« ®

5.1 Jurisdictional Confllict ın Bombay
Of al ] the problems ın Bombay, those elated IO double jurisdiction« WCIC the WOFST. To
understand the [CASOTIS MUST briefly 8 VEr the historical background gf the Bombay
Mission *“ Since Carly 16 th CeNTUrYy, Portuguese explorers and colonizers ailing round the

MASCHMIR ppendixX-1A ÄArgeas OT Hartman'’'sAnl  'D 7'/BE Vica rlates
AGRAÖ

LUCKNOW MEETE‚HAIDARA (AWALIOR
RENA SAaMLA DPDATNAa BMO9PAL

3 P} C MURNM

CALCUTTA % Ba

BonpAYEEEEESENEEE L Dpuna
SR .16n

MEI
HELGAUM INDISCHER.

Cal
OS

Ma DR.6

—e RENZE VON INDIEN
) FGENDE

U GREN?

— |RENNUNGSLINLE
DER. VIKARILEATE-

— — V1 lelul-1ıra PUNnNGS

Seite 225

225Heroic Church Leadership in India 

5	�	 Ministry in Bombay Vicariate

While he entertained many plans for the mission of Patna, on 13th December 1849, Hartmann 
received an order from Rome to proceed to Bombay to take over the administration of that 
sorely tried mission. Even while in Bombay, he remained Vicar Apostolic of Patna. Hence his 
jurisdiction now extended to three quarters of the British Empire in India (see Appendix-1: 
areas of three vicariates). Though the appointment was expected to be temporary, he was not 
to return to Patna as Fr. Athanasius Zuber was made Vicar Apostolic of Patna in March 1854.32 

The Bombay Vicariate comprised then nearly one fifth of the whole Indian territory. It 
extended from the Konkan to Kabul in Afghanistan. It numbered 21 million souls: a medley 
of every type, language, caste and creed. The 40,000 Catholics were scattered among this 
vast horde. 

When he reached the residence of the Vicar Apostolic he found on the desk of the 
study of his predecessor the latter’s spiritual legacy consisting of the words »Woe to my 
successor!«  33 Bishop Hartmann realized the implication of these words, for he knew the sad 
history behind them. The condition of the mission of Bombay Vicariate was, indeed, very 
discouraging.34 In the words of Jesuit Historian of Bombay Father Gense, »the ecclesiastical 
sky of Bombay was cloud-covered and storm-swept«.35 

The ignorance of the English on the part of the Italian clergy, the resentment of secular 
clergy against the Carmelites, the laity acting as though the churches were their own and 
using the name of one Prelate against the other, the Government being pestered with 
petitions and counter petitions – this was the situation in the Vicariate when Hartmann 
took charge of the Bombay Vicariate. Fr. Hull SJ described the ten years prior to his arrival 
(1840-1850), ›the Dark Ages of the Bombay Vicariate‹.36

5.1	� Jurisdictional Conflict in Bombay 

Of all the problems in Bombay, those related to ›double jurisdiction‹ were the worst. To 
understand the reasons we must briefly go over the historical background of the Bombay 
Mission.37 Since early 16  th century, Portuguese explorers and colonizers sailing round the 

Appendix-1  
Areas of Hartman’s  
Vicariates



576 Jose alapura 5}

Cape gf G00d Hope had SeT up their enclaves along the COAaST gf India and beyond. In
their wake Ollowe: the Portuguese M1IsSsSIONAFIES who Went for evangelization. In C(COULSC

gf time the Pope conferred the Kings gf ortuga. the duty gf evangelization g1VvINg VaST

authority protec{iors gf a ll NEWIY ounded churches ın Asla, Africa, and merica. This
civil-ecclesiastical admıinistrative arrangement WdSs called Aadroado (patronage system. Ihe
arge TLOown gf (30A eventually became the See f Archbishop under whose authority al ]
the VaST terriıtories AdL1L1E€ Äs long ortuga retained her colonial> the MI1ISSIONS ın
her dominions flourished When, however, the English and Dutch gained the SUPFEMAC ın
the Indian ()cean and the countrıes bordering ıt;, the influence Portuguese egan
IO windle In Church matters, however, the Portuguese WEIC NOT ready LO g1ve up their
influence VEr a ll those VasT MIsSsSION an Neither WCIC they able IO upport and expand
MIsSsSION work ın the under their CONTIrOo138

In Oorder IO prevent stagnatıon, Popes SeNT Vicars Apostolic (8 India, under their Depart-
ment for M1SS1ONS, the Congregation de Fide Propaganda (Propaganda ın short, established
ın 1622), who WCIC NOT IO be dependent the (30an (Padroado) Church authorities.
Missionarles Of various nationalities and different religious Ssocletles WCIC enlisted and SeNT
IO the ast under Vicars Apostolic.””

ortuga. took umbrage AI the gf Propaganda m1ss1ıonarıles, and long and
bitter struggle egan The Portuguese COUrFrT and the (30an cClergy who WCIC deeply evoted
IO 1t, did al ] ın their IO embitter the lives gf a ]] Vicars Apostolic nominated by Kome,
insulting them » WOIV€S «, »propagandists «, »invaders«, VEln »anti-Christs«. They Went

far IO eclare that the papa. decree COU. NOT have ALLY binding ın India unless
ıt received PreviOus Ssanctıon TOom Portugal.“®

TIhe Vicars Apostolic WeTe harassed ın V WdY and frequently dragged before
non-Christian judges, Tom whom they COU. hope for littlie Justice. sadl STAaTtEe gf affairs:

movement, 1C WOou defend the al but defy the Pope 141
Clashes for Ö between the Adroado cClergy and Catholics and those under

Propaganda. This roblem WdS vC aCcuTte ın Bombay. In effect the parishioners with
maJor1ity vVvoTtfe COU. Pass TOom (I11!  ar jurisdiction LO the other and thus a ll canonical
discipline WdS undermined. This WdS maJor lacuna ın the ecclesiastical admıinistration.

Bishop Hartmann meTt with stubborn resistance TOom the cClergy who WEIC vC SyIı1-
pathetic owards Adroado He had LO confront diverse pastoral challenges arısıng TOom
jurisdictional conflicts. few instances ALC narrated here

The Rector gf the Bombay SeminarYy, br Agostinho ()sori0 Lourenco, with nıne gf
his Seminarlans crossed VEr IO the AArTrOAaAdO party ın 18539 He had become staunch
supporter gf the and ounded the adroadQO Defence Association *#

In 18552 the island gf Salsette andra SOTIIE 1900 ishermen repented gf their
opposiıtion LO the Bishop and humbly offered him their allegiance. They 110 wanted IO
ul church, they pooled their TESUOUTCES and bought suitable plece of land, and egan

4Herolc Church The Examıner, Bombay The Examiner (FN 2A4}
Leadership (FN 5),58. 1909 63-193. Adelhelm JANN, OFM. Cap.,

A ARA PRA /PUTHENM, A ARA PRA /PUTHENM, Anastasıus artmann, n eraphic
Sanctity n 1a (FN A} 246 Sanctity n 1a (FN A} 246 Chronicie 19 1936) 5352

OC VANNINI, BISNOp artmann ÄANON, artmann, the (rusader
(FN 1, 139-184 (FN 37}
41 A ARA PRA /PUTHENM, Or complete marralıve a
Sanctity n 1a (FN A} 246 the n<cident, s Eo VANNINI, Bishop

hıd. 88 artmann (FN 1),150-169
4ampion a 4Herolc Church

al (FN 0), 382 Leadership (FN 5}

Seite 226

226 Jose Kalapura SJ

Cape of Good Hope had set up their enclaves along the coast of India and beyond. In 
their wake followed the Portuguese missionaries who went for evangelization. In course 
of time the Pope conferred on the Kings of Portugal the duty of evangelization giving vast 
authority as protectors of all newly founded churches in Asia, Africa, and America. This 
civil-ecclesiastical administrative arrangement was called Padroado (patronage) system. The 
large town of Goa eventually became the See of an Archbishop under whose authority all 
the vast territories came. As long as Portugal retained her colonial power, the missions in 
her dominions flourished. When, however, the English and Dutch gained the supremacy in 
the Indian Ocean and the countries bordering on it, the influence of the Portuguese began 
to dwindle. In Church matters, however, the Portuguese were not ready to give up their 
influence over all those vast mission lands. Neither were they able to support and expand 
mission work in the areas under their control.38 

In order to prevent stagnation, Popes sent Vicars Apostolic to India, under their Depart-
ment for missions, the Congregation de Fide Propaganda (Propaganda in short, established 
in 1622), who were not to be dependent on the Goan (Padroado) Church authorities. 
Missionaries of various nationalities and different religious societies were enlisted and sent 
to the East under Vicars Apostolic.39 

Portugal took umbrage at the presence of Propaganda missionaries, and a long and 
bitter struggle began. The Portuguese court and the Goan clergy who were deeply devoted 
to it, did all in their power to embitter the lives of all Vicars Apostolic nominated by Rome, 
insulting them as »wolves«, »propagandists«, »invaders«, even »anti-Christs«. They went 
as far as to declare that the papal decree could not have any binding power in India unless 
it received previous sanction from Portugal.40

The Vicars Apostolic were harassed in every way and frequently dragged before 
non-Christian judges, from whom they could hope for little justice. A sad state of affairs: 
a movement, which would defend the faith but defy the Pope!  41

Clashes for power arose between the Padroado clergy and Catholics and those under 
Propaganda. This problem was very acute in Bombay. In effect the parishioners with a 
majority vote could pass on from one jurisdiction to the other and thus all canonical 
discipline was undermined. This was a major lacuna in the ecclesiastical administration. 

Bishop Hartmann met with stubborn resistance from the clergy who were very sym-
pathetic towards Padroado. He had to confront diverse pastoral challenges arising from 
jurisdictional conflicts. A few instances are narrated here. 

1	 The Rector of the Bombay Seminary, Fr Agostinho Osorio Lourenco, with nine of 
his Seminarians crossed over to the Padroado party in 1839. He had become so staunch a 
supporter of the cause and founded the Padroado Defence Association.42 

2	 In 1852 on the island of Salsette (Bandra) some 1900 fishermen repented of their 
opposition to the Bishop and humbly offered him their allegiance. They now wanted to 
build a church, so they pooled their resources and bought a suitable piece of land, and began 

38	 Kalapura, Heroic Church 
Leadership (FN 5), 58.
39	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 246.
40	 See Vannini, Bishop Hartmann 
(FN 1), 139-184.
41	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 246. 
42	 Ibid. 88.
43	 Mulligan, Champion of 
Faith (FN 6), 382.

44	 The Examiner, Bombay 60 
(1909) 183-193. 
45	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 246.
46	 Anon, Hartmann, the Crusader 
(FN 37).
47	 For a complete narrative of 
the incident, see Vannini, Bishop 
Hartmann (FN 1), 150-169. 
48	 Kalapura, Heroic Church 
Leadership (FN 5), 60.

49	 The Examiner (FN 44). 
50	 Adelhelm Jann, OFM. Cap., 
Anastasius Hartmann, in: Seraphic 
Chronicle 19 (1936) 332.



227Hero1c Church Leadership ıIn India

digging the foundations. Ihe Adroado Clergy AaN: people opposed the essing church
with al ] their m1g It WdS deemed vC imprudent for the Bishop IO 0 warnıng eached
him TOom al ] COLTILICLS and VEln Tom his ega. adviser. Everyone dissuaded him, but he said
courageously, »What! if the Bishop himself fears what ( Al be expected gf the ock?«

The rouble makers immediately ALL1E forward, and VEln went far LO snatch the
togls AWdY TOm the workmen’san TIhey threatened that Bishop Hartmann WOoOu 3088
nothing without the S  e  Ing gf [018] and that anything he did Succeed ın utting
Wou be Torn down immediately.

(Iur Crusader WdS nOoTt TO be intimidated. He walked ten miles OQuT ofBombay IO holiday
resort IO meeTlt personally the British Offhicials, and secured the uıllest protection. Oug! ll
feeling AaN: threats by died down fter this, yel the work proceeded teadily, AaN: the
church WdS completed in few months, and became the stronghold of theal Cathaoalics

In 1553 jurisdictional conflict erupted between Hartmann and Jerome de Matta,
Bishop of Macao (a Vicarı]late ın China), Aadroado Bishop who, his WdY TO (G03; dropped
ın AI Bombay and without the CONSENT fHartmann admıinistered SAcCcramentTs IO the ndo-
Portuguese Clergy.““ This brought ın INa UNDECESSdaL y troublesI the Catholics gf
his vicarlıate and Hartmann had LO gel the assıstance gf Rome LO settle the maftiter.

When, forÖ irregularities br Ya7z Fernandes, Vıcar Church gf ()ur Lady gf
Salvation AI Dadar WdS suspended, ın spıte gf the valiant efforts gf Hartmann, the parish-
loners Went VEr LO the (30an regıme (Padroado) similar incident Occurred AI olapur,
Belgaum and Dharwar *°

Hartmann wrotle, »Nobody ın Europe ( Al realize I11LY sSıtuatıon227  Heroic Church Leadership in India  digging the foundations. The Padroado clergy and people opposed the blessing of the church  with all their might. It was deemed very imprudent for the Bishop to go: warning reached  him from all corners and even from his legal adviser. Everyone dissuaded him, but he said  courageously, »What! if the Bishop himself fears what can be expected of the flock?«4  The trouble makers immediately came forward, and even went as far as to snatch the  tools away from the workmen’s hands. They threatened that Bishop Hartmann would build  nothing without the shedding of blood, and that anything he did succeed in putting up  would be torn down immediately.  Qur Crusader was not to be intimidated. He walked ten miles out of Bombay to a holiday  resort to meet personally the British Officials, and secured the fullest protection. Although ill  feeling and threats by no means died down after this, yet the work proceeded steadily, and the  church was completed in a few months, and became the stronghold of the faithful Catholics.  3 In 1853 a jurisdictional conflict erupted between Hartmann and Jerome de Matta,  Bishop of Macao (a Vicariate in China), a Padroado Bishop who, on his way to Goa, dropped  in at Bombay and without the consent of Hartmann administered sacraments to the Indo-  Portuguese clergy.44 This brought in many unnecessary troubles among the Catholics of  his vicariate and Hartmann had to get the assistance of Rome to settle the matter.  4 When, for gross irregularities Fr. Braz Fernandes, Vicar of the Church of Our Lady of  Salvation at Dadar was suspended, in spite of the valiant efforts of Hartmann, the parish-  ioners went over to the Goan regime (Padroado). A similar incident occurred at Sholapur,  Belgaum and Dharwar.*”  Hartmann wrote, »Nobody in Europe can realize my situation ... never in my life have  I needed more grace from God than I do now.«  46  5 Hartmann’s worst battlefield was Mahim.* During March 1853 Hartmann received  news that Mahim was on the verge of a break away, and that the walkover to the Goan  side was fixed for Sunday before Palm Sunday. The good Bishop was determined to save  the church by his personal presence. He drove in a closed carriage to the Mahim Church  on March 20, 1853, and arrived just as the voting slips were being distributed. He walked  through the crowd in full Pontifical vestments and reached the High Altar unopposed.  His unexpected appearance had dumfounded his enemies. The faithful Catholics rushed  in after him and some began to ring the church bells joyously. But his enemies now rallied  and endeavoured to drive away the Bishop and his followers. Only fear of reprisals from  the Government prevented them from murdering him.“%  Unbridled turmoil reigned, but the Bishop could not be intimidated, and with five  courageous supporters he remained unmoved within the sanctuary.  At about ten at night the police, who had been bribed, came with a posse and drove away  the few faithful that remained inside the church, and demanded that the Bishop also leave. He  refused, so they locked him inside and placed a guard at the door. They hoped to starve him  into submission, but two faithful Catholics, at the risk of their lives, succeeded in taking him  food secretly, and by their hands he sent a letter to a friend beseeching him to petition help  from the Government. But the officials were unwilling to interfere, and Hartmann remained  a prisoner in the closed and stuffy church.“*” After eight days of captivity the schematics,  headed by a native priest, had attempted to suffocate him with sulpur dioxide in the church.”®  Meanwhile the English Government Official heard of the lamentable state of affairs,  and he came in person to investigate. He was horrified at the sight, which met his eyes:  the emaciated face of the Bishop and the fainting and tortured fishermen. The Governor  ordered food and drink to be brought immediately, and assured Bishop Hartmann that he  may remain in possession of the Church till the court decided the case.ın I11LY ife have
needed TLLUOIE TOom God than ale

Hartmann’'s WOFST battleheld WdS Mahim *# During March 18553 Hartmann received
11CWS that Mahim WdS the gf rea AW d Y, and that the walkover LO the (10a3n
side WdS f1xed for Sunday before Palm Sunday. The good Bishop WdS determined LO SAVC

the church by his personal He Arove ın closed carrlage IO the Mahim Church
March 2 1853, and arrived Just the voting slips WCIC eing distribute He walked

hrough the crowd ın full Pontifical vestmentTs and eached the High Altar unoppose:
Hıs unexpected AaPPCAaFaNce had dumfounded his enemıles. The al Catholics rushed
ın fter him and SOTIIE egan IO nng the church OYOUSIY. But his enemıles 110 allied
and endeavoured IO drive AWAdY the Bishop and his followers Only egr f reprisals TOom
the (J0overnment prevented them TOom murdering him

Unbridled urmoil reigned, but the Bishop COU. NOT be intimidated, and with f1ve
COULASCOUS supporters he remained unmoved within the SANCIUAFrY.

At about ten AI nıg the police, who had been bribed, AL with o and drove AWdY
the few aithful that remained inside the church, AN: emande: that the Bishop Iso leave. He
refused, they locked him inside and placed guarı AI the doar. Ihey ope IO STArve him
ınto submission, but L[WOalCatholics, Al the üsk of their lives, SsSucceeded iın nghim
foogd secretly, and by their an he SeENT letter IO friend beseeching him TO petition help
TOm the (‚overnment. But the {fhcials WEIEC unwilling LO interfere, and Hartmann remained

prisoner ın the closed and stuffy church P After e1g. days of captıvı the schematics,
headed by natıve priest, had attempted IO suftocate him with sulpur 10xide ın the church >©

Meanwbhile the English (J0vernment Ofhicial eagr gf the lamentable STAaTtEe gf affairs,
and he ALL1E ın CIrSoN IO investigate. He WdS Orrıne: AI the S11g 1C meTt his CyYCS
the emaciated aCE gf the Bishop and the fainting and tortured fishermen. The (Jovernor
rdered food and Tın LO be brought immediately, and assured Bishop Hartmann that he
INAYy remaın ın possession gf the Church 11 the COUrFrT ecided the MN

Seite 227

227Heroic Church Leadership in India 

digging the foundations. The Padroado clergy and people opposed the blessing of the church 
with all their might. It was deemed very imprudent for the Bishop to go: warning reached 
him from all corners and even from his legal adviser. Everyone dissuaded him, but he said 
courageously, »What! if the Bishop himself fears what can be expected of the flock?«43

The trouble makers immediately came forward, and even went as far as to snatch the 
tools away from the workmen’s hands. They threatened that Bishop Hartmann would build 
nothing without the shedding of blood, and that anything he did succeed in putting up 
would be torn down immediately.

Our Crusader was not to be intimidated. He walked ten miles out of Bombay to a holiday 
resort to meet personally the British Officials, and secured the fullest protection. Although ill 
feeling and threats by no means died down after this, yet the work proceeded steadily, and the 
church was completed in a few months, and became the stronghold of the faithful Catholics.

3	 In 1853 a jurisdictional conflict erupted between Hartmann and Jerome de Matta, 
Bishop of Macao (a Vicariate in China), a Padroado Bishop who, on his way to Goa, dropped 
in at Bombay and without the consent of Hartmann administered sacraments to the Indo-
Portuguese clergy.44 This brought in many unnecessary troubles among the Catholics of 
his vicariate and Hartmann had to get the assistance of Rome to settle the matter. 

4	 When, for gross irregularities Fr. Braz Fernandes, Vicar of the Church of Our Lady of 
Salvation at Dadar was suspended, in spite of the valiant efforts of Hartmann, the parish-
ioners went over to the Goan regime (Padroado). A similar incident occurred at Sholapur, 
Belgaum and Dharwar.45 

Hartmann wrote, »Nobody in Europe can realize my situation … never in my life have 
I needed more grace from God than I do now.«  46

5	 Hartmann’s worst battlefield was Mahim.47 During March 1853 Hartmann received 
news that Mahim was on the verge of a break away, and that the walkover to the Goan 
side was fixed for Sunday before Palm Sunday. The good Bishop was determined to save 
the church by his personal presence. He drove in a closed carriage to the Mahim Church 
on March 20, 1853, and arrived just as the voting slips were being distributed. He walked 
through the crowd in full Pontifical vestments and reached the High Altar unopposed. 
His unexpected appearance had dumfounded his enemies. The faithful Catholics rushed 
in after him and some began to ring the church bells joyously. But his enemies now rallied 
and endeavoured to drive away the Bishop and his followers. Only fear of reprisals from 
the Government prevented them from murdering him.48

Unbridled turmoil reigned, but the Bishop could not be intimidated, and with five 
courageous supporters he remained unmoved within the sanctuary.

At about ten at night the police, who had been bribed, came with a posse and drove away 
the few faithful that remained inside the church, and demanded that the Bishop also leave. He 
refused, so they locked him inside and placed a guard at the door. They hoped to starve him 
into submission, but two faithful Catholics, at the risk of their lives, succeeded in taking him 
food secretly, and by their hands he sent a letter to a friend beseeching him to petition help 
from the Government. But the officials were unwilling to interfere, and Hartmann remained 
a prisoner in the closed and stuffy church.49 After eight days of captivity the schematics, 
headed by a native priest, had attempted to suffocate him with sulpur dioxide in the church.50

Meanwhile the English Government Official heard of the lamentable state of affairs, 
and he came in person to investigate. He was horrified at the sight, which met his eyes: 
the emaciated face of the Bishop and the fainting and tortured fishermen. The Governor 
ordered food and drink to be brought immediately, and assured Bishop Hartmann that he 
may remain in possession of the Church till the court decided the case. 



7558 Jose alapura 5}

Eventually decision WdS passed ın his favour, and the good Bishop WdS Tee LO XCI -

1S€ his authority. He deemed ıt rudent LO remaın ın Mahim for 1le and for YCal
established his headquarters ın the ispute church dedicated IO ST Michael >}

After this incident, Join report by the Prelates TOom India WdS SENT LO the Pope The
Bishops begged the Pope LO 1ISSUE efinite directions regarding the policy f the Church ın
India ( In May 9) 18553, Pope Pıus issued his verdict regulating Church maftters ın India,
and threatening with excommMUNICAtTtION al ] who efused IO obey.”“

The Pope's ruling WdS immediately published. Bishop Hartmann tried his best LO help
those who had OC astray IO become reconciled, but INALLY ın their Oobstinate pride
the Pope's inJunction. With heavy heart the Bishop WdSs forced IO excommMUNICATE publichy
Our prliests. This firm step O the strength gf the Oopposiıtıion, and a  oug sporadic
rouble did flare CvVCLY 110 and agaln, (I11 parish fter another submitted, and (ICIT] al ]
returned LO allegiance with Rome  55

Later, the 5Supreme C.ourt ecided that the ownership of the Church elONgeE rather TO

Confraternity of the Immaculate (onception. Ihe harassment did NOT STOPp;, but he continued
ın pOSssessi1onN gf the Church and appointed (10a3n Jesuit priest Vıcar ın 1554 But
result gf the verdict, the Bishop had LO leave his Church, for 1C he had patiently and
courageously uftered Later the chapel of (Qur Lady of G00d Counsel at S10N, substation of
the Church ofMahim, WdS Iso lost Heul LICW church, ( ur Lady of Victories at Mahim,
and lessed ıt December 5) 1555 ın spıte adroadO section tryıng IO prevent ıt

Due IO his insıstent efforts, the (GJ0overnment rule that places of worship Wou NOT be
transferred TOom (I11 jurisdiction IO another. This WdS consoling verdict for him

5 Hartmann’s other Pastoral Challenges
ın Bombay

The first step gf the LICW Vıcar WdS LO restfore the Italian Discalced Carmelites--the M1S-
S1ONaAarı]ıes ın the Bombay Vicarılate--in their former sphere gf activity.” Hıs predecessor,
Bishop helan, ın Order IO AaPPCASEC his cCongregatıon, both European and natıve, took
drastic step 1849) expulsion gf the Carmelites, 1C Occasioned reprimand TOom the
Propaganda. Hartmann’s LLI1OVE roused STOrmM gf indignation. [1010)8| after, quarreilsome
parish emande': indemnity f Rs 6,000/ TIhen (I11 parish fter another severed
allegiance. Ihe Bombay atholıc Institute, pro-Iris. Organısatıon ounded ın 1545 by
Bishop Whelan’s Irish friends, WAS argely instrumental for the expulsion of the Carmelites.”®

When Bishop Fortinı (a former Carmelite Vicar Apostolic) died intestate, at the instance
of the Bombay atholıc Institute, his assels, equivalent TO Rs.120,000/-;, WEIC made ()VEL

IO the ofhcer appointed by the 5Supreme C‚ourt ın 1545 It WAdS only fter G1 months of
anguish, that the un: reverted IO the Administratoar. Ihese and other lawsuits OST him
Rs.6,000/- TODIeMSs of this kind AaN: other internal veyxations made him enter ın his 1ary

297Christmas Day 1850, » MY GOd, II1LY GOd, upONMN what vl days hast Ihou uffered IO fall.
The laity gf Esperanca Church had objecte IO Dr  elan appomlnting Vıcar ın the

quasi-Cathedral without their CONSENT. Hartmann asserted his rights, but after SO(TILIE hesita-
tiıon, appointed their naomınee TO the ofhce and thus voided awsuit. But the secular Clergy
and the Irish clique questioned his credentials, complained LO Rome and IO the (J0vern-
ment. He remoaved the Vıcar General for the English peaking Cathalics and »t00k ()VEL the
entire administration«. oug the oOpposıtion ardene ıts stand, he stood ike ock $

Äs the WdS entirely hostile the much-harassed Bishop had hannel gf COMMUNI-
catıon with his flock and of making known his sSide questlon, KNOWINg the

Seite 228

228 Jose Kalapura SJ

Eventually a decision was passed in his favour, and the good Bishop was free to exer-
cise his authority. He deemed it prudent to remain in Mahim for a while and for a year 
established his headquarters in the disputed church – dedicated to St. Michael.51 

After this incident, a joint report by the Prelates from India was sent to the Pope. The 
Bishops begged the Pope to issue definite directions regarding the policy of the Church in 
India. On May 9, 1853, Pope Pius IX issued his verdict regulating Church matters in India, 
and threatening with excommunication all who refused to obey.52

The Pope’s ruling was immediately published. Bishop Hartmann tried his best to help 
those who had gone astray to become reconciled, but many in their obstinate pride defied 
the Pope’s injunction. With a heavy heart the Bishop was forced to excommunicate publicly 
four priests. This firm step broke the strength of the opposition, and although sporadic 
trouble did flare up every now and again, one parish after another submitted, and soon all 
returned to allegiance with Rome.53 

Later, the Supreme Court decided that the ownership of the Church belonged rather to a 
Confraternity of the Immaculate Conception. The harassment did not stop, but he continued 
in possession of the Church and appointed a Goan Jesuit priest as Vicar in 1854. But as a 
result of the verdict, the Bishop had to leave his Church, for which he had patiently and 
courageously suffered. Later the chapel of Our Lady of Good Counsel at Sion, a substation of 
the Church of Mahim, was also lost. He built a new church, Our Lady of Victories at Mahim, 
and blessed it on December 5, 1855 in spite of the Padroado section trying to prevent it. 

Due to his insistent efforts, the Government ruled that places of worship would not be 
transferred from one jurisdiction to another. This was a consoling verdict for him.54

5.2	�	 Hartmann’s other Pastoral Challenges  
	in Bombay

The first step of the new Vicar was to restore the Italian Discalced Carmelites--the mis-
sionaries in the Bombay Vicariate--in their former sphere of activity.55 His predecessor, 
Bishop Whelan, in order to appease his congregation, both European and native, took a 
drastic step (1849) expulsion of the Carmelites, which occasioned a reprimand from the 
Propaganda. Hartmann’s move roused a storm of indignation. Soon after, a quarrelsome 
parish demanded an indemnity of Rs. 16,000  /. Then one parish after another severed 
allegiance. The Bombay Catholic Institute, a pro-Irish organisation founded in 1848 by 
Bishop Whelan’s Irish friends, was largely instrumental for the expulsion of the Carmelites.56 

When Bishop Fortini (a former Carmelite Vicar Apostolic) died intestate, at the instance 
of the Bombay Catholic Institute, his assets, equivalent to Rs.120,000  /-, were made over 
to the officer appointed by the Supreme Court in 1848. It was only after six months of 
anguish, that the funds reverted to the Administrator. These and other lawsuits cost him 
Rs.6,000  /-. Problems of this kind and other internal vexations made him enter in his diary on 
Christmas Day 1850, ›My God, my God, upon what evil days hast Thou suffered me to fall‹?  57 

The laity of Esperanca Church had objected to Dr. Whelan appointing a Vicar in the 
quasi-Cathedral without their consent. Hartmann asserted his rights, but after some hesita-
tion, appointed their nominee to the office and thus avoided a lawsuit. But the secular clergy 
and the Irish clique questioned his credentials, complained to Rome and to the Govern-
ment. He removed the Vicar General for the English speaking Catholics and »took over the 
entire administration«. Though the opposition hardened its stand, he stood like a rock.58 

As the press was entirely hostile the much-harassed Bishop had no channel of communi-
cation with his flock and no means of making known his side of the question. Knowing the 



Hero1c Church Leadership ıIn India 229

Ögf the> ın 1550 the Bishop encouraged Mr. Briggs LO STAr bi-monthly aPpCr,
» Ihe Bombay atholıc andard« He himself acted cOo-editor. But ın O1 months ıt WdS

catering for his enemıles. » Four NECWSDAPCIS«, Hıs ordship wrotle, turnıng agalnst
endlessly. Perhaps, WdS Bishop sSlandered ın his life. «59 Nothing daunted,

he ounded another diocesan NECWSDAaPCTF, The Bombay AfnOolic Examiner, 1C he kept
supplie with editorials and articles ©9

There WdS the Irish section that WdS agalnst Italian foreigners and WdS supported by
the Bombay atholıc Institute and ournal They represented him persecuftor gf the
Irish atholıc Community and insisted the nomınatıon f Irish priest AI Poona and
published insolent articles agalnst the Vıcar Apostolic. When later br Stains, Dutchman
WdS appointed LO Poona, they petitioned the ommander-in-chief gf the Bombay ALILLY
IO uspend him and his allowance WdS topped Ihe Bishop ın his turn, A1S for English
m1ss1ıonarıles, Brothers and Sisters TOom ALLY quarter.

Bishop Hartmann felt he WdS the 19208 111A111 ın theI place and ın al ] his etters
petitioned Rome (8 be lowed IO 0 back IO Patna In 1554; br Jgnatius Persico WdS named
Coadjutor and Vıcar General but WdS transferred IO Agra.

The combating f such overwhelming Aditfhculties Wou surely have been considered
»sufhcient for the day« by lesser Spiırıt. Not (I)UTL cerusader: the MUST be carried
urther and urther and where ıt had already been erected, ıts foundations MUST be
made firmer. Hıs mental Orrlıes aside, he made extfenNsIve TOour f the Poona section of
his vicarıate. Ihe physica privations he ndured during this Journey WEIEC innumerable. Spiritual
disappointments, LOO, WEIC NOT wantıing. Ole parish COU. NOT be persuaded IO FeCEIVE
the Sacraments: their CXCOUSC WdS that they WOCIC accustomed IO do during Lent only!

The COUFrTS had assigned (I11!  ar gf his churches LO the dissenters: accusations gf M1S-
management gf church property WCIC brought agalnst him; creditors WEIC clamouring
for the ayment gf incurred by his predecessors, and finally the British (0vernment
eprive him gf the rıg IO administer the MI1IsSsS1ON This put him iınto such
pecunlary traıts that he WdS forced IO csell his only horse.

Yet there WCIC consolations: fervent prlests, PIOUS Catholics, and the exXxemplaryal gf
the fine Irish soldiers that formed the garrısons ın MOST gf the TLOWNS.

5:3 Hartmann’s Educational Inıtiatives
ın Bombay AN: Poona

There WEIC complaints TOom Vquarter agalnst the CIlergy for NOT providing adequately
for chools and orphanages atholıc parents who wanted IO g1ve education IO their
cCNılaren had other alternative but TO send them TO Protestant choaols In those Carly days,
the (0vernment SAVC granits IO Catholics and the educational expenditure fell heavily

the already strained financial TESUOUTCES gf the Vicarlate. It WdS OPCN inJustice 1C
called for the re-vindication gf atholıc rights.“

A ARA PRA /PUTHEN JalfelTl hese Friars mad quite mard Uiıme
Sanctity n 1a (FN A} 24 f SINCE the yCdr 1/2U, when they took VANNINI, Bishop artmann
4Herolc Church OTr TIrom the Fortuguese Clergy. (FN 1),103.

Leadership (FN 5), 62 They mad already hHeen expelle: 1789 T Ihe FExamıner (See A4) S S11}
HULL, Bombay MAıssion- and roöcallen 1791) IC n OyIsStence and S OHIE a the Oldest

History (FN 36} VANNINI, Bishop artmann English-language VaDers n 1a
4Herolc Church (FN 1}, 94. T VANNINI, Bishop artmann

Leadership (FN 5), 62 A ARA PRA /PUTHENM, (FN 1),124.
Sanctity n 1a (FN A} 245.

Seite 229

229Heroic Church Leadership in India 

power of the press, in 1850 the Bishop encouraged Mr. Briggs to start a bi-monthly paper, 
»The Bombay Catholic Standard«. He himself acted as co-editor. But in six months it was 
catering for his enemies. »Four newspapers«, His Lordship wrote, »are turning against 
me endlessly. Perhaps, never was a Bishop so slandered in his life.«  59 Nothing daunted, 
he founded another diocesan newspaper, The Bombay Catholic Examiner, which he kept 
supplied with editorials and articles.60 

There was the Irish section that was against Italian foreigners and was supported by 
the Bombay Catholic Institute and Journal. They represented him as a persecutor of the 
Irish Catholic Community and insisted on the nomination of an Irish priest at Poona and 
published insolent articles against the Vicar Apostolic. When later Fr. Stains, a Dutchman 
was appointed to Poona, they petitioned the Commander-in-chief of the Bombay army 
to suspend him and his allowance was stopped. The Bishop in his turn, asked for English 
missionaries, Brothers and Sisters from any quarter. 

Bishop Hartmann felt he was the wrong man in the wrong place and in all his letters 
petitioned Rome to be allowed to go back to Patna. In 1854, Fr. Ignatius Persico was named 
Coadjutor and Vicar General but was transferred to Agra. 

The combating of such overwhelming difficulties would surely have been considered 
»sufficient for the day« by a lesser spirit. Not so our crusader: the cross must be carried 
further and further afield and where it had already been erected, its foundations must be 
made firmer. His mental worries aside, he made an extensive tour of the Poona section of 
his vicariate. The physical privations he endured during this journey were innumerable. Spiritual 
disappointments, too, were not wanting. A whole parish could not be persuaded to receive 
the Sacraments: their excuse was that they were accustomed to do so during Lent only! 

The courts had assigned one of his churches to the dissenters; accusations of mis- 
management of church property were brought against him; creditors were clamouring 
for the payment of debts incurred by his predecessors, and finally the British Government 
deprived him of the right to administer the mission revenues. This put him into such 
pecuniary straits that he was forced to sell his only horse. 

Yet there were consolations: fervent priests, pious Catholics, and the exemplary faith of 
the fine Irish soldiers that formed the garrisons in most of the towns.

5.3	� Hartmann’s Educational Initiatives  
in Bombay and Poona

There were complaints from every quarter against the clergy for not providing adequately 
for schools and orphanages. Catholic parents who wanted to give an education to their 
children had no other alternative but to send them to Protestant schools. In those early days, 
the Government gave no grants to Catholics and the educational expenditure fell heavily 
on the already strained financial resources of the Vicariate. It was an open injustice which 
called for the re-vindication of Catholic rights.61 

51	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 247. 
52	 Kalapura, Heroic Church 
Leadership (FN 5), 62. 
53	 Hull, Bombay Mission- 
History (FN 36).
54	 Kalapura, Heroic Church 
Leadership (FN 5), 62. 

55	 These Friars had quite a hard time 
since the year 1720, when they took 
over from the Portuguese Clergy. 
They had already been expelled (1789) 
and recalled (1791) once.
56	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 94.
57	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 245. 

58	 Ibid. 
59	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 103. 
60	 The Examiner (see FN 44) is still 
in existence and is one of the oldest 
English-language papers in India.
61	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 124.



230 Jose alapura 5}

Hartmann SAVC his attention LO the establishment gf college and chools for the
education gf the OUN$, for he WdS rTMIY convinced that chools WCIC TUu1LIuU vehicle gf
the apostolate. He approached the (GJ0overnment with request LO gran boys and gIr1s ın
athaöalıc orphanages the SA\ALLIC financial facilities 1C WEIC ranted IO other similar nstitu-
t10NS, 1.€., Rs 5/per month for CVCLY orphan and Rs 2.5 per month for CvVCLY other child ©*

To mMmMeeTl the ack gf educational Institutions for SIris he opened European Girls’
rphanage 1850) managed bDy Loreto 11U115 AI Nlazagon and another orphanage ın the SALL1IC

yCal for boys AI Parel AI his The Bishop's TEVEILIUE ın Bombay WdS only RS 2500 PEF
month With LICW arriıvals TOom Europe, CONVeENT and schoaol WCIC opened AI bort 1855)
The roJect OST him around KsS.10,000 / that forced him IO sell [WO houses, silver articles
and undertake TOUr gf Europe.®

Facilitating Jesuit Ministry
ın Bombay-Poona Vicarıates

Hartmann WdS convinced that English education WdS the need gf the hour. So he tried IO

gel English-speaking Priests Brothers LO [[U  — the boys instıtutions. bor this PUrPDOSC, he
hought AI 10(0= gf etting the Jesuits; they WCIC the TE IO STAr and [[U  — chools Accord-
INSLY, he applied hrough the aradına. Prefect gf Propaganda IO the 5Superior General gf
the Soclety. At first his desire COU. NOT be realised, the Jesuits did NOT wish LO OTLLIC IO

Bombay: the experlence first [WO Jesuits In Bombay under Bishop helan had made
them realise that Bombay WdS NOT the place for them ©1

But he did nNOoT Fest until he COU ASSUTE that the education of boys ın the Vıicarıate
wWonu be ın safe an  S, until he had enlisted the ServIiCces of teaching Congregation.
Hıs desperate appeals OuUnN: al last posıtıve from the Jesuits. Between 1853
anı 1554 f1ve of them arrıved ın Bombay: Frs Walter Steins, Anthony Pereira, Anthony
Jaques, James Peniıston anı William Strickland: 0IM  r from Holland, [WO from (j03a anı
[WO from England JIhey started school ın Bombay ın the following YCAl. In 18555 he
bought and close LO St. Anne’s chapel, where instıiıtutions SPTang the present day
St Mary's complex)65

In 18554; according LO his suggestion the Bombay MI1IsSsS1ON WdS ivided: the Bombay
Vicarılate WdS entrusted LO the apuchins with Bishop Hartmann head and Poona WdS

entrusted IO the Jesuits. To avoid conflicts that COU. Ar1Se because of Jesuits startıng LICW

College ın Poona, he WdS made Vıcar Apostolic gf Poona and Administrator gf Bombay,
he himself had sugges’[ed.66 But the Bishop and the laity felt that college WdS needed first
ın Bombay. Hartmann knew that Jesuits, NOT the apuchins, had the capability gf startıng

college then So ıt WdS recommended that Bombay be assigned IO the Jesuits and Poona,
IO the apuchins.

Meanwlhile, the Carmelites, their O W! withdrew TOom Bombay for their other
MISSIONS gf India But ıt WdS rumoured that Hartmann WdS responsible for their EaViINg.
ome of them felt ıt WdS due LO him that Carmelite WdS NOT appointed Vıcar Apostolic gf
Bombay. But the fact IN that he had written IO Propaganda 1853) that their EavViINng Wou

DId.125. A ARA PRA /PUTHENM,
A ARA PRA /PUTHENM, Sanctity n 1a (FN A} 246.

Sanctity n 1a (FN A} 245.
VANNINI, Bishop artmann

(FN 1}129
DId.131.

Seite 230

230 Jose Kalapura SJ

Hartmann gave his attention to the establishment of a college and schools for the 
education of the young, for he was firmly convinced that schools were a fruitful vehicle of 
the apostolate. He approached the Government with a request to grant boys and girls in 
Catholic orphanages the same financial facilities which were granted to other similar institu-
tions, i. e., Rs 5   / per month for every orphan and Rs 2.50 per month for every other child.62 

To meet the lack of educational Institutions for girls he opened a European Girls’ 
Orphanage (1850) managed by Loreto nuns at Mazagon and another orphanage in the same 
year for boys at Parel at his Villa. The Bishop’s revenue in Bombay was only Rs.200    / per 
month. With new arrivals from Europe, a convent and school were opened at Fort (1855). 
The project cost him around Rs.10,000  / that forced him to sell two houses, silver articles 
and undertake a tour of Europe.63 

5.4	� Facilitating Jesuit Ministry  
in Bombay-Poona Vicariates

Hartmann was convinced that English education was the need of the hour. So he tried to 
get English-speaking Priests or Brothers to run the boys’ institutions. For this purpose, he 
thought at once of getting the Jesuits; they were the men to start and run schools. Accord-
ingly, he applied through the Cardinal Prefect of Propaganda to the Superior General of 
the Society. At first his desire could not be realised, as the Jesuits did not wish to come to 
Bombay: the experience of the first two Jesuits in Bombay under Bishop Whelan had made 
them realise that Bombay was not the place for them.64 

But he did not rest until he could assure that the education of boys in the Vicariate 
would be in safe hands, until he had enlisted the services of a teaching Congregation. 
His desperate appeals found at last a positive response from the Jesuits. Between 1853 
and 1854 five of them arrived in Bombay: Frs Walter Steins, Anthony Pereira, Anthony 
Jaques, James Peniston and William Strickland; one from Holland, two from Goa and 
two from England. They started a school in Bombay in the following year. In 1855 he 
bought land close to St. Anne’s chapel, where institutions sprang up (the present day 
St. Mary’s complex).65

In 1854, according to his suggestion the Bombay mission was divided; the Bombay 
Vicariate was entrusted to the Capuchins with Bishop Hartmann as head and Poona was 
entrusted to the Jesuits. To avoid conflicts that could arise because of Jesuits starting a new 
College in Poona, he was made Vicar Apostolic of Poona and Administrator of Bombay, as 
he himself had suggested.66 But the Bishop and the laity felt that a college was needed first 
in Bombay. Hartmann knew that Jesuits, not the Capuchins, had the capability of starting 
a college then. So it was recommended that Bombay be assigned to the Jesuits and Poona, 
to the Capuchins. 

Meanwhile, the Carmelites, on their own, withdrew from Bombay for their other 
missions of India. But it was rumoured that Hartmann was responsible for their leaving. 
Some of them felt it was due to him that a Carmelite was not appointed Vicar Apostolic of 
Bombay. But the fact is that he had written to Propaganda (1853), that their leaving would 

62	 Ibid. 125.
63	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 245. 
64	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 129. 
65	 Ibid. 131. 

66	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 248.



Hero1c Church Leadership ıIn India 231

be prejudicia. LO the Vicarlate gf Bombay and had recommended that the admıinistration
be handed VEr LO them

1lle ın Poona he received urgent SUTTILLELLOLTILS TO reiurn TO Rome ın 1557. Complicated
negotlations regarding the Bombay-Poona Mission with the representatives of the Jesuits AaN!
the decretary of the Congregation de Fide Propaganda, Occupied the better part ofOur maonths.

In 1555, the apuchin 5Superilor General,;, IO STeer clear gf the never-ending disputes,
preferred 18 hand VEr Bombay and Poona 08 the Jesuits. TIhe apuchin MI1SS1ONAFIes either
Went LO North India back home He WdS accused of being the gf the loss gf the
MIsSsSION LO his er and VEln the word {>XLIFEAaSON« WdS used IO discredit him. In elfless
gesture Bishop Hartmann resigned TOom his fhce Vicar-Apostolic gf Bombay-Poona,
and the Ole Miıssion WdS handed VEr LO the Jesuits.®” He became private CIrSoN agaln
and condemned LO faorced iınertla.

Overall, when Bishop Hartmann left Bombay ın 1556, he had started less than VE

educational establishments, ın addition LO f1ve O1 parochial schools, either revived
NEWIY egun by him He had rMmIYy aild the foundation gf educational and charitable

enterprIises, pavıng the WdY for rapi development ın the 11ICAL future. Bishop Hartmann
Tuly deserves IO be called the ploneer gf atholıc education ın the Bombay Vicariate ©®

Hartmann’s Second Ministry ın Ome

The good Bishop WdS broken ın health Moreover he had IO make the CUustomary ad Iimina
VIsSIT LO Rome So, fter having obtained the requisıte permiss1o0n, he SeT OuT for Europe
July 1556 TIhis Iso SAVC him opportunity IO recuperate TOom intestinal disease
brought him by the tropical climate of India and INaLLY heroic sufferings and sacrifices. ®

1le ın Kome, he took the Directorship gf the Foreign MI1isSsS1IOns gf the apuchin
er. In this cCapacıty he wrole Encyclical letter IO a ll the MI1IsSsSIONAFIESs gf the Order,“®
1C unfortunately during his lıfetime WdS published.

1le ın Europe he Went LO London for successful termınatıon gf the negotlations
he WdS IO Cal y there with the British Foreign Ofiice He protested agalnst WION£S
under 1C the Catholics gf India WCIC ST1 suffering under the British ule ın India (see
discussion ın Section III) Hıs frankness and SINCer. WO  — for him the good 11 f the
Government, and his petit1ons, with few eXceptlons, WCIC ranted.

0Ug living ın Europe his heart WdS for India At Lyons in France he visited the Mother
House Sisters f Jesus and Mary and the Headquarters Soclety for the Propaga-
tıon gf the Faith, and WdS gıven promıi1ses gf contingent gf 11U115 TOom (I11!  ar and gf urther
pecunlary help TOm the other In February 1557 he proceeded IO Dublin TO IO SCC@CUTC the
SEFVICES gf the Irish Christian Brothers for chools ın India In Naples, he collected un:
for CONVeENT IO be erected ın Bombay.

In his audience with Pope Pıus he WdS 4S TO submıit report regarding the religious
affairs ın India and ın particular the ımpact Double Jurisdiction« and the Concordat
with ortugal.

OC VANNINI, BISNOp artmann JAN Maonumenta Anastasıana
(FN 1} 247-260. (FN 19 }, Vol | 1557-16063-19406, 254

bld. 137 also n Analercta OFM Cap 25 1907
JAN Anastasıus artmann 200-215 ( Epistofa ENCyCHCA Ad

(FN 50),333. WUIHVEersSsOos OrCHhnis MIissionarios).

Seite 231

231Heroic Church Leadership in India 

be prejudicial to the Vicariate of Bombay and had recommended that the administration 
be handed over to them. 

While in Poona he received an urgent summons to return to Rome in 1857. Complicated 
negotiations regarding the Bombay-Poona Mission with the representatives of the Jesuits and 
the Secretary of the Congregation de Fide Propaganda, occupied the better part of four months. 

In 1858, the Capuchin Superior General, to steer clear of the never-ending disputes, 
preferred to hand over Bombay and Poona to the Jesuits. The Capuchin missionaries either 
went to North India or back home. He was accused of being the cause of the loss of the 
mission to his Order and even the word ›treason‹ was used to discredit him. In a selfless 
gesture Bishop Hartmann resigned from his office as Vicar-Apostolic of Bombay-Poona, 
and the whole Mission was handed over to the Jesuits.67 He became a private person again 
and condemned to forced inertia. 

Overall, when Bishop Hartmann left Bombay in 1856, he had started no less than seven 
educational establishments, in addition to five or six parochial schools, either revived 
or newly begun by him. He had firmly laid the foundation of educational and charitable 
enterprises, paving the way for rapid development in the near future. Bishop Hartmann 
truly deserves to be called the pioneer of Catholic education in the Bombay Vicariate.68

6	� Hartmann’s Second Ministry in Rome 

The good Bishop was broken in health. Moreover he had to make the customary ad limina 
visit to Rome. So, after having obtained the requisite permission, he set out for Europe on 
July 29, 1856. This also gave him an opportunity to recuperate from an intestinal disease 
brought on him by the tropical climate of India and many heroic sufferings and sacrifices.69

While in Rome, he took up the Directorship of the Foreign Missions of the Capuchin 
Order. In this capacity he wrote an Encyclical letter to all the missionaries of the Order,70 
which unfortunately during his lifetime was never published. 

While in Europe he went to London for a successful termination of the negotiations 
he was to carry on there with the British Foreign Office. He protested against wrongs 
under which the Catholics of India were still suffering under the British rule in India (see 
discussion in Section III). His frankness and sincerity won for him the good will of the 
Government, and his petitions, with a few exceptions, were granted. 

Though living in Europe his heart was for India. At Lyons in France he visited the Mother 
House of the Sisters of Jesus and Mary and the Headquarters of the Society for the Propaga-
tion of the Faith, and was given promises of a contingent of nuns from one and of further 
pecuniary help from the other. In February 1857 he proceeded to Dublin to try to secure the 
services of the Irish Christian Brothers for schools in India. In Naples, he collected funds 
for a convent to be erected in Bombay. 

In his audience with Pope Pius IX he was asked to submit a report regarding the religious 
affairs in India and in particular the impact of the ›Double Jurisdiction‹ and the Concordat 
with Portugal. 

67	 See Vannini, Bishop Hartmann 
(FN 1), 247-280. 
68	 Ibid. 137. 
69	 JANN, Anastasius Hartmann  
(FN 50), 333.

70	 JANN, Monumenta Anastasiana 
(FN 19), Vol. IV, 1857-1863-1946, 234; 
also in: Analecta OFM Cap. 23 (1907) 
209-213 (Epistola Encyclica ad 
universos Ordinis Missionarios).



222 Jose alapura 5}

Hartmann’s Second Ministry ın atna

(In 24 anuary 1860, he WdS nominated Vıcar Apostolic gf Patna agaln, IO Succeed Bishop
er. ( In 25 March he SeT Saj] Tom Naples with Our ILEBM V 11U115 and LICW alc gf

O1 MI1IsSsSIONAFIES. Among the prlests WdS br Paul Tosi who later 1868) succeeded Bishop
Hartmann YVıicar.

( In arrıval AI Patna „n  d June 1860, he resumed his WOrk, NOT withstanding his dAC,
with the enthusiasm and vigour f 111A111 and undertook INa pastoral visıts. He
egan oarding school for orphans gf the 18557 Mutiny, AI Kur]l, f1ve kilometers WEST gf
Bankipur, 110 flourishing centre gf education (St Michael’'s School).“*

TIhe Vicarı]late had larger err1tory the districts ahabad and Lucknow WEIC

IO ıt ın 1861./* In the Vicarlate there WEIC 1. mi1ss1ıonarıles, 5 million non-Christians and
5000 Catholics, under his jurisdiction. ooon he SeT about visıting a ll his MI1IsSsS1ON centfres
such Allahabad AaNı: Mirzapur ın Uttar radesh, Jabalpur, Bhopal, ‘” and agar ın Madhya
Pradesh, and finally Patna “* He established CONVeENT school AI Allahabad ın 1564

In spıte gf his chronic illness, he toured intensely his terrıtory cCarryıng OuT AI the SA\ALL1C

time, Iso the duties gf military chaplain. Ihe greater part gf 1563-64 WdS S  en ın the
translation gf the New Testament iınto Hindi. ” oug sick and under treatment, ın 185064,
he undertook long pastoral TOour partly by traın and partly by ullock CarTt, travelling
hrough ungles infested with tigers and along rugged pa In anuary 1565, he WdS back
ın Patna ooon he had LO leave for Darjeeling for COUrFrT MN bkrom Bhagalpur he Ode
f1ve days horseback. ( In his refiurn IO Patna 11 June 1565, he had violent attack gf
holera and WdS between ife and en But by December he recovered. Back AI his office,
Hartmann egan LO clear ALICALS of work, 1C had pile up during his absence. He WdS

applyıng himself feverishly LO the work

Hartmann’s ast Days
After spending the Holy Week AI Bankipur, Hartmann WdS back AI his residence AI Kur]l.
Ihere he put ın Oorder the archive of the mM1ssıon and his ()W. correspondence. (In Sunday the
22nd pri he went TO Jamalpur (some 200 kilometers AasT ofPatna) IO CC IO the construction
gf church there During his JourneYy he fell ı11 and travelled back IO his residence. (In the
nıg gf the 22nd he WdS seized with violent vomiıtıng and holera (In Tuesday affernoon
24° pri 1866, his condition SLCW critical. At 085115 P when those around WCEIC recıting
the Litany gf the Saınts and PFaycrS for the yıng, he passed AWdY. He WdS buried ın front
gf the high altar ın the Patna CIty Cathedral Before handing VEr Patna 10Cese LO the
AÄAmerican Jesuits ın 1921 by the apuchins, the revered relics WCIC taken 6th pri 1920,
IO the Cathedral f  ahabad and re-interred there ın front gf ST oseph's altar /®

71 artmann nmad envisaged that the OC VANNINI, BISNOp artmann Or details Hartmann s WOTK
Christian Brothers TIrom lreland WOUuUld (FN 1), 281-204. n atna Vicarlate, s Eo Paul DENT,
evelop ST Mlıchael's School, 'atna

anıs a French adventurers WnNo mad
AT Bhopal alz un the escend re History a atna Mission, atna

nto oremiler educational nstUtution Jesult Archive, atna 1955, 50-60.
n ar. OSUITts Mave Sshouldered Ssarvarn n the Begum’'s arın y. MONg
IMn management SINCE 1968 these WAS Isabella a Bourbon,

Wwno assısten the Bishop n obtalning
Dermission Dlace Yriest n thıs
Mluslim alte

Seite 232

232 Jose Kalapura SJ

7	� Hartmann’s Second Ministry in Patna 

On 24th January 1860, he was nominated Vicar Apostolic of Patna again, to succeed Bishop 
A. Zuber. On 25th March he set sail from Naples with four IBMV nuns and a new batch of 
six missionaries. Among the priests was Fr. Paul Tosi who later (1868) succeeded Bishop 
Hartmann as Vicar. 

On arrival at Patna on 2nd June 1860, he resumed his work, not withstanding his age, 
with the enthusiasm and vigour of a young man and undertook many pastoral visits. He 
began a boarding school for orphans of the 1857 Mutiny, at Kurji, five kilometers west of 
Bankipur, now a flourishing centre of education (St. Michael’s School).71 

The Vicariate had a larger territory as the districts of Allahabad and Lucknow were added 
to it in 1861.72 In the Vicariate there were 14 missionaries, 30 million non-Christians and 
5000 Catholics, under his jurisdiction. Soon he set about visiting all his mission centres 
such as Allahabad and Mirzapur in Uttar Pradesh, Jabalpur, Bhopal,73 and Sagar in Madhya 
Pradesh, and finally Patna.74 He established a convent school at Allahabad in 1864. 

In spite of his chronic illness, he toured intensely his territory carrying out at the same 
time, also the duties of a military chaplain. The greater part of 1863-64 was spent in the 
translation of the New Testament into Hindi.75 Though sick and under treatment, in 1864, 
he undertook a long pastoral tour partly by train and partly by bullock cart, travelling 
through jungles infested with tigers and along rugged paths. In January 1865, he was back 
in Patna. Soon he had to leave for Darjeeling for a court case. From Bhagalpur he rode 
five days on horseback. On his return to Patna on 11th June 1865, he had a violent attack of 
cholera and was between life and death. But by December he recovered. Back at his office, 
Hartmann began to clear arrears of work, which had piled up during his absence. He was 
applying himself feverishly to the work. 

8	� Hartmann’s Last Days 

After spending the Holy Week at Bankipur, Hartmann was back at his residence at Kurji. 
There he put in order the archive of the mission and his own correspondence. On Sunday the 
22nd April he went to Jamalpur (some 200 kilometers east of Patna) to see to the construction 
of a church there. During his journey he fell ill and travelled back to his residence. On the 
night of the 22nd he was seized with violent vomiting and cholera. On Tuesday afternoon 
24th April 1866, his condition grew critical. At 08:15 p.m. when those around were reciting 
the Litany of the Saints and prayers for the dying, he passed away. He was buried in front 
of the high altar in the Patna City Cathedral. Before handing over Patna Diocese to the 
American Jesuits in 1921 by the Capuchins, the revered relics were taken on 6 th April 1920, 
to the Cathedral of Allahabad and re-interred there in front of St. Joseph’s altar.76 

71	 Hartmann had envisaged that the 
Christian Brothers from Ireland would 
develop St. Michael’s School, Patna 
into a premier educational institution 
in Bihar. The Jesuits have shouldered 
its management since 1968. 

72	 See Vannini, Bishop Hartmann 
(FN 1), 281-304. 
73	 At Bhopal he found the descend-
ants of French adventurers who had 
served in the Begum’s army. Among 
these was Isabella of Bourbon, 
who assisted the Bishop in obtaining 
permission to place a priest in this 
Muslim State. 

74	 For details on Hartmann’s work 
in Patna Vicariate, see Paul Dent,  
A Brief History of Patna Mission, Patna 
Jesuit Archive, Patna 1935, 50-60.



Hero1c Church Leadership ıIn India 237

Hartmann’s Works of 1-India Significance
Ihree works f Bishop Hartmann, O INa Y, have had direct posıtıve significance IO
the atholıc Church AI the national eve 1) facilitating adequate legislation by the British
(0overnment in India the rights athaoalıc Community, 2) facilitating the legislation
by the British (GJovernment ın India the Indian Christian Marrlage Act 18565 and 1966,
and 3) contributing IO the existing Christian ILıterature ın Hindustani and rdu

.1 Rights of the atholıc Church ın British India

Bishop Hartmann WdS stalwart champion gf atholıc rights ın India He did NOT confine
his MAanıIlo actıyıtles merely within the orders gfhis Vicarlate, but widened his horizon
and fought strenuously for the removal disabilities, under 1C the Church ın India
WdS suffering.

First, the allowance gıven LO atholıc bishops WdS disproportionate compared LO that
gıven IO Protestant bishops Up IO 1852, atholıc Bishop, with the sole exception
Vıcar Apostolic gf Bombay, received ALLY for his mınıstrations IO the Roman atholıc SOl-
dierYy, and for the SPrVICES connected with the registration 1r  S, marrlages and burials ““

Bishop Hartmann worked OQut plan, according IO 1C Fr Ignatius Persico, OF  - Cap., and
br William Strickland,S.J., [WO MI1IsSsSI1ONAFrIeSs TOom Bombay, who WCIC then ın Kome, WCIC

OrmMally deputed bDy the Propaganda, in Nlay 18553, TO S TO Londan representatives of the
Vicars Apostolic gf India, IO AdisSCuss with the British (0vernment several vital quest10ns
regarding the posıtion gf the atholıc Church ın India ”®
an TO the efforts of the Prelates headed by Hartmann, the Court of Directoars ordered,

owards the end gf the SA\ALL1C yCal, monthly Salary gf Rs pÄGC)  ® LO be paid LO Our Bishops,
VIZ.;, ın Bengal, ın the North-West Provinces, ın Madras and ın Bombay. Fven this ACT gf
generosiıty WdS something, but ST1 trifle compared with the individual PaYy gıven, for
example, IO the Protestant Bishop gf Calcutta, 1C amounted IO Rs 4,600 per month ”

ECONALY, the discriminatory payment IO the atholıc Military chaplains ıt WdS

propose that wherever Protestant chaplain WdS provide for certaın number gf
Protestants, atholıc chaplain chould Iso be provide for the corresponding number gf
Catholics, and that ın al ] IO PaYy, urloug allowance, retirıng pension eiC., (I11!  ar half
of what WdS lowed IO ach chaplains gf the Church of Englan chould be lowed
IO the atholıc chaplains, but that the travelling allowance chould be the SAL1L1IC for both ®

irdly, the churches and f public worship, burial grounds, orphanages
and chools ıt WdS requested that the SAL1L1IC rights and privileges those ranted IO the
Protestants chould be extended equally and ın ike proportion LO the Catholics.®'

ourthly, Mixed Hospitals, alls and Regimental chools ıt WdS petitioned that
atholıc chaplains chould have the SA\ALLIC ACCECSS and facilities for the religious instruction

A ARA HRA /PUTHENKALAM, ıe n |ondeon from 16 Janu- VANNINI, Bishop artmann
Sanctity n 1a (FN A} 251 ar y 5 ebruary 1857), artmann (FN 1), 361

Jalfel OOKlet entitied: Remarks biıd. 362
VANNINI, Bishop artmann e Resoluhons Of e GOVEernment Of

(FN 1}, 354 Ian UDOMN AENOHC Affairs Ta INndia,
DId. 356. 26 eDruary 1656. He wantend

Araw the attention a Her Majesty's
(0vernment a the Tact that the Wr
VISIONS made n the reasolution WT

altogether nadequate. He Jeaded
Tor MNOr Ihera| DONCY.

Seite 233

233Heroic Church Leadership in India 

9	� Hartmann’s Works of All-India Significance

Three works of Bishop Hartmann, among many, have had direct positive significance to 
the Catholic Church at the national level: 1) facilitating adequate legislation by the British 
Government in India on the rights of the Catholic Community, 2) facilitating the legislation 
by the British Government in India on the Indian Christian Marriage Act 1865 and 1966, 
and 3) contributing to the existing Christian Literature in Hindustani and Urdu. 

9.1	� Rights of the Catholic Church in British India 

Bishop Hartmann was a stalwart champion of Catholic rights in India. He did not confine 
his manifold activities merely within the borders of his Vicariate, but widened his horizon 
and fought strenuously for the removal of the disabilities, under which the Church in India 
was suffering. 

First, the allowance given to Catholic bishops was disproportionate compared to that 
given to Protestant bishops. Up to 1852, no Catholic Bishop, with the sole exception of the 
Vicar Apostolic of Bombay, received any for his ministrations to the Roman Catholic sol-
diery, and for the services connected with the registration of births, marriages and burials.77 

Bishop Hartmann worked out a plan, according to which Fr Ignatius Persico, OFM. Cap., and 
Fr   William Strickland, S.J., two missionaries from Bombay, who were then in Rome, were 
formally deputed by the Propaganda, in May 1853, to go to London as representatives of the 
Vicars Apostolic of India, to discuss with the British Government several vital questions 
regarding the position of the Catholic Church in India.78 

Thanks to the efforts of the Prelates headed by Hartmann, the Court of Directors ordered, 
towards the end of the same year, a monthly salary of Rs 200 to be paid to four Bishops, 
viz., in Bengal, in the North-West Provinces, in Madras and in Bombay. Even this act of 
generosity was something, but still a trifle compared with the individual pay given, for 
example, to the Protestant Bishop of Calcutta, which amounted to Rs 4,600  / per month.79 

Secondly, on the discriminatory payment to the Catholic Military chaplains it was 
proposed that wherever a Protestant chaplain was provided for a certain number of 
Protestants, a Catholic chaplain should also be provided for the corresponding number of 
Catholics, and that in all cases as to pay, furlough allowance, retiring pension etc., one half 
of what was allowed to each of the chaplains of the Church of England should be allowed 
to the Catholic chaplains, but that the travelling allowance should be the same for both.80 

Thirdly, on the churches and expenses of public worship, burial grounds, orphanages 
and schools it was requested that the same rights and privileges as those granted to the 
Protestants should be extended equally and in like proportion to the Catholics.81 

Fourthly, on Mixed Hospitals, Jails and Regimental Schools it was petitioned that 
Catholic chaplains should have the same access and facilities for the religious instruction 

75	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 251.
76	 Ibid. 
77	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 354.
78	 Ibid. 356. 

79	 While in London (from 16th Janu-
ary to 5th February 1857), Hartmann 
wrote a booklet entitled: Remarks on 
the Resolutions of the Government of 
India upon Catholic Affairs in India, 
28th February 1856. He wanted to 
draw the attention of Her Majesty’s 
Government of the fact that the pro
visions made in the resolution were 
altogether inadequate. He pleaded 
for a more liberal policy. 

80	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 361.
81	 Ibid. 362.



234 Jose alapura 5}

gf their flock WEIC ranted 18 the chaplains fthe Church gfEngland with regard 08 Civil
military hospitals, jails, regimental chools and other establishments for Europeans.

atholıc chaplain WdS lowed 08 SeTt foot In regimental school, 1lle the Protestant
chaplain had unlimited control VEr it 82

ifthly, there WdS the roblem with regard LO the double jurisdiction. Bishop Hartmann
wanted the British (GJ0overnment IO recognize the authority gf the Vicars Apostolic and
prepare memorial IO be presented LO the (0vernment f India Ihe (Jovernor General
Lord Dalhousie WdS NOT TOO favourably ispose: owards the atholıc Ihe entire
question WdS postponed for S{()1L11€E time. Hartmann togk the matlter TO Lord OUSIE agaln

the 13 ofNovember 1554 In 1556 the LICW (10vernor- General, Lord Canning, his WdY
TOom Europe LO Calcutta IO take office, stayed ın Bombay for few days during 1C
time Bishop Hartmann drew his attention the matter. However, the petition WdS turned
down ın TOTO the ground that (0vernment COU NOT gel entangled ın »A theologica.
schism«. Henceforth, the (0vernment Wou adop rıg1 policy gf non-interference ın
ecclesiastical disputes.”

These long and tiresome negotlations en: ın 1556 (In the „ g February, 1556, Lord
Canning issued ın Calcutta, TOom bort William, the Resolution gf gf the (J0vernment gf
India ConNcerning atholıc affairs. TIhis Resolution WdS ALISWCTL IO the several collective
petitions presented IO (GJ0overnment by the Vicars Apostolic.

Finally, Bishop Hartmann mediated the establishment of AaDCX Church authority for the
Ole of India In his transactıons with (Gs0overnment he WdS AI times alone, and vC ften
he had (8 take the interests Ole Church ın India, without eıng officially autho-
rised TO do task1C WdSs beyond his juridical capacıty. He felt that this lacuna chould
be rectihed and proposed, 13° pri 1557, the appolintment of elegate Apostolic for
India having all- India authority IO represent all Vicars Apostolic of India IO mediate between
the Pope (I11!  r hand, and iınteract with the British (Gs0overnment ın India, the other “*

Vatican sensed the SerlOUSNESS gf the maftter immediately: the proposa. WdS eartily
welcomed: the 71 August 1555, Vısıtor Apostolic for the Indian Missions WAdS appointed
in the CISoN O  gr Clement Bonnand, Bishop of Drusipare and Vıcar Apostolic gf Pondi-
cherry who undertook Apostolic Vısıtation gf the Vicarlates gf India ® In short, ıt w:ix:  —

be said that the efforts gf Bishop Hartmann and others bore fruiit eventually: permanent
Apostolic Delegation for India WdS established ın 18554; and Hierarchy ın India and Ceylon
WdS established ın 1556

Towards Legislation of Indian
Christian Marrılage Act

In the NaAarme Bishops of India, Hartmann undertook delegation IO the Viceroy of
British India Lord Canning anı obtained the marrlage legislation ın favour f the natıve
Catholics.9® TIhe Indian Legislative Council had been engaged SINCE 1564 ın framing NECW

anı comprehensive legislation with regard LO the marrı1age laws for Europeans, Ngl0-

DId. 2364 JAN Anastasıus artmann
Ibıd. 365-366. (FN 50}, 267.
DıId. 266 VANNINI, Bishop artmann
DId. 370 (FN 1), 387

DiId. 288
DiId. 389
Jalfel
DId. 290.

Seite 234

234 Jose Kalapura SJ

of their flock as were granted to the chaplains of the Church of England with regard to civil 
or military hospitals, jails, regimental schools and other establishments for Europeans. A 
Catholic chaplain was never allowed to set foot in a regimental school, while the Protestant 
chaplain had unlimited control over it.82 

Fifthly, there was the problem with regard to the double jurisdiction. Bishop Hartmann 
wanted the British Government to recognize the authority of the Vicars Apostolic and 
prepared a memorial to be presented to the Government of India. The Governor General 
Lord Dalhousie was not too favourably disposed towards the Catholic cause. The entire 
question was postponed for some time. Hartmann took the matter to Lord Dalhousie again 
on the 13th of November 1854. In 1856 the new Governor-General, Lord Canning, on his way 
from Europe to Calcutta to take up office, stayed in Bombay for a few days during which 
time Bishop Hartmann drew his attention on the matter. However, the petition was turned 
down in toto on the ground that Government could not get entangled in »a theological 
schism«. Henceforth, the Government would adopt a rigid policy of non-interference in 
ecclesiastical disputes.83 

These long and tiresome negotiations ended in 1856. On the 28th February, 1856, Lord 
Canning issued in Calcutta, from Fort William, the Resolution of V of the Government of 
India concerning Catholic affairs. This Resolution was an answer to the several collective 
petitions presented to Government by the Vicars Apostolic. 

Finally, Bishop Hartmann mediated the establishment of an apex Church authority for the 
whole of India. In his transactions with Government he was at times alone, and very often 
he had to take up the interests of the whole Church in India, without being officially autho
rised to do so: a task which was beyond his juridical capacity. He felt that this lacuna should 
be rectified and proposed, on 13th April 1857, the appointment of a Delegate Apostolic for 
India having all-India authority to represent all Vicars Apostolic of India to mediate between 
the Pope on one hand, and interact with the British Government in India, on the other.84 

Vatican sensed the seriousness of the matter immediately: the proposal was heartily 
welcomed; on the 21st August 1858, a Visitor Apostolic for the Indian Missions was appointed 
in the person of Mgr Clement Bonnand, Bishop of Drusipare and Vicar Apostolic of Pondi-
cherry who undertook an Apostolic Visitation of the Vicariates of India.85 In short, it can 
be said that the efforts of Bishop Hartmann and others bore fruit eventually: A permanent 
Apostolic Delegation for India was established in 1884; and a Hierarchy in India and Ceylon 
was established in 1886. 

9.2	� Towards Legislation of an Indian  
Christian Marriage Act 

In the name of the Bishops of India, Hartmann undertook a delegation to the Viceroy of 
British India Lord Canning and obtained the marriage legislation in favour of the native 
Catholics.86 The Indian Legislative Council had been engaged since 1864 in framing new 
and comprehensive legislation with regard to the marriage laws for Europeans, Anglo-

82	 Ibid. 364. 
83	 Ibid. 365-366. 
84	 Ibid. 366. 
85	 Ibid. 370.

86	 JANN, Anastasius Hartmann  
(FN 50), 367.
87	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 387.
88	 Ibid. 388.
89	 Ibid. 389.
90	 Ibid. 390.
91	 Ibid. 



Hero1c Church Leadership ıIn India 235

Indians aM natıve Christians. Ihis 11 Legislation Wa IO be embodied 1ın [WO Marrlage
Acts One Act (known Marrlage Act AÄAX of 1864 anı repeale by Act No of 1865)
ea chiefly with the mode anı time of solemnising marrlage of natıve Christians anı
or TIhe other Act, 1C became fınally known the Natıve C.onverts Marrlage

Dissolution Act 866-Act No X AI of 1866 -intended »IO Jegalise«, the preamble LO
the Act reads yunder certaın CıIrcumstances, the dissolution of marrlages of natıve
CONVerts LO Christianity, deserted repudiated, religious grounds, by their WIVeS

husbands« 87
everal clauses ın this LICW legislation WEIC incompatible with the doctrine and discipline

gf the atholıc Church marrlage. bor instance, only those who had received »ePISCO-
pal Oordination« WCEIC authorised by law IO solemnise marrlages. Anyone Ise eXCEPL I1Yy
Clergyman gf the Church gf cotllan C< had IO obtain icence TOom (0vernment IO
solemnise marrlages. TIhis WdS surely olur the prestige gf the atholıc ergYy and
ack gf confidence ın the authority f the Vicars Apostolic.”® Also, the Ole gf Part gf
the Act AAÄAV of 185 64, concerning the marrlage Of native Christians, WdS wholly unacceptable
TOom the atholıc poin gf VIEW, and or

More detrimental LO the atholıc WAS the propose legislation concerning the
Natıve C.onverts Marrlage Dissolution Act, 18566 In simple language, the Act stated that

natıve wife who had embraced the Christian religion, anı ın CONSEJUCNCE of hıs
her CON versionN had been deserted repudiated by his her partner for G1X contınu-
()LU15 months, MaYy SUIC the latter ın the High C.ourt district C.ourt (according LO the
respondent's residence within the Jurisdiction of the Court) for restTiLution of conjuga.
rights. TIhe Vicars Apostolic of the ou ın their Join representation LO (GGovernment,;
ointed QOQuT that if the Bill WAS Nowed, ıt Wou much rouble anı ANNOYVANCE LO
the Catholics ın British India ® JIhey summMed under f1ve diferent ea  S, the 1e€
objections LO the maın clauses of the Bill, that 18; ın the grea majorıty ofy the Bill
made the re-marrlage of CONVertTts entirely impossible; ıt WAS often useless: ıt threw
famıilies ınto disorder: ıt did posiıtıve injJustice LO the NECEW conVverts; anı 1T interfered with
the ar anı practices of Catholics ın direct violation of the solemn promise made by
Her MajJesty the Queen Fach charge WAS proved ın detail TIhe document wound by
statıng that al the INCONVeN1leNCES mentioned above wWonu be removed, if the Bill WT

mended LO make the re-marrı1age of atholıc CONVertTts egally valı whenever
they WT solemnised according LO the rules anı CUSTOMS of the atholıc Church.”% TIhe
conclusion 1S worth quoting:

We the Vicars Apostolic) pecial privilege. We only want LO have the SA\ALLIC

religious reedom that 1Ss ranted 18 the Mohammedans and (8 the Hindus. Na Civil sult,
COUrT decree 1Ss required for Mohammedans and Hindus 18 desert their partners ( (I11-

verted IO Christiani and LO agaln. So ask that LICW CONVerT IO Catholicism
INAY, In the S-\ALLIC WdYY, be lowed 08 LE-INALL y without Civil suı1t, without COUrT decree,

ALLY other interference TOom the Civil law.
The Vicars Apostolic gf Burma, India and Ceylon WI the sole eXception gf the Vıcar
Apostolic ofMadras;) turned unanimously IO Bishop Hartmann IO defend atholıc interests
before the legislators gf the and IThey knew, I!  y that he WdS PErSsoNa grata with
the (overnment. It WdS this flattering token gf confAidence TOom his colleagues, 1C ın
the spring f1565, made Bishop Hartmann 8 08 Calcutta (NOW ata), the headquarters
gf British India

Seite 235

235Heroic Church Leadership in India 

Indians and native Christians. This new Legislation was to be embodied in two Marriage 
Acts. One Act (known as Marriage Act XXV of 1864 and repealed by Act No. V of 1865) 
dealt chiefly with the mode and time of solemnising marriage of native Christians and 
so forth. The other Act, which became finally known as the Native Converts Marriage 
Dissolution Act 1866-Act No. XXI of 1866-intended »to legalise«, so the preamble to 
the Act reads »under certain circumstances, the dissolution of marriages of native 
converts to Christianity, deserted or repudiated, on religious grounds, by their wives 
or husbands«.87

Several clauses in this new legislation were incompatible with the doctrine and discipline 
of the Catholic Church on marriage. For instance, only those who had received »episco-
pal ordination« were authorised by law to solemnise marriages. Anyone else except »any 
Clergyman of the Church of Scotland « had to obtain a licence from Government to 
solemnise marriages. This was surely a slur on the prestige of the Catholic Clergy and a 
lack of confidence in the authority of the Vicars Apostolic.88 Also, the whole of Part V of 
the Act  XXV of 1864, concerning the marriage of native Christians, was wholly unacceptable 
from the Catholic point of view, and so forth.

More detrimental to the Catholic cause was the proposed legislation concerning the 
Native Converts Marriage Dissolution Act, 1866. In simple language, the Act stated that 
a native wife who had embraced the Christian religion, and in consequence of his or 
her conversion had been deserted or repudiated by his or her partner for six continu-
ous months, may sue the latter in the High Court or district Court (according to the 
respondent’s residence within the jurisdiction of the Court) for restitution of conjugal 
rights. The Vicars Apostolic of the South, in their joint representation to Government, 
pointed out that if the Bill was allowed, it would cause much trouble and annoyance to 
the Catholics in British India.89 They summed up, under five different heads, the chief 
objections to the main clauses of the Bill, that is, in the great majority of cases, the Bill 
made the re-marriage of converts entirely impossible; it was often useless; it threw 
families into disorder; it did positive injustice to the new converts; and it interfered with 
the faith and practices of Catholics in direct violation of the solemn promise made by 
Her Majesty the Queen. Each charge was proved in detail. The document wound up by 
stating that all the inconveniences mentioned above would be removed, if the Bill were 
amended so as to make the re-marriage of Catholic converts legally valid, whenever 
they were solemnised according to the rules and customs of the Catholic Church.90 The 
conclusion is worth quoting: 

We (the Vicars Apostolic) crave no special privilege. We only want to have the same 
religious freedom that is granted to the Mohammedans and to the Hindus. No civil suit, 
no court decree is required for Mohammedans and Hindus to desert their partners con-
verted to Christianity and to marry again. So we ask that a new convert to Catholicism 
may, in the same way, be allowed to re-marry without a civil suit, without a court decree, 
or any other interference from the civil law.91

The Vicars Apostolic of Burma, India and Ceylon (with the sole exception of the Vicar 
Apostolic of Madras) turned unanimously to Bishop Hartmann to defend Catholic interests 
before the legislators of the land. They knew, moreover, that he was a persona grata with 
the Government. It was this flattering token of confidence from his colleagues, which in 
the spring of 1865, made Bishop Hartmann go to Calcutta (now Kolkata), the headquarters 
of British India.



236 Jose alapura 5}

TIhe preliminary abours of the Prelate consisted ın making himself au fait with the
sıtyuatıon. He Dut himself ın touch with the 1INOTE influential members of the Council,
offered his remarks the Bill for the Ke-marrlage of Natıve Converts, acquainted
himself with the STATEe of things, analyse the former deliberations of the Legislative
Council the subject, anı tudied the memorials an petiıtions, the number of1C
WAS legion, addressed by the cClergy of diferent religious denominations, anı 1C
continued LO POUTF ın ike flood In word, he did his ULmMOST LO gel ready for the time
when the Bill WOouL OILNC for final discussion before the Legislative ouncil.* At the
SAa tiıme, he hought OuT how best he COU assıst hıs confreres ın the priesthood by
obtaining exemption from the PFrOVIS1IONS of Act of 18565, 1C WeTEe ST1L considered
ob) ectionable.

At the beginning gf November 1565, Hartmann WdS agaln ın Calcutta for final AdisScus-
S1ONS the LICW Marrlage Bill In twenty-Aive-point memorial, ate the 23  rd November
1565, he SeT or 1EAdSOTIS ın efense of the atholıc legislation the Re-marrlage ofNatıve
(‚onverts. The gist argument he ressed ın upport fhis claims WdS that the Church
had ıts ()W] laws ın this regard. They WCIC stringent and binding CvVCLY Priest that ıt
WdSs impossible TO evade them » For ON$£ Catholics«, he stated, »there 1S division: their
doctrine and practice the ubject ALC uniform: they have f1xed ule forming part gf
(C‚anon Law, with regular Court, where CVCLYou M NI® 1s tried and ecided ın accord-
I0(0= with that law. The law itself IN time-tried OIl ıts operatıon CdS y and powerful;
(0vernment has VEr had the OCCAaSION IO complain about ıt. Ihe present Bill COU. hardly
be mended LO OTLLIC LO the Roman atholıc rule, neither WdS there ALLY egr that
this ule m1g be changed abandoned «”

He ointed OuUT that both the Church and the Indian (0vernment had the SALL1IC PUrDOSC
ın VIEW;: the only diftference WdS that they did NOT follow the SA\ALL1C procedure. He leaded
that the Natıve Converts’ Marrlages WCEIC TLLUOIE than sufhcient IO satisfy the (0vernment
and IO achieve the object gf their intended legislation.

This memuorial, together with three others WdSs SENT TO the Legislative Council. TIhe Report
Select Committee appointed by the (Jovernment the propose Bill WdS published

ın » Ihe (Jazette gf India«‚ the ”oth gf anuary 1566

poin 1C have meticulously considered IN the claim gf the Roman Catholics IO
be exempted TOom the Bill they have deputed Dr Hartmann, the Vıcar Apostolic gf
Patna, IO confer with the Legislative Department the ubject of the propose
legislation.
Äs ALC satished with the ex1istence gf such procedure, and felt compelled IO
attach weight LO the fact that the British (J0overnment ın reland and ın ıts colonial
dependencies has attempted LO interfere with Roman atholıc discipline the
ubject gf marrlage and divorce, have hought gf introducing section 1C 11
have the effect gf lacing the Roman atholıc ergYy and their CONVEerTs the SA\ALL1C

footing 1C they Wou have been if AÄAct XX gf 1564 and Act gf 18565 had NOT
been passed.”*

()n this OCCas1on, Dr. Hartmann ALl ın CONTaCcT with the highest personalities ın the
Legislative Council anı Wa Iso received, with marked distinction, by the (J0vernor-
General,; Lord John Lawrence. Hıs Excellency and SIr ec1 Beadon old Hıs ordship that
with regard IO marrlages, IO the atholıc Church had always observed the best rules, anı
assured him f their sympa

Seite 236

236 Jose Kalapura SJ

The preliminary labours of the Prelate consisted in making himself au fait with the 
situation. He put himself in touch with the more influential members of the Council, 
offered his remarks on the Bill for the Re-marriage of Native Converts, acquainted 
himself with the state of things, analysed the former deliberations of the Legislative 
Council on the subject, and studied the memorials and petitions, the number of which 
was legion, addressed by the clergy of different religious denominations, and which 
continued to pour in like a flood. In a word, he did his utmost to get ready for the time 
when the Bill would come up for final discussion before the Legislative Council.92 At the 
same time, he thought out how best he could assist his confreres in the priesthood by 
obtaining exemption from the provisions of Act V of 1865, which were still considered 
objectionable.

At the beginning of November 1865, Hartmann was again in Calcutta for final discus-
sions on the new Marriage Bill. In a twenty-five-point memorial, dated the 23rd November 
1865, he set forth reasons in defense of the Catholic legislation on the Re-marriage of Native 
Converts. The gist of the argument he pressed in support of his claims was that the Church 
had its own laws in this regard. They were so stringent and binding on every Priest that it 
was impossible to evade them. »For among Catholics«, he stated, »there is no division; their 
doctrine and practice on the subject are uniform; they have a fixed rule forming part of 
Canon Law, with a regular Court, where every doubtful case is tried and decided in accord-
ance with that law. The law itself is a time-tried one, its operation easy and powerful; no 
Government has ever had the occasion to complain about it. The present Bill could hardly 
be amended so as to come up to the Roman Catholic rule, neither was there any fear that 
this rule might be changed or abandoned.«93 

He pointed out that both the Church and the Indian Government had the same purpose 
in view; the only difference was that they did not follow the same procedure. He pleaded 
that the Native Converts’ Marriages were more than sufficient to satisfy the Government 
and to achieve the object of their intended legislation.

This memorial, together with three others was sent to the Legislative Council. The Report 
of the Select Committee appointed by the Government on the proposed Bill was published 
in »The Gazette of India«, the 20th of January 1866:

A point which we have meticulously considered is the claim of the Roman Catholics to 
be exempted from the Bill …they have deputed Dr. Hartmann, the Vicar Apostolic of 
Patna, to confer with the Legislative Department on the subject of the proposed 
legislation.
As we are satisfied with the existence of such a procedure, and as we felt compelled to 
attach weight to the fact that the British Government in Ireland and in its colonial 
dependencies has never attempted to interfere with Roman Catholic discipline on the 
subject of marriage and divorce, we have thought of introducing a section which will 
have the effect of placing the Roman Catholic Clergy and their converts on the same 
footing on which they would have been if Act XXV of 1864 and Act V of 1865 had not 
been passed.94 

On this occasion, Dr. Hartmann came in contact with the highest personalities in the 
Legislative Council and was also received, with marked distinction, by the Governor- 
General, Lord John Lawrence. His Excellency and Sir  Cecil Beadon told His Lordship that 
with regard to marriages, to the Catholic Church had always observed the best rules, and 
assured him of their sympathy.



Hero1c Church Leadership ıIn India 237

The upshot gf Bishop Hartmann’'s negotlations with the (GJ0overnment WdS that al ]
objectionable clauses ST1 IO be oun ın the Marrlage Act gf 18565 WCEIC withdrawn, and his
fıght for the exemption gf Catholics TOom the PFrOVIS1ONS gf the Natıve (.‚onverts Marrlage
Dissolution Act, 18566 WdS unqualified Success ”>

However, there WdS ST1 something ın the Marrlage Act gf 18565 1C OTNere the
Vicars Apostolic, though they cshowed themselves ready IO by ıt Section 5 Act,;

ıt stood, mplied that quarterly reiurns gf marrlages entered ınto by natıve Christians
WCEIC IO be submitted IO the (J0vernment.

Bishop Hartmann aild STFESS [WO polints: the quarterly reiurns gf natıve Christians
marrlages WCIC NOT CdS y maftter IO be complie with Ihe (GJ0overnment expected the
refurns LO be submitted ın English. 1le nearly a ll the originals entries WEIC ın Latın

ın SOTILIE gf the natıve languages, MOST gf the prlests ın charge gf natıve congregations
WCEIC NOT CONVersan(t with English and they needed CIer LO help them for the translation.
It WdS but fair, and here AL the Bishop's second poin gf contention, that adequate
cCompensatıon chould be gıven for this work

The insıstence this last poin made the (J0vernment change ıts mind In ofhcial
cOoMMUNICATION f the ”71ST May 1566, ead that »the transmıssıon IO the Local
(10vernment Marrlage Returns of the Natıve Roman atholıc Christians« 1Ss longer
required.”® Bishop Hartmann had scored yel another Victory VEr the Government, but he
WdS TLLUOIE ın the and gf the living LO reJO1CceE VEr this appY 11CWS

Ihe glad tiding of such appY results eached the good Bishop three weeks before his€
AN formed (HIE £those ast JOVS that his nO heart, 1C WAdS „ 070)]81 IO beating. Ihe
Vicars Apostolic ANı the atholıc Indian hastened IO offer him, ın the TIALLIE of millions of
atholics, their armest thanks for the emı1ınent SErVICE he had rendered IO the Church this
ımportan OCCASION. Ihe fruits 15 intelligent abours 411 enjoyed by athol1ıc India todayı  I7

Contribution Christian Liıterature

Another significant contribution gf Bishop Hartmann WdS translating ın 185064, the New
Testament ınto Hindustani and publication gf INALLY catechetical and liturgical [818) ın
Hindustani and rdu for USC ın North India The New Testament entitled, Naya Adhnama
Hamare Khudawand YIST Masıh (see Appendix-1A, 1B)) WAdS rinted ın Roman Scr1pt with
key attached for reading Hindustani ın Roman Scr1pt. It turned OuT LO be standard work
for COrrectIness and preclsion. In 1552, he had published Catechism ın Hindi, wriıitten ın
Latın Scr1pt for mi1ss1onarles, another ın Persian character and Irı ın Devanagarı Scr1pt
for Christians gf Northern India The book entitled, Rozina Amal, WdS rinted AI Sardana,

apuchin centre 11ICAL Meerut, north of Delhi ”® The S-\ALL1C WdS rinted ın rdu Persian
Scr1pt 15 later. Hartmann had written [818)} and articles ın Latin, English, Urdu,
Hindustani, Perslilan, etc. Rozina Amal (see Appendix-2A, 2B) WdS revised and rinted ın
Hindi later Hindustani IN TLLUOIE used ın North India

bid. 292 | have COPRY a HIS w | esta-
bid. 394 men printed n 1864) and the WrayCr
bid. 295 PO0K (Rozina MO n oman SCrNpPtL.

J5 bıd. 396 artmann mad vrıtlten 18781 and artı
Did. 397. cles n Latın, English, Urdu, Hindustanı
Jalfel Persian, ATicC SCHNE a the WrayCr O0OKS

alz COomMpOosed Mave hHeen evIsend and
rinteqd n In A S Hindustanı IS
MNOr SEn n Nortn 1a

Seite 237

237Heroic Church Leadership in India 

The upshot of Bishop Hartmann’s negotiations with the Government was that all 
objectionable clauses still to be found in the Marriage Act of 1865 were withdrawn, and his 
fight for the exemption of Catholics from the provisions of the Native Converts Marriage 
Dissolution Act, 1866 was an unqualified success.95

However, there was still something in the Marriage Act V of 1865 which bothered the 
Vicars Apostolic, though they showed themselves ready to abide by it. Section 32 of the Act, 
as it stood, implied that quarterly returns of marriages entered into by native Christians 
were to be submitted to the Government.

Bishop Hartmann laid stress on two points: the quarterly returns of native Christians 
marriages were not an easy matter to be complied with. The Government expected the 
returns to be submitted in English. While nearly all the originals entries were in Latin 
or in some of the native languages, most of the priests in charge of native congregations 
were not conversant with English and they needed a clerk to help them for the translation. 
It was but fair, and here came the Bishop’s second point of contention, that an adequate 
compensation should be given for this work. 

The insistence on this last point made the Government change its mind. In an official 
communication of the 21st May 1866, we read that »the transmission to the Local 
Government of the Marriage Returns of the Native Roman Catholic Christians« is no longer 
required.96 Bishop Hartmann had scored yet another victory over the Government, but he 
was no more in the land of the living to rejoice over this happy news. 

The glad tiding of such happy results reached the good Bishop three weeks before his death 
and formed one of those last joys that filled his noble heart, which was soon to cease beating. The 
Vicars Apostolic and the Catholic Indian press hastened to offer him, in the name of millions of 
Catholics, their warmest thanks for the eminent service he had rendered to the Church on this 
important occasion. The fruits of his intelligent labours are still enjoyed by Catholic India today.97

9.3	�	 Contribution to Christian Literature

Another significant contribution of Bishop Hartmann was translating in 1864, the New 
Testament into Hindustani and publication of many catechetical and liturgical books in 
Hindustani and Urdu for use in North India. The New Testament entitled, Naya Adhnama 
Hamare Khudawand Yisu Masih (see Appendix-1A, 1B), was printed in Roman script with a 
key attached for reading Hindustani in Roman script. It turned out to be a standard work 
for correctness and precision. In 1852, he had published a Catechism in Hindi, written in 
Latin script for missionaries, another in Persian character and a third in Devanagari script 
for Christians of Northern India. The book entitled, Rozina Amal, was printed at Sardana, 
a Capuchin centre near Meerut, north of Delhi.98 The same was printed in Urdu or Persian 
script 15 years later. Hartmann had written books and articles in Latin, English, Urdu, 
Hindustani, Persian, etc. Rozina Amal (see Appendix-2A, 2B) was revised and printed in 
Hindi later on as Hindustani is no more used in North India. 

92	 Ibid. 392. 
93	 Ibid. 394. 
94	 Ibid. 395. 
95	 Ibid. 396. 
96	 Ibid. 397. 
97	 Ibid. 

98	 I have a copy of his New Testa-
ment (printed in 1864) and the prayer 
book (Rozina Amal) in Roman script. 
Hartmann had written books and arti-
cles in Latin, English, Urdu, Hindustani, 
Persian, etc. Some of the prayer books 
he composed have been revised and 
printed in Hindi as Hindustani is no 
more used in North India.



235 Jose alapura 5}

DappendixX-1B
Hartmann s ö4  ff 3  x  _ew lestament-
Praelatio

RAKKATI:
E A E D A ES 73

IO v

ın -  urdu translatum, UXNC prima.> 1Ce in.luecem prodıt ; et quıdem typısromanıs, partım PTro ma)orı Missıonariorum commodıtate, partım quı1averosımıle est, ‚ypum LTOMAaNUInN altı gubernn deecreto typıs persic1sdevanagarı Aactıs brevı substitutum 171. Nıhillominus 1NEeNS est, alıam
Aujus vers1on1ıs edıtiıonem ın devanagarı tvpıs adornare.,

Vers1o 1n +7dadu erı haud potult, quıin plura MIiNUS domestica
cabula pers1ica et arabıca subintrarent, quia 1ın vulgarı loquela COTTEeS.-
pondentem expressionem ON habent, aul quıia I1O0.  s decebat quasdamcdieti0nes SaC1'2S vulg vocabulıs reddere, praeprimı1s G1 hae paganısmumsaplant, ant dundaxat; S1C dieti provınclalismı sint. Tandem vocabula,
technyca, ab interpretibus generalıter recepta, omnıno retınere CO -
venıebat. Interea ın haec versiıone vocabula arabıca et pergica minor1,
QUAL ın mMnı 3a vers1ıone, NUINETO OCCUrrunt%.

Idıoma urdu dıctfum NO.:  - solum ın Hindostän proprıo0 vulen hınguamlıcet plus inusve Corruptam constitut, sed vastıssımas ndıarum
reg10nes pervadıt, ıta u% lıngua Iranca 1e1 poterıt ; CuJus ultura
et, extens10 ah alto gyubern10 Omnı modo promovetur. Kelıg1onısplarımum interest, ut inter Chrıstianos indıgenas hoe 1ıdıoma
econserveftfur e sedulo colatur. quia hı 1O. mınus Q Ua 1ps1 Miıss10-
NAarıl frequenter ah 11a  _ provıncla In alteram transeunt ; nde 1s1ı rdu
pul'um calleant, alıbıa NEeC Miıssıonarı. mınısteriıum 1111111 Sacı u12 CXCT -
CEIE, DecC iideles Relıg10nis beneficla, prou: par est, percıpere poterunt,

Ecclesi\aev spiritus deimde-hoe abet, ut pro usuı populumıdıoma retineat, nde devotionis lıbros, preeprimıs 5. Seripturam
heet In vulgarı lıngua, NOn tamen ın vulgı dıalecto, tradıt. 1dem C1rca,
verbı Deı predicationem vale‘ Inde fit, ut populus et1am incultus,
preter peculıarem dıalectum, DLO usu SACTO lınguam natıram PU-
T:} intellıgyat, hıcet CI loquı nesc1at.

uJjus edıt1on1ıs iıntentio haud fult, ecommentarıum 1n Novum Testa.
mentum dare, sed dundaxat quosdam SaCros textus adnotatiıonıbus
ıllustrare, quı a heretieıs In praVvum SCHSUuUm detorquentur, ant quı
contra ıllos erl atholıcam clarıus exhibentf

Dat, RS brıs, 1864
{“>

Ur HARTMANN,S Eniscopus Derbensıs,
*S  ;  E M148820N18 PatnanaeDATNAa 1O0CKSE f !

VIcarıus Anostolıcus.W>N

Seite 238

238 Jose Kalapura SJ

Appendix-1B  
Hartmann’s  
New Testament- 
Praefatio



Hero1c Church Leadership ıIn India 239

T a {

)Ld.2
{ u )  Yll  | .8 J.’ )‘° g AAaa ]

ATHeroic Church Leadership in India  239  (  C  G A  A  M  Y  )W  A9El ANATA AT  —. {} C  D  iil  |  £ é‚)d L'3‘%‘° ._}"’5;°"M' ,K».Q.  Y  z  fäan  el E f s E yl kag  —  D  ‘  üa &1  D  Ula 4 m9 d £.f1“  DE  marnr ereHA RR ünr  e - uZi M fa k aa ara  l£ U(% \33  j|;  |  gar $ za al auu'mif’  D _.«‚}'..;‚ é? ( E g);  ]  E  A Mlg L yye 3R Ka i a  D  7T äIUT  %  al  G  .  (3  mnı & ar RIO TRTAEN E IA  j  |  aal w Ea E E  &iDy }.„ ;  {  D  )  ql  }  E VNIPF B  ga 9638 Swg  Vn y rl  a  e —A  d  —;  Appendix-2A  NAYA ’AHD-NAMA  Bishop Hartmann’s  Catechism in Urdu,  Urdu script  Appendix-2B  ‚  flm;i_ne»1(iiündwnun YISD MASiH  Hartman’s  d  @  KA  “  Catechism book  in Hindustani  S  F  (Devnagari script)  „g JIS KX TARJUMA YUNANI ZUBAN SE LATINI VULGATX KE  R_ li\’l{[\ DAR-ANAS TA'SIÜS HARTMANN DARBE KE IPISQUF AUR  PATNA KI MISSION KE RASULY NAIB NE KIYA.  ——  zr E T  PUBLISHED ’FOR THE EDITOR AT  N  PATNA:  1864,  Apendix-1A  Hartmann’s  NT-Hamare Khudaw  and Yisu Masih„ kNı y 9} Ka — B e\
fü= &Af U}  Arf u )h Oa SA z (3

N E EERZAR Zr 5 üfügarg
W - UZ X ua S Tg Au

] U(a. 43 ll  Y  F
{ AT n UMET d»  a waA } e) y] AI JA 3020 ).Y 372 { HT 1077 ‚1{> Ax4 A MR yaFAl 199 }f  | HIA E OE n AL mia H z1ul NS

{ A
! ASF Eiuw

QE3Z SWglA

ppendix-2A
’AHD-NAMA BisShop Hartmann''s

Catechiısm n Urdu,
Urdu scrnpt

ppendix-2imr)mriam(iiündwmn YISU? L Hartman'’'s
Catechiısm HOOk
In Hındustani
(Devnagarı scrnpt)

JIS ARJUMA 3UNANI \N S } VULGATA KE

m>|:;\ DAR- ANA TA  IUS HARTM. DA RE 1< ]4  D 1PISQUEFE AURN

VA'TN. KT MISSION KL RASULT NA1IDB

l D n

E

V”UBLISHED YFor TH E  {C .  TOR

DPATNA

1564

Apendix-1
Hartmann s
I-Hamare Khudaw
and YISU asıi

Seite 239

239Heroic Church Leadership in India 

Apendix-1A  
Hartmann’s  
NT-Hamare Khudaw 
and Yisu Masih

Appendix-2A  
Bishop Hartmann’s  
Catechism in Urdu,  
Urdu script 

Appendix-2B  
Hartman’s  
Catechism book  
in Hindustani  
(Devnagari script)



240 Jose alapura 5}

Hartmann’s Spirituality

Prayer for Hartmann, WAS the natural breath of his spırıt, the malnstay of his moral
resistance. He led fervent life, ife gf r1gour. He overworked himself, and rested.
He nearly lost (I11!  ar CyC 1le compiling his Directory for the MI1ISSIONS.

( In his WdY LO India, when he disembarked AI Alexandria, he resolved, » Ihis and has
been sanctihed by the f Jesus, Mary and Joseph and by the [818) gf countless
martyrs. Äs long STay ın Egypt, l asSTeE nothing but rea| and water «7 In
spıte gf the tropical climate, he WdS lothed ın the heavy ( OALSC gf IN er. He slep

the deck, washed the plates. Later VE Bishop he ften slep the bare ground, IO
ACcCCUSTOM himself for his apostolic abours

Another aspect f his spirituality WdS his umility. He did NOT isdain IO ASSIStT coolies
ın extricating art TOom the mud, LO Pass FODE VEr his choulders and IO LOW his barque
along with the boatmen. He WdS SCCIN, sSleeves tucked trowel ın hand uilding altar
ın POOF church

When he WdS appointed Assıstant IO the Pontifical Ihrone, he wrotle, » ] . yOUE
FEminence INy entirely lacking ın nowledge, prudence, fortitude and apostolic 7eal1.

far TOom einNg ndowed with those qualities that characterize good Bishop.« 00 He
WdSs ispose: (8 leave Bombay AI moment's notice. He suggested IO his superlo0rs (8 recall
him LO the monastery and IO replace him with br Jgnatius Persico, his former SecreTtarYy.

Hartmann did NOT [[U  — AWAdY TOom troubles and sufferings: rather he Went forward IO
aCE them with the COULASC gf martyr. He WdS 111A111 gf enduring mental stamına with
dignity and authority enhancing them with affability and gentleness. Hıs moral COULASC
equaled his physica. endurance, but his spiritual strength surpassed them all Hıs Ole ife

101WdS continual suffering, »Passlon« ndured with unparalleled COULASC and fortitude.
In 1547, /O-YCaL old lady had made her l bequeathing IO the atholıc MIsSsSION f

Patna (IIIE erbungalows. Since the Cler. atholic, had changed ıt IO his ()W! advantage,
awsuit Ollowe: the unscrupulous 1T11A1 charged the Bishop gf having exerted

the lady and O  aving threatened IO refuse her last Sacraments and ecclesiastical burial
if che did NOT leave him the Uungalow. The Bishop WdS convicted, pronounced gul gf
TAauU: and S1MONY, fined Rs.8000/ for defamation and A1S LO Pay a ll ega. It
turned nearly al ] the Catholics agalnst him, but the High C.ourt eclare him innocent.

Justice ursued the They finally fell AI his feet Christmas day 1549 asking
pardon, 1C WdS graciously granted 102

Like Irue (}  — gf St. Francıs gf ÄAssisl,; Hartmann WdS greg lover gf ‚ lady OVerTYy«.
Fven fter his elevation IO the Episcopal dignity, he always remained simple apuchin
and scrupulously observed his religious VOWS In fact, he 1ve vC POOF ife and thus
SeT good xample for his fellow workers ın the MI1IsSsS1ON Held (In (I11!  ar OCcCcasıon he took
helter ın OVeEe ın Oorder LO odge the POOF orphans ın his episcopal residence. ctually

AMPRA/PUTHENKALAM,
Sanctity n 1a (FN A} 255.
100 DId. 251
101 DId. 247
102 Jalfe)l 24)1.

Seite 240

240 Jose Kalapura SJ

10		� Hartmann’s Spirituality 

Prayer for Hartmann, was the natural breath of his spirit, the mainstay of his moral 
resistance. He led a fervent life, a life of rigour. He overworked himself, and never rested. 
He nearly lost one eye while compiling his Directory for the missions. 

On his way to India, when he disembarked at Alexandria, he resolved, »This land has 
been sanctified by the presence of Jesus, Mary and Joseph and by the blood of countless 
martyrs. As long as I shall stay in Egypt, I will taste nothing but bread and water.«  99 In 
spite of the tropical climate, he was clothed in the heavy coarse habit of is Order. He slept 
on the deck, washed the plates. Later even as Bishop he often slept on the bare ground, to 
accustom himself for his apostolic labours. 

Another aspect of his spirituality was his humility. He did not disdain to assist coolies 
in extricating a cart from the mud, to pass a rope over his shoulders and to tow his barque 
along with the boatmen. He was seen, sleeves tucked up, trowel in hand building an altar 
in a poor church. 

When he was appointed Assistant to the Pontifical Throne, he wrote, »I am, as your 
Eminence is aware, entirely lacking in knowledge, prudence, fortitude and apostolic zeal. 
I am far from being endowed with those qualities that characterize a good Bishop.«  100 He 
was disposed to leave Bombay at a moment’s notice. He suggested to his superiors to recall 
him to the monastery and to replace him with Fr. Ignatius Persico, his former secretary. 

Hartmann did not run away from troubles and sufferings: rather he went forward to 
face them with the courage of a martyr. He was a man of enduring mental stamina with 
dignity and authority enhancing them with affability and gentleness. His moral courage 
equaled his physical endurance, but his spiritual strength surpassed them all. His whole life 
was a continual suffering, a »passion« endured with unparalleled courage and fortitude.101

In 1847, a 70-year old lady had made her will bequeathing to the Catholic mission of 
Patna one of her bungalows. Since the clerk, a Catholic, had changed it to his own advantage, 
a lawsuit followed: the unscrupulous man charged the Bishop of having exerted pressure 
on the lady and of having threatened to refuse her last Sacraments and ecclesiastical burial 
if she did not leave him the bungalow. The Bishop was convicted, pronounced guilty of 
fraud and simony, fined Rs.8000  / for defamation and asked to pay all legal expenses. It 
turned nearly all the Catholics against him, but the High Court declared him innocent. 
God’s justice pursued the accusers. They finally fell at his feet on Christmas day 1849 asking 
pardon, which was graciously granted.102 

Like a true son of St. Francis of Assisi, Hartmann was a great lover of ›lady poverty‹. 
Even after his elevation to the Episcopal dignity, he always remained a simple Capuchin 
and scrupulously observed his religious vows. In fact, he lived a very poor life and thus 
set a good example for his fellow workers in the mission field. On one occasion he took 
shelter in a hovel in order to lodge the poor orphans in his episcopal residence. Actually 

99	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 255. 
100	 Ibid. 251. 
101	 Ibid. 247. 
102	 Ibid. 241.



Hero1c Church Leadership ıIn India 241

when he died, he had nothing worth ın his OT1 eXCEPL few holy plctures and objects gf
devotion 19° Hartmann considered voluntary poverTty (I11 best gf achieving

104perfection. In priıvate and public, he practiced ıt and exhorted CVELYOLLE LO do the S-\ALLIC

Äs far possible he admıinistered personally the temporal affairs gf his MI1ISSION. When
en overlook him a ll gf sudden, the [818)} and records WCIC oun IO be ın erfect
order 19> (Ince ın Bombay he VEn sold his horse IO cettle old debt Ihrough his parsımonYy
and with the modest help received TOom Propaganda Fide, he WdS able LO establish INALLY

106chools and orphanages andul number f churches and chapels.

Conclusion

In the history gf the Church ın India ın modern times the commanding gure gf Bishop
AÄAnastasıus Hartmann stands OuT because gf his heroic abours under the MOST tryıng
Cıircumstances, because f the influence he exercised for the development Church ın
Northern India and arther a  € because gf his energetic efence gf atholıc rights, and

107because gf his personal holiness.
O0ug. living ın mid-19°” Century, he envisioned grea collaboration and concoard ONS

ecclesiastical authorities and pas{tors. Hartmann uıffered grea harm due TO the ack ofunıty
and understanding. » As long there have been bishops ın India, he wrotle, (I11 has
uffered INALLY and such greq calumnie haveHeroic Church Leadership in India  241  when he died, he had nothing worth in his room except a few holy pictures and objects of  devotion.'°® Hartmann considered voluntary poverty as one of the best means of achieving  104  perfection. In private and public, he practiced it and exhorted everyone to do the same.  As far as possible he administered personally the temporal affairs of his mission. When  death overlook him all of a sudden, the books and records were found to be in perfect  order.'® Once in Bombay he even sold his horse to settle an old debt. Through his parsimony  and with the modest help received from Propaganda Fide, he was able to establish many  106  schools and orphanages and build a number of churches and chapels.  11  Conclusion  In the history of the Church in India in modern times the commanding figure of Bishop  Anastasius Hartmann stands out because of his heroic labours under the most trying  circumstances, because of the influence he exercised for the development of the Church in  Northern India and farther afıeld, because of his energetic defence of Catholic rights, and  107  because of his personal holiness.  Though living in mid-19" century, he envisioned great collaboration and concord among  ecclesiastical authorities and pastors. Hartmann suffered great harm due to the lack of unity  and understanding. »As long as there have been bishops in India, he wrote, no one has  suffered so many and such great calumnies as I have ... and the harm done to the Church  is very great ... «!° In his own way he tried to remove the national prejudices and jealousy  that were existing among the Vicars Apostolic, mostly European, and bring about unity  and concord among them.  Bishop Hartmann was a man of mighty vision, far ahead of his times.!®® He was never  animated by parochialism; his heart went out to all Christian countries with the same mis-  sionary spirit. His outlook, his attitude was always universal, catholic. He fought might and  main for the rights of the Catholic Church against the then British colonial Government  which was far from sympathetic, nay even hostile to the community. Again, like a valiant  defender of faith and intrepid crusader he spoke against the abuses of >double jurisdiction«  of the Padroado.!!9  The difficulties and conflicts he faced and the initiatives he took for the cause of souls  and love for the Church would be enough to make him an outstanding figure in the annals  of Catholic Missions.!!!  Today, Bishop Hartmann is venerated as a »Servant of God«, a stage on the way to  sainthood. Even after 150 years of his death, his indefatigable zeal and undaunted courage  continue to inspire many missionaries. In the rich tapestry of the history of the Catholic  Church in India, the life and work, the sufferings and sacrifices, the achievements and  triumphs of the Servant of God, Bishop Hartmann, stand out.  +  103 VANNINI, Bishop Hartmann  108 Clementinus A.VLISSINGEN,  110 VANNINI, Bishop Hartmann  {FN 1), 428.  OFM.Cap., Letterae Circulares. De Mis  {FN1), 7  111  104 JANN, Monumenta Anasta-  sionali opera Ordinis nostri augenda,  MAMPRA/PUTHENKALAM),  siana (FN 19), Vol. I1l, 850.  in: Analecta OFM.Cap. 82 (1966) 212.  Sanctity in India (FN 4), 252.  105 VANNINI, Bishop Hartmann  109 For another biography of  {FN 1), 49.  Hartmann, see Anthony Mary GACHET.  106 MAMPRA/PUTHENKALAM,  OFM. Cap.,The life of the  Sanctity in India (FN 4), 254.  Rt. Rev. Dr. A. Hartmann, 0.C. Bishop  107 VANNINI, Bishop Hartmann  of Derbe, Prelate Assistant to the  {FN1),9.  Pontifical Throne, Vicar Apostolic of  Patna, Calcutta 1868.and the harm done IO the Church
IN vC greg &«  108 In his ()W] WdY he tried LO TEILNOVE the national prejudices and jealousy
that WCIC existingI the Vicars Apostolic, mostly European, and Nng about un1ty
and concardIthem

Bishop Hartmann WdS 111A111 gf mighty VIS1ON, far e39| gf his times. 109 He WdS

animated by parochialism; his heart went OuT IO a ll Christian countries with the SA\ALL1C M1S-
slonary Sspirıt. Hıs outlook, his attitude WdS always universal, cathalic. He fought mM1g and
maın for the rights gf the atholıc Church agalnst the then British colonial (0vernment
1C WdS far TOom sympathetic, d y VE hostile LO the COMMUNLTY. Agaln, ike valiant
eiender f faith and intrepid crusader he spoke agalnst the abuses f double jurisdiction«
gf the Padroado *9

The difhculties and conflicts he 1aCE: and the inıtlatıves he took for the gf souls
and love for the Church Wou be enough IO make him outstanding gure ın the annals
of Catholic Missions !M

0d4Y, Bishop Hartmann IN venerated » Servant gf God«‚ stage the WdY IO
sainthood. Fven fter 150 gf his ea his indefatigable 7e9] and undaunted COULASC
continue LO inspıre INALLY MI1sSsSIONAFrIeES. In the üch apesi{ry gf the history gf the atholıc
Church ın India, the ife and work, the sufferings and sacrifices, the achievements and
triumphs gf the Servant gf God, Bishop Hartmann, stand OuT. d  N

103 VANNINI, BISNOp artmann i{  © Clemen MNUS Ä.  !  !  4 110 VANNINI, BISNOp artmann
(FN 1), 428. OFM.Cap., | © Circulares. DE MG FN 1),7.

111104 JAN Maonumenta nasta- Jonalı Ordınis mostrI augenda, MAMPRA/PUTHENKALAM,
SIana (FN 19)}, Vol T, 650. n Analercta OFM.Cap. S 1966) 212 Sanctity n 1a (FN A} 252
105 VANNINI, BISNOp artmann 109 FÖr ano mer Dlography a
(FN 1}, 49. artmann, Sao Anthony Mary ACH
106 AMPRA/PUTHENKALAM, OFM Cap., The lfe a the
Sanctity n 1a (FN A} 25  IS KT Ka r.A.Hartmann, Bishop
107 VANNINI, BISNOp artmann a Derbe, Pro ale Assıstant the
(FN 1}9 Pontifical Throne, Vicar Apostollc a

'atna, Calcut 18658

Seite 241

241Heroic Church Leadership in India 

when he died, he had nothing worth in his room except a few holy pictures and objects of 
devotion.103 Hartmann considered voluntary poverty as one of the best means of achieving 
perfection. In private and public, he practiced it and exhorted everyone to do the same.104

As far as possible he administered personally the temporal affairs of his mission. When 
death overlook him all of a sudden, the books and records were found to be in perfect 
order.105 Once in Bombay he even sold his horse to settle an old debt. Through his parsimony 
and with the modest help received from Propaganda Fide, he was able to establish many 
schools and orphanages and build a number of churches and chapels.106 

11	�	 Conclusion

In the history of the Church in India in modern times the commanding figure of Bishop 
Anastasius Hartmann stands out because of his heroic labours under the most trying 
circumstances, because of the influence he exercised for the development of the Church in 
Northern India and farther afield, because of his energetic defence of Catholic rights, and 
because of his personal holiness.107 

Though living in mid-19th century, he envisioned great collaboration and concord among 
ecclesiastical authorities and pastors. Hartmann suffered great harm due to the lack of unity 
and understanding. »As long as there have been bishops in India, he wrote, no one has 
suffered so many and such great calumnies as I have … and the harm done to the Church 
is very great …«  108 In his own way he tried to remove the national prejudices and jealousy 
that were existing among the Vicars Apostolic, mostly European, and bring about unity 
and concord among them.

Bishop Hartmann was a man of mighty vision, far ahead of his times.109 He was never 
animated by parochialism; his heart went out to all Christian countries with the same mis-
sionary spirit. His outlook, his attitude was always universal, catholic. He fought might and 
main for the rights of the Catholic Church against the then British colonial Government 
which was far from sympathetic, nay even hostile to the community. Again, like a valiant 
defender of faith and intrepid crusader he spoke against the abuses of ›double jurisdiction‹ 
of the Padroado.110 

The difficulties and conflicts he faced and the initiatives he took for the cause of souls 
and love for the Church would be enough to make him an outstanding figure in the annals 
of Catholic Missions.111 

Today, Bishop Hartmann is venerated as a »Servant of God«, a stage on the way to 
sainthood. Even after 150 years of his death, his indefatigable zeal and undaunted courage 
continue to inspire many missionaries. In the rich tapestry of the history of the Catholic 
Church in India, the life and work, the sufferings and sacrifices, the achievements and 
triumphs of the Servant of God, Bishop Hartmann, stand out.� A

103	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 428.
104	 JANN, Monumenta Anasta- 
siana (FN 19), Vol. III, 850.
105	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 49. 
106	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 254. 
107	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 9. 

108	 Clementinus A. Vlissingen, 
OFM. Cap., Letterae Circulares. De Mis-
sionali opera Ordinis nostri augenda, 
in: Analecta OFM. Cap. 82 (1966) 212.
109	 For another biography of 
Hartmann, see Anthony Mary Gachet, 
OFM. Cap., The life of the 
Rt. Rev. Dr.  A. Hartmann, O.C. Bishop 
of Derbe, Prelate Assistant to the 
Pontifical Throne, Vicar Apostolic of 
Patna, Calcutta 1868.

110	 Vannini, Bishop Hartmann  
(FN 1), 7.
111	 Mampra / Puthenkalam, 
Sanctity in India (FN 4), 252.



Das 'Tiwah
1N der Fotografie der
Basler 1SS10N
Vo  - Claudia Hoffmann

Zusammenfassung STrac Sumarıo
Der ICOMNIC TUrn hat auch CJe Ihe ICONIC TUrn has eached ICONIC TUrn ha nTuenciladao
Missionsgeschichtsschreibung Issıon nistory. Photographs ambıen E nistoriografia
rtasst ermenr werden FOTO- misiıonera. Cada Va MmMasAl Increasingly en nto
grafien als Quellen zur 2anıl- ACCOUNT SC(IUT( &S AaN15VWEeT Uutilızan TotografTias ( (JITIO Tuen-
wortung VT1 missioNsSNAIStOFI- Hath missioN-Arstaorical and Tes HalTa responder Cmuestiones
schen der -theologischen mission-theological questlons e ISTOTIa eologla de E
Fragestellungen herbeigezogen. But the VWdY researchers dea|l mision. Perg 1as Toto-
Daoch cder Umgang mıT den ıth the Dhotographs IS en gratias Uutilızan de Torma
Fotografien hleiht TT unkritisch, uncritical; the Dictures Tre- HCO critica, selle sIrven HalTa
CJe Bılder cdienen NIC| calten quently only lustrate ustrar n IC| alta

metadao 30ecuado de analısısran zur UNustration Cdes esag- hat has already een saldı
tien -S ehl Ine geelgnete ere IS lack OT SUTable interpretacion de 1as miIsmas,
Methode zur Analyse UNG Inter- method Tor the analysıs and CUYVd »Dackstory « muchas
nretation solcher Fotografien, nterpretation OT Ssuch Dhoto- ellfal de nvestigar. E artıculo
deren »Dackstory « auT Wwelnten graphs IC ave »hack- quiere ayudar resolver este
recken schwer erulerbar ist SLOTY « that S, extientT, broblema analızanda e Torma
Diesem Umstand AT cjeser CITTcult ascertaın. SINg ejemplar UT1cq Totografia el
Artıkel Ahhnhılie leisten, ndem example, the artıcle alms rıtual Uunehre Kalımantan
Ine Fotografie AINnes Totenrıtu- remedy thıs siıtuation DYy Central ( (If1 ayuda el »analısıs
als In Miıttelkalimantan XEST11- interpreting Dhotograph OT HOT segmentTo «.

ea rıtual In Central alabras claveDlarisc mıt IlTe Cder Segment-
analyse Interpretiert Ird Kalımantan ıth the ald OT Rıtuali unehbhre » Tlwah«
Schlüsselbegriffe »segment analysıs. « Anallısıs WOT segmenTtOo

Tiwah-Totenritual Mısion e BasıleaKeywords
Segmentanalyse Ma f}} rıtua| Hackstao 1y <

RBasler Issiıon Segment analysıs Indonesia
»Dackstory « Rase| Issiıon Historigrafia
Indonesien Hackstao 1y < miısiıonera

IndonesiaMissionsgeschichts-
schreibung Issiıon Istorlography

z 10)1. Jahrgang 2017 2A42 261

Seite 242

Das Tiwah  
in der Fotografie der  
Basler Mission
von Claudia Hoffmann 

Zusammenfassung
Der iconic turn hat auch die 
Missionsgeschichtsschreibung 
erfasst. Vermehrt werden Foto-
grafien als Quellen zur Beant-
wortung von missionshistori-
schen oder -theologischen 
Fragestellungen herbeigezogen. 
Doch der Umgang mit den 
Fotografien bleibt oft unkritisch, 
die Bilder dienen nicht selten 
rein zur Illustration des Gesag-
ten. Es fehlt eine geeignete 
Methode zur Analyse und Inter-
pretation solcher Fotografien, 
deren »backstory« auf weiten 
Strecken schwer eruierbar ist. 
Diesem Umstand will dieser 
Artikel Abhilfe leisten, indem 
eine Fotografie eines Totenritu-
als in Mittelkalimantan exem-
plarisch mit Hilfe der Segment-
analyse interpretiert wird.
Schlüsselbegriffe

BB Tiwah-Totenritual
BB Segmentanalyse
BB Basler Mission
BB »backstory«
BB Indonesien
BB �Missionsgeschichts- 
schreibung

Abstract
The iconic turn has reached 
mission history. Photographs 
are increasingly taken into 
account as sources to answer 
both mission-historical and 
mission-theological questions. 
But the way researchers deal 
with the photographs is often 
uncritical; the pictures fre-
quently only serve to illustrate 
what has already been said. 
There is a lack of a suitable 
method for the analysis and 
interpretation of such photo-
graphs which have a »back-
story« that is, to a great extent, 
difficult to ascertain. Using 
an example, the article aims 
to remedy this situation by 
interpreting a photograph of 
a death ritual in Central 
Kalimantan with the aid of 
»segment analysis.«
Keywords

BB Tiwah death ritual
BB Segment analysis
BB Basel Mission
BB »backstory«
BB Indonesia
BB Mission historiography

Sumario
El iconic turn ha influenciado 
también a la historiografía 
misionera. Cada vez más se 
utilizan fotografías como fuen-
tes para responder cuestiones 
de historia o teología de la 
misión. Pero a veces las foto
grafías se utilizan de forma 
poco crítica, y sólo sirven para 
ilustrar lo dicho. Falta un 
método adecuado de análisis e 
interpretación de las mismas, 
cuya »backstory« muchas veces 
es difícil de investigar. El artículo 
quiere ayudar a resolver este 
problema analizando de forma 
ejemplar una fotografía del 
ritual fúnebre en Kalimantán 
Central con ayuda del »análisis 
por segmento«.
Palabras clave

BB Ritual fúnebre »Tiwah«
BB Análisis por segmento
BB Misión de Basilea
BB »backstory«
BB Indonesia
BB �Historigrafía  
misionera

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 242 - 261



IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn 243

rchivalien der Basler Mission ıldetfen die Grundlagen melner Dissertation Fremd-
begegnung. Das Totenritual UN die Basler MiIissıon In kontakttheotogischer Perspektive.‘
Es handelt sich €1 ıne missionsgeschichtliche Studie einer eKundar-

bestattung ın Kalimantan /Indonesien, dem ehemaligen Basler Missionsfel Siud-Borneo.
[Das 1Wa ist eın religiÖses WIE uch so7iales Ereignis, das sich über Wochen hinzieht und
ın der Umbettung der Gebeine der Verstorbenen mıt Seelengeleit und Opferhandlungen
esteht Erste Kontakte mıt diesem Okalen Brauch fanden 1850 STA 1920 übernahm
die Basler Mission die uIgaben der Barmer Missionsgesellscha ın diesem Missionsfel
Nur Rande beschäftigten sich die Basler Missionare mıt diesem überaus wichtigen
Ritual der Lokalbevölkerung. Es entstand ein Diskurs auf Nebengeleisen, den ich ın
melner Dissertation untersucht habe [)as ethnogra  ische un ritualtheoretische Heran-
gehen dieses omplexe Ritual und den Diskurs arüber wird UuUrc Bildanalysen erganzt.
Ich verwende dazu 1ne Methode AUS den Sozialwissenschaften VOoO  — Roswitha Breckner,
ıne sogenannte Segmentanalyse.“

In diesem Analyseverfahren wird das Bild ZzuUuerst ın seliner Gesamtheit betrachtet
und danach ın verschiedene dSegmente aufgeteilt, adurch verstehen, WIE das
Bild als Gesamtkomposition urc die Organisiertheit un die Beziehung zwischen den
verschiedenen Elementen, Iso uch urc die Bildstruktur, zustande kommt. Im Analyse-
verfahren wird versucht, der Struktur des Bildes ZUr Geltung verhelfen, indem ihr ın
der Wahrnehmung efolgt wird. [)as Bild wird dazu ZUEerSsT ın selner Gesamtkomposition
betrachtet, wodurch sich 1ne Hierarchie der einzelnen Flemente ergibt, die 1m Bild eINgE-
zeichnet werden. [ Diese Flemente werden anschliefßsend ausgeschnitten unı der Reihe nach Je für
sich betrachtet, danach ın einem welteren chritt wieder mıt den anderen degmenten
ın Beziehung gesetzt werden. DIie Entstehungs- und Verwendungszusammenhänge des
Bildes werden dann rekonstruilert und ın Hypothesen Zusammengefasst. Den Abschluss
der Analyse bildet ein theoretisches Fazıt, das die Frage beantwortet, WIE {[wWwaAas »1m und
UuUrc das Bild füır WEl ın welchen medialen und pragmatischen Kontexten sichthar«? wird

Breckners Segmentanalyse 1st nicht für historische Bilder Oder Bilder AUS einem kulturell
remden Kontext vorgesehen. Deshalb habe ich ihre Analysemethode ın WEe1 Punkten
erganzt. Erstens wird die Frage nach dem Entstehungs- und Verwendungskontext des Bildes
ausgedehnt Es werden nicht 11UL technische Fragen ın Bezug auf den Entstehungskontext
gestellt, sondern geraten VOL em theologische und so7iale Konstellationen ın den
1C. welche die Produktion des Bildes beeinflussten. DIie Frage nach der Verwendung der
Bilder nımmt dann breiteren Raum ein als bei Breckner. Der missionarische Verwertungs-
kontext wird I  U untfer die Lupe 3930081 Damıit elingt CD, uch theologischen
Verstehensfiguren des 1Wa auf die Spur kommen. / weitens wird die VOoO  — Breckner
vorgeschlagene Gruppeninterpretation des Bildes urc 1nNe Experten-Befragung erganzt.
Nicht 11ULE kademiker 1m Bereich der Mittelkalimantan-Forschung werden dazu befragt,
uch Praktiker, religiöse und kulturelle Wissensträger, helfen abei,; Wissenslücken in Bezug
auf das Totenfest schließen.*

Dd., 2923.Claudgdia4Fremdbegeg- Adat-Fragen IT1 (geb.1935 Uund den
NUung Das Totenritua| und Ale Basler Ich efragte Mlıssionsarz Arnoud ndaonesischen Foscher Suryanto Kang
Mlıssion n Kontakttheologischer Klonkke (geb 1920), eInen welrnteren (geb.1976).
Perspektive, Frankfurt Marn ZU1 /. ehemaligen Kalımantan-Missionar
P Vgl fur dıe Ausführung der einzel- (geb.1934 schriftlich, Ale Flechterin
al Schritte elIner Segmentanalyse u Maryenie (geb.1971), Ale UNTIEe
Roswitha E SOzlaltheorie Aes (el] Kahayan ebt, n eInen espräc|
Bıldes Zur nterpretativen Analyse n Basel Auferner Forschungsreise
‚1018 Bildern Ulale Fotografien, Rilelefeld 2015 nterviewte ch den Priester Ugo!
2010, 280-296. BUunu (geb.1947), den Berater n

Seite 243

243Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

rchivalien der Basler Mission bildeten die Grundlagen meiner Dissertation Fremd-
begegnung. Das Totenritual und die Basler Mission in kontakttheologischer Perspektive.1 
Es handelt sich dabei um eine missionsgeschichtliche Studie einer Sekundär-

bestattung in Kalimantan  /Indonesien, dem ehemaligen Basler Missionsfeld Süd-Borneo. 
Das Tiwah ist ein religiöses wie auch soziales Ereignis, das sich über Wochen hinzieht und 
in der Umbettung der Gebeine der Verstorbenen mit Seelengeleit und Opferhandlungen 
besteht. Erste Kontakte mit diesem lokalen Brauch fanden um 1850 statt. 1920 übernahm 
die Basler Mission die Aufgaben der Barmer Missionsgesellschaft in diesem Missionsfeld. 
Nur am Rande beschäftigten sich die Basler Missionare mit diesem überaus wichtigen 
Ritual der Lokalbevölkerung. Es entstand so ein Diskurs auf Nebengeleisen, den ich in 
meiner Dissertation untersucht habe. Das ethnographische und ritualtheoretische Heran-
gehen an dieses komplexe Ritual und den Diskurs darüber wird durch Bildanalysen ergänzt. 
Ich verwende dazu eine Methode aus den Sozialwissenschaften von Roswitha Breckner, 
eine sogenannte Segmentanalyse.2

In diesem Analyseverfahren wird das Bild zuerst in seiner Gesamtheit betrachtet 
und danach in verschiedene Segmente aufgeteilt, um dadurch zu verstehen, wie das 
Bild als Gesamtkomposition durch die Organisiertheit und die Beziehung zwischen den 
verschiedenen Elementen, also auch durch die Bildstruktur, zustande kommt. Im Analyse-
verfahren wird versucht, der Struktur des Bildes zur Geltung zu verhelfen, indem ihr in 
der Wahrnehmung gefolgt wird. Das Bild wird dazu zuerst in seiner Gesamtkomposition 
betrachtet, wodurch sich eine Hierarchie der einzelnen Elemente ergibt, die im Bild einge-
zeichnet werden. Diese Elemente werden anschließend ausgeschnitten und der Reihe nach je für 
sich betrachtet, um danach in einem weiteren Schritt wieder mit den anderen Segmenten 
in Beziehung gesetzt zu werden. Die Entstehungs- und Verwendungszusammenhänge des 
Bildes werden dann rekonstruiert und in Hypothesen zusammengefasst. Den Abschluss 
der Analyse bildet ein theoretisches Fazit, das die Frage beantwortet, wie etwas »im und 
durch das Bild für wen in welchen medialen und pragmatischen Kontexten sichtbar«  3 wird. 

Breckners Segmentanalyse ist nicht für historische Bilder oder Bilder aus einem kulturell 
fremden Kontext vorgesehen. Deshalb habe ich ihre Analysemethode in zwei Punkten 
ergänzt. Erstens wird die Frage nach dem Entstehungs- und Verwendungskontext des Bildes 
ausgedehnt. Es werden nicht nur technische Fragen in Bezug auf den Entstehungskontext 
gestellt, sondern es geraten vor allem theologische und soziale Konstellationen in den 
Blick, welche die Produktion des Bildes beeinflussten. Die Frage nach der Verwendung der 
Bilder nimmt dann breiteren Raum ein als bei Breckner. Der missionarische Verwertungs-
kontext wird genau unter die Lupe genommen. Damit gelingt es, auch theologischen 
Verstehensfiguren des Tiwah auf die Spur zu kommen. Zweitens wird die von Breckner 
vorgeschlagene Gruppeninterpretation des Bildes durch eine Experten-Befragung ergänzt. 
Nicht nur Akademiker im Bereich der Mittelkalimantan-Forschung werden dazu befragt, 
auch Praktiker, religiöse und kulturelle Wissensträger, helfen dabei, Wissenslücken in Bezug 
auf das Totenfest zu schließen.4

1	 Claudia Hoffmann, Fremdbegeg-
nung – Das Totenritual und die Basler 
Mission in kontakttheologischer 
Perspektive, Frankfurt am Main 2017.
2	 Vgl. für die Ausführung der einzel-
nen Schritte einer Segmentanalyse 
Roswitha Breckner, Sozialtheorie des 
Bildes. Zur interpretativen Analyse 
von Bildern und Fotografien, Bielefeld 
2010, 286-296.

3	 Ebd., 293.
4	 Ich befragte Missionsarzt Arnoud 
H. Klokke (geb. 1920), einen weiteren 
ehemaligen Kalimantan-Missionar 
(geb. 1934) schriftlich, die Flechterin 
Ibu Maryenie (geb. 1971), die am unte-
ren Kahayan lebt, in einem Gespräch 
in Basel. Auf einer Forschungsreise 
2013 interviewte ich den Priester Ugoi 
A. Bunu (geb. 1947), den Berater in 

Adat-Fragen Itil (geb.1935) und den 
indonesischen Foscher Suryanto Kang 
(geb. 1976).



244 Ciaudia Hoffmann
[Dieser Artikel nthält die detaillierte Segmentanalyse eINeEs Tiwah-Bildes DIie hier

vorgeschlagene Analyse soll den 1CONIC TÜrn ın der Missionshistoriographie und der inter-
kulturellen eologie, der Wert VOoO  — Fotografien AUS dem Missionsfel zunehmend
wahrgenommen wird, bereichern und welter vorwärtstreiben. Missionsfotografien werden
ın der Forschung AWar mehr und mehr verwendet, der Umgang mıt ihnen bleibt ber auf
weılten Strecken oberflächlich, die Bilder werden eın illustrativ verwendet. Doach bevor
WIr ın die Analyse-Schritte einste1gen, widmen WIr U1l der Frage, WIE denn Tiwah-Bilder
ın der Basler Mission aufbewahrt wurden.

Diıe »backstory« der Tiwah-Fotografie
In der Basler Mission wurden LIUTE weni1ge Bilder, die 1mM Zusammenhang mıt dem Totenfest
1W| stehen, archiviert. ” AÄAus melinem Untersuchungsgebiet, dem Flusslauf Kahayan, sind
ZWaNZlg Bilder erhalten. Fine Besonderheit tellen die ınd > Bilder VOo  — Missionar Hugo
Haffner (1903 -1' 82) dar. Er fotografierte gröfstenteils Menschen, während andere Missionare
VOLT Hem Gebäude oder Flusslandschaften als Sujets wählten Von ihm 1st ıne vierteilige
iwah-Serie erhalten, die meılner Segmentanalyse Grunde liegt DDIe »backstory« dieser
Fotografien liegt WIE bei en V  . MIır untersuchten Archivmaterialien {wWas 1mM Dunklen. Miıt
»backstory« bezeichnet dlie Historikerin Carolyn Hamilton die Geschichte der archivierten
Objekte Ooder 130’[05:‚7rafien.6 S1e betont, dass bei vielen Archivalien schwierig 1st heraus-
zufinden, WE der Gegenstand gehörte, WEr ihn herstellte oder benutzte, WIE der Gegenstand
erworben oder aufbewahrt wurde, und WIE selne Reisegeschichte aussah. Fur die Tiwah-Bilder,
die ıIn der Basler Mission archiviert sind, versuchen WIr 1mM Folgenden ihre »backstory« Twas
auszuleuchten, €1 pielen insbesondere Fragen nach Urheberscha: und Datierung 1ne

DDIe Tiwah-Bilder AUS den 1930er-Jahren wurden 1m Archiv der Basler Mission als Abzüge
aufbewahrt, Negative sind keine erhalten. DIiese Abzüge efinden sich ın Kartonschachteln,
aufgeklebt auf mehr der weniger dickem Karton. Fın bis vier Bilder wurden eweils auf
elinen Karton aufgezogen und S wahrscheinlic VOo damaligen Hausvater und Leiter des
Museums Karl Epting (1875-1955), der diese Aufgabe VOoO  — 1911 bis 1948 innehatte, ın ıne
bestimmte Reihenfolge geDracht.

In einem Foto-Eingangsbuch der Basler Missıion sSind über 1000 Bilder AUS Kalimantan
verzeichnet ‘ Wenn Fotografien AUS Kalimantan bei der Basler Mission einginNgen, wurden
S1E während vier Jahrzehnten ın dieses Eingangsbuch eingetragen. 1959 ist die letzte Jahres-
zahl, die auftaucht, Nr. S44 die letzte Nummer® [DIieses Buch nthält abellen, die eweils mıiıt
der Rubrik Nummer beginnen, dann über itel, Lieferant, Zeit, Rechnung, Negativplatte,
Lic  er (Nummer/Farbe/Platte) und Abbildungen Cliche /Abzüge/ Verwendung) bis
ZUr Rubrik Dubletten gehen Meıist sind LIUTL die ersten beiden Rubriken, Nummer und itel,

D Biılder zum Tiwah Unden SsiCch m Mlanche Nummern hestehen AUS DITS Bilder der Einheilt B-3
Archiv der RBasler Mlıssion VT allem Untergruppe (a D, ceic.), WAS dann werden Schernus zugeschrieben, An

den Sıgnaturen eIner Gesamtzah| V}} Uber {IOCO Mlıssionar der Rheinischen MAISSIiONnS-
SM 57-30.53, B-30.063, B-30. Bıldern

C n der Rubrik |leferant Ira ah Nr 7
gesellschaft, der ‚018 allem n Puruk

57-30.017, B-30.016, Jahu tatıg WAar, RS Ale Basler Mlıssion
T Vgl. Carolyn4Backstory, auf jeder Sole ben einmal Schernus 19 20 das Gehlet Ubernahm. DDiese
Biography, and the | ıfe a the ames angegeben, ah r.107 nıemand menr Biılder wurden der Basler MAıssion Zur
STuart Archive, n History n Afrıca 30 [DIe Rubrik Z aıt Ira ‘Ur 015 den Rıl- Verfügung gestellt, O] I: nmaoch
(Januar 2011} 314-541. dern 212-236 mIT der Jahreszanl| 1925 kan eigenes Bıldmaterla| matte DITS

Anonym, Kalımantan (S Borneg) MHestlE ckt. Biılder n Q5-30.017 werden hmeute m
Nora BOrnen N© 1 FotoeIngangs- online-AÄArchivdem Basler Mlıssionar

huch (BMA B-30.0 \ Goaottin Uund Mlıssionsarzt

Seite 244

244 Claudia Hoffmann 

Dieser Artikel enthält die detaillierte Segmentanalyse eines Tiwah-Bildes. Die hier 
vorgeschlagene Analyse soll den iconic turn in der Missionshistoriographie und der inter-
kulturellen Theologie, wo der Wert von Fotografien aus dem Missionsfeld zunehmend 
wahrgenommen wird, bereichern und weiter vorwärtstreiben. Missionsfotografien werden 
in der Forschung zwar mehr und mehr verwendet, der Umgang mit ihnen bleibt aber auf 
weiten Strecken oberflächlich, die Bilder werden rein illustrativ verwendet. Doch bevor 
wir in die Analyse-Schritte einsteigen, widmen wir uns der Frage, wie denn Tiwah-Bilder 
in der Basler Mission aufbewahrt wurden.

1	� Die »backstory« der Tiwah-Fotografie

In der Basler Mission wurden nur wenige Bilder, die im Zusammenhang mit dem Totenfest 
Tiwah stehen, archiviert.5 Aus meinem Untersuchungsgebiet, dem Flusslauf Kahayan, sind 
zwanzig Bilder erhalten. Eine Besonderheit stellen die rund 50 Bilder von Missionar Hugo 
Haffner (1903-1982) dar. Er fotografierte größtenteils Menschen, während andere Missionare 
vor allem Gebäude oder Flusslandschaften als Sujets wählten. Von ihm ist eine vierteilige 
Tiwah-Serie erhalten, die meiner Segmentanalyse zu Grunde liegt. Die »backstory« dieser 
Fotografien liegt wie bei allen von mir untersuchten Archivmaterialien etwas im Dunklen. Mit 
»backstory« bezeichnet die Historikerin Carolyn Hamilton die Geschichte der archivierten 
Objekte oder Fotografien.6 Sie betont, dass es bei vielen Archivalien schwierig ist heraus-
zufinden, wem der Gegenstand gehörte, wer ihn herstellte oder benutzte, wie der Gegenstand 
erworben oder aufbewahrt wurde, und wie seine Reisegeschichte aussah. Für die Tiwah-Bilder, 
die in der Basler Mission archiviert sind, versuchen wir im Folgenden ihre »backstory« etwas 
auszuleuchten, dabei spielen insbesondere Fragen nach Urheberschaft und Datierung eine Rolle.

Die Tiwah-Bilder aus den 1930er-Jahren wurden im Archiv der Basler Mission als Abzüge 
aufbewahrt, Negative sind keine erhalten. Diese Abzüge befinden sich in Kartonschachteln, 
aufgeklebt auf mehr oder weniger dickem Karton. Ein bis vier Bilder wurden jeweils auf 
einen Karton aufgezogen und so, wahrscheinlich vom damaligen Hausvater und Leiter des 
Museums Karl Epting (1875-1955), der diese Aufgabe von 1911 bis 1948 innehatte, in eine 
bestimmte Reihenfolge gebracht.

In einem Foto-Eingangsbuch der Basler Mission sind über 1000 Bilder aus Kalimantan 
verzeichnet.7 Wenn Fotografien aus Kalimantan bei der Basler Mission eingingen, wurden 
sie während vier Jahrzehnten in dieses Eingangsbuch eingetragen. 1959 ist die letzte Jahres-
zahl, die auftaucht, Nr. 844 die letzte Nummer.8 Dieses Buch enthält Tabellen, die jeweils mit 
der Rubrik Nummer beginnen, dann über Titel, Lieferant, Zeit, Rechnung, Negativplatte, 
Lichtbilder (Nummer  /Farbe  /Platte) und Abbildungen (Cliché  /Abzüge  /Verwendung) bis 
zur Rubrik Dubletten gehen. Meist sind nur die ersten beiden Rubriken, Nummer und Titel, 

5	 Bilder zum Tiwah finden sich im 
Archiv der Basler Mission vor allem 
unter den Signaturen 
BMB B-30.53, B-30.63, B-30.68, 
QB-30.017, QB-30.018.
6	 Vgl. Carolyn Hamilton, Backstory, 
Biography, and the Life of the James 
Stuart Archive, in: History in Africa 38 
(Januar 2011) 319-341.
7	 Anonym, Kalimantan (S.O. Borneo) 
u. Nord Borneo No 1. Fotoeingangs-
buch (BMA B-30.0).

8	 Manche Nummern bestehen aus 
Untergruppen (a, b, c etc.), was dann 
zu einer Gesamtzahl von über 1000 
Bildern führt.
9	 In der Rubrik Lieferant wird ab Nr. 1 
auf jeder Seite oben einmal Schernus 
angegeben, ab Nr. 107 niemand mehr. 
Die Rubrik Zeit wird nur bei den Bil-
dern 212-236 mit der Jahreszahl 1925 
bestückt.

10	 Die Bilder der Einheit B -30.53 
werden Schernus zugeschrieben, ein 
Missionar der Rheinischen Missions-
gesellschaft, der vor allem in Puruk 
Tjahu tätig war, bis die Basler Mission 
1920 das Gebiet übernahm. Diese 
Bilder wurden der Basler Mission zur 
Verfügung gestellt, weil sie noch 
kein eigenes Bildmaterial hatte. Die 
Bilder in QB-30.017 werden heute im 
online-Archiv dem Basler Missionar 
J. W. Göttin und Missionsarzt M. 



IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn 245

ausgefüllt. DIie anderen uUDrıken leiben fast ausschliefslich leer, lediglich die UuUDrıken
Lieferant un eit werden teilweise ausgefüllt.”

Fine Fotografie I  U datieren, ist urc ıne solche Praxıs der Archivierung Iso
praktisch unmöglich, aufser WIr en SCHrIILcChHNeE Dokumente, die datiert sSind und das
auf der Fotografie festgehaltene Ereignis beschreiben DIie Angaben ZUr Datierung der
Fotografien, die WIr heute AUS dem digitalen Archiv der Basler Miıssion aben, beziehen
sich me1lstens lediglich auf den Zeitraum, ın dem ein 1ss1onar ın Borneo alg WAl. [Iiese
Archivierungspraxis Fu: eın welteres roblem hervor: die rheberscha: vieler Fotografien
bleibt 1mM Unklaren DIe Fotografien wurden wahrscheinlich VOo damaligen Archivar eweils
dem 1ss1onar zugeschrieben, der ihm die Fotografien zusandte. Im Foto-Eingangsbuch
gibt keine Rubrik Urheber/Urheberschaft. [)as Walr Iso nicht wichtig der mıt der
Rubrik Lieferant gleichgesetzt worden. Heute können WwIr lediglich ACH, WEr die Bilder
abgab, ber nicht, WEr 1E machte 19 In gahz wenigen Fällen lässt sich bei Fotografien, die 1m
Archiv der Basler Miıssion liegen, eın sicherer Urheber festmachen. Und AWar dann, WE

auf dem Zug das 5ignet eINeEs Fotostudios eingedrückt 1st, WIE das bei WeI1 Postkarten AUS

einem Fotostudio AUS Ban)jarmasin der Fall 1St. Auf der einen Postkarte sSind Priesterinnen
beim Tanz, auf der anderen eın srofßses andung (Knochenhäuschen) dargestellt.*‘ Darüber
hinaus gaben U1l handschriftliche Notızen auf eliner Fotografie {was Sicherheit bezüglich
der rheberscha: DIie Handschrift lässt sich mıt handgeschriebenen Dokumenten AUS

der Personalakte vergleichen. [)a fast alle Fotografien auf Karton aufgezogen wurden, sind
handschriftliche Bemerkungen auf der Rückseite eINeEs Bildes nicht mehr erkennen.

AÄus diesen Überlegungen ziehe ich den chluss, dass die Frage der rheberscha: VOoO  —

Bildern ın den 1930er-Jahren für die Basler Mission noch keine, der 11ULE 1ne cschr unterge-
ordnete, pielte [Iiese Vermutung wird urc einen Vergleich der Publikationen
der Basler Miıssion bestätigt, ın denen Herkunft und rheberscha: VOoO  — Fotografien 11ULE

spärlic angegeben sind . !
[Das Bedürfnis nach einer Kategorisierung und Systematisierung der Fotografien iın einem

geordneten Archiv kam ın der Basler Miıssion FST ın den Neunzigerjahren des 20. Jahr-
hunderts auf. DIie Ethnologin Barbara Frey Näf lancierte IMmıt dem damaligen
Leiter des Archivs der Basler Mission Paul Jenkins, und se1it 2003 mıt seinem Nachfolger
Guy Ihomas, ein Projekt, das 1990 gestartet wurde F1ın Projektteam Walr ange re damıit
beschäftigt, e1INn digitales Archiv der Fotografien der Basler Mission erstellen. Fine groIße
Anzahl der Bilder wurde ın einem ersten chritt mıt einem besonders guten arbfilm
TICUH fotografiert. DIiese Bilder wurden auf ein elektronisches Medium transferiert, damıit
S1E besser zugänglich und gleichzeitig uch besser geschützt [Dieses elektronische
Medium konnte dann miıt einer Datenbank für 7wecke der Katalogisierung und Forschung
verlinkt werden: 7008 wurden die Bilder ın die Website des internationalen Archivs für MIS-
sionsfotografie/International Mission Photography Archive IMPA) integriert. ”” Der Zugang

Vischer zugeschrieben, diejenigien n 11 Archiv RBasler Mlıssion /Bestand Vgl nternational Mlıssion Photo-
QB-30.016 ausschliefslich Vischer der RBasler Mission, Raf Nr B-3- graphy Archive, About, n nttp:/digita

» Z NO RBlıan beim Tanz«, HalhımoataIm Fotoeingangsbuch werden aber brary.usc.edu/cdm /about/collection /
OINe 11 der Biılder AUS Studgio Banjarmasın, Kaliımantan, 1579 9c0123 (13.10.2017).
QB-30.016 eInen mamenlosen echines!i- 47531.12.1945, SM B-30.063.154,
schen Fotografen zugeschrieben. »Briefkkart«, Halhımoata Studio,

Banjarmasın, Kaliımantan,
4751.12.1

Vgl z E DIRECTION DJN E\VAN-
GELISCHEN MIISSIONSGESELLSCHAFT

(Hg.) Der evangelische
Heidenbote, 111 (April 1938 (BMA Z.5)}

Seite 245

245Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

ausgefüllt. Die anderen Rubriken bleiben fast ausschließlich leer, lediglich die Rubriken 
Lieferant und Zeit werden teilweise ausgefüllt.9 

Eine Fotografie genau zu datieren, ist durch eine solche Praxis der Archivierung also 
praktisch unmöglich, außer wir haben schriftliche Dokumente, die datiert sind und das 
auf der Fotografie festgehaltene Ereignis beschreiben. Die Angaben zur Datierung der 
Fotografien, die wir heute aus dem digitalen Archiv der Basler Mission haben, beziehen 
sich meistens lediglich auf den Zeitraum, in dem ein Missionar in Borneo tätig war. Diese 
Archivierungspraxis ruft ein weiteres Problem hervor: die Urheberschaft vieler Fotografien 
bleibt im Unklaren. Die Fotografien wurden wahrscheinlich vom damaligen Archivar jeweils 
dem Missionar zugeschrieben, der ihm die Fotografien zusandte. Im Foto-Eingangsbuch 
gibt es keine Rubrik Urheber  /Urheberschaft. Das war also nicht so wichtig oder mit der 
Rubrik Lieferant gleichgesetzt worden. Heute können wir lediglich sagen, wer die Bilder 
abgab, aber nicht, wer sie machte.10 In ganz wenigen Fällen lässt sich bei Fotografien, die im 
Archiv der Basler Mission liegen, ein sicherer Urheber festmachen. Und zwar dann, wenn 
auf dem Abzug das Signet eines Fotostudios eingedrückt ist, wie das bei zwei Postkarten aus 
einem Fotostudio aus Banjarmasin der Fall ist. Auf der einen Postkarte sind Priesterinnen 
beim Tanz, auf der anderen ein großes sandung (Knochenhäuschen) dargestellt.11 Darüber 
hinaus gäben uns handschriftliche Notizen auf einer Fotografie etwas Sicherheit bezüglich 
der Urheberschaft: Die Handschrift lässt sich mit handgeschriebenen Dokumenten aus 
der Personalakte vergleichen. Da fast alle Fotografien auf Karton aufgezogen wurden, sind 
handschriftliche Bemerkungen auf der Rückseite eines Bildes nicht mehr zu erkennen.

Aus diesen Überlegungen ziehe ich den Schluss, dass die Frage der Urheberschaft von 
Bildern in den 1930er-Jahren für die Basler Mission noch keine, oder nur eine sehr unterge-
ordnete, Rolle spielte. Diese Vermutung wird durch einen Vergleich der Publikationen 
der Basler Mission bestätigt, in denen Herkunft und Urheberschaft von Fotografien nur 
spärlich angegeben sind.12

Das Bedürfnis nach einer Kategorisierung und Systematisierung der Fotografien in einem 
geordneten Archiv kam in der Basler Mission erst in den Neunzigerjahren des 20. Jahr-
hunderts auf. Die Ethnologin Barbara Frey Näf lancierte zusammen mit dem damaligen 
Leiter des Archivs der Basler Mission Paul Jenkins, und seit 2003 mit seinem Nachfolger 
Guy Thomas, ein Projekt, das 1990 gestartet wurde. Ein Projektteam war lange Jahre damit 
beschäftigt, ein digitales Archiv der Fotografien der Basler Mission zu erstellen. Eine große 
Anzahl der Bilder wurde in einem ersten Schritt mit einem besonders guten Farbfilm 
neu fotografiert. Diese Bilder wurden auf ein elektronisches Medium transferiert, damit 
sie besser zugänglich und gleichzeitig auch besser geschützt waren. Dieses elektronische 
Medium konnte dann mit einer Datenbank für Zwecke der Katalogisierung und Forschung 
verlinkt werden: 2008 wurden die Bilder in die Website des internationalen Archivs für Mis-
sionsfotografie  /International Mission Photography Archive (IMPA) integriert.13 Der Zugang 

Vischer zugeschrieben, diejenigien in 
QB-30.018 ausschließlich M. Vischer. 
Im Fotoeingangsbuch werden aber 
eine ganze Reihe der Bilder aus 
QB-30.018 einem namenlosen chinesi-
schen Fotografen zugeschrieben.

11	 Archiv Basler Mission / Bestand 
der Basler Mission, Ref. Nr. B-30.63.138, 
»Zwei Blian beim Tanz«, Halhimoto 
Studio Banjarmasin, Kalimantan,  
1.1.1924-31.12.1945; BMA B-30.63.154, 
»Briefkkart«, Halhimoto Studio, 
Banjarmasin, Kalimantan,  
1.1.1924-31.12.1945.
12	 Vgl. z. B. Direction der Evan-
gelischen Missionsgesellschaft 
zu Basel (Hg.), Der evangelische 
Heidenbote, 111 (April 1938) (BMA Z.5).

13	 Vgl. International Mission Photo-
graphy Archive, About, in: http://d​i​g​i​t​a​
l​l​i​b​r​a​r​y​.​u​s​c​.​e​d​u​ ​ ​/​c​d​m​ ​ ​/​a​b​o​u​t​ ​ ​/​c​o​l​l​e​c​t​i​o​n​ ​ ​/​
p​1​5​7​9​9​c​o​l​l​1​2​3​ (13.10.2017).



246 Ciaudia Hoffmann
den ammlungen des Archivs der Basler Miıssion sollte ın der Olge welılter verbessert

werden, WdS ( 512 dazu führte, dass 1nNe eigene Wehbsite www.bmarchives.org aufgeschaltet
wurde, die den Benutzenden erlaubt, 1nNe große Breite visuellen und kartografischen
Quellen erforschen un gleichzeitig unzählig viele Textreferenzen en

enkins und Näf bei der Erstellung dieses digitalen Archivs nicht 11UL mıt einer
unklaren rheberscha: der Bilder konfrontiert, sondern uch damit, dass die Bilder
nicht selten hne CHNAUC Ortsangabe abgegeben der aufgezogen wurden. So wird me1lst
die Missionsstation, auf der ein 1ss1onar alıg WAadl, als (Jrt der Bilder angegeben, WdS

Ungenauigkeiten Insbesondere bei Bildern Totenfesten ın Kalimantan spielt der
(Jrt der Fotografie ber 1ne wichtige Denn Totenfeste werden den verschiedenen
Elussläufen schr unterschiedlich gefeiert.

DIe kurz nachgezeichnete Geschichte der Archivierung der Bilder ın der Basler
Mıssıon ze1igt euUulllc In der Perspektive der Basler Miıssıon un: ihrer Missıonare
ın den 1930er-Jahren ıst Borneo eın grofßes, sich ın Dunkelheit efindendes GeDbiet,
ın welches das Licht des Evangeliums gelragen werden 121USs8 (Jenauere geograhsche
Differenzierungen, Angaben eit un: Subjekten auf den Bildern sind ın dieser
Perspektive nicht nOt1g.

Detaillierte Segmentanalyse”
1ıne sorgfältige Analyse olcher Bilder mıt einer schwierig entschlüsselnden »back-
STOFY« ıst VO  - Nöten Mıt eliner Segmentanalyvse, WIE ich S1E weıter oben beschrieben
habe, kann gelingen, Tiwah-Fotografien detaillier un kritisch betrachten . !° Dabei
werden die VO  - Jack Ihompson für Bilder AUS Afrika vorgeschlagenen Fragen ernst

g  II  n
»What did MIsSsSIONAFrIESs ın they WT oO1Ing when they took photographs of

Africans both traditionalist and Christian?® What WCIC they hoping LO achieve when they
used these photographs ın Varıous Ormats back yal home-? How did MIssıiON administrators
and editors USC TexT TO AaCCOIMPAN and explain such photographs® And, much THUIE ifhcult
IO AL1SWEILI, how did the African subjects f such photographs reacTt LO eing photographe
ın general, and LO eıng portrayed ın particular way?« 16

[Iiese Fragen rufen nicht 11UL einem kritischen Umgang mıt Missionsfotografien
auf, sondern S1E tragen uch ZUr Ausleuchtung der me1lst verschütteten »backstory« der
Bilder etwas bei Fine Tiwah-Fotografie, die melner ın der Dissertation durchgeführten

rsie Ergebnisse dieser Bıldana- Jack THOM PSON, 1g
yse Unden SsiCch n Claudgdia4 Darkness? Missionary Photography
Bildfiragmente Ulale Segmentanalyse a Afrıca n the Nineteentn and arly
einesTotenfestes n Indonesien, n 1 wentleth Centuries, Grand Rapids,
Andreas HEUSER/Claudia ÖFF- Michigan/Cambridge, 2012,
ANN /Mahiltha ALTHER (Hg.) Er
Tassen, Deuten, Urtellen. Empirische
Zugange Zur Religionstaorschung,
Zurich 2015, 283-304.

Furene ausfuhrlichere Baeschreı
Dung der Methoce vgl HOÖOFFMAN
Fremdbegegnung Anm 1}

Seite 246

246 Claudia Hoffmann 

zu den Sammlungen des Archivs der Basler Mission sollte in der Folge weiter verbessert 
werden, was 2012 dazu führte, dass eine eigene Website www.bmarchives.org aufgeschaltet 
wurde, die es den Benutzenden erlaubt, eine große Breite an visuellen und kartografischen 
Quellen zu erforschen und gleichzeitig unzählig viele Textreferenzen zu finden.

Jenkins und Näf waren bei der Erstellung dieses digitalen Archivs nicht nur mit einer 
unklaren Urheberschaft der Bilder konfrontiert, sondern auch damit, dass die Bilder 
nicht selten ohne genaue Ortsangabe abgegeben oder aufgezogen wurden. So wird meist 
die Missionsstation, auf der ein Missionar tätig war, als Ort der Bilder angegeben, was zu 
Ungenauigkeiten führt. Insbesondere bei Bildern zu Totenfesten in Kalimantan spielt der 
Ort der Fotografie aber eine wichtige Rolle. Denn Totenfeste werden an den verschiedenen 
Flussläufen sehr unterschiedlich gefeiert.

Die kurz nachgezeichnete Geschichte der Archivierung der Bilder in der Basler 
Mission zeigt deutlich: In der Perspektive der Basler Mission und ihrer Missionare 
in den 1930er-Jahren ist Borneo ein großes, sich in Dunkelheit befindendes Gebiet, 
in welches das Licht des Evangeliums getragen werden muss. Genauere geografische 
Differenzierungen, Angaben zu Zeit und Subjekten auf den Bildern sind in dieser 
Perspektive nicht nötig.

2	� Detaillierte Segmentanalyse14

Eine sorgfältige Analyse solcher Bilder mit einer schwierig zu entschlüsselnden »back-
story« ist von Nöten. Mit einer Segmentanalyse, wie ich sie weiter oben beschrieben 
habe, kann es gelingen, Tiwah-Fotografien detailliert und kritisch zu betrachten.15 Dabei 
werden die von T. Jack Thompson für Bilder aus Afrika vorgeschlagenen Fragen ernst 
genommen:

»What did missionaries think they were doing when they took photographs of 
Africans – both traditionalist and Christian? What were they hoping to achieve when they 
used these photographs in various formats back ›at home‹? How did mission administrators 
and editors use text to accompany and explain such photographs? And, much more difficult 
to answer, how did the African subjects of such photographs react to being photographed 
in general, and to being portrayed in a particular way?«  16 

Diese Fragen rufen nicht nur zu einem kritischen Umgang mit Missionsfotografien 
auf, sondern sie tragen auch zur Ausleuchtung der meist verschütteten »backstory« der 
Bilder etwas bei. Eine Tiwah-Fotografie, die meiner in der Dissertation durchgeführten 

14	 Erste Ergebnisse dieser Bildana-
lyse finden sich in Claudia Hoffmann, 
Bildfragmente und Segmentanalyse 
eines Totenfestes in Indonesien, in: 
Andreas Heuser / Claudia Hoff-
mann / Tabitha Walther (Hg.), Er
fassen, Deuten, Urteilen. Empirische 
Zugänge zur Religionsforschung, 
Zürich 2013, 283-304.
15	 Für eine ausführlichere Beschrei-
bung der Methode vgl. Hoffmann, 
Fremdbegegnung (Anm. 1), 50-53.

16	 T. Jack Thompson, Light on 
Darkness? Missionary Photography 
of Africa in the Nineteenth and Early 
Twentieth Centuries, Grand Rapids, 
Michigan  /Cambridge, U. K. 2012, 5.



IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn 247

Diskursanalyse als Startquelle diente und Teil einer vierteiligen Serle 1st, werde ich 1m
Folgenden mıt der Segmentanalyse aufschlüsseln DIe CHNAUC Detailanalyse nımmt
den besonderen e17 dieser Fotografie ernstT, die 1ne Aura VOoO  — Wahrhaftigkeit ausstrahlt.
Anhand der intensıven und detaillierten Arbeit mıt der otografie egreife ich das Bild und
Se1INE Zusammenhänge. Informationen der mır vorliegenden Fotografie fehlen Sahnz. Es
gibt abgesehen VOo  — der Bildunterschrift »Zauberpriester bei Totenfest ın Tewah« keine
welteren Bildbeschreibungen. [Das Bild wurde nicht H  U datiert, el ın der Angabe
Zzu Bild lediglich: zwischen 1931 und 1935, Iso In der Zeit, In der Miıssionar Hugo Haffner,
dem dieses Bild zugeschrieben wird, oberen Kahayan alıg WAal. Imanı VOo  - Arnaud

Okke finde ich zusätzlich Informationen den auf der Fotografie abgebildeten Fle-
menten * Darüber hinaus hilft die Befragung VOoO  — Experten und Expertinnen, einzelne
Gegenstände und Zusammenhänge SCHAUCK benennen und schliefslich uch verstehen
können.

D esamteindruck des Bildes und
ormale Bildbeschreibung

[)as analysierende Bild rag den 1Te » Zauberpriester bei Totenfest ın Tewah« Auf dem
Bild sind ausschlie{fßslich Manner sehen. Im Bildvordergrund stehen fünfMänner, die alle
direkt un unverwandt ın die Kamera licken Sie tragen einen SAFTÜMNS, ein Hufttuch Wie
sich die fünf Manner 1m Vordergrund aufgeste aben, auf. DIie welteren Menschen
auf dem Bild sSind ebenfalls auf den Fotografen ausgerichtet. Ogar auf einer erhobenen
Tlerrasse VOL einem Haus, gahz hinten 1m Bild, schauen die Manner Zu Fotografen hinüber.
Der Fotograf hat auf die Festgemeinde 1ne orofße, anziehende Wirkung. DIie Menschen auf
dem Bild schauen der Betrachterin H  U ın die Augen.

In einem ersten Analyseschritt wird das Bild insgesamt efasst. Es wird €1 darauf
geachtet, WdS IM! wahrgenommen wird, welche FElemente getrenn voneinander
ın den 1C fallen Im Unterschie einem Text, der ein eschehen beschreibt, besticht
ıne Fotografie VOL em uUurc ihre Gleichzeitigkeit. Verschiedene Handlungen, die ZUur

gleichen eit geschehen, können miteinander abgebildet und wahrgenommen werden.
Unsere Wahrnehmung geschieht ber nicht 11ULE simultan, sondern uch suk7essive. Und
nicht alle Betrachtenden nehmen ein Bild ın der gleichen Art un Weilse wahr, der sehen
die verschiedenen FElemente ın der gleichen Reihenfolge. Wenn ein Bild ın einer Gruppe”®
beschrieben der 10324 interpretiert wird, hat das den Vorteil,; dass unterschiedliche Bild-
wahrnehmungen ın den 1C kommen.

Arnoud endrik KLOKKE, Langs Ich mabe allz Bildbetrachtung n
e Rivleren WAT] Midden-Kallmantanı. Arei vorschiedenen Doktorandenkaollo
(Cultureel rfgoed WAT] e U quien durchgeführt. Teilnehmende
( JT anum ayak, L eilden Af012 den aher Kleineren Doktorandenkaollo-

quien (ZwWeI RS tfünf Teilnehmende) n
Rase| 0.1.2015 Uund 5.53.2015 gehö-
WC}7] der Mlasters UTfe RS zu Professor.
(el] alle erThen ogischen Fakultät d

Im Forschungsseminar n Zurich \VC}|

2.4.2015 stucliert Ulale ehr  J6 ehr-
mMelt der Teilnehmenden ReilgionswiSs-
senscharft, OINZE6 Yromavieren ahber
auch n Geschichte oder Theologle.
Auch mıer Masterstudierende,
earsonen AUS dem Mliıttelbau Uund IN
Professorimn anwesend.

Seite 247

247Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

Diskursanalyse als Startquelle diente und Teil einer vierteiligen Serie ist, werde ich im 
Folgenden mit Hilfe der Segmentanalyse aufschlüsseln. Die genaue Detailanalyse nimmt 
den besonderen Reiz dieser Fotografie ernst, die eine Aura von Wahrhaftigkeit ausstrahlt. 
Anhand der intensiven und detaillierten Arbeit mit der Fotografie begreife ich das Bild und 
seine Zusammenhänge. Informationen zu der mir vorliegenden Fotografie fehlen ganz. Es 
gibt abgesehen von der Bildunterschrift – »Zauberpriester bei Totenfest in Tewah« – keine 
weiteren Bildbeschreibungen. Das Bild wurde nicht genau datiert, es heißt in der Angabe 
zum Bild lediglich: zwischen 1931 und 1938, also in der Zeit, in der Missionar Hugo Haffner, 
dem dieses Bild zugeschrieben wird, am oberen Kahayan tätig war. Im Bildband von Arnoud 
H. Klokke finde ich zusätzlich Informationen zu den auf der Fotografie abgebildeten Ele-
menten.17 Darüber hinaus hilft die Befragung von Experten und Expertinnen, einzelne 
Gegenstände und Zusammenhänge genauer benennen und schließlich auch verstehen zu 
können.

2.1	� Gesamteindruck des Bildes und  
formale Bildbeschreibung

Das zu analysierende Bild trägt den Titel »Zauberpriester bei Totenfest in Tewah«. Auf dem 
Bild sind ausschließlich Männer zu sehen. Im Bildvordergrund stehen fünf Männer, die alle 
direkt und unverwandt in die Kamera blicken. Sie tragen einen sarung, ein Hüfttuch. Wie 
sich die fünf Männer im Vordergrund aufgestellt haben, fällt auf. Die weiteren Menschen 
auf dem Bild sind ebenfalls auf den Fotografen ausgerichtet. Sogar auf einer erhobenen 
Terrasse vor einem Haus, ganz hinten im Bild, schauen die Männer zum Fotografen hinüber. 
Der Fotograf hat auf die Festgemeinde eine große, anziehende Wirkung. Die Menschen auf 
dem Bild schauen der Betrachterin genau in die Augen. 

In einem ersten Analyseschritt wird das Bild insgesamt gefasst. Es wird dabei darauf 
geachtet, was zusammen wahrgenommen wird, welche Elemente getrennt voneinander 
in den Blick fallen. Im Unterschied zu einem Text, der ein Geschehen beschreibt, besticht 
eine Fotografie vor allem durch ihre Gleichzeitigkeit. Verschiedene Handlungen, die zur 
gleichen Zeit geschehen, können miteinander abgebildet und wahrgenommen werden. 
Unsere Wahrnehmung geschieht aber nicht nur simultan, sondern auch sukzessive. Und 
nicht alle Betrachtenden nehmen ein Bild in der gleichen Art und Weise wahr, oder sehen 
die verschiedenen Elemente in der gleichen Reihenfolge. Wenn ein Bild in einer Gruppe  18 
beschrieben oder sogar interpretiert wird, hat das den Vorteil, dass unterschiedliche Bild-
wahrnehmungen in den Blick kommen.

17	 Arnoud Hendrik Klokke, Langs 
de Rivieren van Midden-Kalimantan. 
Cultureel erfgoed van de Ngaju en 
Ot Danum Dayak, Leiden 2012.

18	 Ich habe die Bildbetrachtung in 
drei verschiedenen Doktorandenkollo-
quien durchgeführt. Teilnehmende an 
den eher kleineren Doktorandenkollo-
quien (zwei bis fünf Teilnehmende) in 
Basel am 30.1.2013 und 5.3.2013 gehö-
ren alle der Theologischen Fakultät an, 
von der Masterstufe bis zum Professor. 
Im Forschungsseminar in Zürich vom 
22.4.2013 studiert und lehrt die Mehr-
heit der Teilnehmenden Religionswis-
senschaft, einzelne promovieren aber 
auch in Geschichte oder Theologie. 
Auch hier waren Masterstudierende, 
Personen aus dem Mittelbau und eine 
Professorin anwesend.



245 Ciaudia Hoffmann
AbbD v
A B-30.63.123 ) Kn  Kn»Zauberpriester &\ \\
DE Jote NTEeS — | ja
n Tewah«'* |

A {XM
4  a

W  N
A

,
DN

E
Der erstie 1C ging bei en Bildbetrachtenden FAr Mannn mıiıt den erhobenen Armen

und dem auffälligen Kopfschmuck. Er steht 1m Bildvordergrund, her ın der rechten Bild-
€, nicht gahz ın der Mıtte Irotzdem wirkt CD, als dass ıne leitende FEFunktion habe
Er scheint groösser als die anderen SeIN. Warum hat sSeINE ÄArme erhoben?

Der 1C geht VOoO  — da AUS weıter den drei Maännern, die dem Mannn mıt leitender
FEFunktion zugeordnet sSind In der ege kommt ZzUerst der Mannn 1ın neben ihm mıt
einer auffällig weifßen ac. und einer streng nach untfen zeigenden Armhaltung ın den
1C Unterschiedlich seht VOo  — da AUS der 1C entweder Zzu Mannn rechten ıldran
dessen Hände Twas festhalten, oder FAr Mannn lIinken llaran: der UuUrc ıne seltsame
Beinhaltung uffällt DIie vier Manner 1m Vordergrund scheinen alle ın ewegung se1nN,
insbesondere der Mann galız rechts 1m Bild erweckt den Eindruck, als komme gerade 1Ns
Bild hinein. DIie ewegung wird uch beim Mannn 1m Hintergrund rechts sichtbar, dessen
Kopf verdeck bleibt und WIr uUulls fragen, WdS dort TU

Jetzt ein welterer Mannn auf, der ebenfalls ZUr Gruppe der 1m Vordergrund
stehenden Manner ehören scheint. Er steht Twas 1m Hintergrund inks, sSeINeEe schwarze
ac. lässt ih auf der Fotografie FST auf den dritten 1C sichtbar werden. Seine un
eidung trahlt etwas Ofhzielles AUS, Se1INE Armhaltung ist auffällig.

Der 1C wandert 1U ın die dritte Bildebene gahz nach hinten einem ausdac
und einer Ansammlung VOoO  — Menschen, wiederum es Maänner, die Zzu Fotografen
hinüberblicken

und Von da seht der 1C wieder etwas zurück ZUr Bildmitte, ın die zweıte Bild-
ebene, eın heller Busch sichtbar wird, VOL dem eın Schirm steht

Zum chluss richtet sich der 1C ın die untferste FEbene des Bildes Auf dem Boden
herrscht e1INn Durcheinander, liegen tecken und Pfähle herum, der Boden ist aufgewühlt.
DIie Leute stehen nicht geordnet auf einem ebenen Platz

Bildnachwaels: Archiv Basler helTotenfest n Tewan 6 MUugO In Uund röchts Ira mmer AUS
MAıssion /Bestand Basler Mission, HAFFNER, „1.1931-31.12.1  S, der Position der Betrachterin henannt.
Raf Nr B-30.63.123, »Zauberpriester

Seite 248

248 Claudia Hoffmann 

1	 Der erste Blick ging bei allen Bildbetrachtenden zum Mann mit den erhobenen Armen 
und dem auffälligen Kopfschmuck. Er steht im Bildvordergrund, eher in der rechten Bild-
hälfte, nicht ganz in der Mitte. Trotzdem wirkt es, als dass er eine leitende Funktion habe. 
Er scheint grösser als die anderen zu sein. Warum hat er seine Arme erhoben? 

2	 Der Blick geht von da aus weiter zu den drei Männern, die dem Mann mit leitender 
Funktion zugeordnet sind. In der Regel kommt zuerst der Mann links 20 neben ihm mit 
einer auffällig weißen Jacke und einer streng nach unten zeigenden Armhaltung in den 
Blick. Unterschiedlich geht von da aus der Blick entweder zum Mann am rechten Bildrand, 
dessen Hände etwas festhalten, oder zum Mann am linken Bildrand, der durch eine seltsame 
Beinhaltung auffällt. Die vier Männer im Vordergrund scheinen alle in Bewegung zu sein, 
insbesondere der Mann ganz rechts im Bild erweckt den Eindruck, als komme er gerade ins 
Bild hinein. Die Bewegung wird auch beim Mann im Hintergrund rechts sichtbar, dessen 
Kopf verdeck bleibt und wir uns fragen, was er dort tut.

3	 Jetzt fällt ein weiterer Mann auf, der ebenfalls zur Gruppe der im Vordergrund 
stehenden Männer zu gehören scheint. Er steht etwas im Hintergrund links, seine schwarze 
Jacke lässt ihn auf der Fotografie erst auf den dritten Blick sichtbar werden. Seine dunkle 
Kleidung strahlt etwas Offizielles aus, seine Armhaltung ist auffällig. 

4	 Der Blick wandert nun in die dritte Bildebene ganz nach hinten zu einem Hausdach 
und einer Ansammlung von Menschen, wiederum alles Männer, die zum Fotografen 
hinüberblicken.

5	 und 6  Von da geht der Blick wieder etwas zurück zur Bildmitte, in die zweite Bild-
ebene, wo ein heller Busch sichtbar wird, vor dem ein Schirm steht.

7	 Zum Schluss richtet sich der Blick in die unterste Ebene des Bildes. Auf dem Boden 
herrscht ein Durcheinander, es liegen Stecken und Pfähle herum, der Boden ist aufgewühlt. 
Die Leute stehen nicht geordnet auf einem ebenen Platz. 

Abb. 
BMA B-30.63.123  
»Zauberpriester  
bei Totenfest 
in Tewah«19 

19	 Bildnachweis: Archiv Basler 
Mission / Bestand Basler Mission, 
Ref. Nr. B-30.63.123, »Zauberpriester  

bei Totenfest in Tewah«, Hugo  
Haffner, 1.1.1931-31.12.1938.

20	 Links und rechts wird immer aus 
der Position der Betrachterin benannt.



IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn 249

Bel der Bildbetrachtung ın den Doktorandenkolloquien und bei der Betrachtung gemelnsam
mıt den Experten un Expertinnen Walr auffällig, dass der Gang uUurc das Bild iımmer ın
{wa der leiche Wdl. DIie subjektiven Wahrnehmungspräferenzen“, Iso Wahrnehmungs-
muster, die sich 1m Laufe eiINes Lebens entwickeln, Trefen hier gahz hinter 1ne transkul-
urelle Hermeneutik zurück. Unsere Blicke wandern alle gleich, egal b WIr Manner der
Frauen, alter der Junger, Europäaer der Indonesierinnen sSind

[Iiese erste subjektive Bildwahrnehmung ist ber uch epragt VOoO  — Assozlatıonen
und eliner Reihe Fragen un efühlen, die sofort un bei den meılsten Betrachtenden
aufgetaucht sind »Haben sich die Manner spontan hingestellt ? War ungewohnt,
einen Europäaer, zudem einen Missionar, bei einem 1Wa sehen? War befremdend,
dass jemand fotografieren wollte? Was fotografiert eigentlich genau ® Wer darf sich
fotografieren lassen?« [DIie Gefühle, die das ıne oder andere FElement bei den Betrachtenden
ausgelöst aben, sSind gahz unterschiedlich SO wurde beispielsweise urc den ungeord-
neien Boden bei manchen eın Gefühl VOo  . Fremdheit und€lgeweckt, das bei anderen
wieder völlig fernblieb In einer Vorstellung, die epragt ist urc FErliebnisse 1m Kontext
der Schweiz, laufen Beerdigungsrituale geordnet ab, auf ebenen Böden, ın Kirchen der
auf Friedhöfen

[iese unterschiedlichen Gefühle un: Assoz]ıatıonen en eindeutig mıiıt UNSECTLTEIN

subjektiven Wahrnehmungspräferenzen un Kontext un Biografie, die ın der Reihen-
olge der Betrachtung noch keine gespielt aben, Trefen bei den ausgelösten Fragen
und eIuNhNlen ber ın den Vordergrund.

Nun kommt der ormale ildaufbau ın den 1C. sehen, WIE weIıit 1C
davon, und nicht 1LIUTE VOo  . UNSCIECN subjektiven Wahrnehmungspräferenzen, gesteue wurde.

DDas Bild hat drei Ebenen. Der Vordergrund ist UuUrc die fünf stehenden Manner epragt.
In der mittleren Ebene inl e1INn heller Busch hervor, bei dem ST bei SCHAUCLIEN! Betrachten
klar wird, dass sich hier lne regelmäfsige Anordnung VOo  — Pfählen handelt, deren
oberen Enden Fahnen festgemacht sind, und keineswegs ıne Palme oder einen anderen
Baum. DIie dritte Bildebene 1m Hintergrund des Bildes zeichnet sich urc Menschen AUS,
die erhöht VOL einem Haus stehen, das VOoO  — 1C stehenden Baumen umgeben 1St. Unser
1C bleibt ZzuUuerst gahz selbstverständlic auf dem Bildvordergrund ruhen. [Das Bild ist
1C efüllt, kein ucCc. Himmel ist sichtbar, WIr sehen 11UL Menschen und Baume. Viele
Menschen sind 1m Bild anwesend, wirkt 5! als ware {Twas » 1m Gange«. Nur 1Ine eINZIYE
Lücke lässt das Bild Links neben dem Mannn ın chwarz wird ein Durchgang frei,

1C weggeht DIie Posıtion des Mannes wirkt leicht verschoben, als ware die
Betrachterin eingeladen durchzugehen, weiıter nach hinten 1Ns Bild gehen Deshalb Wall-

dern 1ISCIEC Augen V  — der ersten nicht ın die zweıte, sondern direkt ın die dritte Bildebene
und VOoO  — dort wieder ın die zweıte.

DIe UNSCICT Analyse Grunde liegende Schwarz-Weif-Fotografie lässt die Wirklichkeit
ın lassem und fahlem Licht erscheinen. Kontraste pielen auf dem Bild ber 1ne wichtige

Was hell ist, ist besonders gut sichtbar: DIie vier Manner 1m Vordergrund mıt ihrer
hellen eidung, das Dach des kleinen Hauses 1m Hintergrund, die hellen Bambusstecken,
ıne Fahne, die Federn des Kopfschmuckes und die Hemden der Menschen 1im Hintergrund
Trefen gegenüber den anderen FElementen 1m Bild eufilic hervor. DIie beiden Manner ın
der Bildmitte sSind besonders hell Deshalb ziehen S1E den 1C stark auf sich

21 Vgl4SOzlaltheorie
Anm 2} 12  .

Seite 249

249Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

Bei der Bildbetrachtung in den Doktorandenkolloquien und bei der Betrachtung gemeinsam 
mit den Experten und Expertinnen war auffällig, dass der Gang durch das Bild immer in 
etwa der gleiche war. Die subjektiven Wahrnehmungspräferenzen  21, also Wahrnehmungs-
muster, die sich im Laufe eines Lebens entwickeln, treten hier ganz hinter eine transkul-
turelle Hermeneutik zurück. Unsere Blicke wandern alle gleich, egal ob wir Männer oder 
Frauen, älter oder jünger, Europäer oder Indonesierinnen sind.

Diese erste subjektive Bildwahrnehmung ist aber auch geprägt von Assoziationen 
und einer Reihe an Fragen und Gefühlen, die sofort und bei den meisten Betrachtenden 
aufgetaucht sind. »Haben sich die Männer spontan hingestellt? War es ungewohnt, 
einen Europäer, zudem einen Missionar, bei einem Tiwah zu sehen? War es befremdend, 
dass jemand fotografieren wollte? Was fotografiert er eigentlich genau? Wer darf sich 
fotografieren lassen?« Die Gefühle, die das eine oder andere Element bei den Betrachtenden 
ausgelöst haben, sind ganz unterschiedlich. So wurde beispielsweise durch den ungeord-
neten Boden bei manchen ein Gefühl von Fremdheit und Wildheit geweckt, das bei anderen 
wieder völlig fernblieb. In einer Vorstellung, die geprägt ist durch Erlebnisse im Kontext 
der Schweiz, laufen Beerdigungsrituale geordnet ab, auf ebenen Böden, in Kirchen oder 
auf Friedhöfen.

Diese unterschiedlichen Gefühle und Assoziationen haben eindeutig mit unseren 
subjektiven Wahrnehmungspräferenzen zu tun. Kontext und Biografie, die in der Reihen-
folge der Betrachtung noch keine Rolle gespielt haben, treten bei den ausgelösten Fragen 
und Gefühlen aber in den Vordergrund. 

Nun kommt der formale Bildaufbau in den Blick, um zu sehen, wie weit unser Blick 
davon, und nicht nur von unseren subjektiven Wahrnehmungspräferenzen, gesteuert wurde.

Das Bild hat drei Ebenen. Der Vordergrund ist durch die fünf stehenden Männer geprägt. 
In der mittleren Ebene tritt ein heller Busch hervor, bei dem erst bei genauerem Betrachten 
klar wird, dass es sich hier um eine regelmäßige Anordnung von Pfählen handelt, an deren 
oberen Enden Fahnen festgemacht sind, und keineswegs um eine Palme oder einen anderen 
Baum. Die dritte Bildebene im Hintergrund des Bildes zeichnet sich durch Menschen aus, 
die erhöht vor einem Haus stehen, das von dicht stehenden Bäumen umgeben ist. Unser 
Blick bleibt zuerst ganz selbstverständlich auf dem Bildvordergrund ruhen. Das Bild ist 
dicht gefüllt, kein Stück Himmel ist sichtbar, wir sehen nur Menschen und Bäume. Viele 
Menschen sind im Bild anwesend, es wirkt so, als wäre etwas »im Gange«. Nur eine einzige 
Lücke lässt das Bild zu. Links neben dem Mann in Schwarz wird ein Durchgang frei, wo 
unser Blick weggeht. Die Position des Mannes wirkt leicht verschoben, so als wäre die 
Betrachterin eingeladen durchzugehen, weiter nach hinten ins Bild zu gehen. Deshalb wan-
dern unsere Augen von der ersten nicht in die zweite, sondern direkt in die dritte Bildebene 
und von dort wieder in die zweite. 

Die unserer Analyse zu Grunde liegende Schwarz-Weiß-Fotografie lässt die Wirklichkeit 
in blassem und fahlem Licht erscheinen. Kontraste spielen auf dem Bild aber eine wichtige 
Rolle. Was hell ist, ist besonders gut sichtbar: Die vier Männer im Vordergrund mit ihrer 
hellen Kleidung, das Dach des kleinen Hauses im Hintergrund, die hellen Bambusstecken, 
eine Fahne, die Federn des Kopfschmuckes und die Hemden der Menschen im Hintergrund 
treten gegenüber den anderen Elementen im Bild deutlich hervor. Die beiden Männer in 
der Bildmitte sind besonders hell. Deshalb ziehen sie den Blick stark auf sich.

21	 Vgl. Breckner, Sozialtheorie 
(Anm. 2), 128.



250 Ciaudia Hoffmann
Auftallend 1st das Ausgerichtet-Sein der Blicke Alle Manner 1m Vordergrund, Ja S: die

Menschen gahız hinten sind auf den Fotografen ausgerichtet. S1ie schauen Ul direkt und
sSind sich bewusst, dass S1E fotografiert werden. DIe Betrachterin wird direkt angesprochen
und 1Ns Bild hineingenommen.
D Bildsegmente
AÄus der subjektiven Wahrnehmung und der formalen Betrachtung des Bildes ergeben sich
1U  — Auswahl und Reihenfolge der Bildsegmente. Diejenigen degmente werden besprochen
und analysiert, die bei en VOoO  — mMır angeleiteten Bildbetrachtungen ın Gruppen und mıt
FEinzelnen erwähnt wurden. DIie sieben ausgewählten Bildsegmente werden ın der Reihen-
olge besprochen, WIE S1E sich AUS der formalen Bildbetrachtung ergibt, und WIE S1E uch
VOoO  — den Betrachtenden genannt wurden. Bel der Analyse der Bildsegmente sSind die Leit-
fragen, die Roswitha Breckner für die Segmentanalyse vorschlägt, schr hilfreich Verweist
das Bild auf einen bestimmten Urt, ıne bestimmte Zeit® Werden Widersprüche sichtbar?
Wird urc das dSegment 1ne bestimmte so7iale Situation erkennbar? Oder ze1igt and-
lungszusammenhänge auf, die 1m Bild verborgen e1Den elche FEFunktion übernimmt
das degment ın der Bildgestaltung? elche thematischen Bezüge tauchen auf? elche
Sichtweisen können 1m Zusammenhang mıt anderen degmenten realisiert, weilche mMuUsSsen
abgebrochen werden 222

DIie ersten drei degmente, die 1m Folgenden interpretiert werden, enthalten drei der
fünf Manner AUS dem Bildvordergrund. Sie scheinen die Hauptakteure dieses Totenfestes

se1nN, S1E werden anhand der Fotografie VOoO  — Haffner vorgestellt. [Iiese drei Manner sind
UuUrc WeI1 Gemeinsamkeiten verbunden. Alle tragen ıne Kopfbedeckung und aufwendige
eidung, chmuck der eın ackett Ebenfalls zeichnet S1E eın SdaLU119 AUS, ein mıt Blumen
der Blättern bedrucktes Hüfttuch, das der Mannn ın chwarz nicht die Hüfte, ber
den als rag

Ebd., 290T. Vgl. SCHILLER, Sacrifices
ID aya MeTrNel] d AMass Anm 23), B17

hre Seolen AUS drei Tellen bestehen, Information il espräc|
allz Intellektseele, Ale Seole Aes Flei- 2.6.2013, n Tewanh.
SCHESs Uund allz Soole der Knochen und Information Kalımantan-Missio-
der aare, Ale 015 einem Tiwan m Nar, FE-Maıl \VC}| 12.2012
Jensels wieder zusammengeführt espräc| mIT Suryanto Kang,
werden mussen Vg furdas KONZEPLT . /AA2015, Palangkaraya.

Schiller verwendet dafur dender Seole Änne | OUISE4
Small Sacrifices. Reilglous Change and amen SaMpulau dare,4
(Cultura| IdentityMthe U a Sacrifices Anm 23), O9
Indonesia, N ew Yor 199 /, 36. + 1 Vgl ans SCHÄRER, DITS (O1LLeSs-

Vgl Sr UHNT-SAPTO DEWO, dee der Ngad]u aja n Sud-Borneo,
zZum Seelengeleit 015 den U L eilden 1946, 15-16
Kahayan Auswertung INes Sakral-
LEXTES ZuUur Manarung-Zeremonie heIm
Totenfest, Muünchen 1993, 310 -327

espräc| mIT Ugo! BUunu,
. /AA2015, Palangkaraya.

Seite 250

250 Claudia Hoffmann 

Auffallend ist das Ausgerichtet-Sein der Blicke. Alle Männer im Vordergrund, ja sogar die 
Menschen ganz hinten sind auf den Fotografen ausgerichtet. Sie schauen uns direkt an und 
sind sich bewusst, dass sie fotografiert werden. Die Betrachterin wird direkt angesprochen 
und ins Bild hineingenommen.

2.2	� Bildsegmente

Aus der subjektiven Wahrnehmung und der formalen Betrachtung des Bildes ergeben sich 
nun Auswahl und Reihenfolge der Bildsegmente. Diejenigen Segmente werden besprochen 
und analysiert, die bei allen von mir angeleiteten Bildbetrachtungen in Gruppen und mit 
Einzelnen erwähnt wurden. Die sieben ausgewählten Bildsegmente werden in der Reihen-
folge besprochen, wie sie sich aus der formalen Bildbetrachtung ergibt, und wie sie auch 
von den Betrachtenden genannt wurden. Bei der Analyse der Bildsegmente sind die Leit-
fragen, die Roswitha Breckner für die Segmentanalyse vorschlägt, sehr hilfreich: Verweist 
das Bild auf einen bestimmten Ort, eine bestimmte Zeit? Werden Widersprüche sichtbar? 
Wird durch das Segment eine bestimmte soziale Situation erkennbar? Oder zeigt es Hand-
lungszusammenhänge auf, die im Bild verborgen bleiben? Welche Funktion übernimmt 
das Segment in der Bildgestaltung? Welche thematischen Bezüge tauchen auf? Welche 
Sichtweisen können im Zusammenhang mit anderen Segmenten realisiert, welche müssen 
abgebrochen werden?  22

Die ersten drei Segmente, die im Folgenden interpretiert werden, enthalten drei der 
fünf Männer aus dem Bildvordergrund. Sie scheinen die Hauptakteure dieses Totenfestes 
zu sein, sie werden anhand der Fotografie von Haffner vorgestellt. Diese drei Männer sind 
durch zwei Gemeinsamkeiten verbunden. Alle tragen eine Kopfbedeckung und aufwendige 
Kleidung, Schmuck oder ein Jackett. Ebenfalls zeichnet sie ein sarung aus, ein mit Blumen 
oder Blättern bedrucktes Hüfttuch, das der Mann in Schwarz nicht um die Hüfte, aber um 
den Hals trägt.

 

22	 Ebd., 290f.
23	 Ngaju Dayak nehmen an, dass 
ihre Seelen aus drei Teilen bestehen, 
die Intellektseele, die Seele des Flei-
sches und die Seele der Knochen und 
der Haare, die bei einem Tiwah im 
Jenseits wieder zusammengeführt 
werden müssen. Vgl. für das Konzept 
der Seele: Anne Louise Schiller, 
Small Sacrifices. Religious Change and 
Cultural Identity among the Ngaju of 
Indonesia, New York 1997, 36.
24	 Vgl. Sri Kuhnt-Saptodewo, 
Zum Seelengeleit bei den Ngaju am 
Kahayan. Auswertung eines Sakral
textes zur Manarung-Zeremonie beim 
Totenfest, München 1993, 316-327.
25	 Gespräch mit Ugoi A. Bunu,  
29.7.2013, Palangkaraya.

26	 Vgl. Schiller, Sacrifices 
(Anm. 23), 61f.
27	 Information Itil, Gespräch am 
12.8.2013, in Tewah.
28	 Information Kalimantan-Missio-
nar, E-Mail vom 16.12.2012.
29	 Gespräch mit Suryanto Kang,  
29.7.2013, Palangkaraya.
30	 Schiller verwendet dafür den 
Namen sampulau dare, Schiller, 
Sacrifices (Anm. 23), 69.
31	 Vgl. Hans Schärer, Die Gottes-
idee der Ngadju Dajak in Süd-Borneo, 
Leiden 1946, 15-18.



IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn 251

Ausschnitt AUS

BM B-30.03.123
»Zauberpriester «
Tukang Haneran

YYP

A  y N Auf diesem Bildsegment ıst anhand selner eidung und selner Pose EeEUUC eın » Haupt-
prlester« erkennen. Er wird ın der Sprache der Ngaju aya Tukang Hanteran Ooder
Handepang eiun genannt und ıst aiur zuständig, die eele bzw. einen Seelenteil, nämlich
die Intellektseele, der verstorbenen Person nach der pferung VOo  . grofßen Wasserbüufteln ın
die Oberwelt begleiten.“ DDiese /Zeremonie €1unduk Hanteran, ın der I ıteratur wird
S1E uch aga 1IGaU genannt. S1ie dauert ıne N} Nacht und bildet das Zentrum eines
Tiwah 1 Der Basır UDu Ugol Bunu, der leitende Priester eINeEs 1wa 1ın der Provinzhaupt-
stadt Palangkaraya, dem ich 1mM uli 2013 teilgenommen habe, betonte demgegenüber stark,
dass eın 1w2a kein Zentrum oder einen rituellen Höhepunkt habe Wichtig sel, dass das
1w2a ın selner Gesamtheit durchgeführt werde. Yrst kann sichergestellt werden, dass
die eele 1Ns Jenseits begleitet wird * Fın 1W2 kann uch ohne einen Tukang Hanteran
durchgeführt werden . ?® Bel den übrigen /Zeremaonien sind gewöhnliche Priester, hasir, betei-
ligt, V  . denen einer, der Basır UDu, den Lead übernimmt. Bel einem 1wa sind iIımmer ıne
ungerade Anzahl Priester anwesend, melstens fünfOder sieben. er VOoO  . MI1r Zu Bild efragte
Experte til prazıslert diese Angabe. Bel einer balian, dem Gesang beim 1Wa sind sieben
Basır anwesend, bei der abschliefsenden Zeremonie, Balakt Untung (um ucCcC itten) sind

neun .“ Auch die AS1Ir tragen Gesäange VOILIL,; S1E singen dem Basır UDU nach und begleiten
die Gesäange teilweise mıiıt den katambong-Trommeln.“® Unter den hasır esteht ıne Hıie-
rarchie, die sich darin el, WIE die hasır beim Vortragen der Gesäange Sıt7zen. Der Basır
UD S1LZ ın der Mitte, aneben die Basır Pendamping, die Begleiter. Je näher eın hasır beim
Zentrum sıtzt, desto er steht ın der Hierarchie und kann celbst bald Basır UDu werden .“

Der Kopfschmuck des Tukang Hanteran ist eın AUS Nashornfedern gefertigter und schr
auffälliger ampulan Anggang“”. Der Nashornvogel ist ın der Mythologie der Ngaju aya.
ein wichtiges Tier. 1ss1onar Schärer, der sich eingehend mıt der Mythologie der Ngaju
aya befasste, schreibt, dass die höchste Gottheit der Ngaju aya AUS einem ott der
erwe und einem ott der Unterwelt besteht, die die Namen des Nashornvogels und
der Wasserschlange tragen.” DDas ange Hemd, welches der Tukang Hanteran tragt, el
FEwah Bumbun, arüber rag einen Brustlatz. Es wı schwer erkennen, ber aufdiesem
Brustlatz AUS Stoff sSind runde Knöpfe aufgenäht, die AUS dem untieren Teil der Muschel der

Seite 251

251Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

�� Auf diesem Bildsegment ist anhand seiner Kleidung und seiner Pose deutlich ein »Haupt-
priester« zu erkennen. Er wird in der Sprache der Ngaju Dayak Tukang Hanteran oder 
Handepang Telun genannt und ist dafür zuständig, die Seele bzw. einen Seelenteil, nämlich 
die Intellektseele, der verstorbenen Person nach der Opferung von großen Wasserbüffeln in 
die Oberwelt zu begleiten.23 Diese Zeremonie heißt Munduk Hanteran, in der Literatur wird 
sie auch Magah Liau genannt. Sie dauert eine ganze Nacht und bildet das Zentrum eines 
Tiwah.24 Der Basir Upu Ugoi A. Bunu, der leitende Priester eines Tiwah in der Provinzhaupt-
stadt Palangkaraya, an dem ich im Juli 2013 teilgenommen habe, betonte demgegenüber stark, 
dass ein Tiwah kein Zentrum oder einen rituellen Höhepunkt habe. Wichtig sei, dass das 
Tiwah in seiner Gesamtheit durchgeführt werde. Erst so kann sichergestellt werden, dass 
die Seele ins Jenseits begleitet wird.25 Ein Tiwah kann auch ohne einen Tukang Hanteran 
durchgeführt werden.26 Bei den übrigen Zeremonien sind gewöhnliche Priester, basir, betei-
ligt, von denen einer, der Basir Upu, den Lead übernimmt. Bei einem Tiwah sind immer eine 
ungerade Anzahl Priester anwesend, meistens fünf oder sieben. Der von mir zum Bild befragte 
Experte Itil präzisiert diese Angabe. Bei einer balian, dem Gesang beim Tiwah, sind sieben 
Basir anwesend, bei der abschließenden Zeremonie, Balaku Untung (um Glück bitten) sind 
es neun.27 Auch die basir tragen Gesänge vor, sie singen dem Basir Upu nach und begleiten 
die Gesänge teilweise mit den katambong-Trommeln.28 Unter den basir besteht eine Hie-
rarchie, die sich darin abbildet, wie die basir beim Vortragen der Gesänge sitzen. Der Basir 
Upu sitzt in der Mitte, daneben die Basir Pendamping, die Begleiter. Je näher ein basir beim 
Zentrum sitzt, desto höher steht er in der Hierarchie und kann selbst bald Basir Upu werden.29

Der Kopfschmuck des Tukang Hanteran ist ein aus Nashornfedern gefertigter und sehr 
auffälliger Sampulan Anggang   30. Der Nashornvogel ist in der Mythologie der Ngaju Dayak 
ein wichtiges Tier. Missionar Schärer, der sich eingehend mit der Mythologie der Ngaju 
Dayak befasste, schreibt, dass die höchste Gottheit der Ngaju Dayak aus einem Gott der 
Oberwelt und einem Gott der Unterwelt besteht, die die Namen des Nashornvogels und 
der Wasserschlange tragen.31 Das lange Hemd, welches der Tukang Hanteran trägt, heißt 
Ewah Bumbun, darüber trägt er einen Brustlatz. Es ist schwer zu erkennen, aber auf diesem 
Brustlatz aus Stoff sind runde Knöpfe aufgenäht, die aus dem unteren Teil der Muschel der 

	  1  
Ausschnitt aus 
BMA B-30.63.123  
»Zauberpriester«  
Tukang Hanteran



252 Ciaudia Hoffmann
Wasserschnecke (balusoh) hergeste werden. Wenn 111A111 diese Uuscnen poliert, werden
S1E wei[fS. (‚enannt wird dieser Brustlatz Baju Sangkarut.”“ Weiter rag der Tukang Hanteran
eiInen grofßen urt mıt Zähnen, genannt Talı Penyang. DIiese ähne, die VOo  — einem starken
Tier kommen, sollen den Tukang Hanteran stärken *° Im urt des Tukang Hanteran steckt
ein zweischneidiges Hackmesser, ein duhung. DIiese Attribute, die einen Hauptpriester bei
einem 1Wa begleiten, scheinen einen Tukang Hanteran auszuzeichnen **

Nicht LIULTE die eidung des Tukang Hanteran, uch sSeINE Mimik und Körperhaltung sind
auffällig. Der Tukang Hanteran hat se1INeE AÄArme weIlt ausgebreitet, se1INeE Hände Fausten
geballt, stellt sich ın Oller Pose dar. Er ächelt, während dlie vier anderen Maäanner ernst
licken DIie Armhaltung löste bei den Betrachtungen unterschiedliche Fragen AUS, die ich
kurz nachzeichnen werde, da ich S1E füır die Interpretation des Bildes für relevant Bel
der Armhaltung könne sich ıne abwehrende Haltung handeln, ıne reudige, die
Erleichterung ausdrückt, oder dlie Armhaltung welst daraufhin, dass dlie abgebildeten Manner
während des Tanzes kanjan fotografiert wurden. Ibu Nlaryenle, iıne Christin ohne direkten
Bezug einem 1Wa interpretiert die Armhaltung abwehren. DIie Balaiji yahu, das Haus
1im Hintergrund, arf von Menschen, die nicht ZUr Verwanadts  aft gehören, nicht betreten
werden * Der Missionsarzt Klokke, der einem 1wa nNnı€e beiwohnte, darauf, dass der
Tukang Hanteran betrunken Oder froh ISst, dass das ange Fest vorbei 1Sst. Hier tauchen Wel
Stereotypen auf, mıiıt denen Totenfeste, insbesondere ın der Missionsliteratur, beschrieben
werden. Eın 1wa dauert unmenschlich ange und wird V  _ Unmengen Reiswein
begleitet.”® DIie beiden Experten, die sich mıiıt einem 1wa direkt auskennen, der Prijester
Ugol Bunu und der Adat-Berater Itil, erklären die Armhaltung der Manner damit, dass
das Bild während des Tanzes kanjan emacht wurde. ach der pferung VOo  - ın der egE
Wasserbüffeln wird dieser sakrale Tanz, bei dem die AÄArme angsam VOo  - oben nach untfen

bewegt werden, und 1111A1 sich seitlich ın leinen Schritten vorwärtsbewegt, 11UT V  . Mannern
gelanzt. DDIe Manner halten €1 entweder eın chwert oder iıne Lanze ın den Händen *“

/7wei Dinge werden der Interpretation der Armhaltung eulic DIe Wissenspro-
uktion untfer europäischen Experten bleibt auIgrun ihres missionarischen Kontextes
eingeschränkt, Christen und Christinnen nehmen, WE überhaupt, einem 1wa 11UL

Rande teil und kümmern sich nicht die einzelnen FElemente.
Oben konnte ich darstellen, dass die Elemente, die einen ukang Hanteran auszeichnen über

dlie re hinweg dlie gleichen ge  e  en sSind. Beim anz kanjan lässt sich ber ıne Diskon-
1INU1TLa: festmachen. til hrt AUS, (ass der anz kanjan ruüher 11UTL nach der pferung der Tiere
getanzt wurde Heute Lan ze 111 den anz viel Ofter. EeNTAalls wurdener siehben Leute für
diesen an7z ausgewählt, die dann sieben das Sangkaraya gelanzt sind, ın Erinnerung
dlie siehben ersien Menschen *® Hier wird EUTLLC dass rituelle omplexe sich uch verändern.
DIe Leute sind sich bewusst, dass sich ihre Kultur verändert, gleichzeitig soll das Alte bewahrt
Jleiben Hier wird eın Identitätsdiskurs sichtbar, 1ın dem die eligion Hindu Kaharingan steht,
der ber ıIn gleichem alse uch für dlie Kirchen ıIn Kalimantan gilt

Vgl KLOKKE, Riweren Kalımantan-Missionar rag sich, e18 Der ehemalige Kalımantan-MIissio-
Anm 17), 4A6 Schillier schreibt, AMass a SsIiCh mıer Bärenzähne andelt. 0ar SCHre » Erstaunlich: GEWISSE
der Rrustlatz unter den welnlsen Klonkke melnnt, AMass a SsIiCh Kroko-

cstände SsInd tradıtionell] und Sal
Kleidungs- Ulale Ausrustungsgegen-

Mluscheln OL st und KarungKung IUlzanne mandle UJgo! BUunu Sagt,
SUuaQu C]4Sacrifices Bäar, rokaodıl oder Tiger alles SO Jahrzehnten mıcht verändert: KOopfbe-
Anm 23), O9 al st die Farbe Tur möglich [DIe Zähne Ssoölen eTüllt mIT deckung des anteran, Brustlatz,
allz Oberweilt, rot dıe Farbe fur dıe HOolz, Ol, magischem Inhalt Ulale scllen Schwert«. FE-Maıl Kalımantan-Missio-
Unterweilt. den Trager cstärken. Vgl FE-Maıl Kalı- nar, 1  12.2012 Diese AuUssage Ira m

Um WM/AS fur Zähne a SsIiCh andelt, mantan-Mıssionar, 12.2012 KLOKKE, Buch V}} Klonkke Uunterstrichen. Auch
SsIiCh Ale WC}7] mır Defragten Rivleren Anm.17)}, 49; espräc| mIT nler trägt der Tukang anteran KOpT-

EXperten unNeINIg. er ehemalige UJgo! BUunu, 0.0.2013, Palangkaraya. schmuck, Brustlatz, urt Ulale Schwert.

Seite 252

252 Claudia Hoffmann 

Wasserschnecke (balusoh) hergestellt werden. Wenn man diese Muscheln poliert, werden 
sie weiß. Genannt wird dieser Brustlatz Baju Sangkarut.32 Weiter trägt der Tukang Hanteran 
einen großen Gurt mit Zähnen, genannt Tali Penyang. Diese Zähne, die von einem starken 
Tier kommen, sollen den Tukang Hanteran stärken.33 Im Gurt des Tukang Hanteran steckt 
ein zweischneidiges Hackmesser, ein duhung. Diese Attribute, die einen Hauptpriester bei 
einem Tiwah begleiten, scheinen einen Tukang Hanteran auszuzeichnen.34

Nicht nur die Kleidung des Tukang Hanteran, auch seine Mimik und Körperhaltung sind 
auffällig. Der Tukang Hanteran hat seine Arme weit ausgebreitet, seine Hände zu Fäusten 
geballt, er stellt sich in kraftvoller Pose dar. Er lächelt, während die vier anderen Männer ernst 
blicken. Die Armhaltung löste bei den Betrachtungen unterschiedliche Fragen aus, die ich 
kurz nachzeichnen werde, da ich sie für die Interpretation des Bildes für relevant halte. Bei 
der Armhaltung könne es sich um eine abwehrende Haltung handeln, um eine freudige, die 
Erleichterung ausdrückt, oder die Armhaltung weist darauf hin, dass die abgebildeten Männer 
während des Tanzes kanjan fotografiert wurden. Ibu Maryenie, eine Christin ohne direkten 
Bezug zu einem Tiwah, interpretiert die Armhaltung abwehrend. Die Balai Nyahu, das Haus 
im Hintergrund, darf von Menschen, die nicht zur Verwandtschaft gehören, nicht betreten 
werden.35 Der Missionsarzt Klokke, der einem Tiwah nie beiwohnte, tippt darauf, dass der 
Tukang Hanteran betrunken oder froh ist, dass das lange Fest vorbei ist. Hier tauchen zwei 
Stereotypen auf, mit denen Totenfeste, insbesondere in der Missionsliteratur, beschrieben 
werden. Ein Tiwah dauert unmenschlich lange und wird von Unmengen an Reiswein 
begleitet.36 Die beiden Experten, die sich mit einem Tiwah direkt auskennen, der Priester 
Ugoi A. Bunu und der Adat-Berater Itil, erklären die Armhaltung der Männer damit, dass 
das Bild während des Tanzes kanjan gemacht wurde. Nach der Opferung von in der Regel 
Wasserbüffeln wird dieser sakrale Tanz, bei dem die Arme langsam von oben nach unten 
bewegt werden, und man sich seitlich in kleinen Schritten vorwärtsbewegt, nur von Männern 
getanzt. Die Männer halten dabei entweder ein Schwert oder eine Lanze in den Händen.37

Zwei Dinge werden an der Interpretation der Armhaltung deutlich. Die Wissenspro-
duktion unter europäischen Experten bleibt aufgrund ihres missionarischen Kontextes 
eingeschränkt, Christen und Christinnen nehmen, wenn überhaupt, an einem Tiwah nur 
am Rande teil und kümmern sich nicht um die einzelnen Elemente.

Oben konnte ich darstellen, dass die Elemente, die einen Tukang Hanteran auszeichnen über 
die Jahre hinweg die gleichen geblieben sind. Beim Tanz kanjan lässt sich aber eine Diskon-
tinuität festmachen. Itil führt aus, dass der Tanz kanjan früher nur nach der Opferung der Tiere 
getanzt wurde. Heute tanze man den Tanz viel öfter. Ebenfalls wurden früher sieben Leute für 
diesen Tanz ausgewählt, die dann sieben Mal um das Sangkaraya getanzt sind, in Erinnerung an 
die sieben ersten Menschen.38 Hier wird deutlich, dass rituelle Komplexe sich auch verändern. 
Die Leute sind sich bewusst, dass sich ihre Kultur verändert, gleichzeitig soll das Alte bewahrt 
bleiben. Hier wird ein Identitätsdiskurs sichtbar, in dem die Religion Hindu Kaharingan steht, 
der aber in gleichem Maße auch für die Kirchen in Kalimantan gilt.

32	 Vgl. Klokke, Rivieren 
(Anm. 17), 48. Schiller schreibt, dass 
der Brustlatz unter den weißen 
Muscheln rot ist und Karungkung 
Sulau heißt. Schiller, Sacrifices 
(Anm. 23), 69. Weiß ist die Farbe für 
die Oberwelt, rot die Farbe für die 
Unterwelt.
33	 Um was für Zähne es sich handelt, 
waren sich die von mir befragten 
Experten uneinig. Der ehemalige 

Kalimantan-Missionar fragt sich, ob 
es sich hier um Bärenzähne handelt. 
Klokke meint, dass es sich um Kroko-
dilzähne handle. Ugoi A. Bunu sagt, 
Bär, Krokodil oder Tiger – alles sei 
möglich. Die Zähne seien gefüllt mit 
Holz, Öl, magischem Inhalt und sollen 
den Träger stärken. Vgl. E-Mail Kali-
mantan-Missionar, 16.12.2012; Klokke, 
Rivieren (Anm. 17), 49; Gespräch mit 
Ugoi A. Bunu, 8.8.2013, Palangkaraya.

34	 Der ehemalige Kalimantan-Missio-
nar schreibt: »Erstaunlich: gewisse 
Kleidungs- und Ausrüstungsgegen-
stände sind traditionell und seit 
Jahrzehnten nicht verändert: Kopfbe
deckung des Hanteran, Brustlatz, 
Schwert«. E-Mail Kalimantan-Missio-
nar, 16.12.2012. Diese Aussage wird im 
Buch von Klokke unterstrichen. Auch 
hier trägt der Tukang Hanteran Kopf-
schmuck, Brustlatz, Gurt und Schwert. 



253IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn

Ausschnitt AUS

B M B-30.03.123
»Zauberpriester «
Rasıir

F

A  y N Fine zweıte wichtige Person steht 1n neben dem Tukang Hanteran. Mıt grofßer Wahr-
scheinlichkeit handelt sich einen basir, einen Priester. Geleitet VOoO Basır UDU führen
diese gewöhnlichen Priester alle weıteren Gesäange urc. mıt denen aTiur esorgt wird,
dass die Seelenteile alle sicher 1Ns Jenseits begleitet werden. ”” Der hasır rag einen SGT ÜFL,
eIN auffällig weilßses ackett und ıne Kopfbedeckung. Solche Kopfbedeckungen werden laut
Ugol Bunu uch heute noch gelragen. Der Unterschie: esteht darin, dass früher Tücher
verwendet wurden, die den Kopf festgemacht wurden, heute fertiggenähte [awang, 1ne
ischung zwischen Stirnband un Hut *° Ketten mıt Knochen un Zähnen sSind ihm
Brust und Hüften gebunden, Se1IN chwert ist SCZOBECN.

In seliner linken and rag der hasır ein Horn der einen Knochen mıt einem Büschel
AUS getrockneten Bambusspänen der Fäden daran. Es handelt sich hier ein fare, eın
Trinkhorn, AUS dem Reiswein getrunken wird *

Es auf, dass der hasır VOoO  — der Bildaufteilung her H  U 1m Zentrum steht [Iiese
Posıition ın der Bildmitte welst auf sSeINE wichtige FEFunktion hin Ohne die Priester, hne
ihre Rezitation der Gesange kann ein 1wa nicht durchgeführt und 1ne eele nicht 1Ns
Jenseits geDrac werden.

KLOKKE, Rivleren (Anm.17),4: espräc mIT UJgo! BUunu, anno K AM HEFA EYER/STI T-
Meine Beobachtungen 015 eInen 0.0.2013, Palangkaraya und espräc| SAPTODEWO, F|uSs Ades geliehenen

| ehens. 1Wa Adas Totenritual der1Wa m Jul| 2015 n Palangkaraya mIT il 12.8.2013, Tewah.
bestätigen Ale Vermutung Ades ahema- espräc mIT til, 12.8.2013, Tewah Ngaju-Dayak; Mittelkalimantan,
Igen Kalımantan-Missionars ehenfTalls espräc mIT til, 12.8.2013, Tewah Indonesien, WF \ISssSsen und Maedien
Der Tukang anteran tragt die WC}7] espräc mIT UJgo! (D1995) u Maryenie kennt ClTen-

Ssichtlich den SHrauc| soelcher Trink-hm genannten Flemente. Bunu, 6.6.2013, Palangkaraya.
espräc mIT u Maryenie, 41 espräc mIT UJgo! BUunu, hMörner mıcht Uund Sagı mır mIT elser

5.20135, Rasel 0.0.2013, Palangkaraya. Im Film FG Stimme, AMass a allz Öpfe erinnert,
FE-Maıl Klokke, 4.1.2015. Ale Nal} Iruher fuür ein Tiwah arhbeutenAdes gelenenen Febens csieht Nan

AdleseTrinkhörner n Verwendung. Vg! USSTEe 26.2.2013, Basel

Seite 253

253Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

�� Eine zweite wichtige Person steht links neben dem Tukang Hanteran. Mit großer Wahr-
scheinlichkeit handelt es sich um einen basir, einen Priester. Geleitet vom Basir Upu führen 
diese gewöhnlichen Priester alle weiteren Gesänge durch, mit denen dafür gesorgt wird, 
dass die Seelenteile alle sicher ins Jenseits begleitet werden.39 Der basir trägt einen sarung, 
ein auffällig weißes Jackett und eine Kopfbedeckung. Solche Kopfbedeckungen werden laut 
Ugoi A. Bunu auch heute noch getragen. Der Unterschied besteht darin, dass früher Tücher 
verwendet wurden, die um den Kopf festgemacht wurden, heute fertiggenähte lawang, eine 
Mischung zwischen Stirnband und Hut.40 Ketten mit Knochen und Zähnen sind ihm um 
Brust und Hüften gebunden, sein Schwert ist gezogen. 

In seiner linken Hand trägt der basir ein Horn oder einen Knochen mit einem Büschel 
aus getrockneten Bambusspänen oder Fäden daran. Es handelt sich hier um ein tare, ein 
Trinkhorn, aus dem Reiswein getrunken wird.41

Es fällt auf, dass der basir von der Bildaufteilung her genau im Zentrum steht. Diese 
Position in der Bildmitte weist auf seine wichtige Funktion hin. Ohne die Priester, ohne 
ihre Rezitation der Gesänge kann ein Tiwah nicht durchgeführt und eine Seele nicht ins 
Jenseits gebracht werden.

	 2  
Ausschnitt aus  
BMA B-30.63.123  
»Zauberpriester«  
basir

Klokke, Rivieren (Anm. 17), 48f. 
Meine Beobachtungen bei einem 
Tiwah im Juli 2013 in Palangkaraya 
bestätigen die Vermutung des ehema-
ligen Kalimantan-Missionars ebenfalls. 
Der Tukang Hanteran trägt die von 
ihm genannten Elemente. 
35	 Gespräch mit Ibu Maryenie, 
1.3.2013, Basel.
36	 E-Mail Klokke, 24.1.2013.

37	 Gespräch mit Ugoi A. Bunu, 
8.8.2013, Palangkaraya und Gespräch 
mit Itil, 12.8.2013, Tewah.
38	 Gespräch mit Itil, 12.8.2013, Tewah.
39	 Gespräch mit Itil, 12.8.2013, Tewah.
40	 Gespräch mit Ugoi A. 
Bunu, 8.8.2013, Palangkaraya.
41	 Gespräch mit Ugoi A. Bunu, 
8.8.2013, Palangkaraya. Im Film Fluss 
des geliehenen Lebens sieht man 
diese Trinkhörner in Verwendung. Vgl. 

Hanno Kampffmeyer / Sri Kuhnt- 
Saptodewo, Fluss des geliehenen 
Lebens. Tiwah – das Totenritual der 
Ngaju-Dayak; Mittelkalimantan, 
Indonesien, IWF Wissen und Medien 
(D 1995). Ibu Maryenie kennt offen-
sichtlich den Gebrauch solcher Trink-
hörner nicht und sagt mir mit leiser 
Stimme, dass es an die Köpfe erinnert, 
die man früher für ein Tiwah erbeuten 
musste. 26.2.2013, Basel.



254 Ciaudia Hoffmann

Ausschnitt AUS

BM B-30.03.123
»Zauberpriester «
Festveranstalter

f

*  y N Der Mann, der War ın der zweıten Reihe steht un: deshalb eigentlich erst ach den
beiden Mannern den Bildrändern wahrgenommen wird, spiegelt anhand seliner
Posıtion un: eidung seiıne wichtigere FEFunktion wider. Er rag eın auffällig schwarzes
Jackett, das Klokke die eidung eINes Pfarrers eriınnert. DIe Anwesenheit eINes
Pfarrers ın den 1930er-Jahren Schlie aber sofort wieder AUS, ıne dichte TIrennwand
habe damals zwischen 1Wa un christlicher Beerdigung gestanden. Er vermutert, dass
möglicherweise ın den 1960er-Jahren Kıting Ooder alo die ZUTFL ersten un zweıten
Reihe der einheimischen Pfarrer gehörten, für ihre Ahnen eın 1Wa veranstaltet en
könnten *

Das schwarze Jackett, darunter das weiße Hemd, stellt einerseıts eın transkulturelles
Flement dar Hs ze1igt den FEinfluss westlicher Kultur. Andererseits besagt auch, dass
der Mann ıne spezielle FEFunktion diesem Fest hat Darauf weılst uch die Kopf-
bedeckung hin, der salutup, ıne Mutze oder Kappe AUS Rotan oder Schilf.*> Wiıe die
anderen beiden wichtigen Personen hat uch eın chwert umgebunden. Dr rag
ıne Hose AUS Batikstoff, nicht einen SAFÜFLC, hat aber ıne Art al, eın Tuch den
als Eın olches Tuch Lragen Frauen beim rituellen an7z kanjan, WIE das anhand eINes
anderen visuellen Mediums ersSiICc  ich wird, das ich heranziehe, diese Fotografie

deuten **
Nicht 11UTE die eidung des Mannes zeichnet SeINE FEFunktion AUS, sondern uch sSeINE

Posıiıtion. Er hat Se1INE Ärme ın einer Art und Weilse ausgebreitet, die ihm Gewicht gibt
der ihn, WIE ben geze1lgt, beim an7z kanjan darstellt Der Mann auf dem Bild könnte der
Festveranstalter Se1IN. Er richtet eın 1Wa für einen der mehrere Leute AUS seliner engsten
Familie AUS für Mutter, Vater, Grof{fsvater, FEhefrau Fın 1wa wird 11UL für Erwachsene
veranstaltet. Es ist der alteste onnn /das alteste Kind der die hinterbliebene Ehepartnerin,
die ein 1Wa veranstalten mMUSsseN. Fın 1Wa ist aufserst kostspielig und raucht die
Beteiligung der aNzZeEN Verwandtschaft Fın 1wa hat nicht 11ULE die Funktion, die eele
der Verstorbenen ın die Oberwelt begleiten, sondern uch wichtige so7ziale FEFunktionen.
[Das Erbe kann beispielsweise FST nach dem 1Wa aufgeteilt werden, wieder heiraten darf
ıne Wiıtwe erstT, nachdem ein 1Wa für den Verstorbenen gehalten wurde *°

Seite 254

254 Claudia Hoffmann 

�� Der Mann, der zwar in der zweiten Reihe steht und deshalb eigentlich erst nach den 
beiden Männern an den Bildrändern wahrgenommen wird, spiegelt anhand seiner 
Position und Kleidung seine wichtigere Funktion wider. Er trägt ein auffällig schwarzes 
Jackett, das Klokke an die Kleidung eines Pfarrers erinnert. Die Anwesenheit eines 
Pfarrers in den 1930er-Jahren schließt er aber sofort wieder aus, eine dichte Trennwand 
habe damals zwischen Tiwah und christlicher Beerdigung gestanden. Er vermutet, dass 
möglicherweise in den 1960er-Jahren Kiting oder Saloh, die zur ersten und zweiten 
Reihe der einheimischen Pfarrer gehörten, für ihre Ahnen ein Tiwah veranstaltet haben 
könnten.42

Das schwarze Jackett, darunter das weiße Hemd, stellt einerseits ein transkulturelles 
Element dar. Es zeigt den Einfluss westlicher Kultur. Andererseits besagt es auch, dass 
der Mann eine spezielle Funktion an diesem Fest hat. Darauf weist auch die Kopf-
bedeckung hin, der salutup, eine Mütze oder Kappe aus Rotan oder Schilf.43 Wie die 
anderen beiden wichtigen Personen hat auch er ein Schwert umgebunden. Er trägt 
eine Hose aus Batikstoff, nicht einen sarung, hat aber eine Art Schal, ein Tuch um den 
Hals. Ein solches Tuch tragen Frauen beim rituellen Tanz kanjan, wie das anhand eines 
anderen visuellen Mediums ersichtlich wird, das ich heranziehe, um diese Fotografie 
zu deuten.44

Nicht nur die Kleidung des Mannes zeichnet seine Funktion aus, sondern auch seine 
Position. Er hat seine Arme in einer Art und Weise ausgebreitet, die ihm Gewicht gibt 
oder ihn, wie oben gezeigt, beim Tanz kanjan darstellt. Der Mann auf dem Bild könnte der 
Festveranstalter sein. Er richtet ein Tiwah für einen oder mehrere Leute aus seiner engsten 
Familie aus – für Mutter, Vater, Großvater, Ehefrau. Ein Tiwah wird nur für Erwachsene 
veranstaltet. Es ist der älteste Sohn  /das älteste Kind oder die hinterbliebene Ehepartnerin, 
die ein Tiwah veranstalten müssen. Ein Tiwah ist äußerst kostspielig und braucht die 
Beteiligung der ganzen Verwandtschaft. Ein Tiwah hat nicht nur die Funktion, die Seele 
der Verstorbenen in die Oberwelt zu begleiten, sondern auch wichtige soziale Funktionen. 
Das Erbe kann beispielsweise erst nach dem Tiwah aufgeteilt werden, wieder heiraten darf 
eine Witwe erst, nachdem ein Tiwah für den Verstorbenen gehalten wurde.45

	 3  
Ausschnitt aus 
BMA B-30.63.123  
»Zauberpriester«  
Festveranstalter



255IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn

Ausschnitt AUS‚T4 ng
x BM B-30.03.123

S »Zauberpriester «S \  S Dach der A
A

fl Iyahu

*  e Nachdem WIr beim Mannn ın chwarz verweilt sind, zieht 1C welter ach
hinten ZU Fluchtpunkt 1m Bild Hler steht eın ach ÖOrn hin offenes Gebäude, ine
halai  46 In diesem Haus stehen die grofßen oNgs flr das Fest, die während des gesamten
1Wa geschlagen werden, W d ın den Missionarsberichten AU S den 1930er-Jahren
eweils als unerträgliche Lärmbelästigung beschrieben wird Beim Besuch 1m Dorf Petak
Bahandang, das mıtten ın den etzten Vorbereitungen für eın 1wa stand, wurde MIır
nahegelegt, die Aaidı nicht betreten *# e Balaı yahu urfife NUur VO  - Priestern un:
Verwandten der Verstorbenen betreten werden. e ongs werden NUur VO  - Mannern
geschlagen, die die bestimmte Spielweise kennen. In dieser Aaldaı wird nicht LI1UTE musiızlert,
sondern uch VOT Beginn des 1wa das OnoOorar der Priester un die Opfergaben der
Verwandten festgelegt48

FE-Maıl Klokke, .4.1.2015 Uund Vgl. E-Mail Klokke, 28.1.2013.
26.1.2013. Während der ersten meIner dreı

Vgl. August Forschungsreisen m Rahmen merner
Dissertation (Im Junı 2012).Dajaksch-Deutsches Wörterbuch,

Amsterdam 1559, A /. Vgl.den Film ‚1018 K A
Vgl.den ethnografischen Film Ulale UHNT-SAPTODEWO, F!uSs Aes

Uber en Tiwan n Mliıttelkalimantan geliehenen | ehens (Anm. 41}
WC}7] K A und T-
SAPTODEWO, F|uSs Ades geliehenen
| ehens Anm 21}

Vgl. Joseph A.WEINSTOCK,
Kaharingan. | ıTe and Death n
Southern BOrneQ, n Rıta MI
KIPP/SuUusan KODGERS (Hg.)} Indone-
San Religions n Transıtion, Tucson
1987, 71-97, mier Gl

Seite 255

255Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

�� Nachdem wir beim Mann in Schwarz verweilt sind, zieht unser Blick weiter nach 
hinten zum Fluchtpunkt im Bild. Hier steht ein nach vorne hin offenes Gebäude, eine 
balai.46 In diesem Haus stehen die großen Gongs für das Fest, die während des gesamten 
Tiwah geschlagen werden, was in den Missionarsberichten aus den 1930er-Jahren 
jeweils als unerträgliche Lärmbelästigung beschrieben wird. Beim Besuch im Dorf Petak 
Bahandang, das mitten in den letzten Vorbereitungen für ein Tiwah stand, wurde mir 
nahegelegt, die balai nicht zu betreten.47 Die Balai Nyahu dürfe nur von Priestern und 
Verwandten der Verstorbenen betreten werden. Die Gongs werden nur von Männern 
geschlagen, die die bestimmte Spielweise kennen. In dieser balai wird nicht nur musiziert, 
sondern auch vor Beginn des Tiwah das Honorar der Priester und die Opfergaben der 
Verwandten festgelegt.48

	 4
Ausschnitt aus  
BMA B-30.63.123  
»Zauberpriester«  
Dach der Balai 
Nyahu

42	 E-Mail Klokke, 24.1.2013 und 
28.1.2013.
43	 Vgl. August Hardeland, 
Dajaksch-Deutsches Wörterbuch, 
Amsterdam 1859, 497.
44	 Vgl. den ethnografischen Film 
über ein Tiwah in Mittelkalimantan 
von Kampffmeyer und Kuhnt- 
Saptodewo, Fluss des geliehenen 
Lebens (Anm. 41).
45	 Vgl. Joseph A. Weinstock, 
Kaharingan. Life and Death in 
Southern Borneo, in: Rita Smith 
Kipp / Susan Rodgers (Hg.), Indone-
sian Religions in Transition, Tucson 
1987, 71-97, hier 91-93.

46	 Vgl. E-Mail Klokke, 28.1.2013.
47	 Während der ersten meiner drei 
Forschungsreisen im Rahmen meiner 
Dissertation (im Juni 2012).
48	 Vgl. den Film von Kampffmeyer 
und Kuhnt-Saptodewo, Fluss des 
geliehenen Lebens (Anm. 41).



256 Ciaudia Hoffmann

\ i}Ausschnitt AUS \ K
BM B-30.03.123
»Zauberpriester « } ASangkaraya

%

A  y N In der Mıtte des Bildes, 1m Hintergrund, sehen WIr ıne Art Busch Beim SCHNAUCIEN
Hinsehen wird EULC. dass sich ange Bambuspfähle handelt, die ın den Boden
gesteckt wurden und Zzu Himmel aufragen. Es ist das Sangkaraya, hier en rituelle
Handlungen STa insbesondere der an7z kanjan und das Töten der Opfertiere. Än den
Enden der Bambusstecken sSind Fahnen der befestigt. DIe für U1l besten sicht-
bare Fahne scheint Wel- der dreifarbig Se1IN. In einer transkulturellen Lesart könnte

sich hier die holländische Fahne handeln, ıne Integration FElemente ın eın
bestehendes Ritual der ıne Art Ehrerweisung gegenüber der holländischen olonial-
reglerung. DIiese Vermutung wird VOI1 Ugol Bunu mıt einem Lächeln zurückgewiesen.
DIie Holländer hatten nichts mıt eligion tun Wahrscheinlicher 1st, dass sich hier

1ne rot-weiflße der rot-weifls-schwarze Fahne handelt In der Mythologie der Ngaju
aya sSind rol, wei{(s und scchwarz wichtige Farben und rücken verschiedene Aspekte der
Gottheit AUS Raot steht nach chärer für die Unterwelt, weilß 1st die Farbe der erwe und
scchwarz steht für die bösen Aspekte der totalen Gottheit.°®

espräc| mIT UJgo!
Bunu, 6.6.2013, Palangkaraya.

Vgl SCHÄRER, Gottesidee
Anm 31),

Seite 256

256 Claudia Hoffmann 

�� In der Mitte des Bildes, im Hintergrund, sehen wir eine Art Busch. Beim genaueren 
Hinsehen wird deutlich, dass es sich um lange Bambuspfähle handelt, die in den Boden 
gesteckt wurden und zum Himmel aufragen. Es ist das Sangkaraya, hier finden rituelle 
Handlungen statt, insbesondere der Tanz kanjan und das Töten der Opfertiere. An den 
Enden der Bambusstecken sind Fahnen oder Stoffe befestigt. Die für uns am besten sicht-
bare Fahne scheint zwei- oder dreifarbig zu sein. In einer transkulturellen Lesart könnte 
es sich hier um die holländische Fahne handeln, eine Integration neuer Elemente in ein 
bestehendes Ritual oder eine Art Ehrerweisung gegenüber der holländischen Kolonial-
regierung. Diese Vermutung wird von Ugoi A. Bunu mit einem Lächeln zurückgewiesen. 
Die Holländer hatten nichts mit Religion zu tun.49 Wahrscheinlicher ist, dass es sich hier 
um eine rot-weiße oder rot-weiß-schwarze Fahne handelt. In der Mythologie der Ngaju 
Dayak sind rot, weiß und schwarz wichtige Farben und drücken verschiedene Aspekte der 
Gottheit aus. Rot steht nach Schärer für die Unterwelt, weiß ist die Farbe der Oberwelt und 
schwarz steht für die bösen Aspekte der totalen Gottheit.50 

	 5 
Ausschnitt aus  
BMA B-30.63.123  
»Zauberpriester«  
Sangkaraya

49	 Gespräch mit Ugoi A. 
Bunu, 8.8.2013, Palangkaraya.
50	 Vgl. Schärer, Gottesidee 
(Anm. 31), 29-30.



IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn 257

Ausschnitt AUS

B M B-3 0.03.123
»Zauberpriester «
AIa Sambang
Garantung.5»

A  y N Hınter dem Tukang Hanteran ist ein Schirm erkennen, der über ein Gestell AUS

drei tecken gespann 1St. Es handle sich hierbei ıne Balai Sambang Garantung, ıne
Art Altar, 111A111 den Schutz für die Mitglieder eINeEs 1wa erbittet. Der GOoNg, ın der
Sprache der Ngaju aya. Zarantiung, der auf den drei tecken steht, enthalte Leber, Herz,
ein1ge Knochen und leisch VOoO  — den geopferten Wasserbüffeln °} Laut einem ehemaligen
Kalimantan-Missionar wird der Schirm AUS Ölpapier über den Gong gespannt, der die AUS

dem Grab hervorgeholten und gesäuberten Knochen nthält Hıier werden die Knochen
zwischengelagert, bevor S1E 1m sandung endgültig niedergelegt werden *

Der Kalimantan-Missionar hat ohl recht damit, dass die Knochen, bevor S1E 1mM
sandung endgültig beigesetzt werden, noch einmal zwischengelagert werden. [DIes
geschieht aber, WIE ich AUS eigener Beobachtung weilfSß, ın kleinen Kısten AULS Holz, AUS-

gebettet muıiıt eiInem Tuch Am Tag der ndgültigen Beisetzung 1mM sandung werden die
Knochen ın eiInem GOoNg transportiert, gelragen ın eiInem Tragtuch, WIE iINan eın
kleines Kind tragt

och einmal wird hier EUUMIC. dass die europäische Expertenmeinung oft ungenügen
der 10324 falsch 1St.

espräc mIT Suryanto
Kang, 7.6.2013, Palangkaraya.

Vgl. E-Mail Kalımantan-
Missionar, 12.2012

Seite 257

257Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

��  Hinter dem Tukang Hanteran ist ein Schirm zu erkennen, der über ein Gestell aus 
drei Stecken gespannt ist. Es handle sich hierbei um eine Balai Sambang Garantung, eine 
Art Altar, wo man den Schutz für die Mitglieder eines Tiwah erbittet. Der Gong, in der 
Sprache der Ngaju Dayak garantung, der auf den drei Stecken steht, enthalte Leber, Herz, 
einige Knochen und Fleisch von den geopferten Wasserbüffeln.51 Laut einem ehemaligen 
Kalimantan-Missionar wird der Schirm aus Ölpapier über den Gong gespannt, der die aus 
dem Grab hervorgeholten und gesäuberten Knochen enthält. Hier werden die Knochen 
zwischengelagert, bevor sie im sandung endgültig niedergelegt werden.52 

Der Kalimantan-Missionar hat wohl recht damit, dass die Knochen, bevor sie im 
sandung endgültig beigesetzt werden, noch einmal zwischengelagert werden. Dies 
geschieht aber, wie ich aus eigener Beobachtung weiß, in kleinen Kisten aus Holz, aus-
gebettet mit einem Tuch. Am Tag der endgültigen Beisetzung im sandung werden die 
Knochen in einem Gong transportiert, getragen in einem Tragtuch, so wie man ein 
kleines Kind trägt.

Noch einmal wird hier deutlich, dass die europäische Expertenmeinung oft ungenügend 
oder sogar falsch ist.

	 6 
Ausschnitt aus  
BMA B-30.63.123  
»Zauberpriester«  
Balai Sambang  
Garantung

51	 Gespräch mit Suryanto 
Kang, 7.8.2013, Palangkaraya.
52	 Vgl. E-Mail Kalimantan- 
Missionar, 16.12.2012.



255 Ciaudia Hoffmann
2.3 Diıe Segmente ın ihrem Zusammenhang

ıne erstie Interpretation

Der Tukang Han Feran und der Priester neben ihm bilden auf der ın Segmenten betrachteten
Fotografie die Bildmitte. Alleine kann ein Tukang Hanteran kein 1Wa durchführen,

werden dazu mehrere Spezialisten benötigt. Und diese werden uUulls mıt dem ben
beschriebenen Bild vorgestellt. Nicht das rituelle eschehen wird anhand der Fotografie
dokumentiert, die Fotografie konzentriert sich auf die Vorstellung der Ritualspezialisten.
Der Tukang Hanteran und der Priester 1ın VOoO  — ihm stehen I  U VOL dem Sangkaraya,
der Urt, dem wichtige rituelle Handlungen eINeEs 1Wa vollzogen werden. Nehmen WIr
das dSegment der Balai ' yahu AUS dem Hintergrund noch dazu, ergibt sich 1ne Linle, auf
der gahz zentrale FElemente eINes 1Wa sichtbar werden. Bel dieser Fotografie handelt
sich Iso 1ne bewusste Bildanordnung des Totenfestes 1W3. WIE der Miss1ionar Hugo
Haffner darstellen wollte kur ih die Priester das Zentrale einem Totenfest.

7Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass auıf dem VO  . MIır untersuchten Bild Menschen
VOLI- und dargeste werden, ın deren Verantwortung die Durchfi  rung eines 1W| 1eg DDer
Tukang Hanteran nımmt €1 ıne besonders wichtige en [)as Ritualgeschehen ıtt auf
diesem Bild War zurück, sollen die Priester vorgeste werden, die spezielle Armhaltung
derselben lässt ber auf den anz kanjan schliefßsen So rückt eın Flement des gesamten
Totenrituals 1Ns Blickfeld, der anz kanjan, das SONST ın der Forschung weni1g beachtet wird
AÄAnne cNiıller beschreibt den anz kanjan War ın ihrem Buch mall Sacrifices, S1E gibt ber
keine Deutung.”” [)ass dieser ın keiner Weilse gedeutet wird, zeigt . dass iın der Forschung
über das 1wa bislang das Interesse einem anderen (Jrt lag, nämlich bei den €n
und Seelenvorstellungen, nicht bei den rituellen Handlungen. Hans chärer untersuchte als
erstier eingehend die Gottesvorstellung der Ngaju aya und die dazugehörenden en

» Handelt sich Gebiete AUS der Religion, dann scheint mır die Publikation der
Quellen, und diese sSind die en, Gesange und andere Texte, unmissbar Se1IN. Bel
der Darstellung der sogenannten Hochreligionen steht diese Frage überhaupt nicht ZUr

Diskussion, die Kenntnis der Quellen wird ünfach vorausgeSsetTZzl, ber nicht uch
für die sogenannten archaischen Religionen ?«”*

Sr1 Kuhnt-Saptodewo ScChLE diese Forschungstradition S1e nımmt 1ne ext-
analyse bei einer Zeremonie beim Totenfest VOr.

Dank der detaillierten Bildbetrachtung und -analyse 1st gelungen, verschiedene rituelle
Flemente des 1W| beschreiben, ihre Funktion CLE und ihrer Verwendung Twas

nachzugehen. Damıiıt habe ich einen eigenständigen Beitrag geleistet 1ın der Forschungsdis-
kıssion ınd das 1W| Wır sind ıIn das Geschehen eINeESs 1W| AUS VELISANSCLICL eit
eingetaucht und en wichtige rituelle Flemente kennengelernt. Darüber hinaus können
WIr festhalten, dass dem Missionar 1ın ersier Linı]e darum ging, Priester dieses Totenfestes
vorzustellen. Er hatte diesen keine Berührungsängste, nahm ın irgendeiner Form einem
1W9| teil unı ildete sich sSelnNne Meinung arüber. Hr wollte celbst sehen und erleben, WAdS bei
einem 1wa geschieht. [)as Interesse bei Haffner 1€ sich ennoch ıIn rTeNzen. Seine Bilder
STAMMeEN alle VOo gleichen Moment des Festes, seINeE Teilnahme 1W| Wr beschränkt

Vgl. SCHILLER, Sacrifices SM B-3-  3.1206, »Opfer 015 SM B-30.63.125, »Zauberpriester
Anm 23), 56. Totenfest, Vordergrun Zauber- mel Totenfest Oobern Kahajan«,

ans SCHÄRER, Mythen zu Driester«, MUugO E MUugO HAFFNER, 1.1.1931-31.12.1  S,
Totenkult. Bd.1, Gravenhage 1966, „1.1931-31.12.1  S, SM B-30.063.124, » Tanzende

Vgl T-5  WO, Dajakfrauen Totenfest«, MUugO
Seelengeleit Anm 24} E „1.1931-31.12.1  S,

Seite 258

258 Claudia Hoffmann 

2.3	� Die Segmente in ihrem Zusammenhang –  
eine erste Interpretation

Der Tukang Hanteran und der Priester neben ihm bilden auf der in Segmenten betrachteten 
Fotografie die Bildmitte. Alleine kann ein Tukang Hanteran kein Tiwah durchführen, 
es werden dazu mehrere Spezialisten benötigt. Und diese werden uns mit dem eben 
beschriebenen Bild vorgestellt. Nicht das rituelle Geschehen wird anhand der Fotografie 
dokumentiert, die Fotografie konzentriert sich auf die Vorstellung der Ritualspezialisten. 
Der Tukang Hanteran und der Priester links von ihm stehen genau vor dem Sangkaraya, 
der Ort, an dem wichtige rituelle Handlungen eines Tiwah vollzogen werden. Nehmen wir 
das Segment der Balai Nyahu aus dem Hintergrund noch dazu, ergibt sich eine Linie, auf 
der ganz zentrale Elemente eines Tiwah sichtbar werden. Bei dieser Fotografie handelt es 
sich also um eine bewusste Bildanordnung des Totenfestes Tiwah, wie der Missionar Hugo 
Haffner es darstellen wollte. Für ihn waren die Priester das Zentrale an einem Totenfest.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass auf dem von mir untersuchten Bild Menschen 
vor- und dargestellt werden, in deren Verantwortung die Durchführung eines Tiwah liegt. Der 
Tukang Hanteran nimmt dabei eine besonders wichtige Rolle ein. Das Ritualgeschehen tritt auf 
diesem Bild zwar zurück, es sollen die Priester vorgestellt werden, die spezielle Armhaltung 
derselben lässt aber auf den Tanz kanjan schließen. So rückt ein Element des gesamten 
Totenrituals ins Blickfeld, der Tanz kanjan, das sonst in der Forschung wenig beachtet wird. 
Anne Schiller beschreibt den Tanz kanjan zwar in ihrem Buch Small Sacrifices, sie gibt aber 
keine Deutung.53 Dass dieser in keiner Weise gedeutet wird, zeigt an, dass in der Forschung 
über das Tiwah bislang das Interesse an einem anderen Ort lag, nämlich bei den Mythen 
und Seelenvorstellungen, nicht bei den rituellen Handlungen. Hans Schärer untersuchte als 
erster eingehend die Gottesvorstellung der Ngaju Dayak und die dazugehörenden Mythen: 

»Handelt es sich um Gebiete aus der Religion, dann scheint mir die Publikation der 
Quellen, und diese sind die Mythen, Gesänge und andere Texte, unmissbar zu sein. Bei 
der Darstellung der sogenannten Hochreligionen steht diese Frage überhaupt nicht zur 
Diskussion, die Kenntnis der Quellen wird einfach vorausgesetzt, warum aber nicht auch 
für die sogenannten archaischen Religionen?«  54 

Sri Kuhnt-Saptodewo schließt an diese Forschungstradition an. Sie nimmt eine Text-
analyse bei einer Zeremonie beim Totenfest vor.55

Dank der detaillierten Bildbetrachtung und -analyse ist es gelungen, verschiedene rituelle 
Elemente des Tiwah zu beschreiben, ihre Funktion zu nennen und ihrer Verwendung etwas 
nachzugehen. Damit habe ich einen eigenständigen Beitrag geleistet in der Forschungsdis-
kussion rund um das Tiwah. Wir sind in das Geschehen eines Tiwah aus vergangener Zeit 
eingetaucht und haben so wichtige rituelle Elemente kennengelernt. Darüber hinaus können 
wir festhalten, dass es dem Missionar in erster Linie darum ging, Priester dieses Totenfestes 
vorzustellen. Er hatte zu diesen keine Berührungsängste, nahm in irgendeiner Form an einem 
Tiwah teil und bildete sich so seine Meinung darüber. Er wollte selbst sehen und erleben, was bei 
einem Tiwah geschieht. Das Interesse bei Haffner hielt sich dennoch in Grenzen. Seine Bilder 
stammen alle vom gleichen Moment des Festes, seine Teilnahme am Tiwah war beschränkt.

53	 Vgl. Schiller, Sacrifices 
(Anm. 23), 58.
54	 Hans Schärer, Mythen zum 
Totenkult. Bd. 1, ’s Gravenhage 1966, 12.
55	 Vgl. Kuhnt-Saptodewo, 
Seelengeleit (Anm. 24).

56	 BMA B-30.63.126, »Opfer bei 
Totenfest, i. Vordergrund 2 Zauber-
priester«, Hugo Haffner, 
1.1.1931-31.12.1938.

57	 BMA B-30.63.125, »Zauberpriester 
bei Totenfest a. obern Kahajan«, 
Hugo Haffner, 1.1.1931-31.12.1938.
58	 BMA B-30.63.124, »Tanzende 
Dajakfrauen b. Totenfest«, Hugo 
Haffner, 1.1.1931-31.12.1938.



IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn 259

Entstehungs- und
Verwendungszusammenhänge

Um den Kontext der Fotografie »Zauberpriester bei Totenfest ın Tewah « besser VCI-

stehen, betrachte ich zunächst die drei welteren Fotografien VOo  — Haffner, die ZU. Ihema
1Wa emacht hat und die IMmıt der hben beschriebenen Fotografie 1ne Serle
bilden Danach werden die technischen und so7ialen Entstehungs- und Verwendungs-
zusammenhänge ausgeleuchtet.

Auf den drei weılteren haffnerschen Bildern sind wiederum der Tukang Hanteran und eın
hasır sehen, ın der Bildmitte, VOL dem Sangkaraya liegen die UÜberreste VOoO  — Tieropfern
auf einem Opfergestell.”® Fın zweıtes Bild stellt drei » Zauberpriester« dar, WIE S1E mıt ihren
katambong- Irommeln auf einer Bank VOL dem Sangkaraya Sıt7en. S1e werden wiederum
V Tukang Hanteran undV hasir, die U1l VOoO  — den anderen Bildern schon ekannt sind,
gerahmt.”” [DDas letzte Bild dieser Serle stellt tanzende Dayakfrauen dar ecC Frauen stehen
VOL dem Sangkaraya, ihre Hälse sSind ange Tücher gelegt, WIE S1E typischerweise beim
an7z kanjan verwendet werden >®

Ich preche hier VOoO  — eliner Serle, weil die Bilder gleichen (Jrt und ZUr gleichen eit
aufgenommen wurden. Äm linken ılaran ist aufen vier Bildern ıne Palme sehen,
der Hintergrund ist eweils erselbe, un das Sangkaraya ist auf en Bildern sehen.
DIie Bilder wurden gleichen (Jrt aufgenommen, lediglich der inkel, die Perspektive
der der Ausschnitt verschieben sich leicht Der Tukang Hanteran und der hasır 1m weilsen
ackett sSind aufen Bildern sehen.

Der inbezug dieser Bilder führt dazu, dass die wichtige Bedeutung der Ritualspezialisten
ın einen gröfßeren Zusammenhang geseTZL werden kann Vor em urc das dritte Bild
rückt der rituelle an7z kanjan noch einmal 1Ns 1C Darüber hinaus wird mıt diesem
Bild anhand der Fkrauen die Festgemeinde 1Ns Zentrum gestellt. Durch die iwah-Serie
VOoO  — Haffner lässt sich zeigen, bei einem 1Wa 1m Kern geht ein deales
Zusammenspiel zwischen den hasir, der Festgemeinde, den verstorbenen Seelen und
schlie{fslich uch den (JOttern und ihren ehilfen, den SAaNg1LANg,

DIie Fotografien sSind 11UL ın Abzügen erhalten, eshalb ist nicht möglich auIigrun
ihres Negativformates die Kamera eruleren, die benutzt wurde [)a die kleine un
handliche Leica ın dieser eit ber die me1lst verwendete Kamera WAadl, gehe ich davon AUS,
dass uch Hugo Haffner mıt dieser Kamera fotografierte. Seit 1924 gab Kameras, die mıt
lichtstarken Objektiven ausgerustet un bislang unbekannte Brennweiten hatten.
DIie Leica Walr mıt einem Kleinbild-Rollfilm ausgestattet, ihre Objektive konnten leicht
ausgetauscht werden. Mıt diesen ameras konnten 11U  — uch »Schnappschüsse« emacht
werden, Menschen ın ewegung konnten 1m Bild festgehalten werden ””

DIe Bilder sind ın einem missionstheologischen Konterxt der 1930er-Jahre entstanden, der
sich UuUrc ıne grobse Heterogenität auszeichnet, ber ın der Missionsgeschichtsschreibung
wen1g beachtet wurde ©® DIie 1930er-Jahre zeichnen sich nicht 11UTE urc 1ne allgemeine
Sudsee-Sehnsucht und ıne Europamüdigkeit AUS, der aufkeimende Nationalsozialismus
und eın damıt verbundenes kulturelles und religiöses Unbehagen rag Deutschland

ollere Informationen T Vgl. zum Sscozlalen Entstehungs-
gebräuchlichen Kameras n den Kontext der Tiwah-Bilder Kapıitel
1930er-Jahren Jefert UTTEl merner Dissertation HOÖOFFMAN
Geschichte der Fotografie. Uberarb. Fremdbegegnung Anm.1 263-304.
Ulale aktualisierte Neuausg. Eın
Schnellkurs, Kn 2008 112T.

Seite 259

259Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

2.4	� Entstehungs- und  
Verwendungszusammenhänge

Um den Kontext der Fotografie »Zauberpriester bei Totenfest in Tewah« besser zu ver-
stehen, betrachte ich zunächst die drei weiteren Fotografien von Haffner, die er zum Thema 
Tiwah gemacht hat und die zusammen mit der eben beschriebenen Fotografie eine Serie 
bilden. Danach werden die technischen und sozialen Entstehungs- und Verwendungs-
zusammenhänge ausgeleuchtet.

Auf den drei weiteren haffnerschen Bildern sind wiederum der Tukang Hanteran und ein 
basir zu sehen, in der Bildmitte, vor dem Sangkaraya liegen die Überreste von Tieropfern 
auf einem Opfergestell.56 Ein zweites Bild stellt drei »Zauberpriester« dar, wie sie mit ihren 
katambong-Trommeln auf einer Bank vor dem Sangkaraya sitzen. Sie werden wiederum 
vom Tukang Hanteran und vom basir, die uns von den anderen Bildern schon bekannt sind, 
gerahmt.57 Das letzte Bild dieser Serie stellt tanzende Dayakfrauen dar. Sechs Frauen stehen 
vor dem Sangkaraya, um ihre Hälse sind lange Tücher gelegt, wie sie typischerweise beim 
Tanz kanjan verwendet werden.58

Ich spreche hier von einer Serie, weil die Bilder am gleichen Ort und zur gleichen Zeit 
aufgenommen wurden. Am linken Bildrand ist auf allen vier Bildern eine Palme zu sehen, 
der Hintergrund ist jeweils derselbe, und das Sangkaraya ist auf allen Bildern zu sehen. 
Die Bilder wurden am gleichen Ort aufgenommen, lediglich der Winkel, die Perspektive 
oder der Ausschnitt verschieben sich leicht. Der Tukang Hanteran und der basir im weißen 
Jackett sind auf allen Bildern zu sehen.

Der Einbezug dieser Bilder führt dazu, dass die wichtige Bedeutung der Ritualspezialisten 
in einen größeren Zusammenhang gesetzt werden kann. Vor allem durch das dritte Bild 
rückt der rituelle Tanz kanjan noch einmal ins Blickfeld. Darüber hinaus wird mit diesem 
Bild anhand der Frauen die Festgemeinde ins Zentrum gestellt. Durch die Tiwah-Serie 
von Haffner lässt sich zeigen, worum es bei einem Tiwah im Kern geht: um ein ideales 
Zusammenspiel zwischen den basir, der Festgemeinde, den verstorbenen Seelen und 
schließlich auch den Göttern und ihren Gehilfen, den sangiang.

Die Fotografien sind nur in Abzügen erhalten, deshalb ist es nicht möglich aufgrund 
ihres Negativformates die Kamera zu eruieren, die benutzt wurde. Da die kleine und 
handliche Leica in dieser Zeit aber die meist verwendete Kamera war, gehe ich davon aus, 
dass auch Hugo Haffner mit dieser Kamera fotografierte. Seit 1924 gab es Kameras, die mit 
lichtstarken Objektiven ausgerüstet waren und bislang unbekannte Brennweiten hatten. 
Die Leica war mit einem Kleinbild-Rollfilm ausgestattet, ihre Objektive konnten leicht 
ausgetauscht werden. Mit diesen Kameras konnten nun auch »Schnappschüsse« gemacht 
werden, Menschen in Bewegung konnten im Bild festgehalten werden.59

Die Bilder sind in einem missionstheologischen Kontext der 1930er-Jahre entstanden, der 
sich durch eine große Heterogenität auszeichnet, aber in der Missionsgeschichtsschreibung 
wenig beachtet wurde.60 Die 1930er-Jahre zeichnen sich nicht nur durch eine allgemeine 
Südsee-Sehnsucht und eine Europamüdigkeit aus, der aufkeimende Nationalsozialismus 
und ein damit verbundenes kulturelles und religiöses Unbehagen prägt Deutschland 

59	 Weitere Informationen zu 
gebräuchlichen Kameras in den 
1930er-Jahren liefert Wilfried Baatz, 
Geschichte der Fotografie. Überarb. 
und aktualisierte Neuausg. Ein 
Schnellkurs, Köln 2008, 112f.

60	 Vgl. zum sozialen Entstehungs-
kontext der Tiwah-Bilder Kapitel 6 
meiner Dissertation. Hoffmann, 
Fremdbegegnung (Anm. 1), 263-304.



760 Ciaudia Hoffmann
und uch die chweiz ın diesen Jahren kur die Basler Missıion stellt dieses Jahrzehnt
nicht 11UL 1ne eit des Auseinanderfallens dar die Basler Mission Deutscher ‚WE1g eNT-
stand sondern uch die letzte Phase des NECH hierarchischen Kontaktes zwischen der
Basler Mission un den Ngaju aya. 19535 entstand die selbständige Dayakkirche, Geredja
ala Evangelis. DIe Lehre 1m Basler Missionsseminar wurde UuUrc verschiedene religions-
wissenschaftliche und missionstheologische Strömungen epragt, wobei die Evangelische
Religionskunde, Ansatze der Volksmission und der frühen Aialektischen eologie, ber
uch religionsvergleichende Posıtionen und Globalisierungsdiskurse bestimmend
[)ass Hugo Haffner diese Tiwah-Bilder schoss, ang einerseıts mıt der Süudsee-Sehnsucht
IMNIMMEN; ın den 1930-CEF Jahren entstand 1ne beac  1C Zahl exotischen Bildern
und Eilmen.  6l Andererseits wird adurch 1ne missionstheologische Haltung sichtbar,
die darum bemuüuht ISst, die fremde Kultur kennenzulernen und ın ihren FEinzelheiten
erforschen. Dazu gehört nicht 11UL das Beherrschen der Okalen Sprache, sondern uch die
Kenntnis der traditionellen Rituale.

Tiwah-Fotografien wurden ın den Publikationsorganen der Basler Miıssion abgedruckt,
mıt dem Ziel, die Heimatgemeinde über » heidnische« Bräuche aufzuklären und, flır
die Notwendigkeit der Mission sensibilisieren, für die Missionsarbeit werben. Des
Weiteren wurden S1E uch für Lichtbilder-Vorträge VOoO  — Reisepredigern ın der He1imat VCI-

wendet ©® Dabei wurden VOL e€em Aspekte des 1Wa betont, die ın der Heimat Befremden
auslösten. DIie Priester, die bei einem 1Wa aglerten, wurden als »Zauberpriester « dar-
gestellt, deren Arbeit VOoO  — unklen Mächten unterstutzt werde. Es wurden UÜberreste VOoO  —

Tieropfern gezelgt, die bei einem europäischen uDIıKum edanken Barbarei evozıerten.

2.5 FEın theoretisches Fazıt
Rekonstruierbare Wirklichkeit

Anhand meılner Bildanalyse und untfer inbezug der drei weıteren Bilder konnte ich drei
wichtige Omente eINeEs 1Wa erfassen: erstens die Ritualspezialisten, die dafür SOLSCLINL,
dass die Seelen der Verstorbenen 1Ns Jenseits eführt werden, zweıtens die der best-
gemeinde bei einem 1Wa und drittens die verschiedenen baulichen FElemente eINes
1Wa Ich habe das 1wa AUS den 1930er-Jahren chritt flır chritt dechiffrier und
rekonstruieren versucht. Es wurde €1 chnell klar, dass das 1Wa eın cschr omplexes
Ritual iıst. Vieles bleibt widersprüchlich, manches unsichtbar der UNMNSCIETNN Verständnis
verborgen. Offen Jeiben beispielsweise die Motive, nach denen Haffner die Personen
anordnete. Geht auf ih die gesamte Bildkomposition zurück? Hat sich VOILSCHÖLNINECL,
möglichst viele wichtige FElemente eINES Totenfestes abzubilden, ın der He1imat arüber

berichten? DIie Segmentanalyse erhebt nicht den Anspruch, das 1Wa AUS den 1930€I-
Jahren vollständig rekonstruieren können. 1elImenr ist wichtig, dass anhand des
Bildes Schlüsselmomente un wichtige Flemente eINeEs 1Wa aufgezeigt werden können.

Es konnte mıt der Segmentanalyse aufgezeigt werden, dass die architektonischen Fle-
mente un die Priesterkleidung bei einem 1Wa über die VELHANSCHEN acht Jahrzehnte
ziemlich uınverändert lieben [Dies pricht flr ıne starke Bewahrung der Tradition. Anhand

T Vgl Deispielsweise den Kinaofilm Vagl. für die Verwendungszusam
‚1018 aron Viktor V}} Plessen, der menhänge der Tiwah-Bilder Kap. 2A.>5
n den KINOS WC}7] Deutschland 1936 merner Dissertation ( Transkulturelle
eZzeIgt wurde. Viktor WC}7] PLESSEN, Verwendung ‚1018 ildern
[DIe KopfjJäger WC}7] Borneo (D/NL 1936 4Fremdbegegnung

Anm.1 4047204

Seite 260

260 Claudia Hoffmann 

und auch die Schweiz in diesen Jahren. Für die Basler Mission stellt dieses Jahrzehnt 
nicht nur eine Zeit des Auseinanderfallens dar – die Basler Mission Deutscher Zweig ent-
stand –, sondern auch die letzte Phase des engen hierarchischen Kontaktes zwischen der 
Basler Mission und den Ngaju Dayak. 1935 entstand die selbständige Dayakkirche, Geredja 
Dajak Evangelis. Die Lehre im Basler Missionsseminar wurde durch verschiedene religions-
wissenschaftliche und missionstheologische Strömungen geprägt, wobei die Evangelische 
Religionskunde, Ansätze der Volksmission und der frühen dialektischen Theologie, aber 
auch religionsvergleichende Positionen und Globalisierungsdiskurse bestimmend waren. 
Dass Hugo Haffner diese Tiwah-Bilder schoss, hängt einerseits mit der Südsee-Sehnsucht 
zusammen; in den 1930-er Jahren entstand eine beachtliche Zahl an exotischen Bildern 
und Filmen.61 Andererseits wird dadurch eine missionstheologische Haltung sichtbar, 
die darum bemüht ist, die fremde Kultur kennenzulernen und in ihren Einzelheiten zu 
erforschen. Dazu gehört nicht nur das Beherrschen der lokalen Sprache, sondern auch die 
Kenntnis der traditionellen Rituale.

Tiwah-Fotografien wurden in den Publikationsorganen der Basler Mission abgedruckt, 
mit dem Ziel, die Heimatgemeinde über »heidnische« Bräuche aufzuklären und, um für 
die Notwendigkeit der Mission zu sensibilisieren, für die Missionsarbeit zu werben. Des 
Weiteren wurden sie auch für Lichtbilder-Vorträge von Reisepredigern in der Heimat ver-
wendet.62 Dabei wurden vor allem Aspekte des Tiwah betont, die in der Heimat Befremden 
auslösten. Die Priester, die bei einem Tiwah agierten, wurden als »Zauberpriester« dar-
gestellt, deren Arbeit von dunklen Mächten unterstützt werde. Es wurden Überreste von 
Tieropfern gezeigt, die bei einem europäischen Publikum Gedanken an Barbarei evozierten.

2.5	� Ein theoretisches Fazit:  
Rekonstruierbare Wirklichkeit?

Anhand meiner Bildanalyse und unter Einbezug der drei weiteren Bilder konnte ich drei 
wichtige Momente eines Tiwah erfassen: erstens die Ritualspezialisten, die dafür sorgen, 
dass die Seelen der Verstorbenen ins Jenseits geführt werden, zweitens die Rolle der Fest-
gemeinde bei einem Tiwah und drittens die verschiedenen baulichen Elemente eines 
Tiwah. Ich habe so das Tiwah aus den 1930er-Jahren Schritt für Schritt dechiffriert und zu 
rekonstruieren versucht. Es wurde dabei schnell klar, dass das Tiwah ein sehr komplexes 
Ritual ist. Vieles bleibt widersprüchlich, manches unsichtbar oder unserem Verständnis 
verborgen. Offen bleiben beispielsweise die Motive, nach denen Haffner die Personen 
anordnete. Geht auf ihn die gesamte Bildkomposition zurück? Hat er sich vorgenommen, 
möglichst viele wichtige Elemente eines Totenfestes abzubilden, um in der Heimat darüber 
zu berichten? Die Segmentanalyse erhebt nicht den Anspruch, das Tiwah aus den 1930er-
Jahren vollständig rekonstruieren zu können. Vielmehr ist es wichtig, dass anhand des 
Bildes Schlüsselmomente und wichtige Elemente eines Tiwah aufgezeigt werden können.

Es konnte mit der Segmentanalyse aufgezeigt werden, dass die architektonischen Ele-
mente und die Priesterkleidung bei einem Tiwah über die vergangenen acht Jahrzehnte 
ziemlich unverändert blieben. Dies spricht für eine starke Bewahrung der Tradition. Anhand 

61	 Vgl. beispielsweise den Kinofilm 
von Baron Viktor von Plessen, der 
in den Kinos von Deutschland 1936 
gezeigt wurde. Viktor von Plessen, 
Die Kopfjäger von Borneo (D  /NL 1936).

62	 Vgl. für die Verwendungszusam-
menhänge der Tiwah-Bilder Kap. 4.5 
meiner Dissertation (Transkulturelle 
Verwendung von Bildern).  
Hoffmann, Fremdbegegnung 
(Anm. 1), 194-204.



IIAas 1W In der Fotografie der Basler MissıoOn 561

des Tanzes kanjan konnte ich ber uch nachweisen, dass sich einzelne FElemente des Rituals
durchaus verändern. [Das sehen WIr nicht 11UL ın der Art und Weise, WIE der an7z kanjan
heute gelanzt wird, sondern beispielsweise uch der eidung der Menschen, die auf der
Fotografie abgebildet sSind Bereıits ın den 1930er-Jahren tragen viele der Menschen auf den
Fotografien nicht mehr traditionelle, sondern europäische eidung, VOLrL em ackett und
Hemden. Veränderung ist uch bezüglich Alkoholkonsum un Glücksspie festzustellen.
Während Reiswein ın den 1930er-Jahren ın grofßen Mengen konsumiert wurde, die MI1SSIO-
I9MIN= eklagten sich regelmäfsig darüber, Ist heute ıne Reihe VOo  _ Verboten beim wahr- Fbest-
platz angeschlagen, die Glücksspie un Alkoholkonsum ausdrücklich untersagen. Irans-
kulturelle Prozesse en 11ULE dann STa WE Kulturen für Veränderungen ffen sSind.
kur die Ethnie der Ngaju aya scheint dies egeben Se1IN.

DIie Tiwah-Fotografien entstanden ın eiInem missionarischen Kontext und wurden uch
darin verwendet. Sie wurden uUurc Missionszeitschriften und ın Lichtbildvorträgen War

einem grofßen uDBLıkum zugänglich gemacht, S1E tirugen ber uch ZUr Stereotypisierung
der aya als wWwI1 Menschen und ophäger bei d  N

Seite 261

261Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission  

des Tanzes kanjan konnte ich aber auch nachweisen, dass sich einzelne Elemente des Rituals 
durchaus verändern. Das sehen wir nicht nur in der Art und Weise, wie der Tanz kanjan 
heute getanzt wird, sondern beispielsweise auch an der Kleidung der Menschen, die auf der 
Fotografie abgebildet sind. Bereits in den 1930er-Jahren tragen viele der Menschen auf den 
Fotografien nicht mehr traditionelle, sondern europäische Kleidung, vor allem Jackett und 
Hemden. Veränderung ist auch bezüglich Alkoholkonsum und Glücksspiel festzustellen. 
Während Reiswein in den 1930er-Jahren in großen Mengen konsumiert wurde, die Missio-
nare beklagten sich regelmäßig darüber, ist heute eine Reihe von Verboten beim Tiwah-Fest-
platz angeschlagen, die Glücksspiel und Alkoholkonsum ausdrücklich untersagen. Trans-
kulturelle Prozesse finden nur dann statt, wenn Kulturen für Veränderungen offen sind. 
Für die Ethnie der Ngaju Dayak scheint dies gegeben zu sein.

Die Tiwah-Fotografien entstanden in einem missionarischen Kontext und wurden auch 
darin verwendet. Sie wurden durch Missionszeitschriften und in Lichtbildvorträgen zwar 
einem großen Publikum zugänglich gemacht, sie trugen aber auch zur Stereotypisierung 
der Dayak als wilde Menschen und Kopfjäger bei.� A



Der Missionstourismus
des Schweizerischen Katholischen
Volksvereins
FEın eispie für demaokratisierten Wissenstransfer
ın der Nachkonzilszeit?

Vo  - Uta Karrer un: Harald Grauer

Zusammenfassung STrac Sumarıo
artıculo analıza ] turısmaDer Beltrag untersucht das mMIS- Ihe artıcle Investigates the

SsioONstaurıstische eisepro- travel WTOGTATT| OT the travel miısıoNera el el
SErVICE OT the Schweizerischer SErVICIO e Viajes el ScChwWeize-des Ralisedienstes des

Schwelzerischen Ka holıschen Katholfischer Volksverein SKVV HSscher Katholfischer Volksverein
Volksvereins SKVV) n den S\WISS AaTtNaOalıc People’s ÄSSO- SKVV) E decada e 970
19 70€eT UNG 1950€er Jahren DIes lation Ith espect Issiıon 9580 O aCcCe Hartiendo de
geschlieht Uurc| amn oral-history- tourısm In the and 19505 de ral history cOhre
Projekt her dıe Hes ande des In starting on IS ral 195 Tondaoas Totograficos el
SKVUNV Im Archiv der CHNWEIZEe- history project the Dohoto archıva de E Schweizerische
rschen Gesellschaftt Tur 'Olks- collection In the archives OT the Gesellschaft für Volkskunde
un (SKV) Der Reisediens Schweizerische Gesellschaft (SGV) SErVICIO de Viajes el
Cdes SKVUVV organısier iımter für Volkskunde SGV S\A/TSS SKVUVV organızo Dajo E dıirecclion
LeItUuNG SeINEes Zentralsekretärs, Soclety Tor Olklore tudies e secrretarıo general, nton
nton ROOsIl, Fernreisen In In cooperation ıth MissionNary ROOsIl, cooperacion ( (If1

Kooperation mıt Missionsgesell- SOCIEetIes and Under the CIrec- SOcliedades miısioneras Viajes
SCNHaTltien Z ach Indonesien, ton OT nion ROOsIl, the travel astaclones miısioneras HOT ıVolele
Talwan, Tansanla). tanden SErVICE organized longalstance ] mMmuUNdAO (p.e Indonesia,
C(Iese Ralisen In Kontiimurta NpSs Issiıon STaTUlONsS a VT Talwan, Tanzanla). iEstaban
alteren FOormen Cdes VASscens- the Wworld (e.q Indonesia, Tal- 5 ()5 Viajes contnudac ( (If1

transters, TWa Uurc| Mlıssions- VWAalfTl, Tanzanla).Were PsP NpSs OTIras Tormas e E transmısion
contiınuation OT older Torms OT e saber, traves de 1aszeitschriıtten \A gestaltete

Sich CJe Intera  10n zwischen kKnowledge transfer, tor Instance revıistas misioneras? ;Como
cdem | alenverband SKWVUVV UNG through MissioNary magazınes? Torma E nteraccion Ontre E

IC Torm alle the nteractionden Mıssionen? eIg Sich hlıer asoclaclion e seglares SKVUVV E
Heraıts CJe Uurc| das Konzıl V{l - Hetween the ay assOoclatiıon mısion? (_S€ Ola Y IO ]
HMOTNTMNENE Neubestimmung SKVUVV and the missions Dape!l de 105 seglares GUC
Cder Olle Cder | alen? DIC the redelnıtion OT the role CdeTNIOG ] Concilio?
Schlüsselbegriffe OT the alty E11eciTe DY the alabras clave

Missionstourismus Turısma miısıoNeraSecond Vatıcan Councıl already
Schwelizerischer Katholıscher ManıTes ıtselt here? Schwelizerischer Kathaolıscher
Volksvereın SKVV) Keywords Volksvereıin SKVV)

Issiıon tourısmMissionstfotografie Fotografia miısionera
(1970er/1980er ahre) Schwelizerischer Katholıscher (1970/1980)
\Alssenstransier UrcC| Volksvereıin SKVV S\WISS Transmision de caher mısıon
Issiıon athalıc People’s Assoclation) AÄAsgclaclones seglares
| alenverhande Issiıon Dhotography Compromiso HOT E misıon

exterliorEngagement Tur auswartige (19705 /19805)
Issiıon Knowledge transier through

MissionNary Wwork
LaY assOcCclatıons
C ommıtment Toreign
MissionNary Wwork

z 10)1. Jahrgang 2017 767 2786

Seite 262

Der Missionstourismus  
des Schweizerischen Katholischen 
Volksvereins 
Ein Beispiel für demokratisierten Wissenstransfer  
in der Nachkonzilszeit? 

von Uta Karrer und Harald Grauer

Zusammenfassung
Der Beitrag untersucht das mis-
sionstouristische Reisepro-
gramm des Reisedienstes des 
Schweizerischen Katholischen 
Volksvereins (SKVV) in den 
1970er und 1980er Jahren. Dies 
geschieht durch ein oral-history-
Projekt über die Bestände des 
SKVV im Archiv der Schweize
rischen Gesellschaft für Volks-
kunde (SKV). Der Reisedienst 
des SKVV organisierte unter 
Leitung seines Zentralsekretärs, 
Anton Röösli, Fernreisen in 
Kooperation mit Missionsgesell-
schaften (z. B. nach Indonesien, 
Taiwan, Tansania). Standen 
diese Reisen in Kontinuität zu 
älteren Formen des Wissens-
transfers, etwa durch Missions-
zeitschriften? Wie gestaltete 
sich die Interaktion zwischen 
dem Laienverband SKVV und 
den Missionen? Zeigt sich hier 
bereits die durch das Konzil vor-
genommene Neubestimmung 
der Rolle der Laien?
Schlüsselbegriffe

BB Missionstourismus
BB �Schweizerischer Katholischer 
Volksverein (SKVV)

BB �Missionsfotografie 
(1970er / 1980er Jahre)

BB �Wissenstransfer durch 
Mission 

BB Laienverbände
BB �Engagement für auswärtige 
Mission

Abstract
The article investigates the 
travel program of the travel 
service of the Schweizerischer 
Katholischer Volksverein (SKVV 
= Swiss Catholic People’s Asso-
ciation) with respect to mission 
tourism in the 1970 s and 1980 s. 
Its starting point is an oral 
history project on the photo 
collection in the archives of the 
Schweizerische Gesellschaft  
für Volkskunde (SGV = Swiss 
Society for Folklore Studies).  
In cooperation with missionary
societies and under the direc-
tion of Anton Röösli, the travel
service organized longdistance
trips to mission stations all over 
the world (e.g. Indonesia, Tai-
wan, Tanzania).Were these trips 
a continuation of older forms of 
knowledge transfer, for instance 
through missionary magazines? 
Which form did the interaction 
between the lay association 
SKVV and the missions take? 
Did the redefinition of the role 
of the laity effected by the 
Second Vatican Council already 
manifest itself here?
Keywords

BB Mission tourism
BB �Schweizerischer Katholischer 
Volksverein (SKVV = Swiss 
Catholic People’s Association)

BB �Mission photography 
(1970s / 1980 s)

BB �Knowledge transfer through 
missionary work 

BB Lay associations
BB �Commitment to foreign 
missionary work

Sumario
El artículo analiza el turismo 
misionero del programa del 
servicio de viajes del Schweize­
rischer Katholischer Volksverein 
(SKVV) en la década de 1970 y 
1980. Lo hace partiendo de un 
proyecto de oral history sobre 
los fondos fotográficos del 
archivo de la Schweizerische 
Gesellschaft für Volkskunde 
(SGV). El servicio de viajes del 
SKVV organizó bajo la dirección 
de su secretario general, Anton 
Röösli, en cooperación con 
sociedades misioneras viajes a 
estaciones misioneras por todo 
el mundo (p.e. Indonesia, 
Taiwan, Tanzania). ¿Estaban 
esos viajes en continuidad con 
otras formas de la transmisión 
de saber, p.e. a través de las 
revistas misioneras? ¿Cómo se 
formó la interacción entre la 
asociación de seglares SKVV y la 
misión? ¿Se nota ya en ello el 
nuevo papel de los seglares que 
definió el Concilio?
Palabras clave

BB Turismo misionero
BB �Schweizerischer Katholischer 
Volksverein (SKVV)

BB �Fotografía misionera 
(1970 / 1980)

BB Transmisión de saber y misión
BB Asociaciones seglares
BB �Compromiso por la misión 
exterior

zmr | 101. Jahrgang | 2017 | 262 - 278



Der MIisstOnNSTtOUrTISMUS des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 263

Einleitung
1e Nachkonzilszeit WL epragt urc einen tiefgreifenden andel des MI1SS1ONS-
verständnisses ın der kathoalischen Kirche auf theologischer und praktischer Ebene

In diesem mbruchskontext entwickelte der Reisedienst des Schweizerischen
Katholischen Volksvereins SKVV) ın den 19 70€CF und frühen 19580€er Jahren eın Reise-
angebot. Er bot über Se1IN Mitteilungsblatt der Schweizer Offentlichkeit Reisen MI1SS10ONS-
statıonen weltweit DIie mehrwöchigen bernreisen ın aufsereuropäische Länder ührten

Missionsstationen und anderen Einrichtungen, die VOo  — schweizerischen Missionsgesell-
chaften und missionierenden en gelragen wurden. Fine VOT1 Seiten des Reiseanbieters
hervorgehobene Zielsetzung der Reisen estand ın der Ermöglichung »authentischer
Begegnungen« mıt Menschen weltweit. Der Zentralsekretär des SKV V, Anton Röösli,
begleitete einıge der Reisen und dokumentierte S1E iın über 4000 fotografischen Aufnahmen‘,
die spater dem Archiv der Schweizerischen Gesellscha: für Volkskunde übergab.“
[Diese Fotografien erlauben folgenden Fragen nachzugehen: elche kam katholischen
Lalen, Missıionaren und Missionsschwestern auf den Reisen und 1m internationalen
Wissenstransfer z1u1 ° Wie gestaltete sich das Verhältnis der Missionare und Missionsschwes-
tlern den Okalen Kulturen? Inwiefern veränderten sich ın den 19 /70€I Jahren Sichtweisen
auf das » Fremde« un das »Eigene«f Was wurde auf den Reisen der SKVV untfer
»authentischer Begegnung« verstanden? Wie ordnet sich dieses Reiseangebot somıt ın die
Geschichte des VOoO  — Missionsgesellschaften und missionierenden en geiragenen Trans-
kulturellen Wissenstransfers ein ®

Die Reisen des SKVV fanden ın der eit des postkonziliaren UTIDFrucCcANs und der welt-
weılten Dekolonisation STA In diesem Zuge veränderte sich das Kirchen- un: MI1ISS1IONS-
verständnis in der chweiz und weltweit, wobei; WIE Hans Waldenfels formuliert, sich dieser
Prozess »zwischen Kontinuintat un: Brüchen« vollzog.” Grundlegend flr den Wandlungs-
PFOZCSS Wal, dass MI1ss10on, WIE das Missionsdekret des / weiten Vatikanischen Konzils
herausstellt, 11U als eın Vollzug der aNnzeh Kirche verstanden wurde un: SsOomıt uch das
Engagement der Lalen miteinschlie(ßt.* [Dieser Wandlungsprozess erfasste uch den urc
Missıion vermittelten und umgesetzten Austausch VOo  - Informationen. Wissenstransfer
zwischen den 1sSss1ıoNen und ihren Mitarbeitenden weltweit SOWIE ihren Heimatländern,
ın UNMNSCIETN Fall der Schweiz, ist Teil einer langen Geschichte des gloDalen WiIissensaus-
tauschs, der VOoO  — Missionaren und Missionarınnen getiragen wurde und den beispielsweise
Michael Sievernich der Rebekka Habermas darstellen un: analysieren.” Neu Walrl den
Reisen des SKV V, dass Nicht-Missionaren, insbesondere katholischen Lalen, möglich

\Aır danken arrn Proi. DJa \Whalter D Mliıchael SIEVERNICH, DITS ehrist-P Bezüglich der Bestände Ades
Leimgruber SCHVIO Frau DJa Nicole Fotoarchivs der Schweizerischen lche Mlıssion Geschichte Uund Gegen-
Panuzz| Tur den Zugang den FOTLO- Gesellschaft Tur Volkskunde SGV) Wart, Darmstadt 2009, Shekka
rafien SCHVIE Tur nhaltlıche Ulale SIiehe nttp:Yarchiv.sgv-sSstp.Cch/Sqgvw/. 4\AHssenstranstfer Ulale
thegretische Hınwelse Ehenso Adanken ans \VWVWALILDEN FELS, Mlıssion Mlıssion Sklavenhändler, Mlıssionare
VAAIT' arrn Proi. Joachim Piepke fur m \Wande| mach dem Zweoelrten Ulale Religionswissenschaftler, n
SOINE welrterfuührenden OommMentare Vatikanischen KOonzil, n 1017 Geschichte Ulale Gesellschaft 30 2010)
Herzlich Adanken wr AÄAnton S} fur 2017) 257-264.
Ale ntensIVe Ulale hereichernd: Uusarı- JOsef BIEGER, Mlıssion Ulale EnL-
menarbeıt. Velen Dank Verena wicklungshilfe m Urtell der deutsch-
Doechele furdas | ektorat. SscCHWEIZETr Katholiken Fine empirische

Untersuchung mIT explorativem
Charakter U ber Einstellungen n der
deutschsprachigen Schweizer He -
völkerung den Problemkomplexen
Mlıssion Ulale Entwicklungshilfe,
Pratteln 19 /79.

Seite 263

263Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 

1	� Einleitung

ie Nachkonzilszeit war geprägt durch einen tiefgreifenden Wandel des Missions-
verständnisses in der katholischen Kirche auf theologischer und praktischer Ebene. 

In diesem Umbruchskontext entwickelte der Reisedienst des Schweizerischen 
Katholischen Volksvereins (SKVV) in den 1970er und frühen 1980er Jahren ein neues Reise-
angebot. Er bot über sein Mitteilungsblatt der Schweizer Öffentlichkeit Reisen zu Missions-
stationen weltweit an. Die mehrwöchigen Fernreisen in außereuropäische Länder führten 
zu Missionsstationen und anderen Einrichtungen, die von schweizerischen Missionsgesell-
schaften und missionierenden Orden getragen wurden. Eine von Seiten des Reiseanbieters 
hervorgehobene Zielsetzung der Reisen bestand in der Ermöglichung »authentischer 
Begegnungen« mit Menschen weltweit. Der Zentralsekretär des SKVV, Anton Röösli, 
begleitete einige der Reisen und dokumentierte sie in über 4000 fotografischen Aufnahmen  1, 
die er später dem Archiv der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde (SGV) übergab.2 
Diese Fotografien erlauben folgenden Fragen nachzugehen: Welche Rolle kam katholischen 
Laien, Missionaren und Missionsschwestern auf den Reisen und im internationalen 
Wissenstransfer zu? Wie gestaltete sich das Verhältnis der Missionare und Missionsschwes-
tern zu den lokalen Kulturen? Inwiefern veränderten sich in den 1970er Jahren Sichtweisen 
auf das »Fremde« und das »Eigene«? Was wurde auf den Reisen der SKVV unter 
»authentischer Begegnung« verstanden? Wie ordnet sich dieses Reiseangebot somit in die 
Geschichte des von Missionsgesellschaften und missionierenden Orden getragenen trans-
kulturellen Wissenstransfers ein?

Die Reisen des SKVV fanden in der Zeit des postkonziliaren Aufbruchs und der welt-
weiten Dekolonisation statt. In diesem Zuge veränderte sich das Kirchen- und Missions-
verständnis in der Schweiz und weltweit, wobei, wie Hans Waldenfels formuliert, sich dieser 
Prozess »zwischen Kontinuität und Brüchen« vollzog.3 Grundlegend für den Wandlungs-
prozess war, dass Mission, wie das Missionsdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils 
herausstellt, nun als ein Vollzug der ganzen Kirche verstanden wurde und somit auch das 
Engagement der Laien miteinschließt.4 Dieser Wandlungsprozess erfasste auch den durch 
Mission vermittelten und umgesetzten Austausch von Informationen. Wissenstransfer 
zwischen den Missionen und ihren Mitarbeitenden weltweit sowie ihren Heimatländern, 
in unserem Fall der Schweiz, ist Teil einer langen Geschichte des globalen Wissensaus-
tauschs, der von Missionaren und Missionarinnen getragen wurde und den beispielsweise 
Michael Sievernich oder Rebekka Habermas darstellen und analysieren.5 Neu war an den 
Reisen des SKVV, dass es Nicht-Missionaren, insbesondere katholischen Laien, möglich 

1	 Wir danken Herrn Prof. Dr. Walter 
Leimgruber sowie Frau Dr. Nicole 
Peduzzi für den Zugang zu den Foto-
grafien sowie für inhaltliche und 
theoretische Hinweise. Ebenso danken 
wir Herrn Prof. Joachim G. Piepke für 
seine weiterführenden Kommentare. 
Herzlich danken wir Anton Röösli für 
die intensive und bereichernde Zusam-
menarbeit. Vielen Dank an Verena 
Doebele für das Lektorat. 

2	 Bezüglich der Bestände des 
Fotoarchivs der Schweizerischen 
Gesellschaft für Volkskunde (SGV) 
siehe http:​/​/​a​r​c​h​i​v​.​s​g​v​-​s​s​t​p​.​c​h​ ​ ​/​s​g​v​/​.
3	 Hans Waldenfels, Mission 
im Wandel nach dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil, in: ZMR 101 
(2017) 22-32.
4	 Josef Bieger, Mission und Ent-
wicklungshilfe im Urteil der deutsch-
schweizer Katholiken. Eine empirische 
Untersuchung mit explorativem 
Charakter über Einstellungen in der 
deutschsprachigen Schweizer Be
völkerung zu den Problemkomplexen 
Mission und Entwicklungshilfe, 
Pratteln 1979.

5	 Michael Sievernich, Die christ-
liche Mission. Geschichte und Gegen-
wart, Darmstadt 2009; Rebekka 
Habermas, Wissenstransfer und 
Mission. Sklavenhändler, Missionare 
und Religionswissenschaftler, in: 
Geschichte und Gesellschaft 36 (2010) 
257-284.



264 Uta Karrer und Harald (Grauer

wurde, 1mM Rahmen Organislerter Reisen Missionsstationen VOL (Jrt persönlich besu-
hen un: die Arbeit der Missionare un: Missionsschwestern direkt ın den sogenannten
Missionsländern kennenzulernen. Damıt eröffnete sich katholischen Lalen 1ne TICUEC

1mM Wissenstransfer zwischen Missionsländern un: Entsendeländern. Wilıe gestaltete sich
jedoch diese Rolle?

Fotografiebasierte oral-history

Ausgangspunkt für die Untersuchung bilden Lic  er, die der amalige /Zen-
tralsekretär des SKVV un Koordinator des Programms, Anton Rö6ösli, zwischen 1971
un 1981 auf diesen Reisen ufnahm un die heute 1mM Archiv der SGV lagern. Der
gesamte Bestand ıumfasst 4271 Lic  er, ın der enrza Farbdiapositive, un: enTt-
stand auf NEUN Reisen, die ach West- un Ostafrika, Madagaskar, Indonesien, Sud-
Ostasıen un: apan üuhrten

[Iiese Fotografien wurden nach dem dokumentarischen Ansatz für Qualitative Bild-
interpretationen, WIE ih Ralf ONNSsSaCcC vertritt, erschlossen und interpretiert.‘ Dabei ist

beachten, dass der otogra: STETIS Anton Röösli WAdl, ber unterschiedliche ameras
verwendete un die Bilder Fotogenres unterschiedlicher Art zugeordnet werden können.

em erschlossen Anton Röösli und Uta Karrer die fotografische ammlung 1m
Rahmen eINeEs oral-history-Projektes 1m ahr 2016, das 1m Rahmen des Fotoprojektes
der SGV durchgeführt wurde Bel wöchentlichen TIreffen betrachteten S1E gemeinsam die
Fotografien, und Anton Röösli erzählte Se1INE Erinnerungen und erläuterte die Bildinhalte

[ese Betrachtungen wurden vertieft ın begleitenden Interviews mIıt dem Fotografen
Anton Rö6sl11. DIe Untersuchung bezieht SsOomı1t uch eiIihoden der ral history mIıt
ein. Hierbei 1st betonen, dass Urc die CNSC 7Zusammenarbeit mIıt Anton Rösli als
otogra: un technischem Reiseleiter VO  - Seliten des SKVV dessen Sichtweise ın UuNnseTeTr

Darstellung ıne dominante ellung erhält Der Beitrag rückt SsOMmıIıt kritischer
Betrachtung Interpretation eiInes Vertreters der Organislerten Schweizer Lalen, dessen
1C auf das betreffende RKeiseprogramm un!: das Zusammenspiel VO  - Missionaren un
Lalen ın den Mittelpunkt.

DIie besuchten Länder und Kegionen unterscheiden sich hinsichtlic der Posıtion der
katholischen Kirche innerhalb der Gesellscha und in ihren Oökonomischen und politischen
Beziehungen den Ländern des estens 1m Allgemeinen und der chweiz 1m Besonderen,
WIE eın kurzer Vergleich der bereisten Länder Ischad, Ken1la und apan verdeutlichen INAS.
fur Kontextualisierung der Fotografien wurden Archivunterlagen des SKVV herangezogen,
die das Keiseprogramm dokumentieren und 1m Staatsarchiv ın Luzern aufbewahrt werden.
Es handelt sich Planungsunterlagen, Werbebroschüren und den Pressespiegel des
Reisedienstes des SKV V.

T DITS Bezeichnung » MIISSIONS- tern C4 arkennbar SInd n den thegretl- Jula ()BERTREIS (Hg.) Ora|
Sschwestern« Ira mıer bezüglich der schen Abschnitten Ira der Begriff History, \AHeshaden Af012
Raisen Ades S K MHewusst der OrMUu- » Miıssionarınnen C4 VOTYEZOJEN, C 4\AHssenstranstfer
lerung » Miıssionarınnen« VOTYEZOJEN, Aarautf verweisen, AMass der Begrift Anm 5} Shekka4

AInerseılts allz Wiortwanhl Aes FOTLO- SsIiCh mıcht "Ur auf Ordensleute Ozleht Mlıssion m 19. Jahrhungdert. Globhale
grafen nton S] wiederzugeben Ralf BOHNSACK, Qualitative OT76 Ades Religiösen, n Historische
Ulale andererselts den n den FOTLO- MINE Ulale Videolnterpretation. DITS Zeitschrift 56 2008 029-679

Adokumentarısche Methoderafien mervortretenden Umstand
artikulieren, AMass allz Hesuchten durchgesehene Ulale aktualisierte
Mlıssionarımnnen Sschon Uurc| Ale anı Auflage, Opladen 2{111.
hrer eidung als »Ordensschwes-

Seite 264

264 Uta Karrer und Harald Grauer

wurde, im Rahmen organisierter Reisen Missionsstationen vor Ort persönlich zu besu-
chen und die Arbeit der Missionare und Missionsschwestern  6 direkt in den sogenannten 
Missionsländern kennenzulernen. Damit eröffnete sich katholischen Laien eine neue Rolle 
im Wissenstransfer zwischen Missionsländern und Entsendeländern. Wie gestaltete sich 
jedoch diese Rolle? 

2	� Fotografiebasierte oral-history

Ausgangspunkt für die Untersuchung bilden Lichtbilder, die der damalige Zen-
tralsekretär des SKVV und Koordinator des Programms, Anton Röösli, zwischen 1971 
und 1981 auf diesen Reisen aufnahm und die heute im Archiv der SGV lagern. Der 
gesamte Bestand umfasst 4271 Lichtbilder, in der Mehrzahl Farbdiapositive, und ent-
stand auf neun Reisen, die nach West- und Ostafrika, Madagaskar, Indonesien, Süd-
ostasien und Japan führten. 

Diese Fotografien wurden nach dem dokumentarischen Ansatz für Qualitative Bild-
interpretationen, wie ihn Ralf Bohnsack vertritt, erschlossen und interpretiert.7 Dabei ist 
zu beachten, dass der Fotograf stets Anton Röösli war, er aber unterschiedliche Kameras 
verwendete und die Bilder Fotogenres unterschiedlicher Art zugeordnet werden können. 

Zudem erschlossen Anton Röösli und Uta Karrer die fotografische Sammlung im 
Rahmen eines oral-history-Projektes im Jahr 2016, das im Rahmen des Fotoprojektes 
der SGV durchgeführt wurde. Bei wöchentlichen Treffen betrachteten sie gemeinsam die 
Fotografien, und Anton Röösli erzählte seine Erinnerungen und erläuterte die Bildinhalte. 

Diese Betrachtungen wurden vertieft in begleitenden Interviews mit dem Fotografen 
Anton Röösli. Die Untersuchung bezieht somit auch Methoden der oral history mit 
ein.8 Hierbei ist zu betonen, dass durch die enge Zusammenarbeit mit Anton Röösli als 
Fotograf und technischem Reiseleiter von Seiten des SKVV dessen Sichtweise in unserer 
Darstellung eine dominante Stellung erhält. Der Beitrag rückt somit – trotz kritischer 
Betrachtung – Interpretation eines Vertreters der organisierten Schweizer Laien, dessen 
Blick auf das betreffende Reiseprogramm und das Zusammenspiel von Missionaren und 
Laien in den Mittelpunkt. 

Die besuchten Länder und Regionen unterscheiden sich hinsichtlich der Position der 
katholischen Kirche innerhalb der Gesellschaft und in ihren ökonomischen und politischen 
Beziehungen zu den Ländern des Westens im Allgemeinen und der Schweiz im Besonderen, 
wie ein kurzer Vergleich der bereisten Länder Tschad, Kenia und Japan verdeutlichen mag. 
Zur Kontextualisierung der Fotografien wurden Archivunterlagen des SKVV herangezogen, 
die das Reiseprogramm dokumentieren und im Staatsarchiv in Luzern aufbewahrt werden. 
Es handelt sich um Planungsunterlagen, Werbebroschüren und den Pressespiegel des 
Reisedienstes des SKVV.

6	 Die Bezeichnung »Missions
schwestern« wird hier bezüglich der 
Reisen des SKVV bewusst der Formu-
lierung »Missionarinnen« vorgezogen, 
um einerseits die Wortwahl des Foto-
grafen Anton Röösli wiederzugeben 
und andererseits den in den Foto
grafien hervortretenden Umstand zu 
artikulieren, dass die besuchten 
Missionarinnen schon durch die Wahl 
ihrer Kleidung als »Ordensschwes-

tern« erkennbar sind. In den theoreti-
schen Abschnitten wird der Begriff 
»Missionarinnen« vorgezogen, um 
darauf zu verweisen, dass der Begriff 
sich nicht nur auf Ordensleute bezieht. 
7	 Ralf Bohnsack, Qualitative 
Bild- und Videointerpretation. Die 
dokumentarische Methode. 2., 
durchgesehene und aktualisierte 
Auflage, Opladen 2011.

8	 Julia Obertreis (Hg.), Oral 
History, Wiesbaden 2012.
9	 Habermas, Wissenstransfer 
(Anm. 5); Rebekka Habermas, 
Mission im 19. Jahrhundert. Globale 
Netze des Religiösen, in: Historische 
Zeitschrift 56 (2008) 629-679.



Der MIisstOnNSTtOUrTISMUS des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 265

DIie Autorin und der Autor untersuchen das Reiseangebot 1m Kontext der Geschichte
des uUurc Missionsgesellschaften gestalteten Wissenstransfers zwischen Europa und der
übrigen Welt, WIE V  — Historikerinnen und Historikern ın Jungerer eit postuliert WIF|
Wır analysieren die Interaktion VOo  - Missionsgesellschaften, Missionaren und Lalen 1im Kon-
TexT dieses Keiseprogrammes un fragen, WIE sich Wissenstransfer gestaltete un weilche
Rollen die unterschiedlichen Akteure einnehmen.

Theoretische Vorüberlegungen:
MI1SsS10O0N un: Wissenstransfer

Missionsgesellschaften un: ihre weltumspannende Tätigkeit werden ın Jungeren
globalisierungshistorischen Diskursen VOoO  — Historikerinnen und Historikern WIE Rebekka
Habermas und Richard [8)VA als integraler Bestandteil der Globalisierungsgeschichte
gedeutet.”” In diesen Diskursen werden Missionsgesellschaften als transnationale Netz-
werke, die 1m Horizont der Globalisierungsgeschichte als »wichtiges Feld transnationaler,
verflochtener Geschichte« erscheinen, thematisiert *! Innerhalb der VOo  - Mi1iss10ns-
gesellschaften un: Kirchen aufgebauten Netzwerke zirkulierten nicht 11UTE Personen,
Waren und religiöse Ideen, sondern uch andere kormen VOoO  — Wissensbeständen, die
über religiöse Vorstellungen hinausgingen. Solche Wissensbestäiände wurden innerhalb
dieser Netzwerke generlert, transformiert und popularisiert.”“ [Dieser Prozess reiht sich ın
die Geschichte der Produktion und Verbreitung VOI1 colonial knowledge e1n, einer korm
VOoO  — Wissensbeständen über das »Andere«‚ die dazu beitrugen, koloniale Herrschaftsver-
hältnisse ideologisch legitimieren und festigen. ” Habermas und [8)VA en uch
hervor, dass die 1ss1ıonen insbesondere die »sSo7ilale Frage« bzw. die » humanıitäre Frage«
ın den Kolonien Zzu Ihema machten, WdS letztlich uch kolonial  tischem Denken den
Weg bereitete * DIie internationalen Netzwerke des Wissenstransfers hatten, uch WE

S1E Veränderungsprozessen unterlagen, VvIelTaAacC. Bestand bis ın das un Jahrhundert
DIie Globalisierungsgeschichte erscheint somıt nicht 11ULE als e1INn auf äakular-ökonomischen
Strukturen aufbauendes Phänomen. Auch die VOo  - religiösen Akteuren geiragene CArnısUüche
Mission stellt einen srundlegenden Bestandteil der weltweiten entangled history dar ! S1e
sollte er innerhalb der Analyse der Geschichte der Globalisierung und der Kulturkon-
takte des 20. Jahrhunderts stärker einbezogen werden. Auf der kulturanthropologischen
Analyseebene bedeutet dies, das Handeln der individuellen Akteurinnen un Akteure,
Iso der Missionare, Missionsschwestern, Reiseleiter und schweizerischen Reisenden,
konkreten OUOrten, ın diesem Fall ın den Missionen und ın den Entsendungsländern,
untersuchen.

Missionare und Missionsgesellschaften ragten über ihre Berichterstattung ın Wort und
Bild und mıiıt der rhnındung filmischer Verfahren uch ın bewegten Bildern!® nachhaltig die

4Mlıssion 11 HABERMA:  LZL, Mlıssion onnn ( OMAROFF/Jean OM A-
Anm Q} O30T,; Shekka HABERMAS/ (Anm.10), 15 KOFF, OT Ravelation and Reavaolution

HABERMAS, WissenstransferIchara LZL, Mlıssion globa! Ol 1 Christianity, Colonlalism,
Religlöse Akteure und lobale Vaoar- Anm.5 and ( ONSCIOUSNESS n South Africa,
Nechtung Sal dem 19.Jahrhundert, Ebd., 256 Chicago 1991, QTT.
n (Hg.)} Mlıssion global. Fine /HÖLZL, Mlıssion 'gl. zu Filmen, Ale WC}7] MAIIıssiona-
Verflechtungsgeschichte Sal derm (Anm.10), 15, Ichara HÖöLZL/Redak- 1El] Droduziert wurden, Deispielsweise:

LIion, Fditorlal. SOzlale Mission, n19 ahrhundert, Kn 2014, - Norbert Im |and der Morgen-
\WarkstattGeschichte 57 (2011 57 . Stille orea, Oreca 1925.

Seite 265

265Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 

Die Autorin und der Autor untersuchen das Reiseangebot im Kontext der Geschichte 
des durch Missionsgesellschaften gestalteten Wissenstransfers zwischen Europa und der 
übrigen Welt, wie er von Historikerinnen und Historikern in jüngerer Zeit postuliert wird.9 
Wir analysieren die Interaktion von Missionsgesellschaften, Missionaren und Laien im Kon-
text dieses Reiseprogrammes und fragen, wie sich Wissenstransfer gestaltete und welche 
Rollen die unterschiedlichen Akteure einnehmen.

3	� Theoretische Vorüberlegungen:  
Mission und Wissenstransfer

Missionsgesellschaften und ihre weltumspannende Tätigkeit werden in jüngeren 
globalisierungshistorischen Diskursen von Historikerinnen und Historikern wie Rebekka 
Habermas und Richard Hölzl als integraler Bestandteil der Globalisierungsgeschichte 
gedeutet.10 In diesen Diskursen werden Missionsgesellschaften als transnationale Netz-
werke, die im Horizont der Globalisierungsgeschichte als »wichtiges Feld transnationaler, 
verflochtener Geschichte« erscheinen, thematisiert.11 Innerhalb der von Missions-
gesellschaften und Kirchen aufgebauten Netzwerke zirkulierten nicht nur Personen, 
Waren und religiöse Ideen, sondern auch andere Formen von Wissensbeständen, die 
über religiöse Vorstellungen hinausgingen. Solche Wissensbestände wurden innerhalb 
dieser Netzwerke generiert, transformiert und popularisiert.12 Dieser Prozess reiht sich in 
die Geschichte der Produktion und Verbreitung von colonial knowledge ein, einer Form 
von Wissensbeständen über das »Andere«, die dazu beitrugen, koloniale Herrschaftsver-
hältnisse ideologisch zu legitimieren und zu festigen.13 Habermas und Hölzl heben auch 
hervor, dass die Missionen insbesondere die »soziale Frage« bzw. die »humanitäre Frage« 
in den Kolonien zum Thema machten, was letztlich auch kolonialkritischem Denken den 
Weg bereitete.14 Die internationalen Netzwerke des Wissenstransfers hatten, auch wenn 
sie Veränderungsprozessen unterlagen, vielfach Bestand bis in das 20. und 21. Jahrhundert. 
Die Globalisierungsgeschichte erscheint somit nicht nur als ein auf säkular-ökonomischen 
Strukturen aufbauendes Phänomen. Auch die von religiösen Akteuren getragene christliche 
Mission stellt einen grundlegenden Bestandteil der weltweiten entangled history dar.15 Sie 
sollte daher innerhalb der Analyse der Geschichte der Globalisierung und der Kulturkon-
takte des 20. Jahrhunderts stärker einbezogen werden. Auf der kulturanthropologischen 
Analyseebene bedeutet dies, das Handeln der individuellen Akteurinnen und Akteure, 
also der Missionare, Missionsschwestern, Reiseleiter und schweizerischen Reisenden, an 
konkreten Orten, in diesem Fall in den Missionen und in den Entsendungsländern, zu 
untersuchen.

Missionare und Missionsgesellschaften prägten über ihre Berichterstattung in Wort und 
Bild und mit der Erfindung filmischer Verfahren auch in bewegten Bildern  16 nachhaltig die 

10	 Habermas, Mission 
(Anm. 9), 630f; Rebekka Habermas /  
Richard Hölzl, Mission global –  
Religiöse Akteure und globale Ver-
flechtung seit dem 19. Jahrhundert,  
in: Diess. (Hg.), Mission global. Eine 
Verflechtungsgeschichte seit dem 
19. Jahrhundert, Köln 2014, 9-28.

11	 Habermas / Hölzl, Mission 
(Anm. 10), 13.
12	 Habermas, Wissenstransfer 
(Anm. 5).
13	 Ebd., 258.
14	 Habermas / Hölzl, Mission 
(Anm. 10), 15; Richard Hölzl / Redak-
tion, Editorial. Soziale Mission, in: 
WerkstattGeschichte 57 (2011) 3-7.

15	 John Comaroff / Jean Coma-
roff, Of Revelation and Revolution. 
Vol. 1: Christianity, Colonialism, 
and Consciousness in South Africa, 
Chicago 1991, 9ff.
16	 Vgl. zu Filmen, die von Missiona-
ren produziert wurden, beispielsweise: 
Norbert Weber, Im Land der Morgen-
stille. Korea, Korea 1925.



566 Uta Karrer und Harald (Grauer

Vorstellung VOoO  — Ländern des globalen Süudens ın ihren Heimatländern ın Europa und Oord-
amerika. Fine wichtige ın diesem Wissenstransfer spielten bis ın die 1960er re die
Vo  — Missionsgesellschaften herausgege enen Zeitschriften,*“ WIE S1E 1m 1' Jahrhundert auf-
kamen und 1m Neue Welt-Boftt der Jesuiten 1m 18 Jahrhundert einen prominenten Vorläufer
hatten !$ DIie Senderichtung der Missionszeitschriften Walr unidirektional. DIie Missionare
und Missionariınnen berichteten ın ihren Beitragen vornehmlich über ihre Erlebnisse ın der
Mission, die Ausbreitung des Christentums und über die Länder un Kulturen, ın denen
S1E sich bewegten. Scheinbar selbstverständlic nahmen S1E die VOoO  — Kepräsentanten
bzw. kKepräsentantinnen un Vermittlern bzw. Vermittlerinnen der jeweiligen kulturellen
Kontexte e1In, ın denen S1E arbeiteten. Gleichzeitig informierten 1E die Leserinnen und Leser
ın ihren Heimatländern AUS der 1C. der jeweiligen Missionsgesellschaft.”” DIe MIsSS1ONS-
zeitschriften ermöglichten jedoch keine irekte Begegnung mıiıt anderen Kulturen, €n
sich kaum Beiträge, die VOoO  — Okalen Vertreterinnen der Vertretern selbst verfasst wurden.
Gleichzeitig durchliefen die ext- und Fotobeiträge einen mehrstufigen Redaktionsprozess.
DIie Herausgabe unterlag kirchlichen Zensurbestimmungen, die eingesandten Texte und
Bilder wurden nicht selten VOoO  — den Redaktionen ın Europa überarbeitet20

Historischer Kontext
Diıe katholische MI1SS1ION ım Umbruch

Fın 1C ın die Geschichte der katholischen Kirche ın der chweiz ze1igt, dass die chweiz
kontinuierlich Missionare un Missionsschwestern entsandte, die Or ensgemeinsc aften
WIE den Kapuzinern der Schwesterngemeinschaften WIE den Ingenbohler Schwestern
angehörten. ach dem Ersten e  1eg wurde das erste Seminar für angehende MIsSS1ONS-
prlester ın der chweiz gegründet. Im Vergleich anderen WEST- und zentraleuropäischen
Ländern die Missionsbemühungen ıuntier unterschiedlichen iın diesem Bereich tatıgen
Akteuren jedoch wen1g koordiniert21

Im Kontext einschneidender weltpolitischer Veränderungen erfuhr der Missionsgedanke
zwischen dem / weiten Weltkrieg und dem / weiten Vatikanischen Konzil einen MmMassıven
Aufschwung. kur die chweiz estand die Sondersituation, dass das Land den wenigen
Ländern West- und Zentraleuropas zählte, die keiner eit 1ne auf den FErwerb VOoO  —

Kolonien abzielende Politik betrieben hatten der Kolonien verwalteten, sondern sich
distanziert olchen Bestrebungen verhielten. Auch Walr S1E nicht aktiv ın die Weltkriege
involviert und stand er nicht VOL der Aufgabe eINeEs Wiederaufbaus, der personelle,
finanzielle und materielle Ressogurcen den Binnenmarkt band Intensive Aktivitäten und

Felicıty JENSZ/Hanna ÄCKE eds.) JENSZ/ACKE (edS.), MAISssIoOns Joachim SCHM CLDL, Waltmission
MAıSssioOns and 1aPolitics a (Anm. 17) Ulale rellglöse Orden m 19 Uund

anrhunder Trends Ulale DDeutiun-Missionary Perigdicals n the LONg „15.
Nineteentn Century, Stuttgart 2013. 21 Urs ALTERMATT /Josef VWIDM E JgEN m Spiegel der Forschungen,

Hoanale DURR, er » Neue Waelt [)as Schweizerische MIıssionswesen m n Historisches anrbuc! 12 2009
BOTL« als Mlarkt der Informationen, n Wandel. Strukturelle Ulale mentalıtäts- 47497500
Zeitschrift Tur storische Forschung Massıge Veränderungen m SCHWEIZE- Ä  RMATT/VWIDMER, [)as
54 2007 2A4 -4A64; Galaxıs Ischen MIıssionswesen 1955-1962, SscChWwWEIZErISCHE MIıssionswesen
GONZALEZ, Jesultische Baricht- Immensee 19686, 7T, Anm 21}), 2U,
erstatiung U ber allz OU6 \Walt Zur Ebd., 1017 AI0IS E Schweizerischer
Veröffentlichungs-, Verbreitungs- n aller Waelt Katholischer Volksverein SKVV L
Ulale Rezeptionsgeschichte jesultischer aus mfielng OINe Blographie, Historisches | exikon der SCHWEIZ
Americana auf dem Adeutschen Buch- Zurich 2005. (H LS). (U H [ nttp:/www.hls-ahs-dss

Ern GATZ, Artl. Deutschland 1,markt m Zeitalter der Aufklärung, ch/textes/d/D17381.php
GOöttingen 2{911 Gegenwart, n LT| Ba T, 50-153.

Seite 266

266 Uta Karrer und Harald Grauer

Vorstellung von Ländern des globalen Südens in ihren Heimatländern in Europa und Nord-
amerika. Eine wichtige Rolle in diesem Wissenstransfer spielten bis in die 1960er Jahre die 
von Missionsgesellschaften herausgegebenen Zeitschriften,17 wie sie im 19. Jahrhundert auf-
kamen und im Neue Welt-Bott der Jesuiten im 18. Jahrhundert einen prominenten Vorläufer 
hatten.18 Die Senderichtung der Missionszeitschriften war unidirektional. Die Missionare 
und Missionarinnen berichteten in ihren Beiträgen vornehmlich über ihre Erlebnisse in der 
Mission, die Ausbreitung des Christentums und über die Länder und Kulturen, in denen 
sie sich bewegten. Scheinbar selbstverständlich nahmen sie die Rolle von Repräsentanten 
bzw. Repräsentantinnen und Vermittlern bzw. Vermittlerinnen der jeweiligen kulturellen 
Kontexte ein, in denen sie arbeiteten. Gleichzeitig informierten sie die Leserinnen und Leser 
in ihren Heimatländern aus der Sicht der jeweiligen Missionsgesellschaft.19 Die Missions-
zeitschriften ermöglichten jedoch keine direkte Begegnung mit anderen Kulturen, so finden 
sich kaum Beiträge, die von lokalen Vertreterinnen oder Vertretern selbst verfasst wurden. 
Gleichzeitig durchliefen die Text- und Fotobeiträge einen mehrstufigen Redaktionsprozess. 
Die Herausgabe unterlag kirchlichen Zensurbestimmungen, die eingesandten Texte und 
Bilder wurden nicht selten von den Redaktionen in Europa überarbeitet.20

4	� Historischer Kontext:  
Die katholische Mission im Umbruch

Ein Blick in die Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz zeigt, dass die Schweiz 
kontinuierlich Missionare und Missionsschwestern entsandte, die Ordensgemeinschaften 
wie den Kapuzinern oder Schwesterngemeinschaften wie den Ingenbohler Schwestern 
angehörten. Nach dem Ersten Weltkrieg wurde das erste Seminar für angehende Missions
priester in der Schweiz gegründet. Im Vergleich zu anderen west- und zentraleuropäischen 
Ländern waren die Missionsbemühungen unter unterschiedlichen in diesem Bereich tätigen 
Akteuren jedoch wenig koordiniert.21

Im Kontext einschneidender weltpolitischer Veränderungen erfuhr der Missionsgedanke 
zwischen dem Zweiten Weltkrieg und dem Zweiten Vatikanischen Konzil einen massiven 
Aufschwung. Für die Schweiz bestand die Sondersituation, dass das Land zu den wenigen 
Ländern West- und Zentraleuropas zählte, die zu keiner Zeit eine auf den Erwerb von 
Kolonien abzielende Politik betrieben hatten oder Kolonien verwalteten, sondern sich 
distanziert zu solchen Bestrebungen verhielten. Auch war sie nicht aktiv in die Weltkriege 
involviert und stand daher nicht vor der Aufgabe eines Wiederaufbaus, der personelle, 
finanzielle und materielle Ressourcen an den Binnenmarkt band. Intensive Aktivitäten und 

17	 Felicity Jensz / Hanna Acke (eds.), 
Missions and Media. The Politics of 
Missionary Periodicals in the Long 
Nineteenth Century, Stuttgart 2013.
18	 Renate Dürr, Der »Neue Welt 
Bott« als Markt der Informationen, in: 
Zeitschrift für Historische Forschung 
34 (2007) 441-464; Galaxis Borja 
González, Jesuitische Bericht
erstattung über die Neue Welt. Zur 
Veröffentlichungs-, Verbreitungs-  
und Rezeptionsgeschichte jesuitischer 
Americana auf dem deutschen Buch-
markt im Zeitalter der Aufklärung, 
Göttingen 2011.

19	 Jensz / Acke (eds.), Missions 
(Anm. 17), 9.
20	 Ebd., 15.
21	 Urs Altermatt / Josef Widmer, 
Das Schweizerische Missionswesen im 
Wandel. Strukturelle und mentalitäts-
mässige Veränderungen im schweize-
rischen Missionswesen 1955-1962, 
Immensee 1988, 7f.
22	 Ebd., 10ff.
23	 Lotta Suter, In aller Welt zu 
Haus. Al Imfeld – eine Biographie, 
Zürich 2005.
24	 Erwin Gatz, Art. Deutschland II, 
Gegenwart, in: LThK3, Bd. III, 150-153.

25	 Joachim Schmiedl, Weltmission 
und religiöse Orden im 19. und 
20. Jahrhundert. Trends und Deutun-
gen im Spiegel der Forschungen, 
in: Historisches Jahrbuch 129 (2009) 
479-500.
26	 Altermatt / Widmer, Das 
schweizerische Missionswesen 
(Anm. 21), 29.
27	 Alois Steiner, Schweizerischer 
Katholischer Volksverein (SKVV), in: 
Historisches Lexikon der Schweiz 
(HLS). (URL: ht​t​p​:​/​/​w​w​w​.​h​l​s​-​d​h​s​-​d​s​s​.​ 
c​h​ ​ ​/​t​e​x​t​e​s​ ​ ​/​d​ ​ ​/​D​1​7​3​8​1​.​p​h​p​)​.



Der MIisstOnNSTtOUrTISMUS des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 267

MASSIVE Anstrengungen wurden nach dem / weiten e  1eg ın der chweiz unternommen,
die auswartıige Miıssion breiter 1m Bewusstsein der Katholiken und Katholikinnen

verankern und die Werbebemühungen und Spendenaufrufe besser untereinander
koordinieren ““ Hierbei spielten ın dieser eit auf überdiözesaner FEbene Organıislerten MIS-
sionsausstellungen 1ne grolse unge Missionstheologen WIE etrwa Walbert unlmann
OFMCap (1916-2007) bestrebt, Lalen Möglichkeiten eröffnen, sich für die Mission

engagleren. Theologisch esehen erhielten diese Bemühungen urc das / weite Vatika-
nische Konzil, auf dem das Verhältnis zwischen Klerikern und Lalen TICUH edacht wurde,
einen starken un konnten sich uch auf die Neubestimmung des Verhältnisses
zwischen Kirche und Welt berufen, die uUurc das Konzil VOILSCHÖLLNLIEL wurde

Ende der sechziger re drehte innerhalb der katholischen Kirche der chweiz der Wind
hinsichtlic des Ihemas MiIission. Nicht 11UTE die ruhere und AKTUENHE MiSS1ONSpraXis und die
CC erknüpfung christlicher Mission mıt kolanialen Bestrebungen und eurozentrischem
Denken wurde eliner Kritik unterzogen, sondern CArısiliche Missionsbestrebungen wurden
VOL dem Hintergrund einer Neubewertung nichtchristlicher Religionen genere ın Frage
gestellt. [Iiese Kritik wurde uch VOoO  — Autoren und Autorinnen vorge{ragen, die UVOoO

selhbst als Missionare alg SCWESCH 11, WIE beispielsweise VOoO  — Imfeld (1935-2017),
früheres itglie der SMB,“> während zugleic uch nach Wegen missionarischen
Engagements und ugängen ZU Ihema Miıssion esucht wurde, WIE dies das Bel-
spie des bereits erwähnten unlmann ze1igt. Zeitgleich wurden kormen des klassischen
Ordenslebens uch innerkirchlich verstärkt ın Frage geste un stiefsen zunehmend auf
Ablehnung un Unverständnis. Personell rückte sich dies darin AUS, dass die Z ahl der
Neueintritte ın die Ordensgemeinschaften, die klassischerweise die Missionsschwestern
und Missionare stellten, stark zurückgingen und viele Mitglieder, insbesondere uch ın der
Missıon tatıge der für diese bestimmte, ın diesen Jahren ihre GGemeinschaften verließen.“*
[Iiese Krisensituation wurde nicht 11UL intern wahrgenommen‚ sondern pragte uch den
extfernen 1C auf Miıssion und Missionsgesellschaften.“”

Hınzu kam, dass die chweiz se1t den frühen 1960er Jahren 1ne OTINzZIelle staatliche
Entwicklungspoliti STarteie und Programme ZUr Entwicklungshilfe für Länder des globalen
Süudens auflegte.“° Kirchliche Akteure und Akteurinnen verloren damıt ihre Monopol-
stellung 1m Feld der Entwicklungshilfe, uch WE S1E über einen gewlssen Know-how-
Vorsprung un ein etabliertes Kontaktnetzwerk verfügten.

Der SK als Lalenvereın un:
der Reisedienst Vıatours

Der SKV V, dessen Reisedienst die hier thematisierten Fbernreisen organıslerte, ıst eiIn
schweizerischer Verein katholischer Lalen, der Anfang des Jahrhunderts gegründet wurde.
Katholische Lalen hatten schon Ende des 1' Jahrhunderts begonnen, sich 1ın der chweiz
uch aufüberdiözesaner Ebene organısleren. 1904 hatte sich AUS dem Zusammenschluss
des Schweizerischen Katholikenvereins, der wiederum der Nachfolger des Pıusvereins WAdl,
mıt dem Verband der Manner- und Arbeitervereine und der Federation des cercles ef sSOcCieftes
de [a Su1SSE romande der Schweizerische Katholische Volksverein gebildet. Der SKVV leistete
YTCNIC religiöse und kulturelle Bildungsarbeit. Unter anderem organıslierte die schwei7z-
weıten Katholikentage SOWIE Wallfahrten Allerdings Wr der SKVV als Lalenvereinigung
zunächst VO  . kirchlicher Se1ite stark umstrıtten Bıs ın die 1930€I rebestanden Unklarheiten
über Kompetenzbereiche und kirchliche Anerkennung der Aktivitäten des ' ereins “

Seite 267

267Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 

massive Anstrengungen wurden nach dem Zweiten Weltkrieg in der Schweiz unternommen, 
um die auswärtige Mission breiter im Bewusstsein der Katholiken und Katholikinnen 
zu verankern und die Werbebemühungen und Spendenaufrufe besser untereinander zu 
koordinieren.22 Hierbei spielten in dieser Zeit auf überdiözesaner Ebene organisierten Mis-
sionsausstellungen eine große Rolle. Junge Missionstheologen wie etwa Walbert Bühlmann 
OFMCap (1916-2007) waren bestrebt, Laien Möglichkeiten zu eröffnen, sich für die Mission 
zu engagieren. Theologisch gesehen erhielten diese Bemühungen durch das Zweite Vatika-
nische Konzil, auf dem das Verhältnis zwischen Klerikern und Laien neu gedacht wurde, 
einen starken Schub und konnten sich auch auf die Neubestimmung des Verhältnisses 
zwischen Kirche und Welt berufen, die durch das Konzil vorgenommen wurde. 

Ende der sechziger Jahre drehte innerhalb der katholischen Kirche der Schweiz der Wind 
hinsichtlich des Themas Mission. Nicht nur die frühere und aktuelle Missionspraxis und die 
enge Verknüpfung christlicher Mission mit kolonialen Bestrebungen und eurozentrischem 
Denken wurde einer Kritik unterzogen, sondern christliche Missionsbestrebungen wurden 
vor dem Hintergrund einer Neubewertung nichtchristlicher Religionen generell in Frage 
gestellt. Diese Kritik wurde auch von Autoren und Autorinnen vorgetragen, die zuvor 
selbst als Missionare tätig gewesen waren, wie beispielsweise von Al Imfeld (1935-2017), 
früheres Mitglied der SMB,23 während zugleich auch nach neuen Wegen missionarischen 
Engagements und neuen Zugängen zum Thema Mission gesucht wurde, wie dies das Bei-
spiel des bereits erwähnten W. Bühlmann zeigt. Zeitgleich wurden Formen des klassischen 
Ordenslebens auch innerkirchlich verstärkt in Frage gestellt und stießen zunehmend auf 
Ablehnung und Unverständnis. Personell drückte sich dies darin aus, dass die Zahl der 
Neueintritte in die Ordensgemeinschaften, die klassischerweise die Missionsschwestern 
und Missionare stellten, stark zurückgingen und viele Mitglieder, insbesondere auch in der 
Mission tätige oder für diese bestimmte, in diesen Jahren ihre Gemeinschaften verließen.24 
Diese Krisensituation wurde nicht nur intern wahrgenommen, sondern prägte auch den 
externen Blick auf Mission und Missionsgesellschaften.25

Hinzu kam, dass die Schweiz seit den frühen 1960er Jahren eine offizielle staatliche 
Entwicklungspolitik startete und Programme zur Entwicklungshilfe für Länder des globalen 
Südens auflegte.26 Kirchliche Akteure und Akteurinnen verloren damit ihre Monopol-
stellung im Feld der Entwicklungshilfe, auch wenn sie über einen gewissen Know-how-
Vorsprung und ein etabliertes Kontaktnetzwerk verfügten. 

5	� Der SKVV als Laienverein und  
der Reisedienst Viatours

Der SKVV, dessen Reisedienst die hier thematisierten Fernreisen organisierte, ist ein 
schweizerischer Verein katholischer Laien, der Anfang des 20. Jahrhunderts gegründet wurde. 
Katholische Laien hatten schon am Ende des 19. Jahrhunderts begonnen, sich in der Schweiz 
auch auf überdiözesaner Ebene zu organisieren. 1904 hatte sich aus dem Zusammenschluss 
des Schweizerischen Katholikenvereins, der wiederum der Nachfolger des Piusvereins war, 
mit dem Verband der Männer- und Arbeitervereine und der Féderation des cercles et sociétés 
de la Suisse romande der Schweizerische Katholische Volksverein gebildet. Der SKVV leistete 
kirchlich religiöse und kulturelle Bildungsarbeit. Unter anderem organisierte er die schweiz-
weiten Katholikentage sowie Wallfahrten. Allerdings war der SKVV als Laienvereinigung 
zunächst von kirchlicher Seite stark umstritten. Bis in die  1930er Jahre bestanden Unklarheiten 
über Kompetenzbereiche und kirchliche Anerkennung der Aktivitäten des Vereins.27 



765 Uta Karrer und Harald (Grauer

Der Reisedienst des SKVV richtete sich katholische Lalen. Seit den 1920CF Jahren bot
Wallfahrten, Bildungsreisen und uch Erholungsreisen WIE Badeurlaube Als Olge

der schweizerischen Romwallfahr anlässlich der Heiligsprechung des Schweizer Landes-
patrons Bruder Klaus 1m re 1947 wurde der » Reisedienst der Schweizer Katholiken«
urc den SKVV zunehmend ausgebaut. Als uch sakulare Reiseziele, insbesondere SUBC-
nNanntTte Gesellschaftsreisen ın das Programm uUuInanme fanden, wurde die Zeitschrift des
SKVV Der Rompilger. Erinnerungsschrift NMitteilungsblatt für Rompilger 1m ahr 1952 ın
VIA umbenannt. Zentraler Bestandteil der Publikation ildete 11U  — die Prasentation der
Reiseangebote. Neben diesen enthielt S1E in den ersten Jahren weiterhin religiös-besinnliche
Texte, die insbesondere das Ihema Wallfahrt und Pilgerschaft aufgriffen.

Seit den 1960er Jahren nahm der Reisedienst innerhalb des SKVV 1ne zunehmend
wichtigere eın [Ies eruhte auf organisatorischen Veränderungen innerhalb der
katholischen Kirche der Schweiz, die dazu führten, dass Aufgabenfelder, des SKVV zuneh-
mend V  — anderen Urganisationen beansprucht und besetzt wurden *$ Im ahr 1966 wurde
der Reisedienst SKVV ın umbenannt. Mit dem gleichzeitig entworfenen Signet
schritt die Professionalisierung und internationale Positionierung des Reisedienstes SKVV
als Reiseveranstalter auf dem Tourismusmarkt Während Beginn die Ausrichtung
auf Schweizer Katholiken und Katholikinnen als Zielgruppe {wa uUurc den Zeitschriften-
titel Rompilger eufilic ZU USAaruc gekommen WAdl, rückte diese konfessionelle Äus-
richtung bis ZUr Einstellung des Reisedienstes Miıtte der 1980€F re zunehmend ın den Hın-
tergrund. DIie religiösen Textpassagen ın der Zeitschrift VIA wurden zusehends ausgedünnt.
In den etzten usgaben VOo  — 1950 bis 1953 schliefslich L1UL noch die einzelnen Reisen
ın korm VOoO  — Anzeigen angezel1gt. AÄus der Zeitschrift Rompilger wurde ein Reiseprospekt,
der untier dem 5ignet Viatours-Reisen im ahr 1983 attraktive » Ferlen- und Reiseziele« anbaot

Missionsstationen als Infrastruktur
touristischer Erschließung

[Das missionstauristische Keiseprogramm der Yıatours Seizie ın den Jahren 1971 un 1972
eın Als Ausgangspunkt und Anlaufstellen dienten Missionsstationen weltweit, ın denen
Schweizer und Schweizerinnen alg Bel Planung und Umsetzung der Reisen STULZTIeEN
sich die Reiseveranstalter des SKVV ma{ßgeblich auf die Infrastruktur der Missionen und
deren Kontakte VOL (Jrt.

DIie ersten Reisen üuhrten nach (JIst- und Westafrika. 1976 nahm Yıatours asijatische
Länder ın das Programm. Es andelte sich €1 Reisen nach apan, Indonesien und
Taiwan. 5Späater folgten uch Reisen nach Madagaskar. DIe diesbezügliche Ankündigung 1m
ahr 1951 ze1igt, WIE sich der Reisedienst posıtionlerte, indem zugleic eın ferntauristisches
WIE uch ein katholisches Reiseangebot prasentiert:

» Madagaskar, der Inselstaat VOrLrL Südostafrika, ist eın touristisch noch einahe UNlEC1I-

schlossenes Land TIrotzdem en WwIr schon 1975 1ne Reise orthin organıslert,

Mlarkus KIES, SCHhWEIZ. Kırche Simone ABRAM /Jacqueline + 1 nton ROÖSLI, Interview \VC}|

u. Theologie n der Gegenwart, n VWALDREN, Introduction. Tourists Maı 7016.
LT| | 3457545. and Tourism Identifying ITA People VIA Mitteilungsblatt

nton ROÖSLI, Madagascar and Places, n DIESS./Donala Raisedlenst SK Nr 1966) RS
13.-29. JulI 1961 Vlatours Reisedienst. MACLEOD eds.) Tourists and Taourısm Nr 54 1979

Identifying ITA Peoples and Places,
Oxford 199 /,

Seite 268

268 Uta Karrer und Harald Grauer

Der Reisedienst des SKVV richtete sich an katholische Laien. Seit den 1920er Jahren bot 
er Wallfahrten, Bildungsreisen und auch Erholungsreisen wie Badeurlaube an. Als Folge 
der schweizerischen Romwallfahrt anlässlich der Heiligsprechung des Schweizer Landes-
patrons Bruder Klaus im Jahre 1947 wurde der »Reisedienst der Schweizer Katholiken« 
durch den SKVV zunehmend ausgebaut. Als auch säkulare Reiseziele, insbesondere soge-
nannte Gesellschaftsreisen in das Programm Aufnahme fanden, wurde die Zeitschrift des 
SKVV Der Rompilger. Erinnerungsschrift und Mitteilungsblatt für Rompilger im Jahr 1952 in 
VIA umbenannt. Zentraler Bestandteil der Publikation bildete nun die Präsentation der 
Reiseangebote. Neben diesen enthielt sie in den ersten Jahren weiterhin religiös-besinnliche 
Texte, die insbesondere das Thema Wallfahrt und Pilgerschaft aufgriffen.

Seit den 1960er Jahren nahm der Reisedienst innerhalb des SKVV eine zunehmend 
wichtigere Rolle ein. Dies beruhte auf organisatorischen Veränderungen innerhalb der 
katholischen Kirche der Schweiz, die dazu führten, dass Aufgabenfelder, des SKVV zuneh-
mend von anderen Organisationen beansprucht und besetzt wurden.28 Im Jahr 1966 wurde 
der Reisedienst SKVV in VIATOURS umbenannt. Mit dem gleichzeitig entworfenen Signet 
schritt die Professionalisierung und internationale Positionierung des Reisedienstes SKVV 
als Reiseveranstalter auf dem Tourismusmarkt voran. Während zu Beginn die Ausrichtung 
auf Schweizer Katholiken und Katholikinnen als Zielgruppe etwa durch den Zeitschriften-
titel Rompilger deutlich zum Ausdruck gekommen war, rückte diese konfessionelle Aus-
richtung bis zur Einstellung des Reisedienstes Mitte der 1980er Jahre zunehmend in den Hin-
tergrund. Die religiösen Textpassagen in der Zeitschrift VIA wurden zusehends ausgedünnt. 
In den letzten Ausgaben von 1980 bis 1983 waren schließlich nur noch die einzelnen Reisen 
in Form von Anzeigen angezeigt. Aus der Zeitschrift Rompilger wurde ein Reiseprospekt, 
der unter dem Signet Viatours-Reisen im Jahr 1983 attraktive »Ferien- und Reiseziele« anbot.

6	� Missionsstationen als Infrastruktur  
touristischer Erschließung

Das missionstouristische Reiseprogramm der Viatours setzte in den Jahren 1971 und 1972 
ein. Als Ausgangspunkt und Anlaufstellen dienten Missionsstationen weltweit, in denen 
Schweizer und Schweizerinnen tätig waren. Bei Planung und Umsetzung der Reisen stützten 
sich die Reiseveranstalter des SKVV maßgeblich auf die Infrastruktur der Missionen und 
deren Kontakte vor Ort. 

Die ersten Reisen führten nach Ost- und Westafrika. Ab 1976 nahm Viatours asiatische 
Länder in das Programm. Es handelte sich dabei um Reisen nach Japan, Indonesien und 
Taiwan. Später folgten auch Reisen nach Madagaskar. Die diesbezügliche Ankündigung im 
Jahr 1981 zeigt, wie sich der Reisedienst positionierte, indem er zugleich ein ferntouristisches 
wie auch ein katholisches Reiseangebot präsentiert: 

»Madagaskar, der Inselstaat vor Südostafrika, ist ein touristisch noch beinahe uner-
schlossenes Land. Trotzdem haben wir schon 1978 eine Reise dorthin organisiert, 

28	 Markus Ries, Schweiz. III. Kirche 
u. Theologie in der Gegenwart, in: 
LThK3, Bd. IX, 343-345.
29	 Anton Röösli, Madagascar 
13.-29. Juli 1981. Viatours Reisedienst.

30	 Simone Abram / Jacqueline 
Waldren, Introduction. Tourists 
and Tourism – Identifying with People 
and Places, in: Diess. / Donald V.L. 
MacLeod (eds.), Tourists and Tourism. 
Identifying with Peoples and Places, 
Oxford 1997, 1-11.

31	 Anton Röösli, Interview vom 
31. Mai 2016.
32	 VIA Mitteilungsblatt VIATOURS 
Reisedienst SKVV Nr. 9 (1966) bis 
Nr. 32 (1979).



Der MIisstOnNSTtOUrTISMUS des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 269

hauptsächlic ZU Besuch der Schweizer Patres un: Schwestern 1ın der 107ese
Oorombe. (Gerade weil ın diesem Land die STOSSCH internationalen Touristenströme noch
weitgehend unbekannt sind, ist das Reisen 193005558 interessanter, ber uch anstrengender. «“

Der Reisedienst Vıatours betonte, auf den VO  — ihm angebotenen Fernreisen
Schweizer Missionaren und Missionsschwestern Neues, bisher »Ungesehenes« und
» Authentisches« prasentieren, WdS typischen ustern touristischer Werberhetorik
entspricht.“” Anton Röösli hob ın den Interviews die Erschliefsung des Neuen hervor, das
urc die Missionare un Missionsschwestern als Kontaktpersonen ermöglicht wurde

» [Jas Walr {[wWwaAas VOoO Interessantesten. Weil damals, ın diesen Jahren, den frühen /OCer
Jahren Walr Madagaskar tauristisch noch völlig unerschlossen. Ich habe Zzu eispie ın
Tananarive 1m ett des dortigen 1SCNOTS geschlafen, weil kein Hotel gab.«3l

Preislich bewegte I1  — sich 1mM sgehobenen degment. DIie Reisen dienten dem finanziellen
(Jewinn des SKV V, wurden organıslert ın Kooperation mıt der SwI1ssaIlr und entsprachen
hinsichtlic der Unterbringung we1ıt als möglich gehobenen touristischen Standards
[Iies schlug sich uch ın den Gesamtreisekosten nieder, die sich zwischen 4000 und 5000
Schweizer Franken bewegten.”“
on die erstien Afrikareisen Anfang der 19 /0OCF re ımfassten sowohl bisher touristisch

unerschlossene WIE tauristisch erschlossene Reiseziele. Fkur die nähere Ausarbeitung und
Leitung der beiden ersten Reisen konnte die Yıatours den damals schon prominenten M1S-
sionstheologen unlimann gewinnen. Ursprünglich sollte die erste Reise nach Afrika
schon 1m ahr 1970 angeboten werden. uigrun anderer Verpflichtungen Bühlmanns
MUSSTE S1E jedoch auf den Sommer 1971 verschoben werden .“ Röösli berichtet über die
Planung der ersten Afrikareisen:

»Und angefangen hat das mıt Afrikareisen. Mıt dem damaligen Missionsproku-
rafor DDas Walr Pater Dr Bühlmann, ein Kapuziner. Mıt dem habe ich die erste Reise
nach Afrika mitgemacht, und dann die folgenden Reisen hat selhbst geleitet alleine, und
als dann Verse wurde, hat der ekretär des schweizerischen Kathaolischen Missionsrates,
das Walr Dr. Erich Camenzind, diese Reiseleitungen übernommen «*

unlimann bot sich als Reiseleiter füır (lie Afrikareisen, un: ihre inhHaltlıche Ausgestaltung
1ın mehrfacher Weilse Er hatte als Missionar Ende der Kolonialzeit 1ın Tansanıa SCAL-
beitet und galt schon 1ın den spaten 1960€er Jahren als eliner der profiliertesten Schweizer MIS-
sionswissenschaftler, der ın selinen theologischen Überlegungen VO  . selinen Afrikaerfahrungen
ausg1ng. Gleichzeitig zeigte en starkes Interesse daran, sSeINE edanken einem 1mM (Gjelst
des Konzils erneuertfen Missionsverständnis 1ın die Gemeinden hinein vermitteln ®

Afrika Wr der Kontinent, der ın der allgemeinen Wahrnehmung der Europäer und
Europäerinnen ın besonderer Weilse mıiıt Mission und Entwicklungshilfe assoz1ulert wurde ®
DIiese Einschätzung Afrikas trifit nach Altermatt und Widmer uch auf die chweiz
711 [Ie Urganisatoren und Urganisatorinnen richteten das Reiseangebot zunächst auf WEe1
Zielgruppen AUS S1ie wandten sich die Angehörigen der 1m Ausland tatıgen Schweizer
Missionare und Missionsschwestern und Laien, die der M1SS1ONS- und Entwick-
lungshilfethematik interessiert waren. ”® Fur dlie Zielgruppe der Berufstätigen, wobei 1908688 1NS-

Eugen VOGT, DITS geplante nton KÖOTZETTER, n Memoram SIEVERNICH, DITS ehristliche
Afrıkarelse der Viatours, n VIA MAIT- \Walbert Buühlmann 1916 -2007, n Mlıssion (Anm.5),9
teilungsblatt Vlatours Raisaedlenst ZzM 2007 266 -269; \Whalter Ä  RMATT/VWIDMER, [)as
5KVV23 1970 \Walbert Buühlmanns 10):-  ® Geburtstag. SscChWwWEIZErISCHE MIıssionswesen

nton ROOÖSLI, Interview \VC}| (http:/kapuziner.ch /blog Awvalbert- Anm 21}), gT.
Maı 7016. Duehlmanns-100-geburtstag/; eIn- ROÖSLI, Interview Anm 34}

esehen 15.11.2016)

Seite 269

269Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 

hauptsächlich zum Besuch der Schweizer Patres und Schwestern in der Diözese 
Morombe. […] Gerade weil in diesem Land die grossen internationalen Touristenströme noch 
weitgehend unbekannt sind, ist das Reisen umso interessanter, aber auch anstrengender.«  29

Der Reisedienst Viatours betonte, auf den von ihm angebotenen Fernreisen zu 
Schweizer Missionaren und Missionsschwestern Neues, d. h. bisher »Ungesehenes« und 
»Authentisches« zu präsentieren, was typischen Mustern touristischer Werberhetorik 
entspricht.30 Anton Röösli hob in den Interviews die Erschließung des Neuen hervor, das 
durch die Missionare und Missionsschwestern als Kontaktpersonen ermöglicht wurde: 

»Das war etwas vom Interessantesten. Weil damals, in diesen Jahren, den frühen 70er 
Jahren war Madagaskar touristisch noch völlig unerschlossen. Ich habe zum Beispiel in 
Tananarive im Bett des dortigen Bischofs geschlafen, weil es kein Hotel gab.«31

Preislich bewegte man sich im gehobenen Segment. Die Reisen dienten dem finanziellen 
Gewinn des SKVV, wurden organisiert in Kooperation mit der Swissair und entsprachen 
hinsichtlich der Unterbringung so weit als möglich gehobenen touristischen Standards. 
Dies schlug sich auch in den Gesamtreisekosten nieder, die sich zwischen 4000 und 5000 
Schweizer Franken bewegten.32 

Schon die ersten Afrikareisen Anfang der 1970er Jahre umfassten sowohl bisher touristisch 
unerschlossene wie touristisch erschlossene Reiseziele. Für die nähere Ausarbeitung und 
Leitung der beiden ersten Reisen konnte die Viatours den damals schon prominenten Mis-
sionstheologen W. Bühlmann gewinnen. Ursprünglich sollte die erste Reise nach Afrika 
schon im Jahr 1970 angeboten werden. Aufgrund anderer Verpflichtungen W. Bühlmanns 
musste sie jedoch auf den Sommer 1971 verschoben werden.33 A. Röösli berichtet über die 
Planung der ersten Afrikareisen:

»Und angefangen hat das mit Afrikareisen. Mit dem damaligen Missionsproku
rator […]. Das war Pater Dr. Bühlmann, ein Kapuziner. Mit dem habe ich die erste Reise 
nach Afrika mitgemacht, und dann die folgenden Reisen hat er selbst geleitet alleine, und 
als er dann versetzt wurde, hat der Sekretär des schweizerischen Katholischen Missionsrates, 
das war Dr. Erich Camenzind, diese Reiseleitungen übernommen.«  34

W. Bühlmann bot sich als Reiseleiter für die Afrikareisen, und ihre inhaltliche Ausgestaltung 
in mehrfacher Weise an. Er hatte als Missionar am Ende der Kolonialzeit in Tansania gear-
beitet und galt schon in den späten 1960er Jahren als einer der profiliertesten Schweizer Mis-
sionswissenschaftler, der in seinen theologischen Überlegungen von seinen Afrikaerfahrungen 
ausging. Gleichzeitig zeigte er ein starkes Interesse daran, seine Gedanken zu einem im Geist 
des Konzils erneuerten Missionsverständnis in die Gemeinden hinein zu vermitteln.35

Afrika war der Kontinent, der in der allgemeinen Wahrnehmung der Europäer und 
Europäerinnen in besonderer Weise mit Mission und Entwicklungshilfe assoziiert wurde.36 
Diese Einschätzung Afrikas trifft nach U. Altermatt und J. Widmer auch auf die Schweiz 
zu.37 Die Organisatoren und Organisatorinnen richteten das Reiseangebot zunächst auf zwei 
Zielgruppen aus. Sie wandten sich an die Angehörigen der im Ausland tätigen Schweizer 
Missionare und Missionsschwestern und an Laien, die an der Missions- und Entwick-
lungshilfethematik interessiert waren.38 Für die Zielgruppe der Berufstätigen, wobei man ins-

33	 Eugen Vogt, Die geplante 
Afrikareise der Viatours, in: VIA Mit
teilungsblatt Viatours Reisedienst 
SKVV  23 (1970).
34	 Anton RÖÖSLI, Interview vom 
20. Mai 2016.

35	 Anton Rotzetter, In Memoriam 
Walbert Bühlmann 1916-2007, in:  
ZMR 91 (2007) 288-289; Walter Ludin, 
Walbert Bühlmanns 100. Geburtstag. 
(http://kapuziner.ch  /blog  /walbert- 
buehlmanns-100-geburtstag/; ein‑
gesehen am 15.11.2016).

36	 Sievernich, Die christliche 
Mission (Anm.5), 98ff.
37	 Altermatt / Widmer, Das 
schweizerische Missionswesen 
(Anm. 21), 9f.
38	 Röösli, Interview (Anm. 34).



270 Uta Karrer und Harald (Grauer

besondere Lehrerinnen und Lehrer 1m 1C hatte, wurden die Reisen ın die Sommertferien
gelegt Letztlich erwlesen sich insbesondere Pfarrer, deren Angehörige, weıltere Kirchen-
angestellte und ledige Lehrinnen“” als Kunden des Reiseangebotes.

Zentrales Ziel der Reisen Einrichtungen schweizerischer Missionsorganisationen
und FEinsatzorte VOoO  — schweizerischen Missionsschwestern und Missionaren. In den Reise-
FOSFaImMenNn wurden Kapuziner (  ap); Benediktiner Steyler Missionare
Missionare VOoO  — der eiligen Familie die Missionsgesellscha eUienem und
Menzinger Schwestern berücksichtigt. Einrichtungen der Mariannhiller Miss]ionare
einer Missionsgesellschaft, die zahlreiche Mitglieder AUS der chweiz zählte, lldeifen jedoch
nıe das Tiel einer RKeilse, Anton Röös]li. 4°

In ihrem Aufbau WalielN die Reisen auf1ne Dauer VOoO  — CIrCca drei Wochen angelegt, somıt
konnten S1E problemlos ın die Schweizer Sommertferien integriert werden. Es der
missionarische Teil der Reiseziele und die Oörtlichen Kontaktpersonen, die diesen Reisen
e1INn eıgenes To gaben, das sich absetzte VOo  — sakularen Rundreiseangeboten auf der einen
und dem Wallfahrtstourismus auf der anderen Seite.#* Vor (Jrt tatıge Missionare über-
nahmen die Leitung der Keisegruppen. S1e zeigten den Reisenden die Missionsstationen,
VOo  - ihnen geführte Kirchen, Krankenhäuser und chulen und weıltere Einrichtungen. Auch
Einrichtungen ın sakularer schweizerischer Trägerschaft wurden VOIN den Missionaren VOL

(Jrt ın das Programm integriert. Anton Röösli umschreibt dies ın folgender Welse”
» Wenn der zuständige Pater das empfohlen hat, en WIr das angeguckt Fkur mich Walr

das radıka katholisch fakultativ für Entwicklungshilfe. «“
[Dieser Zugang zeigt sich beispielweise ın der Fotografie, die einheimische Mitarbeiter
der andsäge eINes Sägewerkes ın Yaounde zeigt Abb.1) DIe sich hier spiegelnde Fin-

schätzung erscheint nicht untypisch flır die Diskurse das Verhältnis zwischen Entwick-
lungshilfe und Mission ıunier Deutschschweizer Katholikinnen und Katholiken damaliger
Zeit, WIE die Untersuchung Biegers ze1gt43

Fine CC Verknüpfung des Entwicklungshilfegedankens mıt dem Missionsgedanken
wird EUTLC. WIE S1E sich ın den 1960er Jahren ın der katholischen Kirche und den
evangelischen Landeskirchen vollzog.** [Dies spiegelt zudem den Bezug der VOo / weiten
Vatikanischen Konzil geIorderten ennel für die Zusammenarbeit mıt en Menschen
guten Willens wider, WIE S1E ın der Pastoralkonstitution Gaudium ef SDES formuliert INt45

Religiöse nhalte ın Form VOo  — spezie flır die Keisegruppe gestalteten liturgischen and-
lungen standen nicht 1m Vordergrund der Reiseplanungen un der Reisen.

Der offene Umgang mıt dem Ihema des Besuchs VOI1 Gottesdiensten und dem Vollzug
anderer Frömmigkeitspraktiken ze1igt sich uch ın der Broschüre der Indonesien-Reise
VOoO  — 1977

»55a 16 uli uli Singapore Medan ach dem Frühstück Transfer ZUuU Flughafen. Flug
nach Medan TIransfer Zzu Hotel Nachmittags Stadtrundfahrt Kontakt mıt Schweizer
Kapuzinern, Gottesdienst-Gelegenheit. So 1 uli Medan-Prapat. ach dem Frühstück
Fahrt nach Prapat. ach Möglichkeit Besuch VOoO  — Missionsstationen, die Weg liegen. &<

| ehrerinnen Dbezogen fur dıe ROÖSLI, Interview Anm 34} ROÖSLI, Interview Anm 34}
amalige Zalt eInen ‘olatıv an 41 Gunter LANCZKOWSKI, Die Heilige BIEGER, Mlıssion Anm A}
Lonhn LoNNgleichberechtigung wurde Raise Auf den VWegen ‚1018 Gottern Ebd., 17{T, ans-VWerner (jEN-
n vlelen Tellen der SCHWEIZ schon n Ulale Menschen, reiburg Br 19&62, SICHEN, Miissionswissenschaft als
den 1960@€er Jahren eingeführt. l ehre- 117177 Mlıchael STAUSBERG, Religion theologische Disziplin, n Kar] ULLER
reinnen naufig edig, Aa s 8015 Ulale moderner Tourismus, Barlın (Hg.) Missionstheologlie. Fine Fin-
eIner Halrnrat RS n allz 1960@€er Jahre 2010, AOTT. ührung, RBarlın 1985,1-14.
allalalla hre Festanstellung verloren
mätten.

Seite 270

270 Uta Karrer und Harald Grauer

besondere Lehrerinnen und Lehrer im Blick hatte, wurden die Reisen in die Sommerferien 
gelegt. Letztlich erwiesen sich insbesondere Pfarrer, deren Angehörige, weitere Kirchen-
angestellte und ledige Lehrinnen  39 als Kunden des Reiseangebotes.

Zentrales Ziel der Reisen waren Einrichtungen schweizerischer Missionsorganisationen 
und Einsatzorte von schweizerischen Missionsschwestern und Missionaren. In den Reise-
programmen wurden Kapuziner (OFMCap), Benediktiner (OSB), Steyler Missionare (SVD), 
Missionare von der Heiligen Familie (MSF), die Missionsgesellschaft Betlehem (SMB) und 
Menzinger Schwestern berücksichtigt. Einrichtungen der Mariannhiller Missionare (CMM), 
einer Missionsgesellschaft, die zahlreiche Mitglieder aus der Schweiz zählte, bildeten jedoch 
nie das Ziel einer Reise, so Anton Röösli.40

In ihrem Aufbau waren die Reisen auf eine Dauer von circa drei Wochen angelegt, somit 
konnten sie problemlos in die Schweizer Sommerferien integriert werden. Es waren der 
missionarische Teil der Reiseziele und die örtlichen Kontaktpersonen, die diesen Reisen 
ein eigenes Profil gaben, das sich absetzte von säkularen Rundreiseangeboten auf der einen 
und dem Wallfahrtstourismus auf der anderen Seite.41 Vor Ort tätige Missionare über-
nahmen die Leitung der Reisegruppen. Sie zeigten den Reisenden die Missionsstationen, 
von ihnen geführte Kirchen, Krankenhäuser und Schulen und weitere Einrichtungen. Auch 
Einrichtungen in säkularer schweizerischer Trägerschaft wurden von den Missionaren vor 
Ort in das Programm integriert. Anton Röösli umschreibt dies in folgender Weise:

»Wenn der zuständige Pater das empfohlen hat, haben wir das angeguckt. Für mich war 
das Prädikat katholisch fakultativ für Entwicklungshilfe.«  42

Dieser Zugang zeigt sich beispielweise in der Fotografie, die einheimische Mitarbeiter 
an der Bandsäge eines Sägewerkes in Yaounde zeigt (Abb.1). Die sich hier spiegelnde Ein-
schätzung erscheint nicht untypisch für die Diskurse um das Verhältnis zwischen Entwick-
lungshilfe und Mission unter Deutschschweizer Katholikinnen und Katholiken zu damaliger 
Zeit, wie die Untersuchung J. Biegers zeigt.43 

Eine enge Verknüpfung des Entwicklungshilfegedankens mit dem Missionsgedanken 
wird deutlich, wie sie sich in den 1960er Jahren in der katholischen Kirche und den 
evangelischen Landeskirchen vollzog.44 Dies spiegelt zudem den Bezug zu der vom Zweiten 
Vatikanischen Konzil geforderten Offenheit für die Zusammenarbeit mit allen Menschen 
guten Willens wider, wie sie in der Pastoralkonstitution Gaudium et spes formuliert ist.45

Religiöse Inhalte in Form von speziell für die Reisegruppe gestalteten liturgischen Hand-
lungen standen nicht im Vordergrund der Reiseplanungen und der Reisen. 

Der offene Umgang mit dem Thema des Besuchs von Gottesdiensten und dem Vollzug 
anderer Frömmigkeitspraktiken zeigt sich auch in der Broschüre zu der Indonesien-Reise 
von 1977: 

»Sa. 16. Juli Juli: Singapore – Medan. Nach dem Frühstück Transfer zum Flughafen. Flug 
nach Medan. Transfer zum Hotel. Nachmittags Stadtrundfahrt. Kontakt mit Schweizer 
Kapuzinern, Gottesdienst-Gelegenheit. So. 17. Juli Medan-Prapat. Nach dem Frühstück 
Fahrt nach Prapat. Nach Möglichkeit Besuch von Missionsstationen, die am Weg liegen.«  46

39	 Lehrerinnen bezogen für die 
damalige Zeit einen relativ hohen 
Lohn. Lohngleichberechtigung wurde 
in vielen Teilen der Schweiz schon in 
den 1960er Jahren eingeführt. Lehre-
rinnen waren häufig ledig, da sie bei 
einer Heirat bis in die 1960er Jahre 
hinein ihre Festanstellung verloren 
hätten. 

40	 Röösli, Interview (Anm. 34).
41	 Günter Lanczkowski, Die Heilige 
Reise. Auf den Wegen von Göttern 
und Menschen, Freiburg i. Br. 1982, 
117ff; Michael Stausberg, Religion 
und moderner Tourismus, Berlin 
2010, 40ff.

42	 Röösli, Interview (Anm. 34).
43	 Bieger, Mission (Anm. 4). 
44	 Ebd., 17ff; Hans-Werner Gen
sichen, Missionswissenschaft als 
theologische Disziplin, in: Karl Müller 
(Hg.), Missionstheologie. Eine Ein
führung, Berlin 1985, 1-144.



Der MIisstOnNSTtOUrTISMUS des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 271

Der Kontakt un die Gesprächsmöglichkeiten mıt Missionaren werden hervorgehoben,
der Besuch eINeEs (CGjottesdiensts bleibt optional (»Gottesdienst-Gelegenheit«).

Röösli stellt 1m Interview fest, dass religiöse nhalte VOoO  — Seiten der Reiseplaner kein
zentraler Reiseinhalt c WESCH selen. Er erganzt jedoch:

» Aber WEln WIr aufeiner Missionsstation und die Mission hat einen (jottesdienst
gehabt, zu Teil exIira Cch uUulnls oder mıiıt UNS, da WITr natürlich€l [)as ist klar «47

DIie CGjottesdienste wurden VOoO  — den Reiseteilnehmerinnen un Reiseteilnehmern 11UTE ın
weni1gen Ausnahmefällen mitgestaltet. Röösli merkt hierzu

» u kannst Ja nicht mıtsıngen, die elodıiıen Trem und Aber 19508  — War da und
hat mitgekniet und ist mıt aufgestanden JE nachdem «

Er erganzt, dass die Keisegäste keine Fürbitten vorgetragen hätten und die mitreisenden
Priester selten gepredigt un konzelebriert hätten, da die Gottesdienste ın den MI1SS1ONS-
statıonen » SOWI1ESO ın Lokalsprache gehalten wurden| ‚(

Es zeigt sich ın diesem Punkt, dass die Reisen nicht als religiöse Reisen 1m Sinne einer
Wallfahrt angelegt 11;, sondern dass die VOoO Konzil beschlossene religiöse (JeWlsSseNs-
freiheit ın das Keiseprogramm eingeschrieben Wdl.

[DDIe Urganisatoren der Reisen bestrebt, Begegnungen mıiıt der Okalen Bevölkerung
ermöglichen, wobei diese über die kirchlichen Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen VOr (Jrt

ge  er wurden. [Iiese Begegnungen vollzogen sich nicht 11UL über die Gottesdienste auf
den Missionsstationen, sondern uch über den Besuch Okaler Feste und Bräuche. Anton
Rösli formuliert dies Es sollte die Möglichkeit eboten werden, »hinter die Kulisse / ZU|
schauen« un ın (Jrte kommen, » WO 1T11A1 als normaler Tourist nicht hereinkommt « >°

Neben den M1SS1IONS- und Entwicklungseinrichtungen beinhalteten die Reisen sakulare
touristische Ausflugsziele, WIE Bau- und Naturdenkmäler SOWIE Statten nichtchristlicher
Religionen WIE buddhistische und hinduistische Tempel. Auf grofßes Interesse bei den
Reisenden stieflsen die Nationalparks miıt ihren Möglichkeiten für Fotosafaris. Anton Rösli
fasst dies ın die Worte

»In Ken1la neben den missionarischen Sehenswürdigkeiten VOL em die Tiere
ıne Attraktion flır die Reisenden, die Parks und uch die Landschaften «>}

Entsprechend dieser Einschätzung des Interesses der Reiseteilnehmerinnen und Teil-
nehmer, die sich uch allgemein touristischen ustern orlentierten, €n sich 1mM Fkotao-
estand zahlreiche Fotografien, die während Fotosafaris angefertigt wurden. Als eispie
INdS ıne Fotografie VOI1 LOwen AUS dem Isavo Nationalpar. dienen Abb 2)

Mit diesen Reisezielen, ber uch urc die Erschliefsung Zielgebiete, wurde das
Keiseprogramm Teil der wachsenden internationalen Tourismusindustrie. [Das (Jesamt-
angebot wurde VOoO  — der VYıatours zusammengestellt, uch WE den Missionaren und
Missionsschwestern VOL (Jrt 1ne wichtige FEFunktion bei den Planungen und der Durch-
führung eliner Reise zukam. ber die Planungen berichtet Anton Rößdsli-

»Ich habe mich ZUEerSsT informierrt, welche Schweizer Missionsgesellscha hat ihre
missionarischen Niederlassungen. Und dann habe ich mich rumgeschaut, mıiıt WTl könnte

Gaudium AT spes/Pastoralkonsti-
tution [DIe Kırche n der Walt V}}

4Broschure Indone
sien-Reise, 19 / /

heute, n Kar] RAHNER /Herhbert ROÖSLI, Interview Anm 34}
VORGRIMLER (Hg.) Kleines Konzils- E
Kompendium Alle Konstitutionen, ROÖSLI, Interview Anm 31}
Dekrete Ulale Erklärungen Aes Zweoelrten E
Vatıcanums n der Hischöfllie! 6Aauf- ROÖSLI, Interview Anm 34}
Lragien Ubersetzung, reiburg Br
1966, 449 -552.

Seite 271

271Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 

Der Kontakt und die Gesprächsmöglichkeiten mit Missionaren werden hervorgehoben, 
der Besuch eines Gottesdiensts bleibt optional (»Gottesdienst-Gelegenheit«).

A. Röösli stellt im Interview fest, dass religiöse Inhalte von Seiten der Reiseplaner kein 
zentraler Reiseinhalt gewesen seien. Er ergänzt jedoch:

»Aber wenn wir auf einer Missionsstation waren und die Mission hat einen Gottesdienst 
gehabt, zum Teil extra wegen uns oder mit uns, da waren wir natürlich dabei. Das ist klar.«  47

Die Gottesdienste wurden von den Reiseteilnehmerinnen und Reiseteilnehmern nur in 
wenigen Ausnahmefällen mitgestaltet. A. Röösli merkt hierzu an:

»Du kannst ja nicht mitsingen, die Melodien waren fremd und so. Aber man war da und 
hat mitgekniet und ist mit aufgestanden je nachdem.«  48

Er ergänzt, dass die Reisegäste keine Fürbitten vorgetragen hätten und die mitreisenden 
Priester selten gepredigt und konzelebriert hätten, da die Gottesdienste in den Missions-
stationen »sowieso in Lokalsprache gehalten [wurden]«.49 

Es zeigt sich in diesem Punkt, dass die Reisen nicht als religiöse Reisen im Sinne einer 
Wallfahrt angelegt waren, sondern dass die vom Konzil beschlossene religiöse Gewissens-
freiheit in das Reiseprogramm eingeschrieben war.

Die Organisatoren der Reisen waren bestrebt, Begegnungen mit der lokalen Bevölkerung 
zu ermöglichen, wobei diese über die kirchlichen Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen vor Ort 
gefiltert wurden. Diese Begegnungen vollzogen sich nicht nur über die Gottesdienste auf 
den Missionsstationen, sondern auch über den Besuch lokaler Feste und Bräuche. Anton 
Röösli formuliert dies so: Es sollte die Möglichkeit geboten werden, »hinter die Kulisse [zu] 
schauen« und in Orte zu kommen, »wo man als normaler Tourist nicht hereinkommt«.50 

Neben den Missions- und Entwicklungseinrichtungen beinhalteten die Reisen säkulare 
touristische Ausflugsziele, wie Bau- und Naturdenkmäler sowie Stätten nichtchristlicher 
Religionen wie buddhistische und hinduistische Tempel. Auf großes Interesse bei den 
Reisenden stießen die Nationalparks mit ihren Möglichkeiten für Fotosafaris. Anton Röösli 
fasst dies in die Worte:

»In Kenia waren neben den missionarischen Sehenswürdigkeiten vor allem die Tiere 
eine Attraktion für die Reisenden, die Parks und auch die Landschaften.«  51

Entsprechend dieser Einschätzung des Interesses der Reiseteilnehmerinnen und Teil-
nehmer, die sich auch an allgemein touristischen Mustern orientierten, finden sich im Foto-
bestand zahlreiche Fotografien, die während Fotosafaris angefertigt wurden. Als Beispiel 
mag eine Fotografie von Löwen aus dem Tsavo Nationalpark dienen (Abb. 2).

Mit diesen Reisezielen, aber auch durch die Erschließung neuer Zielgebiete, wurde das 
Reiseprogramm Teil der wachsenden internationalen Tourismusindustrie. Das Gesamt-
angebot wurde von der Viatours zusammengestellt, auch wenn den Missionaren und 
Missionsschwestern vor Ort eine wichtige Funktion bei den Planungen und der Durch-
führung einer Reise zukam. Über die Planungen berichtet Anton Röösli: 

»Ich habe mich zuerst informiert, welche Schweizer Missionsgesellschaft hat wo ihre 
missionarischen Niederlassungen. Und dann habe ich mich rumgeschaut, mit wem könnte 

45	 Gaudium et spes / Pastoralkonsti-
tution Die Kirche in der Welt von 
heute, in: Karl Rahner / Herbert  
Vorgrimler (Hg.), Kleines Konzils-
kompendium. Alle Konstitutionen, 
Dekrete und Erklärungen des Zweiten 
Vaticanums in der bischöflich beauf-
tragten Übersetzung, Freiburg i. Br. 
1966, 449-552.

46	 Viatours, Broschüre Indone-
sien-Reise, 1977. 
47	 Röösli, Interview (Anm. 34).
48	 Ebd.
49	 Röösli, Interview (Anm. 31).
50	 Ebd.
51	 Röösli, Interview (Anm. 34).



272 Uta Karrer und Harald (Grauer

ich da Kontakt aufnehmen. Und das ging me1lst über die zuständige Missionsprokura des
Ordens eren hat einen Missionsprokurator der WIE S1E das dann immer CN

Und das sSind die Leute, die wirklich wissen, WdS hinter der Kulisse läuft « SE
Nachdem VOo  — den Missionsprokuren Kontaktadressen ın den Destinationsländern m1t-

eteilt worden 11, kontaktierte das Reisebüro die Missionare und Missionsschwestern,
die sich auf eliner logistisch möglichen Reiseroute eiIanden DDas Reisebüro fragte die
Angeschriebenen . b Besuch und Betreuung möglich selen. Wenn dies der Fall WAdl,
wurden die Personen VOL (Jrt gebeten, die Unterbringung und das jeweilige touristische
Programm Organısleren. Von einer olchen Reiseplanung eug eın Antwortbrief VOoO

8. April 1976 des Missionars ebelmann SMB auf Anfrage Anton Rödoslis hinsichtlic
eINeEs Aufenthaltes ın Morioka, apan:

» Fahrzeuge für Besichtigungen un Ausflüge lassen sich uch kurzfristig besorgen, SE1
eın Bus der Fahrzeuge VOoO  — Missionaren. Es Ich?| WEISS nicht b diesem Tag

der Ausflug den ‚Eight Immaortal (‚aves« eplant 1St. [Das ware unstig. Es liesse sich für
Interessenten damıt uch 1ne Gottesdienst Gelegenheit ın einer Ureinwohnergemeinde
verbinden «>  S

Lukas Stoffel, der amalige egiona. der SMB, teilte Anton Röösli 10. Juni 1976 ın
einem Brief bezüglic. der Reiseplanung olgende Überlegung mıt

» S1e kämen Freitag nachmittags ın Hanamaki Flugplatz und würden direkt ın
dieses Regionalhaus eführt per Bus Stunde Nachtessen un übernachten hier. Äm
en zusammensıtzen mıt den Missionaren VOoO  — griogka: Mannn 5amstag Besichtigung
V  — orioka unfier Führung V  — Hrn Ihoma Kath Kirchen, chulen, Kloster und anderes.
Sonntag Messe hier ın der Pfarrkirche, dann mıt Bus Norden Besichtigung VOoO  —

y Kanan SONO« NSTa. für sunterlichtete« Kinder VOo  — Protestanten und Kathaol geme1n-
sx.x: gegründet) Besuch einer kleinen Missionsstation ukuoka MISs. Hr. Sturm) weiıter
Besuch ın Ku]l (Miss Station VOoO  — Hrn oma und Vebernachten ın einem Haotel der
Kuste Montag Fahrt der Kuste entlang bis Miyako, Besichtigung der Kirche un bes des
Kındergartens. C<

DIe beiden Briefpassagen zeigen beispielha: auf, WIE sich die Interaktion zwischen
dem Reisedienst des SKVV un den Mıssıonaren un: Missionsschwestern ın den
Destinationsländern gestaltete. DIe Missionare wurden VO  - NSeliten des Reisebüros als
touristische Dienstleister eingebunden. S1e übernahmen weıte e1l1e der Reiseplanung und
Urganisation VOT (O)rt. Der Reisedienst der SKVV konnte hierdurch VO  — der Ortskenntnis
der Missionare un Missionsschwestern profitieren. DIiese Ortskenntnis bestand nıicht
NUur 1mM Wiıssen die touristisch interessanten OUrte, sondern uch ın der Kenntnis der
Infrastruktur un ın der Fähigkeit, als » Turöffiner« dienen für (Orte Ooder lokale Feste,
die SONST fülır Reisende nıicht ohne weıteres zugänglich Indem ebelmann
die Begegnung mıt einer » Ureinwohnergemeinde« »anbietet«, wird EUMLC. dass ihm
die Nachfrage ach der »authentischen Erfahrung« Okaler Kulturen bekannt ıst un
dieser Erwartung entsprechenll Auf den Reisen ach Indonesien wurde 1977 un 1979
der Besuch eINes penti-Festes bei der Bevölkerungsgruppe der Manggaral auf der Insel
Elores ın das Programm integriert. Während der eilnahme penti-Fest fotografierte

RöGsli. Eiınes der Bilder ze1gt die Übergabe eINes Hahns als eschen die Vorsteher
des Rituals Abb 3)

E | ukas STOFFEL, Staatsarchiv
VJEBELMANN, Staatsarchiv Luzern, 790/657

Luzern, 290/652. ROÖSLI, Interview Anm 31}

Seite 272

272 Uta Karrer und Harald Grauer

ich da Kontakt aufnehmen. Und das ging meist über die zuständige Missionsprokura des 
Ordens. Jeder Orden hat einen Missionsprokurator oder wie sie das dann immer nennen. 
Und das sind die Leute, die wirklich wissen, was hinter der Kulisse läuft.«  52

Nachdem von den Missionsprokuren Kontaktadressen in den Destinationsländern mit-
geteilt worden waren, kontaktierte das Reisebüro die Missionare und Missionsschwestern, 
die sich auf einer logistisch möglichen Reiseroute befanden. Das Reisebüro fragte die 
Angeschriebenen an, ob Besuch und Betreuung möglich seien. Wenn dies der Fall war, 
wurden die Personen vor Ort gebeten, die Unterbringung und das jeweilige touristische 
Programm zu organisieren. Von einer solchen Reiseplanung zeugt ein Antwortbrief vom 
8. April 1976 des Missionars P. E. Uebelmann SMB auf Anfrage Anton Rööslis hinsichtlich 
eines Aufenthaltes in Morioka, Japan:

»Fahrzeuge für Besichtigungen und Ausflüge lassen sich auch kurzfristig besorgen, sei 
es ein Bus oder Fahrzeuge von Missionaren. […] Es [Ich?] weiss nicht ob an diesem Tag 
der Ausflug zu den ›Eight Immortal Caves‹ geplant ist. Das wäre günstig. Es liesse sich für 
Interessenten damit auch eine Gottesdienst Gelegenheit in einer Ureinwohnergemeinde 
verbinden.«  53

Lukas Stoffel, der damalige Regional der SMB, teilte Anton Röösli am 10. Juni 1976 in 
einem Brief bezüglich der Reiseplanung folgende Überlegung mit:

»Sie kämen am Freitag nachmittags in Hanamaki Flugplatz an und würden direkt in 
dieses Regionalhaus geführt per Bus ca. 1 Stunde. Nachtessen und übernachten hier. Am 
Abend zusammensitzen mit den Missionaren von Morioka: 7 Mann. Samstag Besichtigung 
von Morioka unter Führung von Hrn Thoma. Kath. Kirchen, Schulen, Kloster und anderes. 
Sonntag Messe hier in der Pfarrkirche, dann mit Bus gegen Norden Besichtigung von 
›Kanan no Sono‹ (Anstalt für ›unterlichtete‹ Kinder von Protestanten und Kathol. gemein-
sam gegründet) Besuch einer kleinen Missionsstation (Fukuoka Miss. Hr. Sturm) weiter 
Besuch in Kuji (Miss. Station von Hrn. Thoma) und Uebernachten in einem Hotel an der 
Küste. Montag Fahrt der Küste entlang bis Miyako, Besichtigung der Kirche und bes. des 
Kindergartens.«  54

Die beiden Briefpassagen zeigen beispielhaft auf, wie sich die Interaktion zwischen 
dem Reisedienst des SKVV und den Missionaren und Missionsschwestern in den 
Destinationsländern gestaltete. Die Missionare wurden von Seiten des Reisebüros als 
touristische Dienstleister eingebunden. Sie übernahmen weite Teile der Reiseplanung und 
Organisation vor Ort. Der Reisedienst der SKVV konnte hierdurch von der Ortskenntnis 
der Missionare und Missionsschwestern profitieren. Diese Ortskenntnis bestand nicht 
nur im Wissen um die touristisch interessanten Orte, sondern auch in der Kenntnis der 
Infrastruktur und in der Fähigkeit, als »Türöffner« zu dienen für Orte oder lokale Feste, 
die sonst für Reisende nicht ohne weiteres zugänglich waren. Indem P. E. Uebelmann 
die Begegnung mit einer »Ureinwohnergemeinde« »anbietet«, wird deutlich, dass ihm 
die Nachfrage nach der »authentischen Erfahrung« lokaler Kulturen bekannt ist und er 
dieser Erwartung entsprechen will. Auf den Reisen nach Indonesien wurde 1977 und 1979 
der Besuch eines penti-Festes bei der Bevölkerungsgruppe der Manggarai auf der Insel 
Flores in das Programm integriert. Während der Teilnahme am penti-Fest fotografierte 
A. Röösli. Eines der Bilder zeigt die Übergabe eines Hahns als Geschenk an die Vorsteher 
des Rituals (Abb. 3).

52	 Ebd.
53	 E. Uebelmann, Staatsarchiv 
Luzern, PA 290  /652.

54	 Lukas Stoffel, Staatsarchiv 
Luzern, PA 290  /652 
55	 Röösli, Interview (Anm. 31).



Der MIisstOnNSTtOUrTISMUS des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 273

Bel olchen Anlässen Adurchbrachen diese Reisen Strukturen des colonial knowledge, indem
festgedachte TrTrenNnNzen zwischen Kulturen durchbrochen wurden un die europäischen
Reisenden die VOoO  — (JAsten einnahmen, die sich urc das ütuell geforderte ber-
reichen VOo  — eschenken, die als Opfergaben dienten, ın das Ritualgeschehen eingliederten.
Sie Traten somıt ın ein Ritualgeschehen e1nN, dessen Verlauf ın den Händen der indigenen
Amtsträger und Amtsträgerinnen lag. DIie systematische Einbindung der schweizerischen
Missionseinrichtungen als touristische Infrastruktur und Missionare und Missionsschwes-
tlern als Wissensvermittler und Wissensvermittlerinnen ildete das Alleinstellungsmerkmal
der Reisen der Yıatours 1m Tourismus. Arbeitsstätten und rojekte der Missionare und
Missionsschwestern Besuchsziele. ugleic. wurde ihnen 1ne mehrfache FEFunktion
als Ansprechpartner un Kulturvermiüttler SOWIE Türöfiner persönlichen Begegnungen
und ANSONSTEN unzugänglichen ()rten und Anlässen zugewlesen. Es diese mehr-
fachen Dienstleistungen der Missionare und Missionsschwestern VOLr Urt, allz den Charakter
der Reisen der Vıatours bestimmten.

Missjionare un: Missionsschwestern
als cultural rokers

Wie 1m VOLANSCHANSCHEI Abschnitt dargelegt, übernahmen Missionare und MIsSS1ONS-
schwestern VOL (Jrt die Feinabstimmung des Keiseprogramms und wirkten als Reiseführer.
Hierbei TIraten S1E sowohl| mıt den Reisenden als uch mıt der Okalen Bevölkerung ın Inter-
aktion un nahmen 1ne vermittelnde zwischen den beiden Gruppen eın

hre War zentral, da 1ne irekte Kommunikation zwischen den Reisenden AUS der
chweiz und der Okalen Bevölkerung schon auIigrun der Sprac.  arriere ın vielen Fällen
erschwert bzw. unmöglic WAl. DIie Missionare un Missionsschwestern VOL (Jrt spielten
insbesondere bei den Reisen ın ÄAslen uUurc ihre Sprachkenntnisse 1ne ausschlaggebende

Dank diesen konnten die Reisenden 1m Rahmen des Keiseprogramms Begegnungen
mıt der Okalen Bevölkerung und ihrer Kultur rleben

Anton Rösli formulierte rückblickend über selINe Kontakte mıiıt Missionaren und Okaler
Bevölkerung nach den Reisen-”

»Ich habe eigentlich kaum mıt einem FEinheimischen se1t damals Kontakt gehabt. Mıt
Missionaren schon, Iso Missionsschwestern, ber mıt FEinheimischen eigentlich nicht Ist
vielleicht meılne Schuld, ich WEISS nicht «”°

DIe Begegnung mıiıt den Missionaren und Missionsschwestern stand 1m Mittelpunkt. Von
einer olchen Begegnung eug das Foto, das eın gemelinsames Abendessen mıiıt Ingenbohler
Schwestern ın Taiwan zeigt Abb. 4) Begegnungen mıt Menschen VOL (Jrt Teil
der Kontexterfahrung der Missionsstation, der »authentischen Reiseerfahrung« und des
TIieDenNs der Missionsarbeit.

In den Reisedestinationen konnten die Reiseteilnehmerinnen un: —_teilnehmer VOEI-

muittelt ber die Missıiıonare un Missionsschwestern uch lokale religiöse Kultur
kennenlernen rleben Der Besuch des penti-Festes auf der indonesischen Insel FEFlores
stellt hierfür eın eispie dar, bei dem sich nıicht ıne folkloristische Inszenlerung
andelte Gleichzeitig stellt sich die Frage, ob hier Begegnungen mıt der Okalen
Bevölkerung 1mM Vordergrund standen, Oder b doch eher eın touristisches FErleben
des Rituals oder der Feierlichkeiten ging, das primar das exotische Arbeitsfe der
Missionare un Missionsschwestern den Reiseteilnehmerinnen un: Reiseteilnehmern
erfahrbar machen sollte

Seite 273

273Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 

Bei solchen Anlässen durchbrachen diese Reisen Strukturen des colonial knowledge, indem 
festgedachte Grenzen zwischen Kulturen durchbrochen wurden und die europäischen 
Reisenden die Rolle von Gästen einnahmen, die sich durch das rituell geforderte Über-
reichen von Geschenken, die als Opfergaben dienten, in das Ritualgeschehen eingliederten. 
Sie traten somit in ein Ritualgeschehen ein, dessen Verlauf in den Händen der indigenen 
Amtsträger und Amtsträgerinnen lag. Die systematische Einbindung der schweizerischen 
Missionseinrichtungen als touristische Infrastruktur und Missionare und Missionsschwes-
tern als Wissensvermittler und Wissensvermittlerinnen bildete das Alleinstellungsmerkmal 
der Reisen der Viatours im Tourismus. Arbeitsstätten und Projekte der Missionare und 
Missionsschwestern waren Besuchsziele. Zugleich wurde ihnen eine mehrfache Funktion 
als Ansprechpartner und Kulturvermittler sowie Türöffner zu persönlichen Begegnungen 
und zu ansonsten unzugänglichen Orten und Anlässen zugewiesen. Es waren diese mehr-
fachen Dienstleistungen der Missionare und Missionsschwestern vor Ort, die den Charakter 
der Reisen der Viatours bestimmten. 

7	� Missionare und Missionsschwestern  
als cultural brokers

Wie im vorangegangenen Abschnitt dargelegt, übernahmen Missionare und Missions-
schwestern vor Ort die Feinabstimmung des Reiseprogramms und wirkten als Reiseführer. 
Hierbei traten sie sowohl mit den Reisenden als auch mit der lokalen Bevölkerung in Inter-
aktion und nahmen eine vermittelnde Rolle zwischen den beiden Gruppen ein. 

Ihre Rolle war zentral, da eine direkte Kommunikation zwischen den Reisenden aus der 
Schweiz und der lokalen Bevölkerung schon aufgrund der Sprachbarriere in vielen Fällen 
erschwert bzw. unmöglich war. Die Missionare und Missionsschwestern vor Ort spielten 
insbesondere bei den Reisen in Asien durch ihre Sprachkenntnisse eine ausschlaggebende 
Rolle. Dank diesen konnten die Reisenden im Rahmen des Reiseprogramms Begegnungen 
mit der lokalen Bevölkerung und ihrer Kultur erleben. 

Anton Röösli formulierte rückblickend über seine Kontakte mit Missionaren und lokaler 
Bevölkerung nach den Reisen: 

»Ich habe eigentlich kaum mit einem Einheimischen seit damals Kontakt gehabt. Mit 
Missionaren schon, also Missionsschwestern, aber mit Einheimischen eigentlich nicht. Ist 
vielleicht meine Schuld, ich weiss es nicht.«  55

Die Begegnung mit den Missionaren und Missionsschwestern stand im Mittelpunkt. Von 
einer solchen Begegnung zeugt das Foto, das ein gemeinsames Abendessen mit Ingenbohler 
Schwestern in Taiwan zeigt (Abb. 4). Begegnungen mit Menschen vor Ort waren Teil 
der Kontexterfahrung der Missionsstation, der »authentischen Reiseerfahrung« und des 
Erlebens der Missionsarbeit. 

In den Reisedestinationen konnten die Reiseteilnehmerinnen und –teilnehmer – ver-
mittelt über die Missionare und Missionsschwestern – auch lokale religiöse Kultur 
kennenlernen erleben. Der Besuch des penti-Festes auf der indonesischen Insel Flores 
stellt hierfür ein Beispiel dar, bei dem es sich nicht um eine folkloristische Inszenierung 
handelte. Gleichzeitig stellt sich die Frage, ob hier Begegnungen mit der lokalen 
Bevölkerung im Vordergrund standen, oder ob es doch eher um ein touristisches Erleben 
des Rituals oder der Feierlichkeiten ging, das primär das exotische Arbeitsfeld der 
Missionare und Missionsschwestern den Reiseteilnehmerinnen und Reiseteilnehmern 
erfahrbar machen sollte. 



274 Uta Karrer und Harald (Grauer

In dieses FErleben des Arbeitskontextes der Missionare und Missionsschwestern fügt
sich für die Reisenden der Besuch VOoO  — christlichen Gottesdiensten e1n, die Missionare
ın sogenannter inkulturierter korm feierten, WIE auf den 1m Anhang gezeigten Bildern
5, 7) DIie Missionare ın Taitung, Taiwan, tragen liturgische Gewänder, die die
traditionelle lokale eidung angepasst 1St. Deren Bedeutung wird adurch betont, dass
die einheimischen Gottesdienstbesucher ebenfalls lokale Bekleidung tragen.

[)a VOo  — Seiten der die Gottesdienste leitenden Missionare einerseıts festgelegt wird, WdSs

als Okales Kulturgut ın den (jottesdienst integriert werden kann, und andererseits, WdSs den
Reisenden dann ın dem jeweiligen Gottesdienst prasentiert wird, nehmen die Missionare
und Missionsschwestern ın diesem Punkt wiederum 1m Sinne VOoO  — Habermas und

[8)VA die der cultural rokers eın DIie Missionare stellten die Schnittstelle dar,
über die sich die Keisegruppe und die lokale Bevölkerung begegneten. In ihren Händen
Jag beispielsweise die Vermittlung der mgangsformen und Verhaltensweisen, etwa bei
dem Besuch des penti-Festes.

Selbstinszenierung un: Fundraising
DIie Missionare un Missionsschwestern Traten einerseıts als kulturvermittelnde und
touristische Dienstleister auf. Gleichzeitig gab dies ihnen und den Missionsgesellschaften
die Möglichkeit, Offentlichkeitsarbeit und Fundraising betreiben. Mit des Reise-
FOSTAILIN STeUErTen die Missionare und Missionsschwestern die Begegnung der Reisenden
mıt der Missionsarbeit und der Okalen Bevölkerung. Dadurch, dass 1E die Zugänge chufen
und Begegnungen ermöglichten, vermochten 1E das Bild, das sich die Reiseteilnehmer und
Reiseteilnehmerinnen VOI1 Miıssion machten, beeinflussen.

Be1l der Besichtigung der Einrichtungen der Missionsmitarbeiter VOL (Jrt wurde auf
bereits geleistete Spenden AUS der chweiz verwliesen. Anton Röösli berichtet, dass VOo  — den
Missionaren oder Missionsschwestern bei den Führungen beispielsweise gesagt wurde, »cdlas
ist VOoO Fastenopfer ezahlt und das ist VOoO  — der (.arıtas ezahlt und weiter« >  /

Es wurden ezielt Einrichtungen WIE Krankenhäuser und Erziehungs- und chul-
einrichtungen für Kinder ZUr Besichtigung ausgewählt, bei denen anzunehmen WAdl, dass
ıne Begegnung mıt diesen Einrichtungen sich DOSIELV auf das Spendenaufkommen AUS-

wirken würde In dieser Hinsicht Wr der Besuch einer V  — Missionsschwestern gelragenen
Geburtsstation ın Dar-es-salam während der Ostafrikareise 1m ahr 1972 ıne ideale Wahl,
da diese Einrichtung die WEe1 zentralen Spendenmotive medizinische Versorgung und
für Kinder miteinander verband

DIie besuchte Geburtsstation und das ın Abbildung gezeigte Bild welsen auf 1ne
Kontinuitat ın der Berichterstattung und den Ilustrationen in Missionszeitschriften, WIE S1E
se1t dem 1' Jahrhundert Vo  — kathaolischen Missionsgesellschaften ın der chweiz vertrieben

/HÖLZL, Mlıssion Mlarce| DREIER, »Europälsch T L othar ASER, Fremde Kulturen.
Anm 10), 1/ gebären«. Katholische Mission, MAut-

terschaft Uund Moderne m Äändlichen
Fine Einführung n Ale Ethnologie,

ROÖSLI, Interview Anm 34} Auf!., Erlangen 2005, 235
KatharınapEinführung Tansanıa 1  -1960, n In K AT-

allz Medizinethnolog!le, n IES (Hg.) SCHILLER /Siegfried VVEICHLEIN (Hg.)
Medizinethnologie. Fine Einführung, Der SCHWAarZE KOrper als MAISSIONS-
Barlın 2015,15735/. gebiet. Medizin, Ethnologie, Theologie

n Afrıka Uund EuUropa -1960,
Kn 2016,153-174 für das Beispiel
Geburtshilfe).

Seite 274

274 Uta Karrer und Harald Grauer

In dieses Erleben des Arbeitskontextes der Missionare und Missionsschwestern fügt 
sich für die Reisenden der Besuch von christlichen Gottesdiensten ein, die Missionare 
in sogenannter inkulturierter Form feierten, wie auf den im Anhang gezeigten Bildern 
(Abb. 5,  7). Die Missionare in Taitung, Taiwan, tragen liturgische Gewänder, die an die 
traditionelle lokale Kleidung angepasst ist. Deren Bedeutung wird dadurch betont, dass 
die einheimischen Gottesdienstbesucher ebenfalls lokale Bekleidung tragen. 

Da von Seiten der die Gottesdienste leitenden Missionare einerseits festgelegt wird, was 
als lokales Kulturgut in den Gottesdienst integriert werden kann, und andererseits, was den 
Reisenden dann in dem jeweiligen Gottesdienst präsentiert wird, nehmen die Missionare 
und Missionsschwestern in diesem Punkt wiederum im Sinne von R. Habermas und 
R. Hölzl die Rolle der cultural brokers ein.56 Die Missionare stellten die Schnittstelle dar, 
über die sich die Reisegruppe und die lokale Bevölkerung begegneten. In ihren Händen 
lag beispielsweise die Vermittlung der Umgangsformen und Verhaltensweisen, so etwa bei 
dem Besuch des penti-Festes.

8	� Selbstinszenierung und Fundraising

Die Missionare und Missionsschwestern traten einerseits als kulturvermittelnde und 
touristische Dienstleister auf. Gleichzeitig gab dies ihnen und den Missionsgesellschaften 
die Möglichkeit, Öffentlichkeitsarbeit und Fundraising zu betreiben. Mit Hilfe des Reise-
programms steuerten die Missionare und Missionsschwestern die Begegnung der Reisenden 
mit der Missionsarbeit und der lokalen Bevölkerung. Dadurch, dass sie die Zugänge schufen 
und Begegnungen ermöglichten, vermochten sie das Bild, das sich die Reiseteilnehmer und 
Reiseteilnehmerinnen von Mission machten, zu beeinflussen. 

Bei der Besichtigung der Einrichtungen der Missionsmitarbeiter vor Ort wurde auf 
bereits geleistete Spenden aus der Schweiz verwiesen. Anton Röösli berichtet, dass von den 
Missionaren oder Missionsschwestern bei den Führungen beispielsweise gesagt wurde, »das 
ist vom Fastenopfer bezahlt und das ist von der Caritas bezahlt und so weiter«.57

Es wurden gezielt Einrichtungen wie Krankenhäuser und Erziehungs- und Schul-
einrichtungen für Kinder zur Besichtigung ausgewählt, bei denen anzunehmen war, dass 
eine Begegnung mit diesen Einrichtungen sich positiv auf das Spendenaufkommen aus-
wirken würde. In dieser Hinsicht war der Besuch einer von Missionsschwestern getragenen 
Geburtsstation in Dar-es-salam während der Ostafrikareise im Jahr 1972 eine ideale Wahl, 
da diese Einrichtung die zwei zentralen Spendenmotive medizinische Versorgung und Hilfe 
für Kinder miteinander verband.

Die besuchte Geburtsstation und das in Abbildung 6 gezeigte Bild weisen auf eine 
Kontinuität in der Berichterstattung und den Illustrationen in Missionszeitschriften, wie sie 
seit dem 19. Jahrhundert von katholischen Missionsgesellschaften in der Schweiz vertrieben 

56	 Habermas  /Hölzl, Mission 
(Anm. 10), 17.
57	 Röösli, Interview (Anm. 34).
58	 Katharina Greifeld, Einführung 
die Medizinethnologie, in: Dies. (Hg.), 
Medizinethnologie. Eine Einführung, 
Berlin 2013, 13-37.

59	 Marcel Dreier, »Europäisch 
gebären«. Katholische Mission, Mut-
terschaft und Moderne im ländlichen 
Tansania 1930-1960, in: Linda Rat-
schiller  / Siegfried Weichlein (Hg.), 
Der schwarze Körper als Missions-
gebiet. Medizin, Ethnologie, Theologie 
in Afrika und Europa 1880-1960, 
Köln 2016, 153-174 (für das Beispiel 
Geburtshilfe).

60	 Lothar Käser, Fremde Kulturen. 
Eine Einführung in die Ethnologie, 
3. Aufl., Erlangen 2005, 235ff.



Der MIisstOnNSTtOUrTISMUS des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 275

wurden, hin Hierbei handelt sich Zeitschriften WIE Mariannhüill, Betlehem, MIiss1ONnSs
(Peres Blancs Fribourg) der den Michaelskalender DIie VOo  — AÄAnton Röösli aufgenommene
Fotografie zeigt ıne Missionsschwester, ihrem Habit erkenntlich, und ıne Junge Mutter,
die auf einem ett sitzend ihr neugeborenes Kind ın den AÄArmen hält, dass 11UL der Kopf
des Kindes sichtbar iıst. Während die Schwester ihren Habit tragt, der den einzi1gen, ber
eindeutigen religiösen Referenzpunkt auf dem Bild bildet, ist die Junge Frau unbekleidet,
ihr KOrper ist jedoch VOoO  — der Brust abwärts mıt einer weifßen Decke edeckt und das
ett mıt einem weiflsen Betttuch [Dieses Unbekleidetsein der Mutter unterstreicht beim
Betrachter des Bildes 1ne historisch gewachsene und we1ıt verbreitete Vorstellung VOI1

Afrika ın Europa. Mission wird Uurc die Fotografie mıiıt medizinischer und Fortschritt
verbunden, symbolisiert 1m Weils der Decken und des Betttuches, das für die medizinische
Hygiene un damıit Entwicklung steht DIiese UuUuTInNnaNnmMme pricht solcherma({fsen ın direkter
Weise die Vorstellung eliner vermeintlichen Gewissheit des colonial knowledge . die darin
bestand, dass westliche Biomedizin die eINZISE korm wirksamer Medizin arstet58 und
dieser er 1ne Schlüsselfunktion ın der » Zivilisierung« der »Modernisierung« aufser-
europäischer Gesellschaften zukomme ”” Letztlich sich dieses binäre Denken, das
die westliche Biomedizin traditionelle kormen VOoO  — Medizin und Heilung ausspielt,
noch 1m Jahrhundert ın einzelnen missionarischen Kontexten ©0

Der Empfang V  - Reisegruppen der SKVV diente, WIE Antoan Rösli wiederhalt anmerkte,
den Missionsgesellschaften für ihre Selbstinszenierung und flır das Fundraising. DIie
Möglichkeit ZUur Begründung längerfristiger direkter Austauschbeziehungen zwischen den
Heimatgemeinden der Reiseteilnehmer und Reiseteilnehmerinnen un den prasentlerten
Missionseinrichtungen tellte ein mögliches rgebnis der Reiseplanung dar.

DIie Teiilnehmenden ollten die Information ZUr Missionsarbeit ın ihre (Gemeinden
ın der chweiz zurücktragen. DIe entstandenen Netzwerke konnten die Missionare und
Missionsschwestern flır Besuchs- und Fundraising-Reisen ın die chweiz nutzen.

Fazıt Reisen un: Wissenstransfer

DIe Begegnung mıiıt den 1mM Ausland tatıgen Missıonaren AUS der chweiz bildete
flr die schweizerischen Reisenden den Angelpunkt der Reisen. DIie Missionare und
Missionsschwestern nahmen füır die Reisenden die VOo  - cultural rokers wahr,
während S1E den Reisenden zugleic. ihre Tätigkeit als cultural rokers für die einheimische
Bevölkerung prasentlerten. Es sSind nicht prımar die traditionell gesprochen individuellen
Bekehrungen, etwa die Anzahl der Taufen, die die Missionare prasentlerten, sondern
die VOoO  — den Missionaren und Missionsschwestern unterhaltenen Einrichtungen einer
zeitgenössischen, westlich gepragten Entwicklungshilfe WIE chulen, Krankenhäuser und
Ausbildungsstätten, die ezeigt wurden.

Neben der Prasentation infrastruktureller Einrichtungen ermöglichten die Missionare
als cultural hroker den Reisenden den Zugang den »authentischen« Begegnungen mıt
den Menschen und ihrer Lebensweise VOL (Jrt DIie Missionare und Missionsschwestern
gestalteten die Punkte 1m Programm, die mıt der jeweilig als traditionell erachteten Kultur
ın Verbindung standen. [Iies chloss uch unterschiedliche kormen christlicher inkul-
turjerter Liturgie e1n, die ın gewlssem alse einen VOoO  — den Missionaren herbeigeführten
Schnittpunkt zwischen traditioneller Kultur und Modernität ildete, indem S1E die mıt
»Moderne« aSSO711erte eligion des Christentums, SCHNAUCI 3958004 des Katholizismus,
mıt Symbolen und rituellen Praktiken AUS der traditionellen indigenen eligion verband

Seite 275

275Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 

wurden, hin. Hierbei handelt es sich um Zeitschriften wie Mariannhill, Betlehem, Missions 
(Pères Blancs Fribourg) oder den Michaelskalender. Die von Anton Röösli aufgenommene 
Fotografie zeigt eine Missionsschwester, an ihrem Habit erkenntlich, und eine junge Mutter, 
die auf einem Bett sitzend ihr neugeborenes Kind in den Armen hält, so dass nur der Kopf 
des Kindes sichtbar ist. Während die Schwester ihren Habit trägt, der den einzigen, aber 
eindeutigen religiösen Referenzpunkt auf dem Bild bildet, ist die junge Frau unbekleidet, 
ihr Körper ist jedoch von der Brust abwärts mit einer weißen Decke bedeckt und das 
Bett mit einem weißen Betttuch. Dieses Unbekleidetsein der Mutter unterstreicht beim 
Betrachter des Bildes eine historisch gewachsene und weit verbreitete Vorstellung von 
Afrika in Europa. Mission wird durch die Fotografie mit medizinischer Hilfe und Fortschritt 
verbunden, symbolisiert im Weiß der Decken und des Betttuches, das für die medizinische 
Hygiene und damit Entwicklung steht. Diese Aufnahme spricht solchermaßen in direkter 
Weise die Vorstellung einer vermeintlichen Gewissheit des colonial knowledge an, die darin 
bestand, dass westliche Biomedizin die einzige Form wirksamer Medizin darstellt  58 und 
dieser daher eine Schlüsselfunktion in der »Zivilisierung« oder »Modernisierung« außer-
europäischer Gesellschaften zukomme.59 Letztlich findet sich dieses binäre Denken, das 
die westliche Biomedizin gegen traditionelle Formen von Medizin und Heilung ausspielt, 
noch im 21. Jahrhundert in einzelnen missionarischen Kontexten.60

Der Empfang von Reisegruppen der SKVV diente, wie Anton Röösli wiederholt anmerkte, 
den Missionsgesellschaften für ihre Selbstinszenierung und für das Fundraising. Die 
Möglichkeit zur Begründung längerfristiger direkter Austauschbeziehungen zwischen den 
Heimatgemeinden der Reiseteilnehmer und Reiseteilnehmerinnen und den präsentierten 
Missionseinrichtungen stellte ein mögliches Ergebnis der Reiseplanung dar. 

Die Teilnehmenden sollten die Information zur Missionsarbeit in ihre Gemeinden 
in der Schweiz zurücktragen. Die entstandenen Netzwerke konnten die Missionare und 
Missionsschwestern für Besuchs- und Fundraising-Reisen in die Schweiz nutzen.

9	� Fazit: Reisen und Wissenstransfer

Die Begegnung mit den im Ausland tätigen Missionaren aus der Schweiz bildete 
für die schweizerischen Reisenden den Angelpunkt der Reisen. Die Missionare und 
Missionsschwestern nahmen für die Reisenden die Rolle von cultural brokers wahr, 
während sie den Reisenden zugleich ihre Tätigkeit als cultural brokers für die einheimische 
Bevölkerung präsentierten. Es sind nicht primär die traditionell gesprochen individuellen 
Bekehrungen, etwa die Anzahl der Taufen, die die Missionare präsentierten, sondern 
die von den Missionaren und Missionsschwestern unterhaltenen Einrichtungen einer 
zeitgenössischen, westlich geprägten Entwicklungshilfe wie Schulen, Krankenhäuser und 
Ausbildungsstätten, die gezeigt wurden. 

Neben der Präsentation infrastruktureller Einrichtungen ermöglichten die Missionare 
als cultural broker den Reisenden den Zugang zu den »authentischen« Begegnungen mit 
den Menschen und ihrer Lebensweise vor Ort. Die Missionare und Missionsschwestern 
gestalteten die Punkte im Programm, die mit der jeweilig als traditionell erachteten Kultur 
in Verbindung standen. Dies schloss auch unterschiedliche Formen christlicher inkul-
turierter Liturgie ein, die in gewissem Maße einen von den Missionaren herbeigeführten 
Schnittpunkt zwischen traditioneller Kultur und Modernität bildete, indem sie die mit 
»Moderne« assoziierte Religion des Christentums, genauer genommen des Katholizismus, 
mit Symbolen und rituellen Praktiken aus der traditionellen indigenen Religion verband. 



276 Uta Karrer und Harald (Grauer

DIie schweizerischen Missionare und Missionsschwestern bewegten sich damıt ın einem
Spannungsverhältnis, da S1E einerseıts das »authentisch« Traditionelle als Reisehöhepunkt
zeigen ollten und andererseits den wirtschaftlichen und technischen Fortschritt, der UuUrc
die Arbeit der Mission und anderer Entwicklungshilfeorganisationen herbeigeführt wurde.

Im Unterschie dem Medium der Missionszeitschriften bot das Reiseformat des
SKVV den Missionaren und Missionsschwestern gEWISSE Freiraume, die ihnen erlaubten,
das zeigen, WdS ihnen als VOL (Jrt Tätigen wichtig erschien. Gleichzeitig wurde jedoch
die irekte Begegnung mıt der einheimischen Bevölkerung über die Missionare und
Missionsschwestern ge  ert, die als UÜbersetzende un Vermittelnde wirkten.

FEinerseits zeigt sich ine Fortsetzung früherer kormen des interkulturellen Wissens-
transfers urc Miıssion un andererseits ist ein au VOoO  — FEilter-und Zensurstufen
festzustellen. DIie Begegnung mıt dem » Fremden« verläuft für die Missionstouristen und

-tourıstınnen ın eliner direkteren, dialogischeren und letztlich demokratischeren Form, als
dies ın den klassischen Missionswerbemedien eschah. Es zeigt sich ber uch hier, dass
der Vermittlungsprozess während der Reisen ein ambivalenter WAadl, der einerseılts den
traditionellen Wissensbestand des colonial knowledge und dessen Narrative fortschrieb,
andererseits, WIE anhand des penti-Festes illustriert, diese ufbrach SO wurden den
Schweizer Reisenden LICUEC Raollen ın der Begegnung mıt dem Fremden zugewlesen. Gileich-
zelt1g eug das Reiseangebot des SKVV ber uch VOo  - einer Verschiebung des Verhältnisses
zwischen den katholischen Lalen ın der chweiz un den Missionaren und den MIsSS1ONS-
schwestern, da die Hauptorganisation der Reisen ın Händen der Laienorganisation SKVV
lag, die mıt den Vertreterinnen der Missionsgesellschaften und missionierenden en auf
Augenhöhe über den Verlauf der Reisen verhandelte

nfolge des direkten TIieDenNs VOoO  — Institutionen WIE Krankenhäusern un chulen
wurden den Reiseteilnehmerinnen und eilneNnmern Möglichkeiten eröffnet, nach ihrer
ucC ın die chweiz Direktförder- unı Austauschprogramme Tarten Neue
Begegnungen mıt der einheimischen Bevölkerung konnten entstehen, die weniger stark

die Brokertätigkeit der Missionare und Missionsschwestern geDunden un die
noch direkteren Begegnungen ın Form VOo  — Besuchen führen konnten. Im Anschluss

diese Überlegung kann die Frage geste werden, inwleweılt diese Reisen und insbesondere
daraus hervorgegangene persönliche Kontakte dazu beitrugen, das geteilte colonial
knowledge nachhaltig aufzubrechen. [Dieser Frage weiıter nachzugehen, ware Teil einer
Folgeuntersuchung, die die weitergehende TIransformation des Schweizer Engagements
ın der Entwicklungszusammenarbeit und 1m internationalen Austausch Zzu Ihema hätte

ugleic ıst darauf verweılsen, dass der Wissenstransfer Uurc die Aufnahmen
VO  - Anton Rödsli keinen abgeschlossenen Prozess darstellt Anton Röödöslıi hat ın einer
doppelten nıicht NUur die Fotografien erstellt, sondern ın dem oral-history-Projekt
uch Informationen den einzelnen Fotografien das Fotoprojekt der SGV welterge-
geben [iese Fotografien werden Nu  - mıt Titeln, Schlagworten, geographischen Angaben
und Datierungen versehen und auf der Website des Fotoprojektes einer breiten Offentlich-
keit zugänglich emacht. Auf diese Welse SE das Projekt gemelInsam mıiıt den Autoren
dieses Textes den Wissenstransfer fort Herausforderung fülır die 7Zukunft ist, tändig
ber diesen Prozess des institutionell un digital vermittelten Wiıissens reflektieren
un Sichtweisen, insbesondere der ın diesen Fotografien dargestellten Personenkreise,

d  Nmiteinander ın Austausch bringen

Seite 276

276 Uta Karrer und Harald Grauer

Die schweizerischen Missionare und Missionsschwestern bewegten sich damit in einem 
Spannungsverhältnis, da sie einerseits das »authentisch« Traditionelle als Reisehöhepunkt 
zeigen sollten und andererseits den wirtschaftlichen und technischen Fortschritt, der durch 
die Arbeit der Mission und anderer Entwicklungshilfeorganisationen herbeigeführt wurde. 

Im Unterschied zu dem Medium der Missionszeitschriften bot das Reiseformat des 
SKVV den Missionaren und Missionsschwestern gewisse Freiräume, die ihnen erlaubten, 
das zu zeigen, was ihnen als vor Ort Tätigen wichtig erschien. Gleichzeitig wurde jedoch 
die direkte Begegnung mit der einheimischen Bevölkerung über die Missionare und 
Missionsschwestern gefiltert, die als Übersetzende und Vermittelnde wirkten.

Einerseits zeigt sich eine Fortsetzung früherer Formen des interkulturellen Wissens
transfers durch Mission und andererseits ist ein Abbau von Filter-und Zensurstufen 
festzustellen. Die Begegnung mit dem »Fremden« verläuft für die Missionstouristen und 

‑touristinnen in einer direkteren, dialogischeren und letztlich demokratischeren Form, als 
dies in den klassischen Missionswerbemedien geschah. Es zeigt sich aber auch hier, dass 
der Vermittlungsprozess während der Reisen ein ambivalenter war, der einerseits den 
traditionellen Wissensbestand des colonial knowledge und dessen Narrative fortschrieb, 
andererseits, wie anhand des penti-Festes illustriert, diese aufbrach. So wurden den 
Schweizer Reisenden neue Rollen in der Begegnung mit dem Fremden zugewiesen. Gleich-
zeitig zeugt das Reiseangebot des SKVV aber auch von einer Verschiebung des Verhältnisses 
zwischen den katholischen Laien in der Schweiz und den Missionaren und den Missions-
schwestern, da die Hauptorganisation der Reisen in Händen der Laienorganisation SKVV 
lag, die mit den Vertreterinnen der Missionsgesellschaften und missionierenden Orden auf 
Augenhöhe über den Verlauf der Reisen verhandelte.

Infolge des direkten Erlebens von Institutionen wie Krankenhäusern und Schulen 
wurden den Reiseteilnehmerinnen und Teilnehmern Möglichkeiten eröffnet, nach ihrer 
Rückkehr in die Schweiz Direktförder- und Austauschprogramme zu starten. Neue 
Begegnungen mit der einheimischen Bevölkerung konnten entstehen, die weniger stark 
an die Brokertätigkeit der Missionare und Missionsschwestern gebunden waren und die 
zu noch direkteren Begegnungen in Form von Besuchen führen konnten. Im Anschluss an 
diese Überlegung kann die Frage gestellt werden, inwieweit diese Reisen und insbesondere 
daraus hervorgegangene persönliche Kontakte dazu beitrugen, das geteilte colonial 
knowledge nachhaltig aufzubrechen. Dieser Frage weiter nachzugehen, wäre Teil einer 
Folgeuntersuchung, die die weitergehende Transformation des Schweizer Engagements 
in der Entwicklungszusammenarbeit und im internationalen Austausch zum Thema hätte.

Zugleich ist darauf zu verweisen, dass der Wissenstransfer durch die Aufnahmen 
von Anton Röösli keinen abgeschlossenen Prozess darstellt. Anton Röösli hat in einer 
doppelten Rolle nicht nur die Fotografien erstellt, sondern in dem oral-history-Projekt 
auch Informationen zu den einzelnen Fotografien an das Fotoprojekt der SGV weiterge-
geben. Diese Fotografien werden nun mit Titeln, Schlagworten, geographischen Angaben 
und Datierungen versehen und auf der Website des Fotoprojektes einer breiten Öffentlich-
keit zugänglich gemacht. Auf diese Weise setzt das Projekt gemeinsam mit den Autoren 
dieses Textes den Wissenstransfer fort. Herausforderung für die Zukunft ist, ständig 
über diesen Prozess des institutionell und digital vermittelten Wissens zu reflektieren 
und Sichtweisen, insbesondere der in diesen Fotografien dargestellten Personenkreise, 
miteinander in Austausch zu bringen.� A



Der MIisstOnNSTtOUrTISMUS des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 277

S RO0S|
.&

r +

—
Archiv der
ScChweIizerIschenM_ Gesellschaftt tur
Volkskunde n Rase|

&‘

S
Abb

- p Sagewer n der Nähe
VON Yagunde 1)asC

=— . —— besichtigte Sagewer
x—_ \War eiIner OlzTachn-

sSschule angeschlossen,e——— ——  M ıe VON der SchweIizer
C arıtas HNnanziert
wurde.a Yaounde Q7/2

V

y}

ı

”'
{ eF

s19 W A
Abb 2W .

ra 7 |OwInnen Im

F A, SaVO Nationalpark.
Kenla Q /2

z

L  ( &)

s
«  , “y

y Abb 3
penti-Fest. VertreterE‚;l' der Manggaral en\ VON der SscChwelzeriIschenR Keisegruppe eInen
Hahn als Eschen
ernalten
Flores 979

Seite 277

277Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins 

Abb. 1 	
Sägewerk in der Nähe 
von Yaounde. Das 
besichtigte Sägewerk 
war einer Holzfach-
schule angeschlossen, 
die von der Schweizer 
Caritas finanziert 
wurde. 
Yaounde 1972

Abb. 2 	
Löwinnen im  
Tsavo Nationalpark.  
Kenia 1972 

Fotos: Anton Röösl
Archiv der  
Schweizerischen  
Gesellschaft für  
Volkskunde in Basel

Abb. 3	
penti-Fest. Vertreter  
der Manggarai haben 
von der schweizerischen 
Reisegruppe einen  
Hahn als Geschenk 
erhalten.  
Flores 1979 



275 Uta Karrer und Harald (Grauer

DD.4
Abendessen derZ SscChwelzeriIschen

< / W Keisegruppe
mMIt IngenbohlerK
Schwestern
Tartung 1970N  S>

Z

S D

-A f

K‘

Ü

\ D
sr

E

f

;x

LT

Abb 5
SchweIizeriIsche

\a  . Mıssionare der SMRX&  j n Okaler Tracht HeIm
Gottescdienst In TarıtungA

( A Tartung 1976\ Abb
SsiONSsSschwesterX miIt Junger \WMlutter n
Utterstation

Dar-es-salam Q7/2

/

I
Abb
GOottescienst anllı

VE  *r indigener Bevölkerung
1976 n Taltung.

/— Tartung 1976

Seite 278

278 Uta Karrer und Harald Grauer

Abb. 4 	
Abendessen der 
schweizerischen 
Reisegruppe  
mit Ingenbohler 
Schwestern. 
Taitung 1976

Abb. 7 	
Gottesdienst mit 
indigener Bevölkerung 
1976 in Taitung.  
Taitung 1976 

Abb. 5 	
Schweizerische 
Missionare der SMB 
in lokaler Tracht beim 
Gottesdienst in Taitung. 
Taitung 1976
Abb. 6 	
Missionsschwester 
mit junger Mutter in 
Mutterstation.  
Dar-es-salam 1972



KLEINER WOo das Wasser
BEITRAG hinabstürzt

und AUS$S Sand
Kristalle wachsen
Das KuNgoni CGenter of Culture
an Art (Mua/Malawi
Vo  - Klaus ellgu

KuNg0n1 C enter of Culture and
Art, dem einer für Afrika
einzigartigen Synthese VOo  — eologie,

Anthropologie un: Afrikanischer Kunst
kommt,“ eNindet sich ın Mua alawi), das
CIrca 150 Kilometer VOo  — ilongwe entfernt
nahe dem Lake Malawi 1eg ESs entstand
Rande einer Missionsstation der Weiflen
Vater 1m Dedza-Distrikt, ın deren Händen
die Leitung des Zentrums bis heute 1eg

Diıe Geschichte
der Missjionsstation Vo  - Mua

Im ahr 1902 gründeten dlie Afrikamissionare
die Miıssion ın Mua alawi), die heute als
ıne der altesten Missionsstationen des OST-
afrikanischen Landes gilt.” Geprägt Walr die
missionarische Tätigkeit der Weiflen Vater
ın Mua VOoO  — Anfang VOoO  — Evangelisation,
Bildungsarbeit und der Bekämpfung VOoO  —

Armut * So bauten die Weiflsen Vater 1m

KUuNgonı ( enter a (ulture and Art,
HOX A1, Mlitakataka Malawı). E-Maıl
admin @kungoni.org.
P Vgl artın OTT, Afriıcan Theology n
Images, 7Zomba 999, 67

Bereits m ahr 1901 matten Ale Montfort-
Mlıssionare IN Mlıssionsstation n
Zama arrichtet.

n englischer prache IraC WC}7]
den »CIre| - « gesprochen: Evangelisation,
FEAucation Uund Fradication a Overty.

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 279

zmr | 101. Jahrgang | 2017

KLEINER 
BEITRAG

Wo das Wasser  
hinabstürzt  
und aus Sand  
Kristalle wachsen
Das KuNgoni Center of Culture  
and Art (Mua /Malawi)

von Klaus Vellguth

 as KuNgoni Center of Culture and 
Art,1 an dem es zu einer für Afrika 

einzigartigen Synthese von Theologie, 
Anthropologie und Afrikanischer Kunst 
kommt,  2 befindet sich in Mua (Malawi), das 
circa 150 Kilometer von Lilongwe entfernt 
nahe dem Lake Malawi liegt. Es entstand am 
Rande einer Missionsstation der Weißen 
Väter im Dedza-Distrikt, in deren Händen 
die Leitung des Zentrums bis heute liegt.

Die Geschichte  
der Missionsstation von Mua

Im Jahr 1902 gründeten die Afrikamissionare 
die Mission in Mua (Malawi), die heute als 
eine der ältesten Missionsstationen des ost-
afrikanischen Landes gilt.3 Geprägt war die 
missionarische Tätigkeit der Weißen Väter 
in Mua von Anfang an von Evangelisation, 
Bildungsarbeit und der Bekämpfung von 
Armut.4 So bauten die Weißen Väter im 

1	 KuNgoni Center of Culture and Art, 
Box 41, Mtakataka (Malawi). E-Mail: 
admin@kungoni.org.
2	 Vgl. Martin Ott, African Theology in 
Images, Zomba 1999, 87.
3	 Bereits im Jahr 1901 hatten die Montfort- 
Missionare eine erste Missionsstation in 
Nzama errichtet.
4	 In englischer Sprache wird dabei von 
den »drei E« gesprochen: Evangelisation, 
Education und Eradication of poverty.



80 Kleiner Beitrag

gleichen Jahr eın erstes Gebäude flır ihr Claude Boauchers
Missionszentrum, das 1m November 1903 anfängliches Wirken ın Malawi

(1967-1974)bezogen werden konnte ® Im ahr 1907 wurde
die erste Kirche der Missionsstation ın Mua
eingeweih‘t.6 ec re spater richteten Untrennbar ist die Geschichte des KuNgon1
die Weiflsen Vater 1m Missionshaus einen C(‚enter of Culture A Art mıt Claude
Klassenraum e1In, AUS dem sich (seit 1942 mıiıt Boucher Chisale verbunden ! Der 1m ahr
eigenen Räumlichkeiten) die Mua AfnOolic 1941 geborene Kanadier begann bereits
Primary School entwickelt hat Nachdem mıiıt vier Jahren angeregt urc sSeINeEe
sich ın Mua die ersten Weiflsen Schwestern künstlerisch gepragte Multter malen.
(MSOLA)” niedergelassen hatten, gründeten on während der Gymnasialzeit auf
S1E 1m ahr 19253 das erste Hospital, das S1E einer Schule der Franziskaner ın Longueuil
1im ahr 1925 zunächst eın nahegelegenes experıimentierte Boucher 1m Bereich der
Leprazentrum erweıterten un: spater Malerei, Plastik, der Öpferei un mıt der
einem wichtigen Gesundheitszentrum für Erstellung VOoO  — Ollagen. Mıt Jahren enT-

chloss sich Boucher, sich der Gemeinschaftdie Kegion ausbauten.
Miıt Cornelius 1tsule (1957-1984), der Weifßlen Vater anzuschliefßen, und

dem ersten autochthonen Priester des wandte sich zunächst VOoO  — der Kunst ab, da
Landes un spateren Bischof VO  - Dedza, dieser 1mM Rahmen der Semiıinarıstenaus-
SOWIE Patrik Kalilombe (1972-1979), dem bildung kaum Raum zugestanden wurde
ersten afrikanischen Bischof VO  - Lilongwe, Im ahr 1967 wurde jedoch Zzu Leiter
Stammen WEeI bedeutende malawische eINeEs Ausstellungsteams ernannt, das den
1SCNOTE AUS der Mua-Region. An dieser christlichen avıllon mıt eliner Ausstellung
tradıtionsreichen Missionsstation ()st- Zzu Ihema 1L homme dechire« auf der
hang des Dedzaplateaus gründete Claude Weltausstellung ın Montreal gestalten ollte,
Boucher Chisale,” eın kanadischer MISS10O- und Walr 1m Rahmen der Ausstellung uch
Nar, 1mM Jahr 1976 das KUuNgont Art AAan mıt eigenen Werken vertretfen.

ur7z nach selner Priesterweihe 1mCraft Genter, AUS dem ın den VEISANSCHCH
vlierz1g Jahren eın Pastoral- beziehungs- ahr 1967 kam Boucher nach Malawi,
WEISEe Kulturzentrum hervorgegangen Ist, zunächst eiıner Missionsstation
das heute die Bezeichnung KUuNgQONT C(‚‚enter der Weiflsen Vater ın Kasinga, einem (Jrt
of Culture Aa Art trägt.*“ NSeinen Namen zwischen Dedza und Lilongwe, alıg Walr

und ıchewa lernte !® Während dieser eitverdankt eiInem Wasserfall,** ın dessen
unmittelbarer Nachbarschaft das Zentrum begann die Arbeit der [)aserie » Ihe
J1eg und dessen Dynamik und lebens- Good News gf Jesus Christ«, der mehr
spendende Kraft die Arbeit des Zentrums als zweitausend Diaaufnahmen entstanden
pragen soll sind, die biblische Szenen ın Malawi nach-

D Im Jahr 1915 wurde das Gehäude urc| T DITS Kırche wurcde m ahr 19 70 urc|
IN Zzwolle Etage erganzt. Nachdem Aas amn ZWOITLEeSs Kirchengebäude ersetzt, dessen
Gehäudce 015 eInen ehnen n den A0r Fassade m ahr 1996 wurde.
Jahren Aes 0, Jahrhunderts beschädigt DITS \Walnlen Schwestern n MIua I
worden WAar, wurcde a n den Jahren 1969 zu ahr1991 tatıg.
RS 109402 umfanglich anılert. 'gl.Serge DITS Bedeutung der Einrichtung fur dıe
7- Al -AÄAU L1, KuNgont. hen talls, gesamte Region Ässt SsIiCh Adaran erkennen,
sand MEcomes crystal. Ul MIua AMass Deispielsweise m anr 934/35 menr als
and the KuNgonı ( onlire a Culture and Art zehntausend Patienten Uund Patientinnen m
Malawı, Mlitakata 0U/, 41 Hospital mnehandelt worden SInd

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 280

zmr | 101. Jahrgang | 2017

280 Kleiner Beitrag

gleichen Jahr ein erstes Gebäude für ihr 
Missionszentrum, das im November 1903 
bezogen werden konnte.5 Im Jahr 1907 wurde 
die erste Kirche der Missionsstation in Mua 
eingeweiht.6 Sechs Jahre später richteten 
die Weißen Väter im Missionshaus einen 
Klassenraum ein, aus dem sich (seit 1942 mit 
eigenen Räumlichkeiten) die Mua Catholic 
Primary School entwickelt hat. Nachdem 
sich in Mua die ersten Weißen Schwestern 
(MSOLA)7 niedergelassen hatten, gründeten 
sie im Jahr 1923 das erste Hospital, das sie 
im Jahr 1928 zunächst um ein nahegelegenes 
Leprazentrum erweiterten und später zu 
einem wichtigen Gesundheitszentrum für 
die Region ausbauten.8 

Mit Cornelius Chitsule (1957-1984), 
dem ersten autochthonen Priester des 
Landes und späteren Bischof von Dedza, 
sowie Patrik Kalilombe (1972-1979), dem 
ersten afrikanischen Bischof von Lilongwe, 
stammen zwei bedeutende malawische 
Bischöfe aus der Mua-Region. An dieser 
traditionsreichen Missionsstation am Ost-
hang des Dedzaplateaus gründete Claude 
Boucher Chisale,9 ein kanadischer Missio-
nar, im Jahr 1976 das KuNgoni Art and  
Craft Center, aus dem in den vergangenen 
vierzig Jahren ein Pastoral- beziehungs-
weise Kulturzentrum hervorgegangen ist, 
das heute die Bezeichnung KuNgoni Center 
of Culture and Art trägt.10 Seinen Namen 
verdankt es einem Wasserfall,11 in dessen 
unmittelbarer Nachbarschaft das Zentrum 
liegt und dessen Dynamik und lebens-
spendende Kraft die Arbeit des Zentrums 
prägen soll.

Claude Bouchers  
anfängliches Wirken in Malawi 
(1967-1974)

Untrennbar ist die Geschichte des KuNgoni 
Center of Culture and Art mit Claude 
Boucher Chisale verbunden.12 Der im Jahr 
1941 geborene Kanadier begann bereits 
mit vier Jahren – angeregt durch seine 
künstlerisch geprägte Mutter – zu malen. 
Schon während der Gymnasialzeit auf 
einer Schule der Franziskaner in Longueuil 
experimentierte Boucher im Bereich der 
Malerei, Plastik, der Töpferei und mit der 
Erstellung von Collagen. Mit 21 Jahren ent-
schloss sich Boucher, sich der Gemeinschaft 
der Weißen Väter anzuschließen, und 
wandte sich zunächst von der Kunst ab, da 
dieser im Rahmen der Seminaristenaus-
bildung kaum Raum zugestanden wurde. 
Im Jahr 1967 wurde er jedoch zum Leiter 
eines Ausstellungsteams ernannt, das den 
christlichen Pavillon mit einer Ausstellung 
zum Thema »L’homme déchiré« auf der 
Weltausstellung in Montreal gestalten sollte, 
und war im Rahmen der Ausstellung auch 
mit eigenen Werken vertreten. 

Kurz nach seiner Priesterweihe im 
Jahr 1967 kam Boucher nach Malawi, wo 
er zunächst an einer Missionsstation 
der Weißen Väter in Kasinga, einem Ort 
zwischen Dedza und Lilongwe, tätig war 
und Chichewa lernte.13 Während dieser Zeit 
begann er die Arbeit an der Diaserie »The 
Good News of Jesus Christ«, zu der mehr 
als zweitausend Diaaufnahmen entstanden 
sind, die biblische Szenen in Malawi nach-

6	 Die erste Kirche wurde im Jahr 1971 durch 
ein zweites Kirchengebäude ersetzt, dessen 
Fassade im Jahr 1996 erneuert wurde.
7	 Die Weißen Schwestern waren in Mua bis 
zum Jahr 1991 tätig.
8	 Die Bedeutung der Einrichtung für die 
gesamte Region lässt sich daran erkennen, 
dass beispielsweise im Jahr 1934  /35 mehr als 
zehntausend Patienten und Patientinnen im 
Hospital behandelt worden sind.

5	 Im Jahr 1913 wurde das Gebäude durch 
eine zweite Etage ergänzt. Nachdem das 
Gebäude bei einem Erdbeben in den 80er 
Jahren des 20. Jahrhunderts beschädigt 
worden war, wurde es in den Jahren 1989 
bis 1992 umfänglich saniert. Vgl. Serge  
St-Arneault, KuNgoni. When water falls, 
sand becomes crystal. A Guide to Mua 
and the KuNgoni Centre of Culture and Art 
Malawi, Mtakata 2007, 41.



Kleiner Beitrag 81

tellen Hier zeigte sich schon die Ambition Claude Boucher ihre christlich insplırıerten
VOoO  — Boucher, Ansatze einer Inkulturation Werke In dieser eit entstanden uch erste
des Christentums entwickeln un för- Pläne flır eın eigenes Kunstzentrum ın (J)st-
dern Rückblickend chrieb Boucher: »Ich afrıka och bevor die Pläne umgesetzt
fragte mich, WIE die Malawier Jesus als ihren werden konnten, wollte Boucher zunächst
Bruder erkennen könnten. Es bedeutet ihnen einmal sSeINeEe ethnologischen Kenntnisse
sicher nicht viel, b 1U Jesus eın weifßes vertiefen !° SO 1€e sich VOoO  — 1974 bis 1975
der ein schwarzes Gesicht hat Bel welıtem zunächst TICUNN Monate einem Sabbatjahr
entscheidender 1st CD, ob sSe1In Benehmen und Ggaba-Pastoralinstitut ın Uganda auf,
Se1IN Handeln afrikanisch sind, b die Wege, unternahm anschliefsend Feldforschungen
auf denen geht, und die Landschaften, die ın Sambia und Malawi und studierte chlie{$-

durchwandert, denen ın Malawıi hnlich ich 1m Folgejahr 1975/1976 Institut flır
sSind lücklicherweise ahnelt Malawi Orientalische und afriıkanische tudien
dem eiligen Land ın vielerlei Hinsicht. Es SOAS) ın London Anthropologie.

nicht Bergen un Tälern, een
und Flüssen, die uch der Berg ÖOr und
der Berg Kidron, der See Genesareth und ründung des KuNgoni C enter
der ordanfluss se1in könnten «!* of Culture and Art

Im ahr 1965 wurde Boucher nach Nsipe
versetzl, bald afrikanische Künstler Ursprünglich hatte Claude Boucher C‘hisale

sich scharte, muıiıt denen mehrere vorgehabt, nach selner Rückkehr AUS London
Kirchen künstlerisch gestaltete. on ın Nsipe ın der Pastoral alıg werden
damals legten die Künstler Wert darauf, und dort ein Künstler-Zentrum SOWIE eın
afrikanische Materialien verwenden, FOI'SChUI’IgSZCI’IU'UI’I'I für Kultur inıtueren,
adurch ihre Achtung VOL den afrikanischen doch verweigerte der Bischof VOoO  — Dedza,
Werkmaterialien auszudrücken. DIie Kunst- Cornelius itsulo, sSeINE Zustimmung flır
lergruppe VOoO  — Nsipe erregte chnell die Auf- SOIC eın Zentrum diesem Urt, da
merksamkeit der Christen iın Malawi, und ein Kunstzentrum ın Mua favorisierte, das
le{ßs sich uch Patrick Kalilombe, der erste sich stärker allgemeinen eschmack
afrikanische Bischof VOo  — Lilongwe, einen AUS orlientiert und sich priımar als einkommens-

schaffende Ma{fsnahme für die Zen-einem Tsanyabaum geschnitzten 1SCNOTS-
stah VOoO  — den Jungen christlichen Künstlern Lrum tatıgen Kunsthandwerker versteht.
gestalten. Doach uch Jenseılts der Landes- Boucher Walr ıne Ansiedlung SeINES
grFrENZEN wurde 111A111 auf die Künstler auf- Zentrums ın Mua, da ın Mua nicht (wie
merksam. Im Rahmen des Katechetischen ın Nsipe) die Ngonl, sondern die ewa
Kongresses, der 1m ahr 1972 ın Nairobi STATTi- angesiedelt Sind. Dr befürchtete 1mM Fall
fand, prasentlerten die Künstler uınd einer Ansiedlung ın Mua einen Konflikt

C Claude Boucher Chisale wurcde m ahr Gerardo GONZALVEZ /Antonio
1941 n Kanada eboren Uund el SsIiCh m ahr ALVERA, KUNgonı: ( eniro e artie Ae
1967 zu Priester werhen. Im gleichen ahr vida/en colabn ( {(}/] Claude BOUCHER, n
Kam ar nach Mlalawı. Mlundeo 1990) Heft 535d4, d,;

Vgl ‚T-ARNEAULT, KuNgonı. hen mıer 5 .
‘alls Anm 5} 15, Drl VAN HULTEN, Claude BOUCHER, Presenter © NMESSAYC

(Cultura| ( entre Iiness a Falth, n Patıt Heaute, n Mlıssions a’ Afrique /Ü
Echo 2009 1004, 4166-406&; OTT, Afrıcan 1974) 2,.6.
eOl0gy Anm 2} 771 Vgl. Martin OTT, Dialog der Biılder. DITS
11 KUNgOni HezeichnNet n der prache Begegnung V}} Evangelium Ulale Kultur n
der ICN EWa eInen WasserTall. der alrıkanıschen Unst, reiburg 199495, e}

Vgl OTT, African Theology
Anm 2} 69-94.

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 281

zmr | 101. Jahrgang | 2017

281Kleiner Beitrag

stellen. Hier zeigte sich schon die Ambition 
von Boucher, Ansätze einer Inkulturation 
des Christentums zu entwickeln und zu för-
dern. Rückblickend schrieb Boucher: »Ich 
fragte mich, wie die Malawier Jesus als ihren 
Bruder erkennen könnten. Es bedeutet ihnen 
sicher nicht viel, ob nun Jesus ein weißes 
oder ein schwarzes Gesicht hat. Bei weitem 
entscheidender ist es, ob sein Benehmen und 
sein Handeln afrikanisch sind, ob die Wege, 
auf denen er geht, und die Landschaften, die 
er durchwandert, denen in Malawi ähnlich 
sind. […] Glücklicherweise ähnelt Malawi 
dem Heiligen Land in vielerlei Hinsicht. Es 
fehlt nicht an Bergen und Tälern, an Seen 
und Flüssen, die auch der Berg Tabor und 
der Berg Kidron, der See Genesareth und 
der Jordanfluss sein könnten.«  14 

Im Jahr 1968 wurde Boucher nach Nsipe 
versetzt, wo er bald afrikanische Künstler 
um sich scharte, mit denen er mehrere 
Kirchen künstlerisch gestaltete. Schon 
damals legten die Künstler Wert darauf, 
afrikanische Materialien zu verwenden, um 
dadurch ihre Achtung vor den afrikanischen 
Werkmaterialien auszudrücken. Die Künst-
lergruppe von Nsipe erregte schnell die Auf-
merksamkeit der Christen in Malawi, und so 
ließ sich auch Patrick Kalilombe, der erste 
afrikanische Bischof von Lilongwe, einen aus 
einem Tsanyabaum geschnitzten Bischofs-
stab von den jungen christlichen Künstlern 
gestalten. Doch auch jenseits der Landes-
grenzen wurde man auf die Künstler auf-
merksam. Im Rahmen des Katechetischen 
Kongresses, der im Jahr 1972 in Nairobi statt-
fand, präsentierten die Künstler rund um 

Claude Boucher ihre christlich inspirierten 
Werke. In dieser Zeit entstanden auch erste 
Pläne für ein eigenes Kunstzentrum in Ost-
afrika. Doch bevor die Pläne umgesetzt 
werden konnten, wollte Boucher zunächst 
einmal seine ethnologischen Kenntnisse 
vertiefen.15 So hielt er sich von 1974 bis 1975 
zunächst neun Monate zu einem Sabbatjahr 
am Ggaba-Pastoralinstitut in Uganda auf, 
unternahm anschließend Feldforschungen 
in Sambia und Malawi und studierte schließ-
lich im Folgejahr 1975  /1976 am Institut für 
orientalische und afrikanische Studien 
(SOAS) in London Anthropologie.

Gründung des KuNgoni Center  
of Culture and Art

Ursprünglich hatte Claude Boucher Chisale 
vorgehabt, nach seiner Rückkehr aus London 
in Nsipe in der Pastoral tätig zu werden 
und dort ein Künstler-Zentrum sowie ein 
Forschungszentrum für Kultur zu initiieren, 
doch verweigerte der Bischof von Dedza, 
Cornelius Chitsulo, seine Zustimmung für 
solch ein Zentrum an diesem Ort, da er 
ein Kunstzentrum in Mua favorisierte, das 
sich stärker am allgemeinen Geschmack 
orientiert und sich primär als einkommens-
schaffende Maßnahme für die am Zen-
trum tätigen Kunsthandwerker versteht. 
Boucher war gegen eine Ansiedlung seines 
Zentrums in Mua, da in Mua nicht (wie 
in Nsipe) die Ngoni, sondern die Chewa 
angesiedelt sind. Er befürchtete im Fall 
einer Ansiedlung in Mua einen Konflikt 

9	 Claude Boucher Chisale wurde im Jahr 
1941 in Kanada geboren und ließ sich im Jahr 
1967 zum Priester weihen. Im gleichen Jahr 
kam er nach Malawi.
10	 Vgl. St-Arneault, KuNgoni. When 
water falls (Anm. 5), 13; Piet van Hulten, 
Cultural Centre. Witness of Faith, in: Petit 
Echo (2009) 1004, 466-468; Ott, African 
Theology (Anm. 2), 87-120.
11	 KuNgoni bezeichnet in der Sprache 
der Chichewa einen Wasserfall.
12	 Vgl. Ott, African Theology 
(Anm. 2), 89-94.

13	 Gerardo Gonzálvez / Antonio  
Calvera, KuNgoni: Centro de arte y de 
vida / en colab. con Claude Boucher, in: 
Mundo negro 31 (1990) Heft 334, 34-42, 
hier 37.
14	 Claude Boucher, Présenter le message 
en beauté, in: Missions d’ Afrique 70 
(1974) 2, 6.
15	 Vgl. Martin Ott, Dialog der Bilder. Die 
Begegnung von Evangelium und Kultur in 
der afrikanischen Kunst, Freiburg 1995, 84.



89 Kleiner Beitrag
mıt den ewa, da sich INntensIivV mıt dem die Arbeit einer ersten Rundhütte, unter
als Geheimkult gepragten gule wamkulu deren ach die Schnitzer I1L.MEN-

beschäftigt hatte und mıt Widerstand der kommen konnten. on ın den Anfangs-
ewa die Auseinan dersetzung eiINes jahren des Zentrums wurde beauftragt,
Ausländers mıt ihrem Geheimkult rech- Exponate einer afrikanischen christlichen
nete.  16 [)a der Konflikt zwischen Boucher Kunst gestalten. Martın (Jit schreibt über
und selNnen Mıtstreitern auf der einen und diese Phase » [rotz mancher ToODlileme kann
Bischof 1tSU1lO auf der anderen Seite nicht das Zentrum selinen Weg der Okalen Kul-

lösen WAadl, willigte Boucher schliefslich turverwurzelung un: Inkulturation gehen
e1nN, das VOoO  — ihm geplante Zentrum ın Mua Kirchenausstattungen, gröfßere Reliefs

errichten. [Das Gebiet Mua herum und Einzelskulpturen sSind neben vielen
79 den altesten Stammesgebieten der kleineren Arbeiten die Hauptarbeiten.«  17
ewa, deren Geschichte bis ın das ahr 750 Es ollten weıt über hundert Kirchen werden,
nach Christus zurückverfolgt werden kann die VOoO  — Künstlern des KuNgoni-Zentrums
In Mua begegnete Claude Boucher Chisale gestaltet wurden. Dabei reicht die Art der
unterschiedlichen afrikanischen Kulturen, Dekoration VOoO  — einfachen geometrischen
unter anderem den ewa, Yao, Wiıza, Verzierungen über freskenartig gestaltete
Matengo, Ngoni und €nNa. ugleic trafen ıIn biblische Szenen bis hin umfangreichen
Mua verschiedene Religionsgemeinschaften Schnitzereien. Im Jahr 1981 wurde das
aufeinander: Sowohl nhänger traditioneller KuNgoni-Zentrum beispielsweise eauf-
Afrikanischer Religionen als uch Muslime Lragt, eın Meter grofßes Fresko für
und Christen hatten sich ın dieser Kegion die Kirche ın Milala (Diözese Zomba)
niedergelassen. Als ethnischer und religiöser gestalten. Dabei Walr den Künstlern des Zen-
Schmelztiegel ging VOoO  — dem (Jrt sOomıt TITrums wichtig, Kirchenausstattungen nicht
ein €e17 AUS, für den der anthropologisch kopieren, sondern jede Ausgestaltung
interessierte Boucher empfänglich Wal. Und unter einem eigenen Leitgedanken kon-
schliefslich gab dies sprach uch AUS der zıpleren und realisieren.
1C der Schnitzer für diesen (Jrt uınd In den Folgejahren schlossen sich zahl-

Mua ausgedehnte Waldgebiete, deren reiche Junge un talentierte Künstler dem
Baume hervorragendes Schnitzholz für die KuNgoni-Zentrum cl dass 1m Jahr
Arbeiten der Künstler lefern versprachen 1954 bereits zehn Meisterschnitzer ın Mua
Im Oktober 1976 begann Boucher ın Mua alıg In dieser Phase entstanden
den ersten Orkshop für Schnitzer, und 1m mıiıt den Lagern, den Schulungs- un Aus-
Verlauf des Jahres liefßßen sich neben Boucher stellungsräumen, den drei Rundbauten
mıt Lenardıi Chikasassa SOWIE dessen Sohn für die Schnitzer, Maler un Töpfer SOWIE
James Chikasassa und ibu anı SOWIE dessen weıteren Wohnhäusern für die Künstler
Sohn Wilson anı weltere Künstler AUS Nsipe un ihre Familien die Gebäude, die bis
ın Mua nieder. Im gleichen ahr begann heute das KuNgoni-Zentrum pragen. Um

Vgl OTT, African Theology Anm 2} U / Mal eInen spateren Staatsbesuch n ENg
OTT, Dialog der Biılder (Anm.15)}, 0 and m anr 19686 mestellt Staatspräsident
Vgl Ors HOHMANN, Brückenschnitzer. Banda Wonlere EXpoNnNate n Mua, Alese

n MIua Malawı) verbindet Schnitzkunst Aas als Gastgeschenke m Rahmen SEINECS STaals
Ithergebrachteılder Einheimischen EsuUucCcChs weiterzugeben. Vgl OTT, Dialog
mIT den Traditionen Aes Christentums, n Alle der Biılder Anm 15} 10  ®

elt (1996) 11/12,16-17. Vgl. J. Gaba. The Chapel
Rellglous Artı Än Afrıcan expression. Nver-
Oitentlichtes Dokument, Eldoret, atum
21 Vgl OTT, Afriıcan Theology Anm 2} G7

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 282

zmr | 101. Jahrgang | 2017

282 Kleiner Beitrag

mit den Chewa, da er sich intensiv mit dem 
als Geheimkult geprägten gule wamkulu 
beschäftigt hatte und mit Widerstand der 
Chewa gegen die Auseinandersetzung eines 
Ausländers mit ihrem Geheimkult rech-
nete.16 Da der Konflikt zwischen Boucher 
und seinen Mitstreitern auf der einen und 
Bischof Chitsulo auf der anderen Seite nicht 
zu lösen war, willigte Boucher schließlich 
ein, das von ihm geplante Zentrum in Mua 
zu errichten. Das Gebiet um Mua herum 
zählt zu den ältesten Stammesgebieten der 
Chewa, deren Geschichte bis in das Jahr 750 
nach Christus zurückverfolgt werden kann. 
In Mua begegnete Claude Boucher Chisale 
unterschiedlichen afrikanischen Kulturen, 
unter anderem den Chewa, Yao, Wiza, 
Matengo, Ngoni und Sena. Zugleich trafen in 
Mua verschiedene Religionsgemeinschaften 
aufeinander: Sowohl Anhänger traditioneller 
Afrikanischer Religionen als auch Muslime 
und Christen hatten sich in dieser Region 
niedergelassen. Als ethnischer und religiöser 
Schmelztiegel ging von dem Ort somit 
ein Reiz aus, für den der anthropologisch 
interessierte Boucher empfänglich war. Und 
schließlich gab es – dies sprach auch aus der 
Sicht der Schnitzer für diesen Ort – rund 
um Mua ausgedehnte Waldgebiete, deren 
Bäume hervorragendes Schnitzholz für die 
Arbeiten der Künstler zu liefern versprachen. 
Im Oktober 1976 begann Boucher in Mua 
den ersten Workshop für Schnitzer, und im 
Verlauf des Jahres ließen sich neben Boucher 
mit Lenardi Chikasassa sowie dessen Sohn 
James Chikasassa und Jibu Sani sowie dessen 
Sohn Wilson Sani weitere Künstler aus Nsipe 
in Mua nieder. Im gleichen Jahr begann 

die Arbeit an einer ersten Rundhütte, unter 
deren Dach die Schnitzer zusammen-
kommen konnten. Schon in den Anfangs-
jahren des Zentrums wurde es beauftragt, 
Exponate einer afrikanischen christlichen 
Kunst zu gestalten. Martin Ott schreibt über 
diese Phase: »Trotz mancher Probleme kann 
das Zentrum seinen Weg der lokalen Kul-
turverwurzelung und Inkulturation gehen. 
Kirchenausstattungen, größere Reliefs 
und Einzelskulpturen sind – neben vielen 
kleineren Arbeiten – die Hauptarbeiten.«  17 
Es sollten weit über hundert Kirchen werden, 
die von Künstlern des KuNgoni-Zentrums 
gestaltet wurden. Dabei reicht die Art der 
Dekoration von einfachen geometrischen 
Verzierungen über freskenartig gestaltete 
biblische Szenen bis hin zu umfangreichen 
Schnitzereien. Im Jahr 1981 wurde das 
KuNgoni-Zentrum beispielsweise beauf-
tragt, ein 8 x 3 Meter großes Fresko für 
die Kirche in Milala (Diözese Zomba) zu 
gestalten. Dabei war den Künstlern des Zen-
trums wichtig, Kirchenausstattungen nicht 
zu kopieren, sondern jede Ausgestaltung 
unter einem eigenen Leitgedanken zu kon-
zipieren und zu realisieren. 

In den Folgejahren schlossen sich zahl-
reiche junge und talentierte Künstler dem 
KuNgoni-Zentrum an, so dass im Jahr 
1984 bereits zehn Meisterschnitzer in Mua 
tätig waren. In dieser Phase entstanden 
mit den Lagern, den Schulungs- und Aus-
stellungsräumen, den drei Rundbauten 
für die Schnitzer, Maler und Töpfer sowie 
weiteren Wohnhäusern für die Künstler 
und ihre Familien die Gebäude, die bis 
heute das KuNgoni-Zentrum prägen. Um 

19	 Bei einem späteren Staatsbesuch in Eng-
land im Jahr 1988 bestellt Staatspräsident 
Banda weitere Exponate in Mua, um diese 
als Gastgeschenke im Rahmen seines Staats-
besuchs weiterzugeben. Vgl. Ott, Dialog 
der Bilder (Anm. 15), 100.
20	 Vgl. J. C. Lemay, Gaba. The Chapel. 
Religious Art: An African expression. Unver-
öffentlichtes Dokument, Eldoret, o. Datum.
21	 Vgl. Ott, African Theology (Anm. 2), 87.

16	 Vgl. Ott, African Theology (Anm. 2), 97.
17	 Ott, Dialog der Bilder (Anm. 15), 88.
18	 Vgl. Horst Hohmann, Brückenschnitzer. 
In Mua (Malawi) verbindet Schnitzkunst das 
althergebrachte Weltbild der Einheimischen 
mit den Traditionen des Christentums, in: Alle 
Welt (1996) 11  /12, 16-17.



Kleiner Beitrag 253

das Areal als eın »religiöÖses B1otop« Die nationale und internationale
gestalten, wurde ın eliner parkähnlichen Anerkennung führte dazu, dass ein1ge
Anlage e1in kleiner 7090 errichtet !$ [D)Das Schnitzer das KuNgoni-Zentrum VEeI-

Jahr 1985 tellte einen Höhepunkt für das liefßsen und sıch se  ständig machten,
während andere Künstler WIE MuazaKünstlerzentrum VO  - Mua dar, da zahl-

reiche Arbeiten abgeschlossen werden Maleka, MacDonald Michongwe, Alano
konnten, die auf das Renommee des /en- indiwo, Smart Bigula, Patrick Maleka
Lrums verwelisen. So Reliefs Ooder Ihomas Mpira sich den das /en-
und Skulpturen VOo  - der malawischen Lrum tragenden Meisterschnitzern enlL-

Reglerung este worden, die Staats- wickelten. Im ahr 1991 wurde der Grundstein
präsident Banda als eschenke für die des Chamare-Museums gelegt, das ın drei
königliche Familie auf selıne England- Rundhütten die ethnologische, küunstlerische
Freise mitnahm *” Darüber hinaus wurden und pastorale Arbeit widerspiegeln soll, die
ın diesem Jahr 3 FExponate ın der Aus- KuNgoni-Zentrum geleistet wird [Das
Sstellung christlicher Kunst anlässlich Museum sollte ber uch dazu beitragen,
des Eucharistischen Weltkongresses ın dass bei der Bevölkerung eın Bewusstsein
Nairobi prasentiert. Auch das eschen flr den Wert und die Wüulürde der eigenen

Küultur entsteht unı damit, Boucher, einemder AMECFEAÄA (eine ulptur »Christ C)Ur

Ancestor«) SOWIE der malawischen 1SCNOTE kollektiven Minderwertigkeitskomplex enTt-
(ein Bischofsstab flır Papst Paul VI gegengewir. wird: » Eines der auptpro-
1mM KuNgoni-Zentrum ın Auftrag egeben eme, ıunier dem die Gesellscha: und die
worden. DIe Kapelle des Gaba-Institus ın Kirche ın Malawıi leiden, ist eın tief sitzender
FEldoret (Kenia) War ebenftalls VO  - Kunst- Minderwertigkeitskomplex. Immer hat
lern AULS Mua gestaltet worden “* Im ersten 19000688 den Menschen gesagl, dass das, WAdS S1E
Vierteljahrhundert se1t ründung des fen- besitzen, nıichts nutze sEel, dass SC1E keine
Irums wurden nicht 11UL Kirchen ın Malawi, Werte hätten. Das hat die Koloanialisation
sondern darüber hinaus uch ın Sambia, betont und ın diese Kerbe hat aufıne andere
Mosambik, Kenla, Uganda, Namibia, Siud- Weise uch die Kirche geschlagen. DIie
afrika, Italien, England, Irland, Belgien, Menschen en sich deswegen angewöhnt,
Deutschland, ÖOsterreich un: Kanada VO  - ımmer nach draufen, nach Übersee, den
Künstlern AUS Mua gestaltet21 [DIes ze1gt, anderen schauen. Deswegen 5Sdsc
mıt WEeIC COI Schaffenskraft die ich, dass KuNgoni VOTL €m eın Zentrum
Künstler VO  - KuNgoni altıg Immer der Bewusstseinsbildung ıst Wır wollen eın
wieder widmet sich das Zentrum gröfßeren Gefühl für den eigenen Wert und die eigene

Wüulürde entstehen lassen. [Das Sschle dannProjekten. SO entwickelten 16 Künstler
AUS Mua 1mM Zeitraum VO  - drei Jahren INS- notwendigerweise die malawische Kunst mıt
gesamt >5 Einzelobjekte ZUTFL Gestaltung ein. ulserdem gibt das den Menschen wieder
der Hauskapelle VO  - M1SSI1O0 ın München “ Vertrauen zurück. «“*

Vgl MAISSIO (Hg.) Alles | ehen STrOML Yfur MISSIO auch Aas grofsformatige
AUS GOLL, Muünchen 201 MISSIO (Hg.)} [)as MACTIV » The GOospe!l Sood«. Vgl MISSIO (Hg.)}
Geheimnıis WC}7] Toa Uund L ehen Afrıkanısche [)as Geheimnıis V}} Tod Ulale L ehen Eın

Gemälde miıt Themen der Inkulturation nTheologie m Bilddl Maedien Zur Inkulturation,
Mlalaw/ı V}} Claude Bowucher und TambalaMünchen, 1994, MAISSIO (Hg.)} \A der

Glaube urzeln chlägt. Inkulturation n yanı, Muünchen atum
Malawı, Muünchen 1993, MAISSIO (Hg.) aus Vgl HOHMANN, Brückenschnitzer
Kirche Ulale Sakramentskapelle m Aause Anm 18), 16-17.
MISSIO Muünchen. Gestaltet ‚1018 Kunstlern Aes GONZALEZ/CALVERA, KuNgonı
KUuNgonı Art Crafit C_enters, MIua MAıssion n (Anm.13), 3
Dedza, Malawı, München atum Im ahr
FÄAGION: xa Boucher mıtTambala

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 283

zmr | 101. Jahrgang | 2017

283Kleiner Beitrag

das Areal als ein »religiöses Biotop« zu 
gestalten, wurde in einer parkähnlichen 
Anlage ein kleiner Zoo errichtet.18 Das 
Jahr 1985 stellte einen Höhepunkt für das 
Künstlerzentrum von Mua dar, da zahl-
reiche Arbeiten abgeschlossen werden 
konnten, die auf das Renommee des Zen-
trums verweisen. So waren u. a. 21 Reliefs 
und Skulpturen von der malawischen 
Regierung bestellt worden, die Staats-
präsident Banda als Geschenke für die 
königliche Familie auf seine England-
reise mitnahm.19 Darüber hinaus wurden 
in diesem Jahr 30 Exponate in der Aus-
stellung christlicher Kunst anlässlich 
des Eucharistischen Weltkongresses in 
Nairobi präsentiert. Auch das Geschenk 
der AMECEA (eine Skulptur »Christ – our 
Ancestor«) sowie der malawischen Bischöfe 
(ein Bischofsstab) für Papst Paul   VI. waren 
im KuNgoni-Zentrum in Auftrag gegeben 
worden. Die Kapelle des Gaba-Institus in 
Eldoret (Kenia) war ebenfalls von Künst-
lern aus Mua gestaltet worden.20 Im ersten 
Vierteljahrhundert seit Gründung des Zen-
trums wurden nicht nur Kirchen in Malawi, 
sondern darüber hinaus auch in Sambia, 
Mosambik, Kenia, Uganda, Namibia, Süd-
afrika, Italien, England, Irland, Belgien, 
Deutschland, Österreich und Kanada von 
Künstlern aus Mua gestaltet.21 Dies zeigt, 
mit welch enormer Schaffenskraft die 
Künstler von KuNgoni tätig waren. Immer 
wieder widmet sich das Zentrum größeren 
Projekten. So entwickelten 16 Künstler 
aus Mua im Zeitraum von drei Jahren ins-
gesamt 50 Einzelobjekte zur Gestaltung 
der Hauskapelle von missio in München.22 

Die nationale und internationale 
Anerkennung führte dazu, dass einige 
Schnitzer das KuNgoni-Zentrum ver-
ließen und sich selbständig machten, 
während andere Künstler wie Muaza 
Maleka, MacDonald Michongwe, Alano 
Chindiwo, Smart Bigula, Patrick Maleka 
oder Thomas Mpira sich zu den das Zen-
trum tragenden Meisterschnitzern ent-
wickelten. Im Jahr 1991 wurde der Grundstein 
des Chamare-Museums gelegt, das in drei 
Rundhütten die ethnologische, künstlerische 
und pastorale Arbeit widerspiegeln soll, die 
am KuNgoni-Zentrum geleistet wird. Das 
Museum sollte aber auch dazu beitragen, 
dass bei der Bevölkerung ein Bewusstsein 
für den Wert und die Würde der eigenen 
Kultur entsteht und damit, so Boucher, einem 
kollektiven Minderwertigkeitskomplex ent-
gegengewirkt wird:23 »Eines der Hauptpro-
bleme, unter dem die Gesellschaft und die 
Kirche in Malawi leiden, ist ein tief sitzender 
Minderwertigkeitskomplex. Immer hat 
man den Menschen gesagt, dass das, was sie 
besitzen, zu nichts nütze sei, dass sie keine 
Werte hätten. Das hat die Kolonialisation 
betont und in diese Kerbe hat – auf eine andere 
Weise – auch die Kirche geschlagen. Die 
Menschen haben sich deswegen angewöhnt, 
immer nach draußen, nach Übersee, zu den 
anderen zu schauen. […] Deswegen sage 
ich, dass KuNgoni vor allem ein Zentrum 
der Bewusstseinsbildung ist. Wir wollen ein 
Gefühl für den eigenen Wert und die eigene 
Würde entstehen lassen. Das schließt dann 
notwendigerweise die malawische Kunst mit 
ein. Außerdem gibt das den Menschen wieder 
Vertrauen zurück.«  24

Mponyani für missio auch das großformatige 
Motiv »The Gospel Seed«. Vgl. missio (Hg.), 
Das Geheimnis von Tod und Leben: Ein 
Gemälde mit Themen der Inkulturation in 
Malawi von Claude Boucher und Tambala 
Mponyani, München o. Datum.
23	 Vgl. Hohmann, Brückenschnitzer 
(Anm. 18), 16-17.
24	 González / Calvera, KuNgoni 
(Anm. 13), 38.

22	 Vgl. missio (Hg.), Alles Leben strömt 
aus Gott, München 2010; missio (Hg.), Das 
Geheimnis von Tod und Leben. Afrikanische 
Theologie im Bild. Medien zur Inkulturation, 
München, 1994; missio (Hg.), Wie der 
Glaube Wurzeln schlägt. Inkulturation in 
Malawi, München 1993; missio (Hg.), Haus-
kirche und Sakramentskapelle im Hause 
missio München. Gestaltet von Künstlern des 
KuNgoni Art Craft Centers, Mua Mission in 
Dedza, Malawi, München o. Datum. Im  Jahr 
2002 schuf Boucher zusammen mit Tambala 



284 Kleiner Beitrag
Kunst und Inkulturation uUrc das Individuum bzw. die Kirche. [DIies

stellt einen permanenten hermeneutischen
Als Claude Boucher ach Malawi kam Vorgang dar, bei dem das Evangelium ın
und die Diareihe » Projekt ute Botschaft« eliner spezifischen sozio-politischen bzw.
entstand, wWar das Konzept och stärker religiös-kulturellen Sıiıtuation eiıner
VO edanken einer Kontextualisierung inspirierenden und transformierenden Bot-

SC wird “ Letztlich können Inkulturationdes Evangeliums epragt W A her
einem religionspädagogischen Ansatz und Kontextualisierung als die beiden Fe71-
einer korrelativen Vermittlung entspricht. prok aufeinander bezogenen Dynamiken
Doach schon bald entwickelte Boucher Se1IN eINeESs hermeneutischen Prozesses verstanden
hermenenutisches un: offenbarungstheo- werden, der AUS den Bewegungen eINes
logisches Verständnis weıter, un reifte Annehmens und gebens, ALULS einem
seIn Verständnis einer Inkulturation des Fin- und AÄAusatmen besteht28
Evangeliums, einer inkulturierten Liturgie Be1l der Inkulturation, die für äubige
SOWIE eiıner inkulturierten qchristlichen eıinen identitätsstiftenden harakter
Kunst_ *> Auch WEnnn die Begriffe der Kon- besitzt) geht nıicht NUur das Auf-
textualisierung bzw. der Inkulturation Lragen eINes Ooberflächlichen christlichen
auhg SYHÖLILYITL verwendet werden, gibt Farbanstrichs, sondern 1ne tiefgehende,
ıne spezifische Differenzierung zwischen radıkale Begegnun des Christentums
diesen beiden erminl]. Der Begriff der Kon- mıiıt einer Kultur, die die Kultur bis ın

ihre urzeln hinein verändert > ()ttmartextualisierung bezeichnet ın Anlehnung
Fuchs schreibt ber das Verhältnis derden soziologischen Begriff der Akkul-

turatıon bzw. den missionsgeschicht- beiden gft SYHÖLILYITL gebrauchten Begriffe
liıchen Begriff der Akkomodation die 1m Kontextualisierung und Inkulturation:
Rahmen der interkulturellen Begegnung »Während iNa  - Kontextualität her als
erfolgte Aneignung VOoO  — Kulturelementen horizontales Nebeneinander verschiedener
einer anderen, spezifischen Kultur. Dagegen ächiger Vernetzungen und Strukturkom-
bezeichnet die Inkulturation ın Anlehnung plexe eiINes Tatbestandes beschreibt, benennt

den VOo  . € IVılle Herskovits entwickelten Inkulturation dessen vertikale, Iso WUuT-

soziologischen Begriff der Enkulturation“ elhafte Tiefenstruktur und € KTITON1 1m Kul-
die Aneignung einer spezifischen Kultur turgefüge. Es geht >u 1ne Tiefenerfassung

Vg ‚ Georg VÖOÖLLINGER, Reosenkranz Uund Vgl PAUL Apostolisches Schreiben
Zauberhorn, n Kontinente 1996 „16-21 Evangelii Duntandı Semer Heiligkeit aps

Vg Maelvıille HERSKOVITS, Man and HIS Paul den EpIsKOpat, den Klarus Ulale
OTE KS CIlence a eultura| anthropology, alle Gläubigen der Kathollschen Kırche Uber
New York 1946,39 Ale Evangelisierung n der We WC}7] heute,

Vg _ Glancarlo LOLLET, Vom theolog!|- Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz
schen Vandalısmus zu theologischen ( Verlautbarungen Aes ADOS schen Stuhls
Ooman IsMmMUS? Fragen eIner multikultureli- 2} Bonn 1975, 1577 Kar] JOS 4 In-
en Identität Aes Christentums, n Mlonika Kulturation, n Stimmen der Zalt 212 1994
PANKOKE-SCHE K/Georg Inkultura- p 0687-6906, mler 0&67.
ton Ulale Kontextualität. Theologien m WOIT - + 1 Vgl. Ottmar (3C) natemnen ZUg
Kirchlichen Austausch. LUdwWIg Bertsch, NS Detall. «Inkulturation» Aes Evangeliums
Frankfurt 19 94, U, mıer hlierzulande, n mar FUCHS/Norbert

Vg Johannes SCHUTTE, rragen der GREIN  >  r KARRER/Norbert
Mlıssion Aas KOonzil, n DERS (Hg.)} METTE/Hermann STEINKAMP, [)as OU6
Mlıssion mach dem KOonzil, Mlaınz 1967, Wwächst. adıkale Veränderungen n der
W -2U, hlier 15. Kirche, Muünchen 199495, 72

Vgl artın OTT, Auf der Suche nach
IdenUttät. EINIgE Anmerkungen zu Stand
der Afrıkanıschen Theologie AUS der IC|
INes »Gastarbeiters«», n Zeitschrift Tur
MIilssionswissenschaft Uund Religionswissen-
xa s18 2002 2,  4-9

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 284

zmr | 101. Jahrgang | 2017

284 Kleiner Beitrag

Kunst und Inkulturation

Als Claude Boucher nach Malawi kam 
und die Diareihe »Projekt Gute Botschaft« 
entstand, war das Konzept noch stärker 
vom Gedanken einer Kontextualisierung 
des Evangeliums geprägt – was eher 
einem religionspädagogischen Ansatz 
einer korrelativen Vermittlung entspricht. 
Doch schon bald entwickelte Boucher sein 
hermeneutisches und offenbarungstheo-
logisches Verständnis weiter, und so reifte 
sein Verständnis einer Inkulturation des 
Evangeliums, einer inkulturierten Liturgie 
sowie einer inkulturierten christlichen 
Kunst.25 Auch wenn die Begriffe der Kon-
textualisierung bzw. der Inkulturation 
häufig synonym verwendet werden, gibt es 
eine spezifische Differenzierung zwischen 
diesen beiden Termini. Der Begriff der Kon-
textualisierung bezeichnet in Anlehnung 
an den soziologischen Begriff der Akkul-
turation bzw. den missionsgeschicht-
lichen Begriff der Akkomodation die im 
Rahmen der interkulturellen Begegnung 
erfolgte Aneignung von Kulturelementen 
einer anderen, spezifischen Kultur. Dagegen 
bezeichnet die Inkulturation in Anlehnung 
an den von Melville Herskovits entwickelten 
soziologischen Begriff der Enkulturation  26 
die Aneignung einer spezifischen Kultur 

durch das Individuum bzw. die Kirche. Dies 
stellt einen permanenten hermeneutischen 
Vorgang dar, bei dem das Evangelium in 
einer spezifischen sozio-politischen bzw. 
religiös-kulturellen Situation zu einer 
inspirierenden und transformierenden Bot-
schaft wird.27 Letztlich können Inkulturation 
und Kontextualisierung als die beiden rezi-
prok aufeinander bezogenen Dynamiken 
eines hermeneutischen Prozesses verstanden 
werden, der aus den Bewegungen eines 
Annehmens und Abgebens, aus einem 
Ein- und Ausatmen besteht.28 

Bei der Inkulturation, die für Gläubige 
einen identitätsstiftenden Charakter 
besitzt,29 geht es nicht nur um das Auf-
tragen eines oberflächlichen christlichen 
Farbanstrichs, sondern um eine tiefgehende, 
radikale Begegnung des Christentums 
mit einer Kultur, die die Kultur bis in 
ihre Wurzeln hinein verändert.30 Ottmar 
Fuchs schreibt über das Verhältnis der 
beiden oft synonym gebrauchten Begriffe 
Kontextualisierung und Inkulturation: 
»Während man Kontextualität eher als 
horizontales Nebeneinander verschiedener 
flächiger Vernetzungen und Strukturkom-
plexe eines Tatbestandes beschreibt, benennt 
Inkulturation dessen vertikale, also wur-
zelhafte Tiefenstruktur und Tektonik im Kul-
turgefüge. Es geht ›um eine Tiefenerfassung 

30	 Vgl. Paul   VI., Apostolisches Schreiben 
Evangelii nuntiandi Seiner Heiligkeit Papst 
Paul   VI. an den Episkopat, den Klerus und 
alle Gläubigen der Katholischen Kirche über 
die Evangelisierung in der Welt von heute, 
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz 
(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 
2), Bonn 1975, 15f; Karl Josef Rivinius, In
kulturation, in: Stimmen der Zeit 212 (1994) 
10, 687-696, hier 687.
31	 Vgl. Ottmar Fuchs, Gott hat einen Zug 
ins Detail. «Inkulturation» des Evangeliums 
hierzulande, in: Ottmar Fuchs / Norbert 
Greinacher / Leo Karrer / Norbert 
Mette / Hermann Steinkamp, Das Neue 
wächst. Radikale Veränderungen in der 
Kirche, München 1995, 72.

25	 Vgl. Georg Völlinger, Rosenkranz und 
Zauberhorn, in: Kontinente 31 (1996) 6, 18-21.
26	 Vgl. Melville J. Herskovits, Man and his 
works. The science of cultural anthropology, 
New York 1948, 39ff.
27	 Vgl. Giancarlo Collet, Vom theologi-
schen Vandalismus zum theologischen 
Romantizismus? Fragen einer multikulturel-
len Identität des Christentums, in: Monika 
Pankoke-Schenk / Georg Evers, Inkultura-
tion und Kontextualität. Theologien im welt-
kirchlichen Austausch. FS Ludwig Bertsch, 
Frankfurt 1994, 37-49, hier 41.
28	 Vgl. Johannes Schütte, Fragen der 
Mission an das Konzil, in: ders. (Hg.), 
Mission nach dem Konzil, Mainz 1967, 
9-20, hier 15.
29	 Vgl. Martin Ott, Auf der Suche nach 
Identität. Einige Anmerkungen zum Stand 
der Afrikanischen Theologie aus der Sicht 
eines »Gastarbeiters«», in: Zeitschrift für 
Missionswissenschaft und Religionswissen-
schaft 86 (2002) 2, 84-98.



Kleiner Beitrag 285

VOoO  — Kultur/Kulturen bis ın deren urzeln allmählich die Wirtspflanze, dass £1
hinein«. «3  1 Dabei eiziten sowohl| der Begriff Baume elıner Einheit ZU  11-

der Kontextualisierung als uch der nkul- wachsen. DIie zweitache Wachstums-
turatiıon OLdUs, dass die mıt den egriffen dynamik zıunächst VO  - oben ach untfen
verbundenen Prozesse sich eweils dem un anschliefßend VO  - Uuntfen ach oben
vermittelnden ext bzw. der christlichen hat die Künstler ın Mua dazu angeregt,
OTSCHa: verpflichtet wissen .“ Christus ın einer allegorischen Anlehnung

Exemplarisch flr die KuNg0n1 CGenter als einen Kacherebaum darzustellen:
of Culture and Art entwickelte Inkulturation Während Christus 1m kenotischen Akt
des Christentums ın die afrikanische Kunst der Inkarnation Von Oben« auf die FErde
un Kultur hinein steht die Darstellung gekommen ıst, hat sich ın der afrı-
Christi als » Christus-Kacherebaum «.° kanischen FErde verwurzelt, wird einer
An dieser Darstellung kann aufgezeigt Finheit mıt der afriıkanıschen Kultur un:
werden, WIE der Glaube ın Malawı urzeln wächst 1U auf afrikanischem Boden ın den
schlägt.”“ In Mua wurde ıne ulptur Menschen Afrikas und ihrer Kulturen. ” DIie
entwickelt, die Christus ın Form eINes Darstellung VO  — Christus als Kacherebaum
Kacherebaums (Ficus natalensis) zeigt, ıst 1ne VOo ZaNlilreiıchen inkulturierten
der ın vielen RKegionen Zentralafrikas fülır Ausdruckstormen ın der Kunst, die der
sSeın eigentümliches Wachstum bekannt Glaube KUuNgONL C(‚enter of Culture AAan
Ist DIe FErüchte des Kacherebaums werden Art gefrfunden hat » Ihe metaphor of the
VO  - Vögeln gefressen, wobei S1E die Samen Kachere Ttree Ca  - be used LO talk about
auf den Asten bzw. ın der Rinde anderer INcarnatıon of Christ Christianity
Baume urücklassen. Dort keimen die the African sp11 anı Iso LO alk about the
Samen, verbinden sich zıunächst mıt dem lalogue between culture anı Christian
Wirtsbaum un bilden anschliefsend Luft- al <<

wurzeln AdAUS, die ach Uuntfen wachsen, Der Ansatz der Inkulturation, der
sich 1m Yadareic verwurzeln. Wenn diese axıomatisch VOo eiıner Offenbarung
Verwurzelung stattgefunden hat, kann auf (Jottes bereits VOL der Ankunft der ersten
dem Wirtsbaum eın Kacherebaum europäischen Missionare ausgeht, ag
entstehen. Der Junge Kacherebaum wird die Arbeit KuNgoni-Zentrum.”” In
AULS dem Ydreıic versorgt un umschlie{st eiInem Vortrag, den Claude Boucher 1mM

Vgl. Martin OTT, Inkulturation n 7006 n Lusaka, Zambila)}, ed.by Gaspare
Malawı. Fine Bestandsaufnahme mach der MURA, C Itta Ae| Valıcano 2UÜ/7, 5/77140, mıer
Afrıkanıschen Synode, n MISSIO Onkret 1549, artın OTT, Christus-Kacherebaum.
2010) 3-0; ans WALDENFELS, (O1lles Meditation elIner Christusskulptur n
VorT n der Fremde. Inkulturation der Malawı, n Werkmappe Waltkirche 1993}

Oontextualität, n PAN OÖOKE-SC  NK / Haeft 90,6.
Inkulturation Uund Keontextualität COHT werden zahlreiche \WOTere Details n

Anm. 27),114-123, mler 1272. den KOrper Christi geschnitzt, allz Realıtäten
Afrıkas Aarstellen: Im Uunterenl Aes KOr-Vgl artın OTT, Eın Glaube n velen

Uulturen. Inkulturation Orum geht es? WETrS Unden SsIiCh Darstellungen WC}7] rMuULrL,
n artın OTT/Bernhara \AHe der Munger, Durre, Zwietracht, Kolonlalısmus
Glaube urzein chlägt. Inkulturation n der der KrIeg, während Mg ve aufder Oberen
Weltkirche, Muünchen 1993, artın OTT, Körperhälfte die rnte, Ale Freude, Ale Unab-

acherebaum Ulale alsTte| Inkulturation hangigkeit er den Gemelnschaftssinn
n Malawı, Muünchen 19917 Afrıkas Adarstellen. artın ( ){T chrieh AMazu:

Vgl. Claude BOUCHER/Boniface THOLE, » Das | ehen der Afrıkaner st Christus
uNgon! ( onltre a (Culture and Arti (Cultura| gleichsam auf den Kı geschnitzt « (OTT,

Values A S VESsOUTCEs Tor reconcıillation and Christus-Kacherebaum \ Anm 34], O}
Orgiveness: the Asc a KUuNgonı Art Centre, OUCHER/ITHOLE, KuNgonı ( ontre a

DIocese a Dedza, Malawı, n Cultura| Culture and Art Anm 34), 15  vo
VESsOUTCEs Tor reconcıillation and Torgiveness. Vgl ‚T-ARNEAULT, KuNgonı. hen
ÄArTts a the first meetIng a Alrectors a water falls (Anm. 5}, 20.
Catholic eultura| CENTres n Afrıca 18-22 prIl

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 285

zmr | 101. Jahrgang | 2017

285Kleiner Beitrag

von Kultur  /Kulturen bis in deren Wurzeln 
hinein‹.«  31 Dabei setzten sowohl der Begriff 
der Kontextualisierung als auch der Inkul-
turation voraus, dass die mit den Begriffen 
verbundenen Prozesse sich jeweils dem zu 
vermittelnden Text bzw. der christlichen 
Botschaft verpflichtet wissen.32 

Exemplarisch für die am KuNgoni Center 
of Culture and Art entwickelte Inkulturation 
des Christentums in die afrikanische Kunst 
und Kultur hinein steht die Darstellung 
Christi als »Christus-Kacherebaum«.33 
An dieser Darstellung kann aufgezeigt 
werden, wie der Glaube in Malawi Wurzeln 
schlägt.34 In Mua wurde eine Skulptur 
entwickelt, die Christus in Form eines 
Kacherebaums (Ficus natalensis) zeigt, 
der in vielen Regionen Zentralafrikas für 
sein eigentümliches Wachstum bekannt 
ist. Die Früchte des Kacherebaums werden 
von Vögeln gefressen, wobei sie die Samen 
auf den Ästen bzw. in der Rinde anderer 
Bäume zurücklassen. Dort keimen die 
Samen, verbinden sich zunächst mit dem 
Wirtsbaum und bilden anschließend Luft-
wurzeln aus, die nach unten wachsen, um 
sich im Erdreich zu verwurzeln. Wenn diese 
Verwurzelung stattgefunden hat, kann auf 
dem Wirtsbaum ein neuer Kacherebaum 
entstehen. Der junge Kacherebaum wird 
aus dem Erdreich versorgt und umschließt 

allmählich die Wirtspflanze, so dass beide 
Bäume zu einer Einheit zusammen-
wachsen. Die zweifache Wachstums-
dynamik zunächst von oben nach unten 
und anschließend von unten nach oben 
hat die Künstler in Mua dazu angeregt, 
Christus in einer allegorischen Anlehnung 
als einen Kacherebaum darzustellen: 
Während Christus im kenotischen Akt 
der Inkarnation »von oben« auf die Erde 
gekommen ist, hat er sich in der afri-
kanischen Erde verwurzelt, wird zu einer 
Einheit mit der afrikanischen Kultur und 
wächst nun auf afrikanischem Boden in den 
Menschen Afrikas und ihrer Kulturen.35 Die 
Darstellung von Christus als Kacherebaum 
ist eine von zahlreichen inkulturierten 
Ausdrucksformen in der Kunst, die der 
Glaube am KuNgoni Center of Culture and 
Art gefunden hat. »The metaphor of the 
Kachere tree can be used to talk about 
incarnation of Christ or Christianity on 
the African soil and also to talk about the 
dialogue between culture and Christian 
faith.«  36

Der Ansatz der Inkulturation, der 
axiomatisch von einer Offenbarung 
Gottes bereits vor der Ankunft der ersten 
europäischen Missionare ausgeht, prägt 
die Arbeit am KuNgoni-Zentrum.37 In 
einem Vortrag, den Claude Boucher im 

2006 in Lusaka, Zambia), ed. by Gaspare 
Mura, Città del Vaticano 2007, 137-140, hier 
139; Martin Ott, Christus-Kacherebaum. 
Meditation zu einer Christusskulptur in 
Malawi, in: Werkmappe Weltkirche (1993) 
Heft 90, 6. 
35	 Oft werden zahlreiche weitere Details in 
den Körper Christi geschnitzt, die Realitäten 
Afrikas darstellen: Im unteren Teil des Kör-
pers finden sich Darstellungen von Armut, 
Hunger, Dürre, Zwietracht, Kolonialismus 
oder Krieg, während Motive auf der oberen 
Körperhälfte die Ernte, die Freude, die Unab-
hängigkeit oder den Gemeinschaftssinn 
Afrikas darstellen. Martin Ott schrieb dazu: 
»Das Leben der Afrikaner ist Christus 
gleichsam auf den Leib geschnitzt« (Ott, 
Christus-Kacherebaum [Anm. 34], 6).
36	 Boucher / Thole, KuNgoni Centre of 
Culture and Art (Anm. 34), 139.
37	 Vgl. St-Arneault, KuNgoni. When 
water falls (Anm. 5), 20.

32	 Vgl. Martin Ott, Inkulturation in 
Malawi. Eine Bestandsaufnahme nach der 
Afrikanischen Synode, in: missio konkret 
(2010) 2, 3-6; Hans Waldenfels, Gottes 
Wort in der Fremde. Inkulturation oder 
Kontextualität, in: Pankoke-Schenk /  
Evers, Inkulturation und Kontextualität 
(Anm. 27), 114-123, hier 122.
33	 Vgl. Martin Ott, Ein Glaube in vielen 
Kulturen. Inkulturation – Worum geht es?, 
in: Martin Ott / Bernhard Barth, Wie der 
Glaube Wurzeln schlägt. Inkulturation in der 
Weltkirche, München 1993; Martin Ott, 
Kacherebaum und Maisfeld. Inkulturation 
in Malawi, München 1991.
34	 Vgl. Claude Boucher / Boniface Thole, 
KuNgoni Centre of Culture and Art. Cultural 
values as resources for reconciliation and 
forgiveness: the Case of KuNgoni Art Centre, 
Diocese of Dedza, Malawi, in: Cultural 
resources for reconciliation and forgiveness. 
Acts of the first meeting of directors of 
Catholic cultural centres in Africa (18-22 April 



SO Kleiner Beitrag
November 2014 1mM Rahmen der Jahres- Handwerkszentrum alıg. Gegenseltig
konfterenz des afrıkanıiıschen Netzwerk tauschen SI1E sich ber ihre Werke AdAUS, un:
Pastoral 1€ fasste Se1InN Verständnis VOo  — NUur wWenn eın Kunstwerk VO  - den anderen
Inkulturation zusammen ® Dabei betonte Schnitzern für guL befunden worden ist,

die Vorrangigkeit der Oralität VOL dem elangt ın den Verkaufsraum. [Dieses
geschriebenen Wort, die Bedeutung eiINes Gebäude (Showroom) wurde 1mM Jahr 1979
espekts VOTL (‚ottes Offenbarungspädagogik, errichtet un ıst architektonisch nıicht NUur

die Kontinuitat VOoO ott der Ahnen hin Z1 HCH der traditionelle Designs autneh-
lebendigen ott der Christen, die Bedeutung menden Fresken interessant. DIe Säulen
der menschlichen Seite Jesu als Sohn Gottes, des eDaudes reprasentieren die rund
die orge 1ne konkrete Verortung und Mua ansassıgen Volksgruppen der ewa,
Relevanz der Botschaft, die Kultur als einen Ngon1, Yao, Matengo, LOomMwe un Sena
»Stolperstein« füır die göttliche Offenbarung, un symbolisieren die drei Religionen, die
die Bedeutung eINeEs holistischen religions- ın Mua nebeneinander un miteinander

eyıstieren.verbindenden Ansatzes und den Respekt VOLr

der Schöpfung, AUS der die Kulturen und Ausgewä  € Schnitzereien, die 1m and-
Völker hervorgegangen Sind. werker-Zentrum entstanden sind, werden

DDas KuNg0n1 C(‚enter of Culture an Art ın der benachbarten Kunstausstellung Art
glieder sich heute ın eın Handwerker-Zen- Gallery) prasentiert. DIe Schnitzereien AUS

das dieLrum, Chamare-Museum, Mua sSind Oftmals VO  — christlichen Sym-
Kafukufuku-Bücherei (mit angegliedertem olen beziehungsweise Illustrationen
Forschungszentrum) und das Namalikate epragt und gelten als gelungene Beispiele

eiıner Inkulturation des Christentums ınVillage.
Afrika, da ın ihnen FElemente afrikanischer
Kulturen SCHAUSO einfliefsen WIE Flemente

Handwerker-Zentrum der christlichen Kunst Kunstwerke AUS

Mua sSind heute weltweit besichtigen,
untfer anderem ın den VatikanischenDer Geburtsort des KuNgon1 (‚enter of

Culture and AÄArtF 1st das Zentrum der Museen om und 1m Buckingham Palace
Schnitzer, das 1mM Jahr 1977 ursprünglich ondon WÄährend die Kunsthandwerker
errichtet worden ist, Schulabgängern KuNgoni-Zentrum sıch ursprung-
ıne Ausbildung SOWIE spater ıne Erwerbs- ich nıicht zuletzt inspırlert urc die
tätigkeit ermöglichen. Claude Boucher umfangreichen Waldbestände rund
C'hisale baute dazu eın Schnitzzentrum, das Zentrum herum auf Schnitzereien
ın dem lokale Kunsthandwerker einer- konzentriert aben, sSind heute neben den
se1Its ın die Grundlagen der Schnitzerei Schnitzern uch Maler SOWIE Künstlerinnen
einführte un: ihnen ZuU anderen NEUE aktiv, die sich auf die künstlerische Weiter-
echniken vermittelte. DIie VOo Claude verarbeitung SOWIE das Recycling Okaler
Boucher Chisale ausgebildeten Schnitzer Materialien spezialisieren. Produkte, die VOo  .

gaben wiederum ihr Wiıissen späatere den Okalen Kunsthandwerkern produziert
Kunsthandwerker-Generationen weıter. wurden, können ın einem Ausstellungsraum
Heute sind mehr als hundert Schnitzer erworben werden.

Vgl. Claude Chisale BOUCHER, KuNgonı Eın AUS Zement gestalteter Bac-
A S ( onlire a Culture and Art, n Network ab-Baum cstaht hmeute m Zentrum Aes
Pastora| Africa, Secaond Meeting a Network MIuSseums Vgl 7- Al KuNgonı.
Pastora| n Afrıca AF November 2014, hen ‘alls Anm 5}
Uunverco{fentlichtes Dokument, LlOoNgwe
2014, A, mıer 21-7235.

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 286

zmr | 101. Jahrgang | 2017

286 Kleiner Beitrag

November 2014 im Rahmen der Jahres-
konferenz des afrikanischen Netzwerk 
Pastoral hielt, fasste er sein Verständnis von 
Inkulturation zusammen.38 Dabei betonte 
er die Vorrangigkeit der Oralität vor dem 
geschriebenen Wort, die Bedeutung eines 
Respekts vor Gottes Offenbarungspädagogik, 
die Kontinuität vom Gott der Ahnen hin zum 
lebendigen Gott der Christen, die Bedeutung 
der menschlichen Seite Jesu als Sohn Gottes, 
die Sorge um eine konkrete Verortung und 
Relevanz der Botschaft, die Kultur als einen 
»Stolperstein« für die göttliche Offenbarung, 
die Bedeutung eines holistischen religions-
verbindenden Ansatzes und den Respekt vor 
der Schöpfung, aus der die Kulturen und 
Völker hervorgegangen sind.

Das KuNgoni Center of Culture and Art 
gliedert sich heute in ein Handwerker-Zen-
trum, das Chamare-Museum, die 
Kafukufuku-Bücherei (mit angegliedertem 
Forschungszentrum) und das Namalikate 
Village.

Handwerker-Zentrum

Der Geburtsort des KuNgoni Center of 
Culture and Art ist das Zentrum der 
Schnitzer, das im Jahr 1977 ursprünglich 
errichtet worden ist, um Schulabgängern 
eine Ausbildung sowie später eine Erwerbs-
tätigkeit zu ermöglichen. Claude Boucher 
Chisale baute dazu ein Schnitzzentrum, 
in dem er lokale Kunsthandwerker einer-
seits in die Grundlagen der Schnitzerei 
einführte und ihnen zum anderen neue 
Techniken vermittelte. Die von Claude 
Boucher Chisale ausgebildeten Schnitzer 
gaben wiederum ihr Wissen an spätere 
Kunsthandwerker-Generationen weiter. 
Heute sind mehr als hundert Schnitzer 

am Handwerkszentrum tätig. Gegenseitig 
tauschen sie sich über ihre Werke aus, und 
nur wenn ein Kunstwerk von den anderen 
Schnitzern für gut befunden worden ist, 
gelangt es in den Verkaufsraum. Dieses 
Gebäude (Showroom) wurde im Jahr 1979 
errichtet und ist architektonisch nicht nur 
wegen der traditionelle Designs aufneh-
menden Fresken interessant. Die Säulen 
des Gebäudes repräsentieren die rund um 
Mua ansässigen Volksgruppen der Chewa, 
Ngoni, Yao, Matengo, Lomwe und Sena 
und symbolisieren die drei Religionen, die 
in Mua nebeneinander und miteinander 
existieren.

Ausgewählte Schnitzereien, die im Hand-
werker-Zentrum entstanden sind, werden 
in der benachbarten Kunstausstellung (Art 
Gallery) präsentiert. Die Schnitzereien aus 
Mua sind oftmals von christlichen Sym-
bolen beziehungsweise Illustrationen 
geprägt und gelten als gelungene Beispiele 
einer Inkulturation des Christentums in 
Afrika, da in ihnen Elemente afrikanischer 
Kulturen genauso einfließen wie Elemente 
der christlichen Kunst. Kunstwerke aus 
Mua sind heute weltweit zu besichtigen, 
unter anderem in den Vatikanischen 
Museen (Rom) und im Buckingham Palace 
(London). Während die Kunsthandwerker 
am KuNgoni-Zentrum sich ursprüng-
lich – nicht zuletzt inspiriert durch die 
umfangreichen Waldbestände rund um 
das Zentrum herum – auf Schnitzereien 
konzentriert haben, sind heute neben den 
Schnitzern auch Maler sowie Künstlerinnen 
aktiv, die sich auf die künstlerische Weiter-
verarbeitung sowie das Recycling lokaler 
Materialien spezialisieren. Produkte, die von 
den lokalen Kunsthandwerkern produziert 
wurden, können in einem Ausstellungsraum 
erworben werden.

38	 Vgl. Claude Chisale Boucher, KuNgoni 
as a Centre of Culture and Art, in: Network 
Pastoral Africa, Second Meeting of Network 
Pastoral in Africa 22 to 27 November 2014, 
unveröffentlichtes Dokument, Lilongwe 
2014, 17-24, hier 21-23.

39	 Ein aus Zement gestalteter Bao-
bab-Baum steht heute im Zentrum des 
Museums. Vgl. St-Arneault, KuNgoni. 
When water falls (Anm. 5), 22.



Kleiner Beitrag 257

Chamare-Museum 1994 dekorierte und die ZU Ihema der
Begegnung gestaltet worden sind *° DIe

Ebenfalls KuNgon1 CGenter of Culture Fresken können als programmatisch für den
and Art ıst mıiıt dem Chamare-Museum eın Versuch des Museums verstanden werden,

den Besuchern AUS dem In- und Ausland ıneKulturmuseum beheimatet, das drei Abtei-
Jungen umfasst, die sich der Kultur der Begegnung mıt den traditionellen Kulturen
ewa, der Ngoni SOWIE der Yao widmen. 1ın Mua und damıit einen Zugang ZUF Identität
DIe drei Hutten des Museums erinnern der Menschen ın Malawi ermöglichen.
die drei €  €, die VOo  — den erstien MI1SSI1O- Claude Boucher bezeichnete die Fresken

nach ihrer Ankunft ın Mua 1m ahr als benster den wesentlichen Ereignissen
1902 untier einem Baobab-Baum aufgebaut und Epochen der Menschen bzw. Stämme,
worden waren.“” Begonnen wurde der Bau die sich ın der Mua-Region niedergelassen
des Museums 1m ahr und dauerte en »Central 08 ach fresco 1Ss the theme
insgesamt TICUNL a.  re, bis die Arbeiten gf encaunters. TIhese encounters, between
Museum abgeschlossen Fotas und hunter-gatherers and agriculturist, Warrlors
Ausstellungsstücke dokumentieren die AN: traders, pastoralists AN: colonialists, AN:
religiöse Dimension ın den verschiedenen LICW eliefs and old CUSTOMS have shaped
Kulturen SOWIE das reiche kulturelle Erbe, the üch culture, eliefs and history gf the
das ın den unterschiedlichen Kulturen people gf the central regı1on gf Malawıi. Be
beheimatet ıst Fın dem Kulturmuseum VOIL- carefully eeling back ach ayer ofhistory IO

gelagerter Vers ammlungsraum wird für Kon- ıts SUÜOUICC, (I11!  ar ( ALl find the FOOTS of identity
ferenzen SOWIE kleinere Theateraufführungen and, ın turn, be ranted the beginnings gf
verwendet. Benannt wurde das Museum nach understanding.«* Im Jahr 2003 chrieb eın
Jean-Baptiste Champmartin, dessen Ruf- protestantischer Geistlicher AUS den Ver-
TIALLIE Chamare Walr und der VOo  . 1908 bis 1949 ein1gten Staaten, der viele re ın antyre
ın Mua DIe Statue VOo  — Jean-Baptiste €  €, nachdem das Museum besucht
Champmartin 1m espräc mıiıt Cornelius hatte »When YyOU first cshowed hrough
1LSULO begrüfst die Besucher des Museums the partly complete IHNUSCUUIN, ıt WdS ike
1m ersten Raum In einer erstien Abteilung had been hit with balt f lightning. There

das Museum ın die Geschichte der MI1S- WdS proo gf what had always sensed but
S10N ın Mua und ın Fragen der Inkulturation only observed ın chreds Now, when CvCcLYy-
e1in DIe zweiıte Abteilung des Museums Ing go0od, beautiful and worthy fhonour
seht auf die Kultur und Spiritualität der ın Malawi 1Ss disintegrating, there 1Ss AI least
e€wa eın und beheimatet mıiıt we1lt mehr (I11!  ar place where ıt 1Ss NOT KuNgoni.«**
als hundert Exponaten 1ne der gröfsten
ammlungen VOo  — €wa-  asken [ e Adritte
Abteilung prasentiert zahlreiche Exponate Kafukufuku-Bücherei un:

Forschungszentrumder Ngoni und Yao
uffällig sSind die Fresken, miıt denen

Claude Boucher Chisale 111 mıiıt ÄAm KuNgoni-Zentrum wurde mıt der
Tambala Nlponyanı die aufßseren Fassaden Kafıukufuku-Bücherei eın umfangreiches
des Museums In den Jahren 1993 und Forschungs- und Dokumentationszentrum

Vgl. Claude Chisale BOUCHER, DIgging 41 Ebd., 1
C3Ur Roots. The Chamare USeUumM rescCOES, eEINeSs Orotestantischen Priesters
MIua AI Claude Boucher Chisale AUS dem ahr 2005,

zitiert mach: 7- Al -AÄAU L1, KuNgont. hen
water Talls Anm.5  .22

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 287

zmr | 101. Jahrgang | 2017

287Kleiner Beitrag

Chamare-Museum

Ebenfalls am KuNgoni Center of Culture 
and Art ist mit dem Chamare-Museum ein 
Kulturmuseum beheimatet, das drei Abtei-
lungen umfasst, die sich der Kultur der 
Chewa, der Ngoni sowie der Yao widmen. 
Die drei Hütten des Museums erinnern an 
die drei Zelte, die von den ersten Missio-
naren nach ihrer Ankunft in Mua im Jahr 
1902 unter einem Baobab-Baum aufgebaut 
worden waren.39 Begonnen wurde der Bau 
des Museums im Jahr 1991, und es dauerte 
insgesamt neun Jahre, bis die Arbeiten am 
Museum abgeschlossen waren. Fotos und 
Ausstellungsstücke dokumentieren die 
religiöse Dimension in den verschiedenen 
Kulturen sowie das reiche kulturelle Erbe, 
das in den unterschiedlichen Kulturen 
beheimatet ist. Ein dem Kulturmuseum vor-
gelagerter Versammlungsraum wird für Kon-
ferenzen sowie kleinere Theateraufführungen 
verwendet. Benannt wurde das Museum nach 
Jean-Baptiste Champmartin, dessen Ruf-
name Chamare war und der von 1908 bis 1949 
in Mua lebte. Die Statue von Jean-Baptiste 
Champmartin im Gespräch mit Cornelius 
Chitsulo begrüßt die Besucher des Museums 
im ersten Raum. In einer ersten Abteilung 
führt das Museum in die Geschichte der Mis-
sion in Mua und in Fragen der Inkulturation 
ein. Die zweite Abteilung des Museums 
geht auf die Kultur und Spiritualität der 
Chewa ein und beheimatet mit weit mehr 
als hundert Exponaten eine der größten 
Sammlungen von Chewa-Masken. Die dritte 
Abteilung präsentiert zahlreiche Exponate 
der Ngoni und Yao.

Auffällig sind die Fresken, mit denen 
Claude Boucher Chisale zusammen mit 
Tambala Mponyani die äußeren Fassaden 
des Museums in den Jahren 1993 und 

1994 dekorierte und die zum Thema der 
Begegnung gestaltet worden sind.40 Die 
Fresken können als programmatisch für den 
Versuch des Museums verstanden werden, 
den Besuchern aus dem In- und Ausland eine 
Begegnung mit den traditionellen Kulturen 
in Mua und damit einen Zugang zur Identität 
der Menschen in Malawi zu ermöglichen. 
Claude Boucher bezeichnete die Fresken 
als Fenster zu den wesentlichen Ereignissen 
und Epochen der Menschen bzw. Stämme, 
die sich in der Mua-Region niedergelassen 
haben: »Central to each fresco is the theme 
of encounters. These encounters, between 
hunter-gatherers and agriculturist, warriors 
and traders, pastoralists and colonialists, and 
new beliefs and old customs have shaped 
the rich culture, beliefs and history of the 
people of the central region of Malawi. Be 
carefully peeling back each layer of history to 
its source, one can find the roots of identity 
and, in turn, be granted the beginnings of 
understanding.«  41 Im Jahr 2003 schrieb ein 
protestantischer Geistlicher aus den Ver-
einigten Staaten, der viele Jahre in Blantyre 
lebte, nachdem er das Museum besucht 
hatte: »When you first showed me through 
the partly completed museum, it was like I 
had been hit with a bolt of lightning. There 
was proof of what I had always sensed but 
only observed in shreds. Now, when every-
thing good, beautiful and worthy of honour 
in Malawi is disintegrating, there is at least 
one place where it is not – KuNgoni.«  42

Kafukufuku-Bücherei und 
Forschungszentrum

Am KuNgoni-Zentrum wurde mit der 
Kafukufuku-Bücherei ein umfangreiches 
Forschungs- und Dokumentationszentrum 

41	 Ebd., 1.
42	 Brief eines protestantischen Priesters an 
Claude Boucher Chisale aus dem Jahr 2003, 
zitiert nach: St-Arneault, KuNgoni. When 
water falls (Anm. 5), 22. 

40	 Vgl. Claude Chisale Boucher, Digging 
our Roots. The Chamare Museum Frescoes, 
Mua 2002.



88 Kleiner Beitrag

aufgebaut, das neben dem Buc  estand tral- und dmalawi,; den frühen Migrations-
er ausend Bände) FOotos, unterschiedliche ewegungen verschiedener ın der Kegion
Drucksachen, Diachrome, Videocassetten und ansassıger Stamme SOWIE der Kultur der
V DS ımfasst. Darüber hinaus werden 1mM Stamme mıt ihren Oorf- un Famıilien-
For schungszentr um die umfangreichen hand- strukturen, spezifischen Beziehungsmustern,
schriftlichen Notizen aufbewahrt, die Claude der Stammesältesten eic. widmen.
Boucher Chisale ce1t 1973 angefertigt hat Welt-
weiıt einmalig sind die 1mM Archiv gesammelten
Beschreibungen der traditionellen Tänze und KuNgonti G enter of Culture

anArt als PastoralinstitutGesäange ın Zentral- und Uudmalawıi. Viele der
dokumentierten Tänze werden regelmäfsig
anlässlich des VOo KuNgoni-Zentrum VCI- Im Gegensatz anderen Pastoralzentren
anstalteten Tags der Offenen T1uür aufgeführt. fokussiert sich das KuNg0n1 (‚enter of Culture
An diesem Tag kommen Trommler, Tänzer and Art auf den Aspekt der Inkulturation,

WAS miıt eliner Konzentration auf die VOEI-un: danger ALULS der gahNzZeh Region 3000088  5
traditionelle Tänze un: Gesänge schiedenen Bereiche darstellende Kunst VCI-

prasentieren. Von besonderer Bedeutung 1st bunden ıst Während ursprünglich als eın
€1 VOTLr €m gule wamkulu, der »(jroflse Kunsthandwerkszentrum gegründet worden
Tanz« der ewa, der ın der Tradition 1st, versteht sich heute als eINn weiıt über
des Stammes mıt dem bereits erwähnten die TenNzen Malawis ausstrahlendes Kul-
Geheimkult verknüpft ist 25 Bewusst wird urzentrum ** [)as Zentrum Wr Gastgeber
der Tag der Offenen T1uür KuNgoni-Zen- des Zzweıten Netzwerktreffens afrikanischer
Trum dazu geNUTZtT, an7z und Musik auf- Pastoralinstitute 1mM November 2014 Inspiriert
zuführen, das kulturelle Erbe VOo  — der VOo  . ihrem Aufenthalt KuNgo0nt C(‚enter of

Culture and Art hielten die Direktoren afrı-Alteren (‚eneration die Jungere (‚eneration
weiterzugeben. kanischer Pastoralinstitute ın ihrer Abschluss-

erklärung fest » Inculturation 15 ON-g01Ng
ialogue between Gospel an Culture,

Kursprogramme gıven that religion and culture
be divided. Inculturation 1s holistic andKuNgoni-Zentrum
dynamic PFOCESS, involving all dimensions

Vom KuNgoni-Zentrum werden für Besu- of life, such Anı Justice, eCONOMICS,
chergruppen Kulturprogramme angeboten, gender, ecology, interreligious dialogue, Aart

den Besuchern des Zentrums die AN: liturgy. Inculturation focuses the past,
traditionellen Tänze und Gesäange der eWa, presen(t ANı: future by empowering people
Ngon]l, Matengo und Yao vorzustellen. Dabei IO CcE the challenges of their lives A4SEN
werden die Tänze V  - Frauen und Mannern Gospel values. Inculturation 1ın Africa ( ALl be
AUS Mua bzw. den umliegenden Dörfern ın enriched by pecific African VIEWS ofhumanity
ihren traditionellen (Gewändern prasentlert. such UÜbuntu philosophy. Culture the
Darüber hinaus werden VOo Zentrum (HIIE hand g1veES flesh IO the Gospel, AaN: the
drei- bis vlertagıge Kurse organıslert, deren other hand, people ALC empowered IO cCrıt1que
FEinheiten sich der Geschichte VO  - /en- the culture ıIn the light of the Gospel.«*”

ÄAm 25. November 2005 wurde gufe Vgl OUCHER/THOLE, KuNgonı ( onlire
Wamkufu V}} der UNESCO n Ale Arıtte a (Culture and Art Anm. 34), 577140
Erklärung U ber Maeisterwerke Aes oralien NETWORK FRICA, Second
Ulale ntangiblen Erhes der Menschheit Meeting a Network Pastora| n Afrıca
aufgenommen. AF November 2014. FEinal Statement, er -

Mfentlichtes Dokument, LiloNgwe 2014.

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 288

zmr | 101. Jahrgang | 2017

288 Kleiner Beitrag

aufgebaut, das neben dem Buchbestand 
(über tausend Bände) Fotos, unterschiedliche 
Drucksachen, Diachrome, Videocassetten und 
DVDs umfasst. Darüber hinaus werden im 
Forschungszentrum die umfangreichen hand-
schriftlichen Notizen aufbewahrt, die Claude 
Boucher Chisale seit 1973 angefertigt hat. Welt-
weit einmalig sind die im Archiv gesammelten 
Beschreibungen der traditionellen Tänze und 
Gesänge in Zentral- und Südmalawi. Viele der 
dokumentierten Tänze werden regelmäßig 
anlässlich des vom KuNgoni-Zentrum ver-
anstalteten Tags der Offenen Tür aufgeführt. 
An diesem Tag kommen Trommler, Tänzer 
und Sänger aus der ganzen Region zusammen, 
um traditionelle Tänze und Gesänge zu 
präsentieren. Von besonderer Bedeutung ist 
dabei vor allem gule wamkulu, der »Große 
Tanz« der Chewa, der in der Tradition 
des Stammes mit dem bereits erwähnten 
Geheimkult verknüpft ist.43 Bewusst wird 
der Tag der Offenen Tür am KuNgoni-Zen-
trum dazu genutzt, Tanz und Musik auf-
zuführen, um das kulturelle Erbe von der 
älteren Generation an die jüngere Generation 
weiterzugeben.

Kursprogramme  
am KuNgoni-Zentrum

Vom KuNgoni-Zentrum werden für Besu-
chergruppen Kulturprogramme angeboten, 
um den Besuchern des Zentrums die 
traditionellen Tänze und Gesänge der Chewa, 
Ngoni, Matengo und Yao vorzustellen. Dabei 
werden die Tänze von Frauen und Männern 
aus Mua bzw. den umliegenden Dörfern in 
ihren traditionellen Gewändern präsentiert. 
Darüber hinaus werden vom Zentrum 
drei- bis viertägige Kurse organisiert, deren 
Einheiten sich der Geschichte von Zen-

tral- und Südmalawi, den frühen Migrations-
bewegungen verschiedener in der Region 
ansässiger Stämme sowie der Kultur der 
Stämme mit ihren Dorf- und Familien-
strukturen, spezifischen Beziehungsmustern, 
Rolle der Stammesältesten etc. widmen.

KuNgoni Center of Culture  
and Art als Pastoralinstitut

Im Gegensatz zu anderen Pastoralzentren 
fokussiert sich das KuNgoni Center of Culture 
and Art auf den Aspekt der Inkulturation, 
was mit einer Konzentration auf die ver-
schiedenen Bereiche darstellender Kunst ver-
bunden ist. Während es ursprünglich als ein 
Kunsthandwerkszentrum gegründet worden 
ist, versteht es sich heute als ein weit über 
die Grenzen Malawis ausstrahlendes Kul-
turzentrum.44 Das Zentrum war Gastgeber 
des zweiten Netzwerktreffens afrikanischer 
Pastoralinstitute im November 2014. Inspiriert 
von ihrem Aufenthalt am KuNgoni Center of 
Culture and Art hielten die Direktoren afri-
kanischer Pastoralinstitute in ihrer Abschluss-
erklärung fest: »Inculturation is an on-going 
dialogue between Gospel and Culture, 
given that religion and culture can never 
be divided. Inculturation is a holistic and 
dynamic process, involving all dimensions 
of life, such as peace and justice, economics, 
gender, ecology, interreligious dialogue, art 
and liturgy. Inculturation focuses on the past, 
present and future by empowering people 
to face the challenges of their lives based on 
Gospel values. Inculturation in Africa can be 
enriched by specific African views of humanity 
such as Ubuntu philosophy. Culture on the 
one hand gives flesh to the Gospel, and on the 
other hand, people are empowered to critique 
the culture in the light of the Gospel.«  45� A

44	 Vgl. Boucher / Thole, KuNgoni Centre 
of Culture and Art (Anm. 34), 137-140.
45	 Network Pastoral Africa, Second 
Meeting of Network Pastoral in Africa 22 
to 27 November 2014. Final Statement, unver-
öffentlichtes Dokument, Lilongwe 2014.

43	 Am 25. November 2005 wurde gule 
wamkulu von der UNESCO in die dritte 
Erklärung über Meisterwerke des oralen 
und intangiblen Erbes der Menschheit 
aufgenommen.



40O -Jahrfeier
der Propaganda
Fide
Internationales
mposium der Urbaniana
Tagungsbericht
Vo  - Michael Meyer

untfes Docete (Imnes (GJentes« steht ın
grofßen Lettern Hochschulgebäude
der Päpstlichen Universitat Urbaniana.

Der Sendungsauftrag des Auferstandenen,
en Völker gehen, SI1E selinen

Jüngern machen, taufen und
lehren (vgl MT 28,18-20), ıst die FOSTAMMA-
tische Ansage flır den Lehrbetrie der M1S-
SiOoNsSswissenschaftlich OrJjıentierten Och-
schule Urbaniana, die Zu (‚esamt der
Kongregation für die Evangelisierung der
Völker gehört. /7war hat Papst Paul VI 1m
ahr 1967 fh7iell den Namen Congregatio
DPro Gentium Evangelizatione eingeführt (von
Johannes Paul LL 1m ahr 1955 mıt der Kon-
stitution Pastor BONUS bestätigt), doch ı
der umgangssprachliche Name der Pro-
paganda weiterhin ın eDrauc

Im Zugehen auf die 400-Jahrfeier der
Propaganda Fide 1m ahr ()D2) sSind
un: 12. Maı 2017 mehr als Missi]ions-
wissenschaftler un: Missionswissenschaft-
lerinnen der Urbaniana einem interna-
tionalen 5Symposium Zusammengekommen.
» Verso il centenarıo al fondazione
cCongregazlone PCI l evangelizzazione dei
popoli STATUS quaest1ON1S« stand auf der
Einladung ZUTF Tagung, die das Ihemen-
spektrum des 5Symposiums in acht intensıve
Arbeitseinheiten (»sessiO0nNe«) einteilte.
Federführend en Mitarbeitende der
Kanonistik der päpstlichen Unıversıtat
das zweıtagıge TIreffen eplant, vorbereitet
un Organsılert, Der 1C galt einerseımts

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 289

zmr | 101. Jahrgang | 2017

BERICHTE 400-Jahrfeier  
der Propaganda  
Fide 
Internationales  
Symposium an der Urbaniana –  
Tagungsbericht

von Michael Meyer

 untes Docete Omnes Gentes« steht in 
großen Lettern am Hochschulgebäude 
der Päpstlichen Universität Urbaniana. 

Der Sendungsauftrag des Auferstandenen, 
zu allen Völker zu gehen, sie zu seinen 
Jüngern zu machen, zu taufen und zu 
lehren (vgl. Mt 28,18-20), ist die programma-
tische Ansage für den Lehrbetrieb der mis-
sionswissenschaftlich orientierten Hoch-
schule Urbaniana, die zum Gesamt der 
Kongregation für die Evangelisierung der 
Völker gehört. Zwar hat Papst Paul VI. im 
Jahr 1967 offiziell den Namen Congregatio 
pro Gentium Evangelizatione eingeführt (von 
Johannes Paul II. im Jahr 1988 mit der Kon-
stitution Pastor Bonus bestätigt), doch ist 
der umgangssprachliche Name der Pro-
paganda weiterhin in Gebrauch.

Im Zugehen auf die 400-Jahrfeier der 
Propaganda Fide im Jahr 2022 sind am 11. 
und 12. Mai 2017 mehr als 40 Missions-
wissenschaftler und Missionswissenschaft-
lerinnen an der Urbaniana zu einem interna-
tionalen Symposium zusammengekommen. 
»Verso il IV. centenario di fondazione della 
congregazione per l’evangelizzazione dei 
popoli: status quaestionis« stand auf der 
Einladung zur Tagung, die das Themen-
spektrum des Symposiums in acht intensive 
Arbeitseinheiten (»sessione«) einteilte. 
Federführend haben Mitarbeitende der 
Kanonistik der päpstlichen Universität 
das zweitägige Treffen geplant, vorbereitet 
und organsiert. Der Blick galt einerseits 



290 Berichte

der wechselvollen Geschichte der Pro- der Propaganda Fide [DDas gesamte MIsSS1ONS-
sollte der Ömischen Zentralbehördepaganda, anderseits ermöglichte der » STAaTUus

quaesSt10ON1S« 1ne auf die 7Zukunft AULS — unterstellt werden, alle Missionare ollten
gerichtete Auseinandersetzung, MI1S- unmittelbar VO  - iıhr abhängen, ıne
sionstheologisch das Jubiläumsjahr der Pro- una|  ängige und VOoO  — kolonialem Macht-
paganda Fide bzw. der Kongregation für die kalkdıl befreite Missıon gewährleisten.
Evangelisierung der Völker vorzubereiten. Der Nestor der deutschsprachigen MIss10NSs-
ESs 1eg ın der Natur der ache, dass ın der wissenschaft, OSeE Schmidlin, sprach ın

diesem Kontext anlässlich der Dreihundert-Kurze der eit nicht möglich WAdl, STEIS alle
Bereiche rofund behandeln DIie nicht jahrfeier der Propaganda Fide 1m Jubiläums-
wenIiger als 18 Vorträge ın WEeI Arbeits- jahr 1922 VOoO  — einem »goldenen Meilenstein
tagen können als ein » Appetizer« der ıne des christlichen Roms« un die Pro-
»TOUrFr A _ horizons« verstanden werden, ın paganda als die »wichtigste Kongregation«.
der die Interdisziplinarität der MISSIONS- Gleichwohl zeigt der 1C ın die
wissenschaft mıt den angrenzenden (ırenz- Geschichte, dass das eal, einer »reinen «,
wissenschaften WIE Ethnologie, Sozial- der NUur kirchlichen, geschweige denn Sahz
Sprachwissenschaften ZUr Geltung kam un 200 Evangelium Oorlentierten M1S-

Der historische Rückblick jedoch S10N, immer wieder hinter dem eigenen
kann als rotfer Faden der Tagungsbeiträge nspruc ZUFÜC  ı1eb 7u csehr
gelten. Mıt 1C auf die fast 400-Jährige Kirchen- un Kolonialpolitik ineinander
Geschichte der Propaganda Fide sprach Pro- verwoben, WIE verschiedene Beiträge VCI-

fessor Vincenzo Viva, Rektor des ollegi0 deutlichten Der Fribourger Kirchenhis-
Urbano, ın seinem Eingangsstatement VOoO  — toriker Marıano Delgado sprach ın seinem
»s0) viel Geschichte, die noch schreiben Beitrag VO  - einer » Kluft zwischen ea
und noch erforschen 1St«. ukünftig wird und Wirklichkeit«. Professor Gonzalez

darum gehen, die überaus wertvollen Fernandez, Dozent der Urbaniana, VCI-

chätze des Archivs der Propaganda noch WIES auf Daniele Comboni, der 1m 19. Jahr-
mehr für die Wissenschaft erschliefsen, hundert ıne VOo  — nationalen und staatlichen
da der universale Sendungsauftrag, »IN Interessen befreite Verkündigung des Fvan-
alle Welt gehen«, bis heute Gültig- eliums einforderte. (GJonzalez zeigte
keit nichts verloren hat, uch WE sich eispie VOI1 Comboni auf, WIE der italie-
die aufßeren Umstände 1mM Zeitalter der nische Ordensgründer den Machterha der
Globalisierung VOo der Gründungszeit Kolonialmächte und die europäische Pro-
eulilic unterscheiden. Allein der Ver- tektion verurteilte, die sich untier dem Deck-
WEeIS auf den Namen der Vorläuferkon- mantel der » MISSION« verbarg. Tatsäch-
gregation der Propaganda, die VOoO  — Papst lich, die als Allgemeingut geltende und
Pıus gegründete Kardinalskongregation während der Tagung nochmals bestätigte
ZUur Bekehrung der Ungläubigen, pricht Einsicht: DIe Verzahnung kolanialer Belange
hier ıne eigene Sprache un kirchlicher Interessen, das STETE Äus-

DIie eigentliche ründung der Sacra tarıeren den Herausforderungen
Congregatio de Propganda Fide geht auf Papst der Zeit, ist als ein CanTtus firmus der fast
Gregor Epiphaniefest 16272 zurück: die vierhundertjährigen Geschichte der Propa-
OTNzZ1elle Errichtungsbulle ist auf den Juni ganda auszumachen.
16272 datiert. DIie » VMissionen« gahz ın die E1ın anderes Feld, das ZU Proprium
Hände des Papstes egen, S1E nicht den der Propaganda gehört, ıst das Wechsel-
Händen der Kolonialmächte überlassen, spie VOoO  — Okalen Interessen un zentralen
sondern S1E kirchlich verantworten, galt (römischen) orgaben. Hiıerzu gehört
als das wichtigste Argument ZUur Errichtung die Spannung zwischen eiInem VOT (Jrt

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 290

zmr | 101. Jahrgang | 2017

290 Berichte

der wechselvollen Geschichte der Pro-
paganda, anderseits ermöglichte der »status 
quaestionis« eine auf die Zukunft aus-
gerichtete Auseinandersetzung, um mis-
sionstheologisch das Jubiläumsjahr der Pro-
paganda Fide bzw. der Kongregation für die 
Evangelisierung der Völker vorzubereiten. 
Es liegt in der Natur der Sache, dass es in der 
Kürze der Zeit nicht möglich war, stets alle 
Bereiche profund zu behandeln. Die nicht 
weniger als 18 Vorträge in zwei Arbeits-
tagen können als ein »Appetizer« oder eine 
»tour d’horizons« verstanden werden, in 
der die Interdisziplinarität der Missions-
wissenschaft mit den angrenzenden Grenz-
wissenschaften wie Ethnologie, Sozial- oder 
Sprachwissenschaften zur Geltung kam.

Der historische Rückblick jedoch 
kann als roter Faden der Tagungsbeiträge 
gelten. Mit Blick auf die fast 400-jährige 
Geschichte der Propaganda Fide sprach Pro-
fessor Vincenzo Viva, Rektor des Collegio 
Urbano, in seinem Eingangsstatement von 
»so viel Geschichte, die noch zu schreiben 
und noch zu erforschen ist«. Zukünftig wird 
es darum gehen, die überaus wertvollen 
Schätze des Archivs der Propaganda noch 
mehr für die Wissenschaft zu erschließen, 
da der universale Sendungsauftrag, »in 
alle Welt zu gehen«, bis heute an Gültig-
keit nichts verloren hat, auch wenn sich 
die äußeren Umstände im Zeitalter der 
Globalisierung von der Gründungszeit 
deutlich unterscheiden. Allein der Ver-
weis auf den Namen der Vorläuferkon-
gregation der Propaganda, die von Papst 
Pius V. gegründete Kardinalskongregation 
zur Bekehrung der Ungläubigen, spricht 
hier eine eigene Sprache. 

Die eigentliche Gründung der Sacra 
Congregatio de Propganda Fide geht auf Papst 
Gregor am Epiphaniefest 1622 zurück; die 
offizielle Errichtungsbulle ist auf den 22. Juni 
1622 datiert. Die »Missionen« ganz in die 
Hände des Papstes zu legen, sie nicht den 
Händen der Kolonialmächte zu überlassen, 
sondern sie kirchlich zu verantworten, galt 
als das wichtigste Argument zur Errichtung 

der Propaganda Fide. Das gesamte Missions-
wesen sollte der römischen Zentralbehörde 
unterstellt werden, alle Missionare sollten 
unmittelbar von ihr abhängen, um eine 
unabhängige und von kolonialem Macht-
kalkül befreite Mission zu gewährleisten. 
Der Nestor der deutschsprachigen Missions-
wissenschaft, Josef Schmidlin, sprach in 
diesem Kontext anlässlich der Dreihundert-
jahrfeier der Propaganda Fide im Jubiläums-
jahr 1922 von einem »goldenen Meilenstein 
des christlichen Roms« und lobte die Pro-
paganda als die »wichtigste Kongregation«.

Gleichwohl zeigt der Blick in die 
Geschichte, dass das Ideal, einer »reinen«, 
nur kirchlichen, geschweige denn ganz 
und gar am Evangelium orientierten Mis-
sion, immer wieder hinter dem eigenen 
Anspruch zurückblieb. Zu sehr waren 
Kirchen- und Kolonialpolitik ineinander 
verwoben, wie verschiedene Beiträge ver-
deutlichten. Der Fribourger Kirchenhis-
toriker Mariano Delgado sprach in seinem 
Beitrag von einer »Kluft zwischen Ideal 
und Wirklichkeit«. Professor Fidel González 
Fernández, Dozent an der Urbaniana, ver-
wies auf Daniele Comboni, der im 19. Jahr-
hundert eine von nationalen und staatlichen 
Interessen befreite Verkündigung des Evan-
geliums einforderte. González zeigte am 
Beispiel von Comboni auf, wie der italie-
nische Ordensgründer den Machterhalt der 
Kolonialmächte und die europäische Pro-
tektion verurteilte, die sich unter dem Deck-
mantel der »Mission« verbarg. Tatsäch-
lich, so die als Allgemeingut geltende und 
während der Tagung nochmals bestätigte 
Einsicht: Die Verzahnung kolonialer Belange 
und kirchlicher Interessen, das stete Aus-
tarieren an den neuen Herausforderungen 
der Zeit, ist als ein cantus firmus der fast 
vierhundertjährigen Geschichte der Propa
ganda auszumachen.

Ein anderes Feld, das zum Proprium 
der Propaganda gehört, ist das Wechsel-
spiel von lokalen Interessen und zentralen 
(römischen) Vorgaben. Hierzu gehört 
die Spannung zwischen einem vor Ort 



Berichte 291

gelebten inkulturierten Glauben und den Sekretär der Kongregation für die VAan-
normatıven Leitlinien der Universalkirche gelisierung der Völker, SOWIE eineren
Nicht NUur 1m Lauf der Geschichte kam Austauschrunde der Tagungsteilnehmenden

ın diesem Bereich imMmmMer wieder über die weıteren Schritte 1m Zugehen auf
Konflikten. Der emeriıtierte FErankfurter die 400 -Jahrfeier: Wie werden tatsächlic
Protessor für Kirchengeschichte, Klaus die Stimmen der dkirchen ın den M1S-
Schatz, beschäftigte sich ın seinem Vortrag sSionswissenschaftlichen Diskurs gebracht?
exemplarisch mıt dem Rıtenstreit ın apan. Die 1mM Maı ın Rom versammelten MI1IS-

sionswissenschaftler, fast alle AUS EuropaDIe Frage nach Okaler Entscheidungs-
kompetenz un zentralen Interessen der stammend, befassten sich mıt dem Ihemen-
römischen Kurle ıst jedoch nicht 1I1ULE komplex der Mission der Weltkirche iın en
fülır die Kirche Japans 1mM 1 Jahrhundert, Kontinenten, hne dass ber Personen AUS

sondern bis heute eın virulentes Ihema, ÄAslen, Afrika der (Latein-) Amerika aktiv
das Je unterschiedlich nNuaAaNCIeErT zwischen Diskurs beteiligt Fine wichtige
kontextuell enkende eologen und er nicht neue) Einsicht ist Ja gerade die,
TITheologinnen einerseıts un: den Verant- dass Beginn des Ja  hunderts die Welt-
wortungsträgern der Kongregation ZUTFL FrC ın der südlichen Hemisphäre wächst.
Evangelisierung der Völker ın Rom anderer- Umso mehr ıst VO  - Bedeutung, kon-
se1ts angesprochen wird AÄus historischer textuell und kulturell ın ihren rtskirchen
Perspektive betrachtet sSind die schon 1ın beheimatete Personen hören, damıt S1E
der FEFrühen Neuzeit gestarteten Inıtiativen ihre rTahrung ın die Weiterentwicklung der
ein1ıger Vordenker der Propaganda WCS- eologie einbringen. Dazu geho jedenfalls
weisend, die 1ne gründliche und fundierte der Mut, sich den entstehenden Kontro-
Ausbildung der zukünftigen Glaubensboten CISEIN zwischen klassischer europäischer
AUS Europa mıt Sprachschulen Z1 Erlernen eologie und Ansatzen AUS der Per-
der einheimischen Sprachen der » VMissions- spektive des »globalen Südens« tellen
länder« forderten. FEbenso gab 1m Lauf Bereıits Jose de Acosta, Jesuit und MIsSS1ONS-
der vierhundertjährigen Geschichte iımmer theoretiker der FEFrühen Neuzeit, tellte fest,
wieder die Forderung nach der Ausbildung dass Jene, die VOoO europäischen Boden AUS

eINes einheimischen Klerus, damıiıt das die Siıtuation der fternen » Missionsländer«
beurteilen, WIE Arzte sind, die 1ne bern-Evangelium inkulturiert Fuf{ßs fassen könne.

ue Querverweise diesem TIhemen- diagnose erstellen, aber deren Diagnose
komplex sind bei Papst Franziskus nden, letztlich bedeutungslos 1st, da ihnen
der als Papst VOo anderen Ende der Welt« Erfahrung VOT (Jrt mangelt (vgl. De p7'0-
spricht, ıne »heilsame Dezentralisierung« euranda L Kap 11)
(vgl. Evangelii gaudium 16) anstrebt un: Im Bereich der » STATUS quUaeSt1ON1S«, Jjener
ıne ärkung der rtskirchen 1m (Jesamt Fragestellungen, die für die strukturelle
der (L OoMMUN10 eccliesiarum wünscht. Der un rechtliche Urganisation der Miıssion
Horizont auf die weltweite »Gemeinschaft VOoO  — Bedeutung sind, tellen sich der Kon-
der Kirche« wurde indes während des Wel- gregation füır die Evangelisierung der Völker
agıgen 5Symposiums UuUurc Tagungsbeiträge wesentliche ufgaben AUS missionstheo-
mıiıt 1C auf die ogrientalischen Kirchen, auf logischer 1C. [Das / weite Vatikanische
die Siıtuation der » Ihomas-Christen« ın Konzil pricht VOI1 der pilgernden Kirche,

die »iıhrem Wesen ach Missionarisch«Indien der auf den interreligiösen Dialog
1m asiatischen Kontext erganzt. (vgl. Ad gentes 2) 1St. Damıit ist zumindest

Beendet wurde die internationale ın der Theorie die Einteilung ın ıne
7Zusammenkunft mıt einem Gruilswort geographische geordnete Zweiklassengesell-
urc Kurienerzbischof SavlO Hon Tali-Fal, SC ın sogenannte y»christliche Länder«

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 291

zmr | 101. Jahrgang | 2017

291Berichte

gelebten inkulturierten Glauben und den 
normativen Leitlinien der Universalkirche. 
Nicht nur im Lauf der Geschichte kam 
es in diesem Bereich immer wieder zu 
Konflikten. Der emeritierte Frankfurter 
Professor für Kirchengeschichte, Klaus 
Schatz, beschäftigte sich in seinem Vortrag 
exemplarisch mit dem Ritenstreit in Japan. 
Die Frage nach lokaler Entscheidungs-
kompetenz und zentralen Interessen der 
römischen Kurie ist jedoch nicht nur 
für die Kirche Japans im 17. Jahrhundert, 
sondern bis heute ein virulentes Thema, 
das je unterschiedlich nuanciert zwischen 
kontextuell denkenden Theologen und 
Theologinnen einerseits und den Verant-
wortungsträgern der Kongregation zur 
Evangelisierung der Völker in Rom anderer-
seits angesprochen wird. Aus historischer 
Perspektive betrachtet sind die schon in 
der Frühen Neuzeit gestarteten Initiativen 
einiger Vordenker der Propaganda weg-
weisend, die eine gründliche und fundierte 
Ausbildung der zukünftigen Glaubensboten 
aus Europa mit Sprachschulen zum Erlernen 
der einheimischen Sprachen der »Missions-
länder« forderten. Ebenso gab es im Lauf 
der vierhundertjährigen Geschichte immer 
wieder die Forderung nach der Ausbildung 
eines einheimischen Klerus, damit das 
Evangelium inkulturiert Fuß fassen könne. 
Aktuelle Querverweise zu diesem Themen-
komplex sind bei Papst Franziskus zu finden, 
der als Papst »vom anderen Ende der Welt« 
spricht, eine »heilsame Dezentralisierung« 
(vgl. Evangelii gaudium 16) anstrebt und 
eine Stärkung der Ortskirchen im Gesamt 
der Communio ecclesiarum wünscht. Der 
Horizont auf die weltweite »Gemeinschaft 
der Kirche« wurde indes während des zwei-
tägigen Symposiums durch Tagungsbeiträge 
mit Blick auf die orientalischen Kirchen, auf 
die Situation der »Thomas-Christen« in 
Indien oder auf den interreligiösen Dialog 
im asiatischen Kontext ergänzt.

Beendet wurde die internationale 
Zusammenkunft mit einem Grußwort 
durch Kurienerzbischof Savio Hon Tai-Fai, 

Sekretär der Kongregation für die Evan-
gelisierung der Völker, sowie einer lebhaften 
Austauschrunde der Tagungsteilnehmenden 
über die weiteren Schritte im Zugehen auf 
die 400-Jahrfeier: Wie werden tatsächlich 
die Stimmen der Südkirchen in den mis-
sionswissenschaftlichen Diskurs gebracht? 
Die im Mai in Rom versammelten Mis-
sionswissenschaftler, fast alle aus Europa 
stammend, befassten sich mit dem Themen-
komplex der Mission der Weltkirche in allen 
Kontinenten, ohne dass aber Personen aus 
Asien, Afrika oder (Latein-)Amerika aktiv 
am Diskurs beteiligt waren. Eine wichtige 
(aber nicht neue) Einsicht ist ja gerade die, 
dass zu Beginn des 21. Jahrhunderts die Welt-
kirche in der südlichen Hemisphäre wächst. 
Umso mehr ist es von Bedeutung, kon-
textuell und kulturell in ihren Ortskirchen 
beheimatete Personen zu hören, damit sie 
ihre Erfahrung in die Weiterentwicklung der 
Theologie einbringen. Dazu gehört jedenfalls 
der Mut, sich den entstehenden Kontro-
versen zwischen klassischer europäischer 
Theologie und neuen Ansätzen aus der Per-
spektive des »globalen Südens« zu stellen. 
Bereits José de Acosta, Jesuit und Missions-
theoretiker der Frühen Neuzeit, stellte fest, 
dass jene, die vom europäischen Boden aus 
die Situation der fernen »Missionsländer« 
beurteilen, wie Ärzte sind, die eine Fern-
diagnose erstellen, aber deren Diagnose  
letztlich bedeutungslos ist, da es ihnen an 
Erfahrung vor Ort mangelt (vgl. De pro-
curanda IV, Kap. 11).

Im Bereich der »status quaestionis«, jener 
Fragestellungen, die für die strukturelle 
und rechtliche Organisation der Mission 
von Bedeutung sind, stellen sich der Kon-
gregation für die Evangelisierung der Völker 
wesentliche Aufgaben aus missionstheo-
logischer Sicht: Das Zweite Vatikanische 
Konzil spricht von der pilgernden Kirche, 
die »ihrem Wesen nach missionarisch« 
(vgl. Ad gentes 2) ist. Damit ist – zumindest 
in der Theorie – die Einteilung in eine 
geographische geordnete Zweiklassengesell-
schaft in sogenannte »christliche Länder« 



202 Berichte

und » Missionsgebiete« bsolet Wie jedoch sionsgeschichte eizitien. Mıt 1C auf das
bildet sich die als Grundlage geltende Fin- Jubiläumsjahr der Congregatio PDrO Gentium
sicht der einen Mission als Wesensmerkmal Evangelizatione sind die mpulse, die VOo  -

der Kirche, Iso einer nicht geographisch den 1m ahr 1622 kanonisierten eiligen
definierten Miss1o0n, organisch ın den ausgehen, VOo  — Bedeutung: Die substantielle
Öömischen eNoraden ab? Wie steht {wa und NaC  altige Weitergabe des FEvan-

das künftige 7Zueinander zwischen eliums wird 11ULE AUS einer tiefen (Jottes-
der Kongregation ZUTFL Evangelisierung beziehung gelingen (SO Teresa VOo  - Avila),
der Völker und dem Päpstlichen Rat ZUr ın einer auf Haltung un: Stil achtenden
Förderung der Neuevangelisierung® WIe Verkündigung (So Philipp Neri) un: miıt
und ın welchem Dikasterium werden die einem beherzten Engagement, das sich flır
dringlicher werdenden Fragestellungen des alle prachen, Kulturen und Völkern der
interreligiösen Dialogs vorrangıg bearbeitet? globalisierten Welt Offnet (So Jgnatius und

d  NVerheifsungsvoll 1st, dass die Tagungsteil- Franziskus Xaver).
nehmenden Ende Schritte für weıtere
missionswissenschaftliche 5Symposien 1mM
Zugehen auf das Jubiläumsjahr 0O)D) verein-
barten. [)as 5Symposium ın Rom kann somıt 250 re ach
als eın Startpunkt gelten, dem 19888  — weltere
agungen anderen Hochschulstandorten ufhebungfolgen werden. Es bleibt en,;, dass die
brisanten theologischen Fragestellungen ın der esulten-er ennel un Weite ın den Diskurs
geDrac. werden können, dass nicht 11ULE m1ss1ıonen 1N
die binnenkirchliche er römische) Per-
spektive betrachtet wird, sondern die VOoO Spanisch-Amerikaetzten Konzil eingeforderte 1C eliner
missionarischen Kirche, die sich ın den 1767)[Dienst der Menschheitsfamilie rufen lässt

[Das Jubiläumsjahr O7)) der Propaganda Hintergründe Forschungsdebatten
Fide wird iınteressanterwelse mıt dem NnNeueEe Perspektiven
Gedenkjahr der Heiligsprechung VOo  - VCI-

schiedenen Personen zusammenTfallen, die Universıitat reiburg Schweiz,
19. / 20 Maı 2017Beginn der FEFrühen Neuzeit auf ihre Je

eigene WeIlse den missionarischen Impuls Vo  - Esther Schmid Heer
ZUrFr Weitergabe des Evangeliums auf-
MMM  Nn un fülır ihre Epoche kreativ
umgesetzt en /7u ihnen ehören Teresa
V  - Avila, die für die Reform des Karmel AUS 2017 ist das Jahr, ın welchem der uIhebung
einer leidenschaftlichen Gotteserfahrung der Jesuitenmissionen ın Spanisch-Amerika
heraus steht, SOWIE Philipp Ner/ 1, der VOL 250 Jahren edacht wird. /7u diesem
»Gaukler Gottes«, der auf eigene Welse Anlass oOrganıslerten die esuitenbibliothek

Zürich, das Archiv der Schweizer Provınzdie Freude und die Leichtigkeit des Fvan-
eliums Schliefslic sSind die ersten der Jesuiten, Zürich, und Prof. Marıano
Gefährten der Soctietas Jesu, Jgnatius VOo  - Delgado, Freiburg/Schweiz, ın Kooperation
Loyola un: Franziskus Aaver, CIMNEN, l und ”50. Maı ıne interdisziplinäre
die AUS der Grundintuition, »In alle Welt un internationale Fachtagung der Uni-

gehen«, einen Ak7zent ın der MI1IS- versitat Freiburg/Schweiz.
z 10  - Jahrgang 2017

Seite 292

zmr | 101. Jahrgang | 2017

292 Berichte

und »Missionsgebiete« obsolet. Wie jedoch 
bildet sich die als Grundlage geltende Ein-
sicht der einen Mission als Wesensmerkmal 
der Kirche, also einer nicht geographisch 
definierten Mission, organisch in den 
römischen Behörden ab? Wie steht es etwa 
um das künftige Zueinander zwischen 
der Kongregation zur Evangelisierung 
der Völker und dem Päpstlichen Rat zur 
Förderung der Neuevangelisierung? Wie 
und in welchem Dikasterium werden die 
dringlicher werdenden Fragestellungen des 
interreligiösen Dialogs vorrangig bearbeitet? 
Verheißungsvoll ist, dass die Tagungsteil-
nehmenden am Ende Schritte für weitere 
missionswissenschaftliche Symposien im 
Zugehen auf das Jubiläumsjahr 2022 verein-
barten. Das Symposium in Rom kann somit 
als ein Startpunkt gelten, dem nun weitere 
Tagungen an anderen Hochschulstandorten 
folgen werden. Es bleibt zu hoffen, dass die 
brisanten theologischen Fragestellungen in 
aller Offenheit und Weite in den Diskurs 
gebracht werden können, so dass nicht nur 
die binnenkirchliche (oder römische) Per-
spektive betrachtet wird, sondern die vom 
letzten Konzil eingeforderte Sicht einer 
missionarischen Kirche, die sich in den 
Dienst der Menschheitsfamilie rufen lässt.

Das Jubiläumsjahr 2022 der Propaganda 
Fide wird interessanterweise mit dem 
Gedenkjahr der Heiligsprechung von ver-
schiedenen Personen zusammenfallen, die 
zu Beginn der Frühen Neuzeit auf ihre je 
eigene Weise den missionarischen Impuls 
zur Weitergabe des Evangeliums auf-
genommen und für ihre Epoche kreativ 
umgesetzt haben. Zu ihnen gehören Teresa 
von Ávila, die für die Reform des Karmel aus 
einer leidenschaftlichen Gotteserfahrung 
heraus steht, sowie Philipp Neri, der 
»Gaukler Gottes«, der auf eigene Weise 
die Freude und die Leichtigkeit des Evan-
geliums lebte. Schließlich sind die ersten 
Gefährten der Societas Jesu, Ignatius von 
Loyola und Franziskus Xaver, zu nennen, 
die aus der Grundintuition, »in alle Welt 
zu gehen«, einen neuen Akzent in der Mis-

sionsgeschichte setzten. Mit Blick auf das 
Jubiläumsjahr der Congregatio pro Gentium 
Evangelizatione sind die Impulse, die von 
den im Jahr 1622 kanonisierten Heiligen 
ausgehen, von Bedeutung: Die substantielle 
und nachhaltige Weitergabe des Evan-
geliums wird nur aus einer tiefen Gottes-
beziehung gelingen (so Teresa von Ávila), 
in einer auf Haltung und Stil achtenden 
Verkündigung (so Philipp Neri) und mit 
einem beherzten Engagement, das sich für 
alle Sprachen, Kulturen und Völkern der 
globalisierten Welt öffnet (so Ignatius und 
Franziskus Xaver).� A

250 Jahre nach 
Aufhebung  
der Jesuiten- 
missionen in 
Spanisch-Amerika 
(1767) 
Hintergründe – Forschungsdebatten –  
neue Perspektiven

Universität Freiburg / Schweiz, 
19. / 20. Mai 2017

von Esther Schmid Heer

2017 ist das Jahr, in welchem der Aufhebung 
der Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika 
vor 250 Jahren gedacht wird. Zu diesem 
Anlass organisierten die Jesuitenbibliothek 
Zürich, das Archiv der Schweizer Provinz 
der Jesuiten, Zürich, und Prof. Mariano 
Delgado, Freiburg  /Schweiz, in Kooperation 
am 19. und 20. Mai eine interdisziplinäre 
und internationale Fachtagung an der Uni-
versität Freiburg  /Schweiz. 



Berichte 205

In VIier thematischen Blöcken und weilche neben anderen Faktoren schliefslich
sicheinem Abendvortrag näherten VO  - Spanien un ortuga AU S ZUr Auf-

die Referentinnen und Reterenten mıt hebung zunächst der Jesultenmissionen
unterschiedlichen disziplinären ugängen und 1773 dann der Gesellscha: Jesu führte
dem Tagungsthema. AÄAus der Perspektive VOLr DIiese Debatte illustrierte Fabian Fechner
em VOo  — Geschichtswissenschaft, Kirchen- (Hagen) anhand eiINes bisher unbekannten
geschichte und Ethnologie wurden aı KTUEIlle projesuitischen satirischen Flugblatts AUS

Forschungserträge Aufbau, Entwick- ugsburg.
lung, Diskursivierung und uIhebung der Um Wiıssen un: Wissenstransfer ging
Jesultenmissionen ın Spanisch-Amerika 1m zweıten OC Javier Francısco Vallejo
vorgeste und diskutiert. Fın raäumlicher erlin), der sich ın selınen Forschungen
Schwerpunkt lag auf den verschiedenen mıt der Jesulitenuniversität Cordoba (heute
Missionsgebieten der Jesuiten ın den Pro- Argentinien) beschäftigt, zeigte auf, dass
ViINZzen Paraguay, Qui1to, Peru un uch viele europäische Jesuiten AWar flır die MI1IS-
Mittelamerika. S1onen ın Spanisch-Amerika angeworben

In einem ersten OC ging den his- wurden, tatsächlic dann ber der Uni-
torischen Kontext insbesondere der eit VOLrL versıita Cordoba alıg wurden, W A

un nach der uIhebung der Jesultenmi1Ss- eiıner »transatlantischen asymmetrischen
S1iOgnen in Spanisch- und Portugiesisch-Ame- Wissenszirkulation« eführt habe Äm Be1l-
rika. Johannes Meler Mainz), der uch spie des englischen Aufklärers ohn Lock-
Leıter des Handbuchprojektes Zentral- 111Aall (1698-1771) veranschaulichte Renate
europdische Jesuiten IN Spanisch- und Durr (Tübingen) ıIn ihrem Beitrag, WIE Urc
Portugiesisch-Amerika Ist, machte 1mM 18 das Übersetzen der Lettres edifiantes ef
Jahrhundert einen andel des Kirchenver- CUTIEUSES, Briefen AUS den Jesuitenmissionen
ständnisses AU.  S DIie Kirche wurde iımmer ın Sidamerika un: der anzZen damals
weniger als Stutze und iımmer stärker als ekannten Welt, das Spannungsverhältnis
Hindernis der staatlichen Entwicklung VOo  - Interesse un: gleichzeitiger FEurcht VOL

betrachtet. Im Gegensatz Spanisch-Ame- »gefährlichem Wiıssen der Jesuiten« ın den
ika tftörderte Portugiesisch-Amerika Diskurs der Aufklärung eingebunden wurde.
integrative Tendenzen. Marıano Delgado Irına Pawlowsky (Tübingen) tellte ıne

nach 1767/68 entstandene und dem Bericht(Freiburg/SchweiZz) prasentlerte ber-
legungen ZUr gft ewundern. genannten Gründliche Nachrichten über die Verfassung
»Singularität bzw. Vergleichslosigkeit der der Landschaft VOmN Maynas (Nürnberg 1785)
Jesuitenreduktionen« un kam dem des Rückkehrer-Missionars Franz Xaver
chluss, dass diese wenIiger 1m Umgang e1g. beigefügte Karte der Maynas-MISs-
mıt indigenen Religionen der der Fvan- S1ION 1INs Zentrum ihrer Ausführungen.
gelisierung ber einheimische Sprachen NS1Ie machte EeULLLC. dass Karten nicht
un: Musıik jege, sondern VOrT em ın geographische Raume empirisch u
einer vergleichsweise modernen, VOoO  — den en, sondern als »rhetorische Tlexte«
Kolonialbehörden zunächst geduldeten Raume konstruieren, und ANATr VOL dem
wirtschaftlich-sozialen un »rationalen« Hintergrund VOIl1 religiösen, politischen,

herrschaftlichen Ooder wissenschaftlichenOrdnung, Finer der Hauptvorwürfe I1-
über den Jesulten 1m 18 Jahrhundert Konzepten der jeweiligen Kartenpro-

duzenten ‚(lautete, diese hätten ın der Jesuitenprovinz
araguay einen eigenen »KOnig Nikolaus« »Übersetzungen des Christentums
eingesetzt un würden sich damıt der SPa- ın den Jesuiten-Reduktionen«, damit
nischen Herrschaft widersetzen. Darüber befasste sich Michael Sievernich SJ
entbrannte ın Europa ıne heftige Polemik, (Mainz/Frankfurt Main) ın seiInem

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 293

zmr | 101. Jahrgang | 2017

293Berichte

In vier thematischen Blöcken und 
einem Abendvortrag näherten sich 
die Referentinnen und Referenten mit 
unterschiedlichen disziplinären Zugängen 
dem Tagungsthema. Aus der Perspektive vor 
allem von Geschichtswissenschaft, Kirchen-
geschichte und Ethnologie wurden aktuelle 
Forschungserträge zu Aufbau, Entwick-
lung, Diskursivierung und Aufhebung der 
Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika 
vorgestellt und diskutiert. Ein räumlicher 
Schwerpunkt lag auf den verschiedenen 
Missionsgebieten der Jesuiten in den Pro-
vinzen Paraguay, Quito, Peru und auch 
Mittelamerika.

In einem ersten Block ging es um den his-
torischen Kontext insbesondere der Zeit vor 
und nach der Aufhebung der Jesuitenmis-
sionen in Spanisch- und Portugiesisch-Ame-
rika. Johannes Meier (Mainz), der auch 
Leiter des Handbuchprojektes Zentral-
europäische Jesuiten in Spanisch- und 
Portugiesisch-Amerika ist, machte im 18. 
Jahrhundert einen Wandel des Kirchenver-
ständnisses aus. Die Kirche wurde immer 
weniger als Stütze und immer stärker als 
Hindernis der staatlichen Entwicklung 
betrachtet. Im Gegensatz zu Spanisch-Ame-
rika förderte Portugiesisch-Amerika 
integrative Tendenzen. Mariano Delgado 
(Freiburg  /Schweiz) präsentierte Über-
legungen zur oft bewundernd genannten 
»Singularität bzw. Vergleichslosigkeit der 
Jesuitenreduktionen« und kam zu dem 
Schluss, dass diese weniger im Umgang 
mit indigenen Religionen oder der Evan-
gelisierung über einheimische Sprachen 
und Musik liege, sondern vor allem in 
einer vergleichsweise modernen, von den 
Kolonialbehörden zunächst geduldeten 
wirtschaftlich-sozialen und »rationalen« 
Ordnung. Einer der Hauptvorwürfe gegen-
über den Jesuiten im 18. Jahrhundert 
lautete, diese hätten in der Jesuitenprovinz 
Paraguay einen eigenen »König Nikolaus« 
eingesetzt und würden sich damit der spa-
nischen Herrschaft widersetzen. Darüber 
entbrannte in Europa eine heftige Polemik, 

welche neben anderen Faktoren schließlich 
von Spanien und Portugal aus zur Auf-
hebung zunächst der Jesuitenmissionen 
und 1773 dann der Gesellschaft Jesu führte. 
Diese Debatte illustrierte Fabian Fechner 
(Hagen) anhand eines bisher unbekannten 
projesuitischen satirischen Flugblatts aus 
Augsburg.

Um Wissen und Wissenstransfer ging es 
im zweiten Block. Javier Francisco Vallejo 
(Berlin), der sich in seinen Forschungen 
mit der Jesuitenuniversität Córdoba (heute 
Argentinien) beschäftigt, zeigte auf, dass 
viele europäische Jesuiten zwar für die Mis-
sionen in Spanisch-Amerika angeworben 
wurden, tatsächlich dann aber an der Uni-
versität Córdoba tätig wurden, was zu 
einer »transatlantischen asymmetrischen 
Wissenszirkulation« geführt habe. Am Bei-
spiel des englischen Aufklärers John Lock-
man (1698-1771) veranschaulichte Renate 
Dürr (Tübingen) in ihrem Beitrag, wie durch 
das Übersetzen der Lettres édifiantes et 
curieuses, Briefen aus den Jesuitenmissionen 
in Südamerika und der ganzen damals 
bekannten Welt, das Spannungsverhältnis 
von Interesse und gleichzeitiger Furcht vor 
»gefährlichem Wissen der Jesuiten« in den 
Diskurs der Aufklärung eingebunden wurde. 
Irina Pawlowsky (Tübingen) stellte eine 
nach 1767  /68 entstandene und dem Bericht 
Gründliche Nachrichten über die Verfassung 
der Landschaft von Maynas (Nürnberg 1785) 
des Rückkehrer-Missionars Franz Xaver 
Veigl beigefügte Karte der Maynas-Mis-
sion ins Zentrum ihrer Ausführungen. 
Sie machte deutlich, dass Karten nicht 
geographische Räume empirisch genau 
abbilden, sondern als »rhetorische Texte« 
Räume konstruieren, und zwar vor dem 
Hintergrund »von religiösen, politischen, 
herrschaftlichen oder wissenschaftlichen 
Konzepten der jeweiligen Kartenpro-
duzenten«.

»Übersetzungen des Christentums 
in den Jesuiten-Reduktionen«, damit 
befasste sich Michael Sievernich SJ 
(Mainz  /Frankfurt am Main) in seinem 



294 Berichte

Abendvortrag und ZO$ verschiedene, Fkotoas und Film entstanden auf einer Reise
Zzu Teil unkonventionelle Verbindungs- des ehemaligen Schweizer Missionspro-
linien VOo »Übersetzungen« zwischen kurators Felix Plattner IM mıt
unterschiedlich gestalteten Raumen. Ging dem Fotografen Albert Lunte (JUCI uUurc

zunächst die Zu Teil exıstenzielle Sidamerika 1957/58, untifer anderem auf
»Über—setzung« auf scchwankenden den 5Spuren der ehemaligen Jesultenmis-
chiffen mıt der STefen Gefahr des S1ONen. Die Fotos wurden VOo Eckart
Untergehens, g1ng ın den MIS- Kühne ın ıne Bilddatenban eingear-
S1ıONen ın Sidamerika das Problem, beitet und kommentiert, welche auf
WIE cCArıstliıche Botschaften ın den aum jesuiten-weltweit.ch einsehbar 1St. Anhand
der indigenen Völker übersetzt werden VOoO  — Tondokumenten illustrierte Sieglinde
konnten, un: ın welcher Weilse » eın Falkinger (Klagenfurt) die Überlieferung
europäisch-guaranitischer Kulturraum VO  - jesuitischen Sermones,; CESUNSCHECN
1mM Zeichen des Christentums« gestaltet Predigten, ın der indigenen Sprache
werden konnte. DIe Grundlage für den der Chiquitanos bis ın die heutige eit
1C des Jesuitenordens auf lobale [ eses » kulturelle Gedächtnis« 1st heute
Raume machte der Referent ın der 1gnatla- dadurch gefährdet, dass die Tradierung
nischen Spiritualität A  S ın der Jungeren (Jeneration zunehmend

Äm Samstagmorgen widmeten sich die schwieriger wird
Referenten un die Referentin zıunächst Im etzten OC der Tagung ging
der Rezeption un politischen, so71ialen SC  1e  ich Kontinultäten, Diskon-
un!: kulturellen Weiterentwicklung ach tinuntaten un Neuerungen 1mM 1 un:
der uIhebung der Jesuiltenmissionen bis Jahrhundert Während uillermo
ın 1ISCIEC eit Christoph Nebgen (Mainz) (Buenos Aires/Argentinien) ın
ging verschiedenen Biographien VOoO  — nach seiInem Beitrag erläuterte, welche sozlalen,
Furopa zurückgekehrten (Ex-)Jesuiten politischen un religiösen Praktiken AULS

mıt Missionarsvergangenheit ach un: der » Jesultenzelt« ın nachjesuitischer
tellte die kritische Frage, ob die oft eıit weitertradiert, ber uch weıter-
erwähnten »europäischen Netzwerke« VOoO  — transformiert worden sind, WIEeS lgnac1o0
(Ex-)Jesuiten respektive (Ex-)Missionaren Telesca (Formosa /Argentinien) enti-

schieden die Ihese zurück, wonach dasüberhaupt egeben habe eın bazıt autete*
her nicht Ebenfalls her kritisch befassten Frbe der » Jesultenzelt« die Bildung des
sich die nachfolgenden Beiträge mıt der gft Nationalstaates Paraguay ach dem VOI-

vertreftfenen Behauptung, dass die Jesuiten- heerenden Krieg die Allianz VOoO  -

mM1ıssıonen aUSSC  1efslich auf die Lels- Brasilien- Argentinien-Uruguay (1864-1870)
tungen der Jesuiten zurückzuführen selen bedeutend beeinflusst habe DIie Jungen
und nach deren Vertreibung es Ende Intellektuellen betonten, dass die Parda-
SC WESCHI SE1. FEckart Kühne uUFIC. machte guayische Geschichtsschreibung »auraıt
anhand der 1Ns Unesco-Weltkulturerbe auf- ete construıte dehors des M1sSsS1ONS
SCHOMUMNENEC. Kirchen ın Chiquitos un Jesuites«. Im Jahrhundert, muıtten ın
V1OJOS EULC. dass sowohl| die Kirchen einer eit VO  - so7ialen un politischen
als uch die Kirchenausstattung einem Krisen un: Repressionen urc Milıitär
gröfßeren Teil ın nachjesuitischer eit enT- un: diktatorische Regimes, wurde iıne
standen sSind un: indigene Gestaltungs- zentralamerikanische Jesultenprovinz auf-
elemente insbesondere AUS dem 1 Jahr- gebaut. Wiıe diese Urc ihre uUunıversıtare
hundert aufweisen. Davon ZEUSHEN uch die Bildungsarbeit un ıne basisorientierte
Fotos un: der auf das Gedenkjahr 2017 Pastoral international Beachtung fand,
hin TICUH restaurierte FEFilm » Panamericana«. führte 1KkOlaus Klein UFI1C. indrück-

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 294

zmr | 101. Jahrgang | 2017

294 Berichte

Abendvortrag und zog verschiedene, 
zum Teil unkonventionelle Verbindungs-
linien von »Übersetzungen« zwischen 
unterschiedlich gestalteten Räumen. Ging 
es zunächst um die zum Teil existenzielle 
»Über-setzung« auf schwankenden 
Schiffen mit der steten Gefahr des 
Untergehens, so ging es in den Mis-
sionen in Südamerika um das Problem, 
wie christliche Botschaften in den Raum 
der indigenen Völker übersetzt werden 
konnten, und in welcher Weise so »ein 
europäisch-guaranitischer Kulturraum 
im Zeichen des Christentums« gestaltet 
werden konnte. Die Grundlage für den 
Blick des Jesuitenordens auf globale 
Räume machte der Referent in der ignatia-
nischen Spiritualität aus.

Am Samstagmorgen widmeten sich die 
Referenten und die Referentin zunächst 
der Rezeption und politischen, sozialen 
und kulturellen Weiterentwicklung nach 
der Aufhebung der Jesuitenmissionen bis 
in unsere Zeit. Christoph Nebgen (Mainz) 
ging verschiedenen Biographien von nach 
Europa zurückgekehrten (Ex-)Jesuiten 
mit Missionarsvergangenheit nach und 
stellte die kritische Frage, ob es die oft 
erwähnten »europäischen Netzwerke« von 
(Ex-)Jesuiten respektive (Ex-)Missionaren 
überhaupt gegeben habe. Sein Fazit lautete: 
eher nicht. Ebenfalls eher kritisch befassten 
sich die nachfolgenden Beiträge mit der oft 
vertretenen Behauptung, dass die Jesuiten-
missionen ausschließlich auf die Leis-
tungen der Jesuiten zurückzuführen seien 
und nach deren Vertreibung alles zu Ende 
gewesen sei. Eckart Kühne (Zürich) machte 
anhand der ins Unesco-Weltkulturerbe auf-
genommenen Kirchen in Chiquitos und 
Mojos deutlich, dass sowohl die Kirchen 
als auch die Kirchenausstattung zu einem 
größeren Teil in nachjesuitischer Zeit ent-
standen sind und indigene Gestaltungs-
elemente insbesondere aus dem 19. Jahr-
hundert aufweisen. Davon zeugen auch die 
Fotos und der auf das Gedenkjahr 2017 
hin neu restaurierte Film »Panamericana«. 

Fotos und Film entstanden auf einer Reise 
des ehemaligen Schweizer Missionspro-
kurators Felix A. Plattner zusammen mit 
dem Fotografen Albert Lunte quer durch 
Südamerika 1957  /58, unter anderem auf 
den Spuren der ehemaligen Jesuitenmis-
sionen. Die Fotos wurden von Eckart 
Kühne in eine Bilddatenbank eingear
beitet und kommentiert, welche auf www.
jesuiten-weltweit.ch einsehbar ist. Anhand 
von Tondokumenten illustrierte Sieglinde 
Falkinger (Klagenfurt) die Überlieferung 
von jesuitischen Sermones, gesungenen 
Predigten, in der indigenen Sprache 
der Chiquitanos bis in die heutige Zeit. 
Dieses »kulturelle Gedächtnis« ist heute 
dadurch gefährdet, dass die Tradierung 
in der jüngeren Generation zunehmend 
schwieriger wird.

Im letzten Block der Tagung ging es 
schließlich um Kontinuitäten, Diskon-
tinuitäten und Neuerungen im 19. und 
20. Jahrhundert. Während Guillermo 
Wilde (Buenos Aires  /Argentinien) in 
seinem Beitrag erläuterte, welche sozialen, 
politischen und religiösen Praktiken aus 
der »Jesuitenzeit« in nachjesuitischer 
Zeit weitertradiert, aber auch weiter-
transformiert worden sind, wies Ignacio 
Telesca (Formosa  /Argentinien) ent-
schieden die These zurück, wonach das 
Erbe der »Jesuitenzeit« die Bildung des 
Nationalstaates Paraguay nach dem ver-
heerenden Krieg gegen die Allianz von 
Brasilien-Argentinien-Uruguay (1864-1870) 
bedeutend beeinflusst habe. Die jungen 
Intellektuellen betonten, dass die para-
guayische Geschichtsschreibung »aurait 
été construite en dehors des missions 
jésuites«. Im 20. Jahrhundert, mitten in 
einer Zeit von sozialen und politischen 
Krisen und Repressionen durch Militär 
und diktatorische Regimes, wurde eine 
zentralamerikanische Jesuitenprovinz auf-
gebaut. Wie diese durch ihre universitäre 
Bildungsarbeit und eine basisorientierte 
Pastoral international Beachtung fand, 
führte Nikolaus Klein SJ (Zürich) eindrück-



Berichte 295

ich VOT Augen un vermochte damıit auch,
der agungsgerneins cha mpulse für die Bericht uüber die Tagung
heutige eit mitzugeben.

eıtere mpulse vermittelte uch die DIe e1t
VOoO  — 1KOlAauUs Klein konzipierte Begleit-
ausstellung ZU Tagungsthema ın einem der Reformationdeitengang der Universitat. Vier thematisch
gestaltete Vıtrınen üuhrten die Besuche- AUS$S anderemrınnen und Besucher anhand VOo  - PFO-
duzierten Archivdokumenten (aus Zürich,
Rom a.) un: Buchausschnitten SOWIE Blickwinke
Büchern (aus der Jesuitenbibliothek
Zürich) un jekten (aus dem Archiv 1Ne latein-
VOoO  — Jesuiten weltweit Schweiz, Zürich) ın amerikanisch-den historischen und theologischen Konterxt
der Jesultenmissionen ın Spanisch-Ame- Öökumenischerika eın Von den grundlegenden ber-
legungen ZUr Mission ın den Köonstitutionen
der Gesellscha: Jesu und den Diskussionen Perspektive

deren Ausgestaltung auf den rüuhneu- Magdeburg,
zeitlichen Provinzialkonzilien un: Pro- 8 Juniı bis D Juli 2017
VinZkongregationen über unterschiedliche
Rezeptionen 1m 18 un 1 Jahrhundert Vo  - Margıt Eckhaolt
his ZUTFL lıterarischen Bearbeitung un un: Johannes Meiler
wissenschaftlichen Forschung 1m und

Jahrhundert gewährten die Dokumente
Zzu Teil überraschende FEinblicke ın kom-
plexe Zusammenhänge. 1€ VOo  _ Margit Eckhalt und Johannes

[)as breite Spektrum dieses interdis- Meiler ın KOooperation mıt dem
ziplinär angelegten 5Symposiums VCI- Stipendienwerk Lateinamerika-
mittelte ıne 1e€ VO  - spekten Deutschland e V (ICALA) durchgeführte

einem Ihema, welches noch ıimmer Tagung hatte das Ziel, die eit der
Reformation AUS »anderem Blickwinkel«,epragt ıst VOo  - den beiden Polen einer

dezidierten Kritik un: einer euphorischen AUS einer lateinamerikanischen und Oökume-
Rezeption. Hs zeigte sich darüber hinaus nischen Perspektive, betrachten. DIe
aber uch die Herausforderung, ın dieser Reformation, angestolsen Uurc Martın
vorwiegend kulturwissenschaftlic AULS - Luther, und die Ausbreitung des

Katholizismus ın Lateinamerika WUTL-gerichteten methodischen 1e und
der emühung Diferenziertheit ıne den WIE Johannes Meiler bei seinem Eröff-
gemelinsame Basıs der sprachlichen un: nungsvor{trag eufilic machte als Wel
inhaltlichen Verständigung en DIe paralle ın den verschiedenen Weltkontexten
Debatte ber die Jesultenmissionen ın Spa- verlaufende Prozesse entfaltet. Darın hat die
nıisch- un: Portugiesisch-Amerika wird Tagung den Impuls aufgegriffen, den das
jedenfalls angeregt weitergeführt nıicht VOoO  — einer Iutherisch-katholischen Dialog-
zuletzt uch ber den Tagungsband, der kommission erarbeitete und 1 Juni 2013
1mM nächsten Jahr ın der Freiburger Reihe veröffentlichte Dokument VOom Konflikt ZUT

tudien ZUur christlichen Religions- und Gemeinschafft. (emMeinsames Iutherisch-katho-
d  NKulturgeschichte erscheinen WIird. isches Reformationsgedenken 2017/ egeben

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 295

zmr | 101. Jahrgang | 2017

295Berichte

lich vor Augen und vermochte damit auch, 
der Tagungsgemeinschaft Impulse für die 
heutige Zeit mitzugeben.

Weitere Impulse vermittelte auch die 
von Nikolaus Klein SJ konzipierte Begleit-
ausstellung zum Tagungsthema in einem 
Seitengang der Universität. Vier thematisch 
gestaltete Vitrinen führten die Besuche-
rinnen und Besucher anhand von repro-
duzierten Archivdokumenten (aus Zürich, 
Rom u. a.) und Buchausschnitten sowie 
Büchern (aus der Jesuitenbibliothek 
Zürich) und Objekten (aus dem Archiv 
von Jesuiten weltweit Schweiz, Zürich) in 
den historischen und theologischen Kontext 
der Jesuitenmissionen in Spanisch-Ame-
rika ein. Von den grundlegenden Über-
legungen zur Mission in den Konstitutionen 
der Gesellschaft Jesu und den Diskussionen 
um deren Ausgestaltung auf den frühneu-
zeitlichen Provinzialkonzilien und Pro-
vinzkongregationen über unterschiedliche 
Rezeptionen im 18. und 19. Jahrhundert 
bis zur literarischen Bearbeitung und 
wissenschaftlichen Forschung im 20. und 
21. Jahrhundert gewährten die Dokumente 
zum Teil überraschende Einblicke in kom-
plexe Zusammenhänge.

Das breite Spektrum dieses interdis-
ziplinär angelegten Symposiums ver-
mittelte eine Vielfalt von neuen Aspekten 
zu einem Thema, welches noch immer 
geprägt ist von den beiden Polen einer 
dezidierten Kritik und einer euphorischen 
Rezeption. Es zeigte sich darüber hinaus 
aber auch die Herausforderung, in dieser 
vorwiegend kulturwissenschaftlich aus-
gerichteten methodischen Vielfalt und 
der Bemühung um Differenziertheit eine 
gemeinsame Basis der sprachlichen und 
inhaltlichen Verständigung zu finden. Die 
Debatte über die Jesuitenmissionen in Spa-
nisch- und Portugiesisch-Amerika wird 
jedenfalls angeregt weitergeführt – nicht 
zuletzt auch über den Tagungsband, der 
im nächsten Jahr in der Freiburger Reihe 
Studien zur christlichen Religions- und 
Kulturgeschichte erscheinen wird.� A

Bericht über die Tagung 
Die Zeit  
der Reformation  
aus anderem 
Blickwinkel. 
Eine latein- 
amerikanisch- 
ökumenische 
Perspektive
Magdeburg,  
28. Juni bis 2. Juli 2017

von Margit Eckholt  
und Johannes Meier

 ie von Margit Eckholt und Johannes 
Meier in Kooperation mit dem 

Stipendienwerk Lateinamerika- 
Deutschland e. V. (ICALA) durchgeführte 
Tagung hatte das Ziel, die Zeit der 
Reformation aus »anderem Blickwinkel«, 
aus einer lateinamerikanischen und ökume-
nischen Perspektive, zu betrachten. Die 
Reformation, angestoßen durch Martin 
Luther, und die Ausbreitung des 
Katholizismus in Lateinamerika wur
den – wie Johannes Meier bei seinem Eröff-
nungsvortrag deutlich machte – als zwei 
parallel in den verschiedenen Weltkontexten 
verlaufende Prozesse entfaltet. Darin hat die 
Tagung den Impuls aufgegriffen, den das 
von einer lutherisch-katholischen Dialog-
kommission erarbeitete und am 17. Juni 2013 
veröffentlichte Dokument Vom Konflikt zur 
Gemeinschaft. Gemeinsames lutherisch-katho-
lisches Reformationsgedenken 2017 gegeben 



296 Berichte

hat Heute 1st LIUTE eın gemelnsames Erinnern Jorgen Nybo Kasmussen, Roskilde),
die Reformation e1In »Gedenken«, kein die »Hospitales de Santa Fe« VOoO  — Vasco de

»]ubiläum« möglich, un dieses 111US55 ın Quiroga: die chamfung einer christlichen
einem internationalen Horizont erIolgen: Kolonialalternative 1m Geliste der »Utopie«
» Es ıst das erste Reformationsgedenken, das des Ihomas Morus (Peter Downes, Santiago
1m Zeitalter der Okumene statthndet. So de Chile), SOWIE Protestantismus und
bietet das gemeinsame edenken die Inquisition ın Spanisch-Amerika 1m 16 ahr-
Gelegenheit, die Gemeinschaft zwischen hundert (Tomas Gutierrez, Lima) Es wurde
Katholiken und Lutheranern vertiefen. Es herausgearbeitet, dass das NEUE System, das
ist das erste Reformationsgedenken 1m eit- Uurc die C.onquista ın Lateinamerika
alter der Globalisierung. Darum 111U8S55 das etabliert wurde, VOoO  — Gruppen VOoO  — MI1SSIO-
gemelinsame edenken die Erfahrungen VOoO  — Beginn . ın Urilentierung
un!: Perspektiven der Christen AUS dem Evangelium und der enschenwürde
en und Norden, AUS dem ()sten und der einheimischen Bevölkerung, kritisiert

wurde und Alternativen eINes /7Zusammen-Westen einbeziehen« (Nr. 4, 13)
In einem ersten Teil der Tagung wurde lebens zwischen spanischen lediern und

der 1C auf Papst Hadrian un sSeINeEe Eingeborenen entworfen wurden. Der PFO-
Begegnung mıt Bartolome de Las ( ‚asas testantische Historiker Tomas Gutierre7z
(Nico Lettinck, Amsterdam), auf Frasmus machte anhand VO  - aktenkundigen Be1l-

pielen auf protestantische pfer derVOoO  — Rotterdams Wirkung ın Spanien und
Neuspanien Danwerth, FErankfurt Inquisition ın Peru aufmerksam. In ihren
a und auf die Mission des Ordens der OmMmMentaren betonten abprıela Zengarini
Augustiner ın Lateinamerika (Christoph (Buenos Aires) und Klaus Koschorke
Nebgen, Mainz) gerichtet, dem Martın (München) die Bedeutung einer befreiungs-
Luther fast re SseINES Lebens angehörte. theologischen und interkulturellen Lesart
DIie reformatorischen Bestrebungen ın der des ersten halben Jahrhunderts iberischer
ersten des 16. Jahrhunderts wurden Prasenz ın Lateinamerika.

ın den weltkirchlichen Aufbruch der Im dritten Teil standen Praktiken der
Moderne geste und eıin Miss1ionsver- Hierarchie der katholischen Kirche 1m Zen-
ständnıis gezeichnet, das die Kritik VOoO  — Lrum : die römische Kurile uUun: ihr Ver-

hältnis ZUr » Neuen Welt« 1m 16 JahrhundertLas ( ‚asas der Eroberung der » Neuen
Welt« Evangelisierung un: (Gewalt als (Benedetta Albani, Frankfurt/Rom), das
unvereinbar ansieht. Luther 1€e€ jedoch ın auf dem Konzil VOo  - TIrient festgelegte ea
seinem kontinental un VOoO  — den des Bischofs, exemplarisch Bischof Toribio
Entwicklungen ın UÜbersee unberührt. In de MLOgFrOVe]JO VOo  - L1ıma (Mario Grignanl,
ihrem Oommentar zeigte Barbara Henze Rom) Den Abschluss dieses dritten £e118

ildete eın 1C auf die Kunst ın Zeiten der(Freiburg) eispie VOoO  — Bartolome de
Las (asas und Martın Luther auf, dass Reformation ın Lateinamerika (Rodrigo
entscheidend VOoO  — den Herausforderungen Moreno, Valparai1so). Benedetta Albanı
des jeweiligen Kontextes abhängt, WIE sich nahm auf Bittstellungen Bezug, die über
ein Leben entwickelt. den spanischen Botschafter Oder direkt

urc den Bischof der Ordensleute nachIm zweıten Teil gng verschiedene
missionarische rojekte ın der » Neuen Rom esandt wurden. SO wurden lokale

Praktiken sichtbar, die 1m 1C auf OrTS-Welt« das Religionsgespräch VOoO  -

Tlatelolca und die Missionsideen der ersten kirchliche Entwicklungen näher aufzuar-
beiten sSind In seinem Oommentar machteFEFranziskaner ın Amerika (Paulo Suess, SAaO

Paulo), Bruder (0) einen dänischen der peruanische Kirchenhistoriker Juan
Königssohn als Miıssıonar ın Mexiko Dejo Lima) darauf aufmerksam, dass

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 296

zmr | 101. Jahrgang | 2017

296 Berichte

hat: Heute ist nur ein gemeinsames Erinnern 
an die Reformation – ein »Gedenken«, kein 
»Jubiläum« – möglich, und dieses muss in 
einem internationalen Horizont erfolgen: 
»Es ist das erste Reformationsgedenken, das 
im Zeitalter der Ökumene stattfindet. So 
bietet das gemeinsame Gedenken die 
Gelegenheit, die Gemeinschaft zwischen 
Katholiken und Lutheranern zu vertiefen. Es 
ist das erste Reformationsgedenken im Zeit-
alter der Globalisierung. Darum muss das 
gemeinsame Gedenken die Erfahrungen 
und Perspektiven der Christen aus dem 
Süden und Norden, aus dem Osten und 
Westen einbeziehen« (Nr. 4, S. 13). 

In einem ersten Teil der Tagung wurde 
der Blick auf Papst Hadrian und seine 
Begegnung mit Bartolomé de Las Casas 
(Nico Lettinck, Amsterdam), auf Erasmus 
von Rotterdams Wirkung in Spanien und 
Neuspanien (Otto Danwerth, Frankfurt 
a. M.) und auf die Mission des Ordens der 
Augustiner in Lateinamerika (Christoph 
Nebgen, Mainz) gerichtet, dem Martin 
Luther fast 20 Jahre seines Lebens angehörte. 
Die reformatorischen Bestrebungen in der 
ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts wurden 
so in den weltkirchlichen Aufbruch der 
Moderne gestellt und ein Missionsver-
ständnis gezeichnet, das – so die Kritik von 
Las Casas an der Eroberung der »Neuen 
Welt« – Evangelisierung und Gewalt als 
unvereinbar ansieht. Luther blieb jedoch in 
seinem Weltbild kontinental und von den 
Entwicklungen in Übersee unberührt. In 
ihrem Kommentar zeigte Barbara Henze 
(Freiburg) am Beispiel von Bartolomé de 
Las Casas und Martin Luther auf, dass es 
entscheidend von den Herausforderungen 
des jeweiligen Kontextes abhängt, wie sich 
ein Leben entwickelt.

Im zweiten Teil ging es um verschiedene 
missionarische Projekte in der »Neuen 
Welt«: um das Religionsgespräch von 
Tlatelolco und die Missionsideen der ersten 
Franziskaner in Amerika (Paulo Suess, São 
Paulo), um Bruder Jakob, einen dänischen 
Königssohn als Missionar in Mexiko 

(Jørgen Nybo Rasmussen, Roskilde), um 
die »Hospitales de Santa Fe« von Vasco de 
Quiroga: die Schaffung einer christlichen 
Kolonialalternative im Geiste der »Utopie« 
des Thomas Morus (Peter Downes, Santiago 
de Chile), sowie um Protestantismus und 
Inquisition in Spanisch-Amerika im 16. Jahr-
hundert (Tomás Gutiérrez, Lima). Es wurde 
herausgearbeitet, dass das neue System, das 
durch die Conquista in Lateinamerika 
etabliert wurde, von Gruppen von Missio-
naren von Beginn an, in Orientierung am 
Evangelium und an der Menschenwürde 
der einheimischen Bevölkerung, kritisiert 
wurde und Alternativen eines Zusammen-
lebens zwischen spanischen Siedlern und 
Eingeborenen entworfen wurden. Der pro-
testantische Historiker Tomás Gutiérrez 
machte anhand von aktenkundigen Bei-
spielen auf protestantische Opfer der 
Inquisition in Peru aufmerksam. In ihren 
Kommentaren betonten Gabriela Zengarini 
(Buenos Aires) und Klaus Koschorke 
(München) die Bedeutung einer befreiungs-
theologischen und interkulturellen Lesart 
des ersten halben Jahrhunderts iberischer 
Präsenz in Lateinamerika.

Im dritten Teil standen Praktiken der 
Hierarchie der katholischen Kirche im Zen-
trum: die römische Kurie und ihr Ver-
hältnis zur »Neuen Welt« im 16. Jahrhundert 
(Benedetta Albani, Frankfurt  /Rom), das 
auf dem Konzil von Trient festgelegte Ideal 
des Bischofs, exemplarisch Bischof Toribio 
de Mogrovejo von Lima (Mario Grignani, 
Rom). Den Abschluss dieses dritten Teils 
bildete ein Blick auf die Kunst in Zeiten der 
Reformation in Lateinamerika (Rodrigo 
Moreno, Valparaíso). Benedetta Albani 
nahm auf Bittstellungen Bezug, die über 
den spanischen Botschafter oder direkt 
durch den Bischof oder Ordensleute nach 
Rom gesandt wurden. So wurden lokale 
Praktiken sichtbar, die im Blick auf orts-
kirchliche Entwicklungen näher aufzuar-
beiten sind. In seinem Kommentar machte 
der peruanische Kirchenhistoriker Juan 
Dejo SJ (Lima) darauf aufmerksam, dass 



Berichte 297

die alternativen Missionsprojekte VOo Schritte, die die Okumene ın Lateiname-
der römischen Kurle nicht ın den 1C ıka getan hat, wurden erläutert Sandra
3930081 wurden und die Beziehung Arenas, Rodrigo Polanco, Santlago de
den einheimischen Kulturen paternalistisch Chile) untfer Rückbezug auf einen latein-
Wal. Demgegenüber sind heute, uch über amerikanischen Kongress ZUr Geschichte
das Oökumenische Lernen, TICLIE nkul- un: Entwicklung der Okumene ın Latein-
turationsprozesse anzustofßen, die sich amerika, der 1m pri 2017 ın Santiago
der Menschenwürde und der Anerkennung de 1le stattgefunden hat S1e ordern
der anderen Orlentieren. füır die 7Zukunft VOTL em die Notwendig-

Der brasilianische, ın Tlexas ebende keit einer ökumenischen Ausbildung ın
Historiker Jose Aparecido (0omes Moreira Urientierung den Impulsen des LL Vatika-
tellte die VOoO  — weni1gen wahrgenommene‚ nischen Konzils. Unter dem Stichwort der
bereits 1619 ın London veröffentlichte Hi1s- Reformation ın Lateinamerika (Heike Walz,
FOr1G del Concilio Tridentino des Serviten Neuendettelsau} kommt untfer anderem
Paulo arpıi VOTIlL,; die AUS einer befreiungs- die Frage auf, WIE heutiges Denken
theologischen Perspektive eın wichtiges VOo  - Kolonialität epragt 1STt. [hes SE1 ıne
Korrektiv ZUFL Geschichte des Trienter Frage, die bisher ın der deutschsprachigen
Konzils darstellt Der protestantische HıIis- eologie 11ULE wen1g edacht iıst FEFbenso
toriker Laurı1 Wirth SO0 Paulo) ging auf wird der Zusammenhang VOo  - Frauen un:
die Miıssion reformierter niederländischer Reformation erst allmählich herausgear-
Christen ın Nordostbrasilien untfer den beitet. Mıt einem abschliefsenden 1C

auf das Vermächtnis der Reformation un:Tupi-Indigenas ein SOWIE auf den Jesuiten
Manuel Moraes, der nach der Begegnung einer kreativen Übersetzung der ec  er-
mıt den christianisierten Indigenas einen tigungslehre Martın Luthers ın die egenN-
spannenden persönlichen Weg einschlug, wart Eneida Jacobsen, NSaQ Leopoldo)
1m [Dienst einer inkulturierenden und die zeigt sich, dass Entscheidungen (heute)
Subjektwerdung der Indigenas achtenden systematisch zugunsten der Reichen efällt
Evangelisierung. In seinem Ommentar werden, dass heute ın verschiedenen
arbeitete der chilenische Historiker un Kontexten ma{isgeblich eınen möglichst
Theologe Maximiliano alinas (Santiago de grofißsen Profit geht Miıt eiInem kritischen
Chile) den Horıizont VOoO  — Leben un Tod 1C auf die gegenwartigen Weltkontexte
als methodisches Instrumentarıum eINeEes schlug Eneida Jacobsen den Bogen Papst

historischen Blicks auf die eit der Franziskus und seiner nzyklika TLaudato
Reformation ın Oökumenischer und inter- Si', die S1E als Verbindungsmoment sah,

das » Katholiken un: Lutheraner ın ber-kultureller Perspektive heraus.
Im etzten Teil wurde die These der einstimmung un: Nichtübereinstimmung

Tagung ın einer ökumenischen un: M1S- gleichermafsen « inspırlıeren un den
sionstheologischen Perspektive diskutiert. Kern der Rechtfertigungslehre auf ıne TICUEC

ach einem eröffnenden Vortrag ın fun- WeIlse erinnern kann Nur > ökumenisch
damentaltheologischer Perspektive Margit un interkulturell, 1st eın edenken der
Eckholt) wurden Statements aufdem Schlus- Reformation heute möglich [DDas 1st uch
podium diskutiert. [Ie Leitfrage flır die der Weg, noch heute existierende koloniale
Referenten un: Reterentinnen autete: Denkstrukturen aufzubrechen un: Gefähr-
Was ergibt sich AUS dem 1C auf die eit dungen fundamentalistischer religiöser Ent-
der Reformation AUS dieser Perspektive wicklungen, WIE S1E sich uch ın Lateiname-
Folgerungen für die Okumene der Christen ıka abzeichnen, vorzubeugen.
un: die interkulturellen Beziehungen ın DIe internationale DDimension der Tagung

wurde darın ıIn besonderer Weise KON-der heutigen und ünftigen Welt? Einige
z 10  S Jahrgang 2017

Seite 297

zmr | 101. Jahrgang | 2017

297Berichte

die alternativen Missionsprojekte von 
der römischen Kurie nicht in den Blick 
genommen wurden und die Beziehung zu 
den einheimischen Kulturen paternalistisch 
war. Demgegenüber sind heute, auch über 
das ökumenische Lernen, neue Inkul-
turationsprozesse anzustoßen, die sich an 
der Menschenwürde und der Anerkennung 
der anderen orientieren. 

Der brasilianische, in Texas lebende 
Historiker José Aparecido Gomes Moreira 
stellte die von wenigen wahrgenommene, 
bereits 1619 in London veröffentlichte His-
toria del Concilio Tridentino des Serviten 
Paulo Sarpi vor, die aus einer befreiungs-
theologischen Perspektive ein wichtiges 
Korrektiv zur Geschichte des Trienter 
Konzils darstellt. Der protestantische His-
toriker Lauri Wirth (São Paulo) ging auf 
die Mission reformierter niederländischer 
Christen in Nordostbrasilien – unter den 
Tupi-Indígenas – ein sowie auf den Jesuiten 
Manuel Moraes, der nach der Begegnung 
mit den christianisierten Indígenas einen 
spannenden persönlichen Weg einschlug, 
im Dienst einer inkulturierenden und die 
Subjektwerdung der Indígenas achtenden 
Evangelisierung. In seinem Kommentar 
arbeitete der chilenische Historiker und 
Theologe Maximiliano Salinas (Santiago de 
Chile) den Horizont von Leben und Tod 
als methodisches Instrumentarium eines 
neuen historischen Blicks auf die Zeit der 
Reformation in ökumenischer und inter-
kultureller Perspektive heraus. 

Im letzten Teil wurde die These der 
Tagung in einer ökumenischen und mis-
sionstheologischen Perspektive diskutiert. 
Nach einem eröffnenden Vortrag in fun-
damentaltheologischer Perspektive (Margit 
Eckholt) wurden Statements auf dem Schlus-
spodium diskutiert. Die Leitfrage für die 
Referenten und Referentinnen lautete: 
Was ergibt sich aus dem Blick auf die Zeit 
der Reformation aus dieser Perspektive an 
Folgerungen für die Ökumene der Christen 
und die interkulturellen Beziehungen in 
der heutigen und künftigen Welt? Einige 

Schritte, die die Ökumene in Lateiname-
rika getan hat, wurden erläutert (Sandra 
Arenas, Rodrigo Polanco, Santiago de 
Chile) unter Rückbezug auf einen latein-
amerikanischen Kongress zur Geschichte 
und Entwicklung der Ökumene in Latein-
amerika, der im April 2017 in Santiago 
de Chile stattgefunden hat. Sie fordern 
für die Zukunft vor allem die Notwendig-
keit einer ökumenischen Ausbildung – in 
Orientierung an den Impulsen des II. Vatika-
nischen Konzils. Unter dem Stichwort der 
Reformation in Lateinamerika (Heike Walz, 
Neuendettelsau) kommt unter anderem 
die Frage auf, wie unser heutiges Denken 
von Kolonialität geprägt ist. Dies sei eine 
Frage, die bisher in der deutschsprachigen 
Theologie nur wenig bedacht ist. Ebenso 
wird der Zusammenhang von Frauen und 
Reformation erst allmählich herausgear-
beitet. Mit einem abschließenden Blick 
auf das Vermächtnis der Reformation und 
einer kreativen Übersetzung der Rechtfer-
tigungslehre Martin Luthers in die Gegen-
wart (Eneida Jacobsen, São Leopoldo) 
zeigt sich, dass Entscheidungen (heute) 
systematisch zugunsten der Reichen gefällt 
werden, dass es heute in verschiedenen 
Kontexten maßgeblich um einen möglichst 
großen Profit geht. Mit einem kritischen 
Blick auf die gegenwärtigen Weltkontexte 
schlug Eneida Jacobsen den Bogen zu Papst 
Franziskus und seiner Enzyklika Laudato 
si’, die sie als Verbindungsmoment sah, 
das »Katholiken und Lutheraner in Über-
einstimmung und Nichtübereinstimmung 
gleichermaßen« inspirieren und an den 
Kern der Rechtfertigungslehre auf eine neue 
Weise erinnern kann. Nur so, ökumenisch 
und interkulturell, ist ein Gedenken der 
Reformation heute möglich. Das ist auch 
der Weg, noch heute existierende koloniale 
Denkstrukturen aufzubrechen und Gefähr-
dungen fundamentalistischer religiöser Ent-
wicklungen, wie sie sich auch in Lateiname-
rika abzeichnen, vorzubeugen.

Die internationale Dimension der Tagung 
wurde darin in besonderer Weise kon-



298 Berichte

kret, dass die Referierenden und Teilneh- NSeIit dem September 2001L1, aber uch se1t
menden Studierende der evangelischen den 1sstonen 1m Anschluss die Kegens-
un der katholischen eologie, Stipen- burger Rede VO  - Papst ened1ı AVI 7006
AdiatInnen und weltere Interessierte AUS hat der christlich-islamische Dialog einen
verschiedenen lateinamerikanischen un Charakter un ıne NEUE Dringlich-
europäischen Ländern INIMMEN- un: keit bekommen. Nicht zuletzt AUS diesem
ın den Austausch miteinander kamen. So IUn en ın den etzten Jahren VOEI-

konnte dem nliegen entsprochen werden, schiedene Foren ber Christentum un
den 1C auf das Reformationsgedenken auf Islam stattgefunden. Neben dem » [Dia-
einen internationalen un weltkirchlichen log des Lebens« (in dem Menschen ın
Horizont hin öffnen und 1m espräc eliner Offenen und nac  arschaftlichen
zwischen eiıner Kirchengeschichte ın Atmosphäre zusammenleben wollen un
globaler Perspektive un eliner interkul- nach Wegen der friedlichen Konvıvenz
turellen systematischen eologie Oökume- uchen) un dem »Dialog des Handelns«
nisch-befreiungstheologische Pısten AUS - (in dem Moslems un Christen für ıne

*  r Nzulegen. umfassende Entwicklung, für Gerechtig-
eıit und Frieden zusammenarbeiten)
spielt der »Dialog des theologischen Aus-
tausches« (in dem Spezialisten iıhr Ver-
ständnis ihres jeweiligen religiösen FrbesKonvergenzen, vertiefen un: die gegenseltigen WerteDifferenzen schätzen ernen) ıne zentrale
Letztere Dialogform stand 1m Zentrumund Perspektiven dieses Workshops ın der Überzeugung,
dass S1E uch für den Dialog des Lebens

1M christlich- un: den Dialog des andelns wichtige
Grundlagen bietet. Ziel War C angesichts
der Entwicklungen der etzten re 1mMislamischen
Dialog Konvergenzen un Divergenzen
herauszuarbeiten.Dialog Am ersten en sprach Tobias Spe-

Vo  - Marıano Delgado ker (Sankt Greorgen, Frankfurt) über
die » Unnachahmlichkei des Koran AUS

christlicher icht« [)as nliegen eiıner
ntier diesem 1Le fand VOo christlichen Perspektive auf die Unnach-
„1. bis ZU. 23.90.2017/ der Unıi1i- ahmlic  eıit des Koran ıst, den isla-
versıita ribourg eın orkshop misch-theologischen Diskurs darüber

STa der VOo nstitut für das Studium der untersuchen, ın den Diskurs-
Religionen un den interreligiösen Dialog vorgaben un ın den unterschiedlichen
un: dem Schweizerischen Zentrum für Bestimmungen der Unnachahmlichkei
Islam und Gesellschaft der Uniıiversıtäat das Verhältnis VOoO  - Sprache un: {ten-
ribourg ın KOooperation mıt der Iheo- barung systematisch-theologisch
logischen Innsbruck un: der 1mM analyvsieren, un: dies mıt dem Interesse,
interreligiösen Dialog besonders ıne Phänomenalıtät VOo Offenbarung
gaglerten Fokolar-Bewegung organıslert beschreibbar machen, die uch
wurde (Programm : www.uniıftr.ch1ır interreligiös bezugsfähig ıst Specker ging

Der interreligiöse Dialog gehört den darum, ıne interreligiöse Perspektive
unverzichtbaren urgaben der Gegenwart. ın die Wort-Gottes-Iheologie einzutragen
z 10  - Jahrgang 2017

Seite 298

zmr | 101. Jahrgang | 2017

298 Berichte

kret, dass die Referierenden und Teilneh-
menden – Studierende der evangelischen 
und der katholischen Theologie, Stipen-
diatInnen und weitere Interessierte – aus 
verschiedenen lateinamerikanischen und 
europäischen Ländern zusammen- und 
in den Austausch miteinander kamen. So 
konnte dem Anliegen entsprochen werden, 
den Blick auf das Reformationsgedenken auf 
einen internationalen und weltkirchlichen 
Horizont hin zu öffnen und im Gespräch 
zwischen einer Kirchengeschichte in 
globaler Perspektive und einer interkul-
turellen systematischen Theologie ökume-
nisch-befreiungstheologische Pisten aus-
zulegen.� A

Konvergenzen,  
Differenzen  
und Perspektiven  
im christlich- 
islamischen 
Dialog
von Mariano Delgado

 nter diesem Titel fand vom 
21. bis zum 23.9.2017 an der Uni-
versität Fribourg ein Workshop 

statt, der vom Institut für das Studium der 
Religionen und den interreligiösen Dialog 
und dem Schweizerischen Zentrum für 
Islam und Gesellschaft der Universität 
Fribourg in Kooperation mit der Theo-
logischen Fakultät Innsbruck und der im 
interreligiösen Dialog besonders en
gagierten Fokolar-Bewegung organisiert 
wurde (Programm: www.unifr.ch  /ird). 

Der interreligiöse Dialog gehört zu den 
unverzichtbaren Aufgaben der Gegenwart. 

Seit dem 11. September 2001, aber auch seit 
den Misstönen im Anschluss an die Regens-
burger Rede von Papst Benedikt   XVI. 2006 
hat der christlich-islamische Dialog einen 
neuen Charakter und eine neue Dringlich-
keit bekommen. Nicht zuletzt aus diesem 
Grund haben in den letzten Jahren ver-
schiedene Foren über Christentum und 
Islam stattgefunden. Neben dem »Dia-
log des Lebens« (in dem Menschen in 
einer offenen und nachbarschaftlichen 
Atmosphäre zusammenleben wollen und 
nach Wegen der friedlichen Konvivenz 
suchen) und dem »Dialog des Handelns« 
(in dem Moslems und Christen für eine 
umfassende Entwicklung, für Gerechtig-
keit und Frieden zusammenarbeiten) 
spielt der »Dialog des theologischen Aus-
tausches« (in dem Spezialisten ihr Ver-
ständnis ihres jeweiligen religiösen Erbes 
vertiefen und die gegenseitigen Werte 
zu schätzen lernen) eine zentrale Rolle. 
Letztere Dialogform stand im Zentrum 
dieses Workshops – in der Überzeugung, 
dass sie auch für den Dialog des Lebens 
und den Dialog des Handelns wichtige 
Grundlagen bietet. Ziel war es, angesichts 
der Entwicklungen der letzten Jahre im 
Dialog Konvergenzen und Divergenzen 
herauszuarbeiten.

Am ersten Abend sprach Tobias Spe-
cker (Sankt Georgen, Frankfurt) über 
die »Unnachahmlichkeit des Koran aus 
christlicher Sicht«. Das Anliegen einer 
christlichen Perspektive auf die Unnach-
ahmlichkeit des Koran ist, den isla-
misch-theologischen Diskurs darüber 
zu untersuchen, um in den Diskurs-
vorgaben und in den unterschiedlichen 
Bestimmungen der Unnachahmlichkeit 
das Verhältnis von Sprache und Offen-
barung systematisch-theologisch zu 
analysieren, und dies mit dem Interesse, 
eine Phänomenalität von Offenbarung 
beschreibbar zu machen, die auch 
interreligiös bezugsfähig ist. Specker ging 
es darum, eine interreligiöse Perspektive 
in die Wort-Gottes-Theologie einzutragen 



Berichte 299

un anhand einer » Iheologie 1m Angesicht ekirija Sejdini reflektierte über » Her-
des Islam« die Wort-Gottes- Iheologie uch meneutisch-theologische Grundlagen des
für die katholische Rezeption weıter AULS- christlich-muslimischen Dialogs AUS isla-
zuloten. DIe Grundlage des christlich-isla- mischer Perspektive«.
mischen esprächs sgl nicht allein ber Ruedi Beck (Luzern), Daniela
den Religionsbegrifft, sondern uch 1m Odermatt-Schlichtig (Basel) un: Fulvio
1NDIlic auf ıne lıteraturwissenschaftlich am UuFrI1IC. alle drei Mitglieder der
geweltete Wort-Gottes- Iheologie esucht Fokolar-Bewegung, beschrieben mıiıt viel
werden. Anteilnahme die Erfahrungen dieser

Der der Gregorlana enNnrendade ewegung mıt dem interreligiösen Dialog
Iunesier Adnane Mokranıiı om) sprach auf der FEbene des »Dialogs des Lebens« ın
ber » La MOrT et la resurrection de Jesus eliner Basler Pfarrgemeinde und der benach-
Christ dans un perspective islamique: barten Moschee.
Pour un  r comprehension dialogique des Rene de Mortanges (Fribourg)
dogmes chretiens«. Anhand des es lieferte eınen Vergleich der Offentlich-recht-

liıchenun: der Auferstehung Jesu Lrat für ıne Anerkennung muslimischer
islamische eologie e1in, die ahıg ware, Urganisationen ın der Schweiz, ın Oster-
die christlichen Dogmen verstehen, reich un!: ın England Der Vergleich zeigte,
dass S1Ee hinter den Differenzen einen WIE verschieden die Anerkennungsmodelle
posıtıven Sinn anı ohne Polemik Ooder ın Europa Sind. Rıifa at Lenzın UFr1C

Seizte sich 1m schweizerischen KontextApologetik.
Der Vormittag des nächsten ages wurde mı1T der Frage auseinander, iInwIieweIlt der

eröffnet Uurc den kritischen 1C VO  — interreligiöse Dialog eın Weg dieser
Jutta Sperber (Rostock) »auf die TIhemen Anerkennung seın könnte VOTL em
und Markierungen des ochristlich-isla- WEeNN sıch die etablierten Religions-
mischen Dialogs des Vatikans«, während gemeinschaften fülır die Rechte der anderen
Hamideh Mohagheghi (Paderborn eıinen einsetzten.
olchen 1C »auf den ochristlich-isla- Der letzte Tag hatte dlie Sozilale 1m
mischen Dialog ALULS muslimischer icht« christlich-islamischen Dialog ZUuU Schwer-
warf. pun ans]jörg Schmid (Fribourg),

Der Autor dieses Berichtes Lrat für Er a  ın (Frankturt), ı1chNaela
die selbs  ıtische Durchleuchtung der Neulinger nnsbruck)} un: OlIgang
Pathologien ın der eigenen Religions- Palaver (Innsbruc. gestalteten ıne sechr
geschichte, die are Nennung VOo anregende Diskussion, ın der
Konvergenzen und Divergenzen SOWIE Postsäkularität als Ausgangspunkt für
einen aufgeklärten Inklusivismus als den christlich-islamischen Dialog AUS

hermeneutisch-theologische Grundlagen christlicher un: islamischer 1C g1ing,
des christlich-islamischen Dialogs eın aber uch die Aufdeckung eher fun-
un: tellte hierfür einıge TIhesen ZUTFL [)1Is- damentalistischer Positionen WIeE die VO  -

kussion. ala Asad Muslimen bzw. ZU Islam
Roman Siebenrock (Innsbruck) ın Europa.

plädierte für die »Be-Kehrung/Con-ver- DIie LEHC Beteiligung er 10 Per-
OCI, VOo denen viele uch aktıvS10 auf den verborgenen, Je sröfßeren

ott hin, der uUulls ın Barmherzigkeit den Diskussionen teilnahmen) ze1igt,
immer UVo kommt« als Grundlage für dass Veranstaltungen dieser Art der
den christlich-islamischen Dialog un eit sind und die theologische Ebene
erläuterte diesen Prozess ın der katholi- des interreligiösen Dialogs intensıvliert

werden sollte ®  Y Nschen Kirche ausgehen VOo  . Nostra Aefafte

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 299

zmr | 101. Jahrgang | 2017

299Berichte

und anhand einer »Theologie im Angesicht 
des Islam« die Wort-Gottes-Theologie auch 
für die katholische Rezeption weiter aus-
zuloten. Die Grundlage des christlich-isla-
mischen Gesprächs soll nicht allein über 
den Religionsbegriff, sondern auch im 
Hinblick auf eine literaturwissenschaftlich 
geweitete Wort-Gottes-Theologie gesucht 
werden.

Der an der Gregoriana lehrende 
Tunesier Adnane Mokrani (Rom) sprach 
über »La mort et la résurrection de Jésus 
Christ dans une perspective islamique: 
Pour une compréhension dialogique des 
dogmes chrétiens«. Anhand des Todes 
und der Auferstehung Jesu trat er für eine 
islamische Theologie ein, die fähig wäre, 
die christlichen Dogmen so zu verstehen, 
dass sie hinter den Differenzen einen 
positiven Sinn fände – ohne Polemik oder 
Apologetik.

Der Vormittag des nächsten Tages wurde 
eröffnet durch den kritischen Blick von 
Jutta Sperber (Rostock) »auf die Themen 
und Markierungen des christlich-isla-
mischen Dialogs des Vatikans«, während 
Hamideh Mohagheghi (Paderborn) einen 
solchen Blick »auf den christlich-isla-
mischen Dialog aus muslimischer Sicht« 
warf.

Der Autor dieses Berichtes trat für 
die selbstkritische Durchleuchtung der 
Pathologien in der eigenen Religions-
geschichte, die klare Nennung von 
Konvergenzen und Divergenzen sowie 
einen aufgeklärten Inklusivismus als 
hermeneutisch-theologische Grundlagen 
des christlich-islamischen Dialogs ein 
und stellte hierfür einige Thesen zur Dis-
kussion. 

Roman A. Siebenrock (Innsbruck) 
plädierte für die »Be-Kehrung  /Con-ver-
sio auf den verborgenen, je größeren 
Gott hin, der uns in Barmherzigkeit 
immer zuvor kommt« als Grundlage für 
den christlich-islamischen Dialog und 
erläuterte diesen Prozess in der katholi
schen Kirche ausgehend von Nostra aetate 3.  

Zekirija Sejdini reflektierte über »Her
meneutisch-theologische Grundlagen des 
christlich-muslimischen Dialogs aus isla-
mischer Perspektive«.

Ruedi Beck (Luzern), Daniela 
Odermatt-Schlichtig (Basel) und Fulvio 
Gamba (Zürich), alle drei Mitglieder der 
Fokolar-Bewegung, beschrieben mit viel 
Anteilnahme die Erfahrungen dieser 
Bewegung mit dem interreligiösen Dialog 
auf der Ebene des »Dialogs des Lebens« in 
einer Basler Pfarrgemeinde und der benach-
barten Moschee.

René Pahud de Mortanges (Fribourg) 
lieferte einen Vergleich der öffentlich-recht-
lichen Anerkennung muslimischer 
Organisationen in der Schweiz, in Öster-
reich und in England. Der Vergleich zeigte, 
wie verschieden die Anerkennungsmodelle 
in Europa sind. Rifa’at Lenzin (Zürich) 
setzte sich im schweizerischen Kontext 
mit der Frage auseinander, inwieweit der 
interreligiöse Dialog ein Weg zu dieser 
Anerkennung sein könnte – vor allem 
wenn sich die etablierten Religions-
gemeinschaften für die Rechte der anderen 
einsetzten.

Der letzte Tag hatte die Sozialethik im 
christlich-islamischen Dialog zum Schwer-
punkt. Hansjörg Schmid (Fribourg), 
Ertuğrul Şahin (Frankfurt), Michaela 
Neulinger (Innsbruck) und Wolfgang 
Palaver (Innsbruck) gestalteten eine sehr 
anregende Diskussion, in der es u. a. um 
Postsäkularität als Ausgangspunkt für 
den christlich-islamischen Dialog aus 
christlicher und islamischer Sicht ging, 
aber auch um die Aufdeckung eher fun-
damentalistischer Positionen wie die von 
Talal Asad zu Muslimen bzw. zum Islam 
in Europa.

Die rege Beteiligung (über 100 Per-
sonen, von denen viele auch aktiv an 
den Diskussionen teilnahmen) zeigt, 
dass Veranstaltungen dieser Art an der 
Zeit sind und die theologische Ebene 
des interreligiösen Dialogs intensiviert 
werden sollte.� A



300 Berichte

KONgoO (vorgestellt VOoO  — Morıtz 1scher S1eIransnationale ıst eutlic epragt VO  - ihrem Gründer
Alexandre Aidini ala (1927-1997). Heilungmissionarische un: Nachfolge als Konkretisierung des
Lebens Jesu machen die zentralen FElemente
dieser Kirche AUS [ie Migrationen un:ewegungen damıt TrTrenNnNzen SOWIE ihre ÜberschreitungJahrestagung Vo  - GMW un: 1IME stellten die Kirche ımmer wieder VOoTLr

Vo  - Christian Tauchner Herausforderungen und TODIemMme
Eın anderes eispie ıst ın der » Hill-

SONS Megachurch« sehen, einer Kirche
ursprünglich AUS Sydney und inzwischen

ransnationale missionarische Bewe- mıiıt eliner csehr erfolgreichen Prasen7z ın
SUNSCH. Narratıve und Akteure, vielen Gro{fisstädten uch Europas (vor-
Medien und Offentlichkeiten« geste VOo  . iranda Klaver) [DIie chOow- und

das Ihema der gemeinsamen Jahrestagung der musikzentrierte Mega-Kirche zieht viele
Deutschen Gesellscha für 1SSIONSWIS- Jugendliche und Migranten und stellt
senschaft DGMW) und des Internationalen ıne TICUE Konfiguration VOoO  — eligion und
Instıituts für Missionswissenschaftliche religiösem UsSAdadruc muiıt der modernen
Forschung 1IME) VOo bis Z1er adt-)Kultur VOI[. /7u den bestimmenden
2017 ıIn Münster ! DIe Tagung Wr VOo  . den FElementen VOoO  — illsong ehören die Pros-
beiden Urganisationen gemeinsam VOIL- peritätstheologie, epaart mıt dem Angebot
bereitet worden, die 1m Reformationsjahr VO  - Bezugsgruppen, un: die chaffung
betonen wollten, dass gerade ıIn der MIsSsS1OnsSs- VO  - Verbindungen fülır Arbeit, Wohnung
wissenschaft un ın ıuınster viele Grundlagen un Kontakte. Irotz dieser integrierenden
für ıne gemelinsame Reflexion egeben sind. Dynamiken lassen sich Mechanismen VOoO  —

Der veräiänderte Konterxt 1ın Kirche und Gesell- ungleichen Machtstrukturen und AÄAus-
SC hrt dazu, dass Missionswissenschaft beobachten
Jetz besonders auf »transnationale M1SSI1O0- In den Diskussionen dieser beiden
narische Bewegungen« schaut. Vorträge g1ng Fragen über die

7ur Tagung kamen TO wetterbe- Bedeutung der Gründungspersönlichkeiten,
dingter Transportschwierigkeiten {wa die (eingeschränkte Attraktivität für

TeilnehmerInnen, davon sieben AULS nicht-christlich sO71ialisierte Jugendliche
dem Umifeld des [[ME die Z ahl der Voll- un die Möglichkeiten VOoO  — Jlängerfristigen
kommenheit sollte nicht über die rekäre Beziehungen für illsong ın Furopa
Anwesenheit hinwegtäuschen). vielleicht nicht erwarten). DIie so7ialen

DIie Tagung Walr einerseıts akademisch [Dienste und die pentekostale Charakteristik
urc Vorlesungen“ und ihre Diskussion (Heilung, charismatische Gebetsformen
epragt, andererseits urc das Bedürfnis wurden ebenfalls Adiskutiert.
und die Möglichkeit persönlicher
Begegnung und Austausch mıt den Aus dem Umfeld des Islam
KollegInnen der beiden Institutionen.

/ wei Vorträge beschäftigten sich mıt TIrans-

Pfingstkirchen global nationalen Bewegungen AULS dem isla-
mischen Kontext. FEine » Mıission als Dienst«

Eın eispie einer afriıkanischen Pfingst- zeigt sich ın der Hizmet-Bewegung, die VOoO  —

kirche mıt transnationaler Projektion ist Fethullah ulen gegründet und geleitet wird
die Kirche » Nzam be-Malamı1ı1« AULS dem (vorgestellt VOo  — Pım Valkenberg). Es seht der

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 300

zmr | 101. Jahrgang | 2017

300 Berichte

Transnationale 
missionarische 
Bewegungen
Jahrestagung von DGMW und IIMF

von Christian Tauchner SVD

ransnationale missionarische Bewe-
gungen. Narrative und Akteure, 
Medien und Öffentlichkeiten« waren 

das Thema der gemeinsamen Jahrestagung der 
Deutschen Gesellschaft für Missionswis
senschaft (DGMW) und des Internationalen 
Instituts für Missionswissenschaftliche 
Forschung (IIMF) vom 5. bis zum 7. Oktober 
2017 in Münster.1 Die Tagung war von den 
beiden Organisationen gemeinsam vor-
bereitet worden, die im Reformationsjahr 
betonen wollten, dass gerade in der Missions-
wissenschaft und in Münster viele Grundlagen 
für eine gemeinsame Reflexion gegeben sind. 
Der veränderte Kontext in Kirche und Gesell-
schaft führt dazu, dass Missionswissenschaft 
jetzt besonders auf »transnationale missio-
narische Bewegungen« schaut.

Zur Tagung kamen trotz wetterbe-
dingter Transportschwierigkeiten etwa 
70 TeilnehmerInnen, davon sieben aus 
dem Umfeld des IIMF (die Zahl der Voll-
kommenheit sollte nicht über die prekäre 
Anwesenheit hinwegtäuschen).

Die Tagung war einerseits akademisch 
durch Vorlesungen  2 und ihre Diskussion 
geprägt, andererseits durch das Bedürfnis 
und die Möglichkeit zu persönlicher 
Begegnung und Austausch mit den 
KollegInnen der beiden Institutionen.

Pfingstkirchen global

Ein Beispiel einer afrikanischen Pfingst-
kirche mit transnationaler Projektion ist 
die Kirche »Nzambe-Malamu« aus dem 

Kongo (vorgestellt von Moritz Fischer). Sie 
ist deutlich geprägt von ihrem Gründer 
Alexandre Aidini Abala (1927-1997). Heilung 
und Nachfolge als Konkretisierung des 
Lebens Jesu machen die zentralen Elemente 
dieser Kirche aus. Die Migrationen und 
damit Grenzen sowie ihre Überschreitung 
stellten die Kirche immer wieder vor 
Herausforderungen und Probleme.

Ein anderes Beispiel ist in der »Hill-
song Megachurch« zu sehen, einer Kirche 
ursprünglich aus Sydney und inzwischen 
mit einer sehr erfolgreichen Präsenz in 
vielen Großstädten auch Europas (vor-
gestellt von Miranda Klaver). Die show- und 
musikzentrierte Mega-Kirche zieht viele 
Jugendliche und Migranten an und stellt 
eine neue Konfiguration von Religion und 
religiösem Ausdruck mit der modernen 
(Stadt-)Kultur vor. Zu den bestimmenden 
Elementen von Hillsong gehören die Pros-
peritätstheologie, gepaart mit dem Angebot 
von Bezugsgruppen, und die Schaffung 
von Verbindungen für Arbeit, Wohnung 
und Kontakte. Trotz dieser integrierenden 
Dynamiken lassen sich Mechanismen von 
ungleichen Machtstrukturen und Aus-
grenzung beobachten.

In den Diskussionen dieser beiden 
Vorträge ging es um Fragen über die 
Bedeutung der Gründungspersönlichkeiten, 
um die (eingeschränkte) Attraktivität für 
nicht-christlich sozialisierte Jugendliche 
und die Möglichkeiten von längerfristigen 
Beziehungen (für Hillsong in Europa 
vielleicht nicht zu erwarten). Die sozialen 
Dienste und die pentekostale Charakteristik 
(Heilung, charismatische Gebetsformen) 
wurden ebenfalls diskutiert.

Aus dem Umfeld des Islam

Zwei Vorträge beschäftigten sich mit trans-
nationalen Bewegungen aus dem isla-
mischen Kontext. Eine »Mission als Dienst« 
zeigt sich in der Hizmet-Bewegung, die von 
Fethullah Gülen gegründet und geleitet wird 
(vorgestellt von Pim Valkenberg). Es geht der 



Berichte 301

Hizmet-Bewegung Bildung, urc die nationalen Sichtweisen (vorgestellt VOoO  —

der Mensch seINe Identität und ıne richtige Dimitrios Keramidas). [Das Konzil sah sich
Haltung Welt und Gesellscha: en selhbst als missionarisches Ereignis mıt der
soll [Iiese transnationale ewegung wird Herausforderung, 1m veränderten Kontext
ZUr eit ın vielen Ländern VOoO türkischen VOoO  — post-christlichen Kulturen die Miıssion
Staat verfolgt. ID3E Hizmet-Bewegung betont der Kirche TIEU artikulieren. DIie Kirche
mehr die Entwicklung un: den [Dienst eht nicht für sich selbst, sondern bietet sich
angesichts der Bedürfnisse der Menschen auIigrun ihrer eschatologischen Natur flır
als das religiöse Bekenntnis der auDenSs- ıne Umgestaltung der Welt als einen
gemeinschaft. Himmel und ıne NEUE Erde Van-

[Das ist anders bei der islamischen M1S- gelisierung wird damıt ZUr Verkündigung
sionsbewegung Dawat-e Islamıi AUS Pakistan des Plans (Jottes mıt der Welt Es geht
(vorgestellt V  — Ihomas Gugler) Es handelt die Vermittlung des Bewusstseins und der
sich £1 ıne der wichtigsten isla- Kenntnis des Heils ın ıne Welt, ın der das
mischen Missionsbewegungen, die mıt eil geschichtliche Gestalt annehmen soll
srofßsem Selbstbewusstsein und Engagement In der Diskussion dieses Beitrags ging
ihre nhänger ZUr Mission motiviert und ausführlich die Einschätzung des Pro-
den Akzent gerade auf die strikte religiöse selytismus, das Verständnis VOoO  — » kano-
Praxıs legt. nischen Territorien« VOoO  — Kirchen un ihre

Beziehung einer welılter gefassten Mission
Freundschaft als Überwindung SOWIE den Kontext der Unterdrückung ın
kolonialen e{ifalles der Vergangenheit un: der Christenver-

folgung ın vielen Ländern.
Fın früher bedeutender chritt ın Richtung
der Überwindung nationaler Perspektiven Typologien aktueller katholischer
ın der Miıssion Walr die Missionskonferenz Missionsbewegungen
VOoO  — Edinburgh 1910 Dana Robert tellte
ın einem VOo  - persönlichen Retferenzen In der katholischen Kirche brachte das
gepragte Referat die einerseıIts marginale, 1I. Vatikanische Konzil die Erkenntnis,
andererseits herausragende Intervention dass die gesamte Kirche auf en Ebenen
VOo  - indischen eilneNnmern WIE dem wesentlich missionarisch ist ıchae. S1e-
spateren Bischof Arzariah mıt seinem Ruf vernich tellte die aktuellen MISSIONS-
»Gebt uUulls Freunde!« VOoO  — DIe Konferenz ewegungen vor). Gegenwaärtig lassen
ın Edinburgh 1910 fand Höhepunkt des sıich VvIier ypen VOo  - missionarischen

Akteuren unterscheiden: Institutions-europäischen Kolonialismus STa ber die
Beiträge einer eologie der Freundschaft orientierte Formen, die sich klassischen
SOWIeE die Gastfreundschaft der Christen en ausrichten: sO71al-kommunitäre
ın Edinburgh ragten die Konferenz nach- Bewegungen WIE CEBS und kleine CANrısiche
haltig. DIe Perspektive VOo  - Freundschaft Gemeinschaften mıiıt ihrem Ak7zent auf Evan-
wuüuürde einer Missiologie VOoO  — Verletzlich- gelisierung un Befreiung; NEUE alkale
keit und damıt anderen Möglichkeiten Bewegungen, WIE OKoOlare Oder Sant
VOoO  — Globalität führen Egidio, mıt der Betonung VOI1 €  el, Fvan-

gelisierung, Solidaritä: und Okumene: und
rthodoxe Perspektiven schliefßslich charismatische Bewegungen, bei

denen moderne Medien un: ıne DPOST-
[Das Panorthodorxe Konzil ın Kreta 2016) moderne FEvent-Kultur wichtig sSind
beschäftigte sich zutiefst uch mıt der Frage DIie Diskussion drehte sich die
VOo  — Missiıon ıIn Überwindung VOo  — bisherigen Aufgabenstellung der eologie WO als

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 301

zmr | 101. Jahrgang | 2017

301Berichte

Hizmet-Bewegung um Bildung, durch die 
der Mensch seine Identität und eine richtige 
Haltung zu Welt und Gesellschaft finden 
soll. Diese transnationale Bewegung wird 
zur Zeit in vielen Ländern vom türkischen 
Staat verfolgt. Die Hizmet-Bewegung betont 
mehr die Entwicklung und den Dienst 
angesichts der Bedürfnisse der Menschen 
als das religiöse Bekenntnis der Glaubens-
gemeinschaft.

Das ist anders bei der islamischen Mis-
sionsbewegung Dawat-e Islami aus Pakistan 
(vorgestellt von Thomas Gugler). Es handelt 
sich dabei um eine der wichtigsten isla-
mischen Missionsbewegungen, die mit 
großem Selbstbewusstsein und Engagement 
ihre Anhänger zur Mission motiviert und 
den Akzent gerade auf die strikte religiöse 
Praxis legt.

Freundschaft als Überwindung 
kolonialen Gefälles

Ein früher bedeutender Schritt in Richtung 
der Überwindung nationaler Perspektiven 
in der Mission war die Missionskonferenz 
von Edinburgh 1910. Dana L. Robert stellte 
in einem von persönlichen Referenzen 
geprägten Referat die einerseits marginale, 
andererseits herausragende Intervention 
von indischen Teilnehmern wie dem 
späteren Bischof Azariah mit seinem Ruf 
»Gebt uns Freunde!« vor. Die Konferenz 
in Edinburgh 1910 fand am Höhepunkt des 
europäischen Kolonialismus statt, aber die 
Beiträge einer Theologie der Freundschaft 
sowie die Gastfreundschaft der Christen 
in Edinburgh prägten die Konferenz nach-
haltig. Die Perspektive von Freundschaft 
würde zu einer Missiologie von Verletzlich-
keit und damit zu anderen Möglichkeiten 
von Globalität führen.

Orthodoxe Perspektiven

Das Panorthodoxe Konzil in Kreta (2016) 
beschäftigte sich zutiefst auch mit der Frage 
von Mission in Überwindung von bisherigen 

nationalen Sichtweisen (vorgestellt von 
Dimitrios Keramidas). Das Konzil sah sich 
selbst als missionarisches Ereignis mit der 
Herausforderung, im veränderten Kontext 
von post-christlichen Kulturen die Mission 
der Kirche neu zu artikulieren. Die Kirche 
lebt nicht für sich selbst, sondern bietet sich 
aufgrund ihrer eschatologischen Natur für 
eine Umgestaltung der Welt als einen neuen 
Himmel und eine neue Erde an. Evan-
gelisierung wird damit zur Verkündigung 
des Plans Gottes mit der Welt. Es geht um 
die Vermittlung des Bewusstseins und der 
Kenntnis des Heils in eine Welt, in der das 
Heil geschichtliche Gestalt annehmen soll.

In der Diskussion dieses Beitrags ging es 
ausführlich um die Einschätzung des Pro-
selytismus, um das Verständnis von »kano-
nischen Territorien« von Kirchen und ihre 
Beziehung zu einer weiter gefassten Mission 
sowie den Kontext der Unterdrückung in 
der Vergangenheit und der Christenver-
folgung in vielen Ländern.

Typologien aktueller katholischer 
Missionsbewegungen

In der katholischen Kirche brachte das 
II. Vatikanische Konzil die Erkenntnis, 
dass die gesamte Kirche auf allen Ebenen 
wesentlich missionarisch ist (Michael Sie-
vernich SJ stellte die aktuellen Missions-
bewegungen vor). Gegenwärtig lassen 
sich vier Typen von missionarischen 
Akteuren unterscheiden: Institutions-
orientierte Formen, die sich an klassischen 
Orden ausrichten; sozial-kommunitäre 
Bewegungen wie CEBs und kleine christliche 
Gemeinschaften mit ihrem Akzent auf Evan-
gelisierung und Befreiung; neue laikale 
Bewegungen, wie Fokolare oder Sant’ 
Egidio, mit der Betonung von Gebet, Evan-
gelisierung, Solidarität und Ökumene; und 
schließlich charismatische Bewegungen, bei 
denen moderne Medien und eine post-
moderne Event-Kultur wichtig sind.

Die Diskussion drehte sich um die 
Aufgabenstellung der Theologie (wohl als 



302 Berichte

Reflexionsmoment christlicher Praxis) und
die theologische Pluralität ın der Weltkirche 1SS10N und
SOWIE die Verschiebungen ın den M1S-
sionsbewegungen WCS VOo  — den Ordens- Okumene Von
bezogenen ypologien charismatischen
und aılıkalen Bewegungen. der Konkurrenz
ulserdem ZUr
In drei kleinen Gruppen wurde über die 7Zusammenarbeittransnationalen Bewegungen mıt ihren
Medien und ihrer Offentlichen Wahr- Vo  - Marıano Delgado
nehmung diskutiert. Dabei wurde der
Zusammenhang zwischen Mıssıon und
Migration ın den 1C 3958004 Es ging

ntier diesem 1Le fanduch den (Jrt des » Körpers « 1m Raum
und als Medium ın der Miss10n. Schliefslic 12.-13.10.201 der Uniıversıtat
wurde uch die Frage nach den Identitäten, ribourg das Forum Weltkirche
die iımmer mehr zerfasern und TICUH kon- STa das VOo Institut flr das tudium der
strulert werden mussen, behandelt Manche Religionen und den interreligiösen Dialog
Migrationsgemeinden ın deutschen Kon- und dem Zentrum für vergleichende Pastoral-
Ttexten en sich €1 ın ihrer Identitäts- theologie der Theologischen ın
suche VOL Integrationsangebote gestellt, die Kooperation mıt ISSIOÖ chweiz alhährlic
ihnen nicht weiterhelfen. VOTLT dem Sonntag der Weltmission organıslert

E1ın welterer thematischer OC| bot sechs wird (Programm : www.unifr.ch /ird)
PromovendInnen die Möglichkeit, ihre bor- DIie einführenden Vorträge VOo  — Marlano
schungsprojekte interessierten uhörenden Delgado (Fribourg) und Klaus Koschorke
vorzustellen und ihre Perspektiven A1S- (München) stellten den andel ın der
kutieren. Missionsgeschichte anschaulich dar. Der

Abschliefßen: 1e€ der Präsident der Fribourger Kirchenhistoriker machte auf die
Gemeinsamkeiten und Unterschiede ın derGMW Henning Wrogemann fest, die

Tagungsbeiträge hätten gezelgt, dass kathaolischen und protestantischen Weltmigs-
S10N zwischen 1500-1800 aufmerksam, IsoMissiologie bzw. Interkulturelle TIheo-

ogıe ımmer noch Material für ın einer Zeit, die VOoO  — der Konkurrenz unter
ihre Reflexion vorfindet, wWenn S1E sich den Konfessionen epragt Wal. ugleic.

WL die Weltmission damals VOL em eınauf die Herausforderungen kıirc  ı1ıchen
Lebens und Missıiıon bezieht DIie Ver- katholisches Phänomen, das bei den Pro-
zahnung und 7Zusammenarbeit mıt Testanten ıne esunde Nachahmung weckte.
sO7ial- und ulturwissenschaftlichen icht- Während auf der missionstheologischen
welsen ıst aiur V  - orofßser Bedeutung. Ahn- un: —organisatorischen FEbene spatestens

se1t dem Pietismus kein fundamentaler1C Zusammenhänge un: Perspektiven
gelten inzwischen uch für dlie theologischen Unterschied eobachten Ist, 1st eın
Reflexionen anderer Religionen. Daher olcher jedoch auf der gesellschaftlichen
SE1 diese Tagung VOT em » eın grofßer anthropologischen FEbene feststellba: DIie
Doppelpunkt für das, WdS noch kommen katholische MI1ISS1ONS- und Siedlungspolitik
WIrd« 1nNe Ermutigung welterer Arbeit folgte dem altrömischen Modell und zielte
der Institutionen und der MissiologInnen, auf Vermischung mıt den MI1IsSsSIıONILeEerten
die der Tagung teilgenommen en d  N Völkern un chafung gemischter Gesell-

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 302

zmr | 101. Jahrgang | 2017

302 Berichte

Reflexionsmoment christlicher Praxis) und 
die theologische Pluralität in der Weltkirche 
sowie um die Verschiebungen in den Mis-
sionsbewegungen weg von den ordens-
bezogenen Typologien zu charismatischen 
und laikalen Bewegungen.

Außerdem

In drei kleinen Gruppen wurde über die 
transnationalen Bewegungen mit ihren 
Medien und ihrer öffentlichen Wahr-
nehmung diskutiert. Dabei wurde der 
Zusammenhang zwischen Mission und 
Migration in den Blick genommen. Es ging 
auch um den Ort des »Körpers« im Raum 
und als Medium in der Mission. Schließlich 
wurde auch die Frage nach den Identitäten, 
die immer mehr zerfasern und neu kon-
struiert werden müssen, behandelt. Manche 
Migrationsgemeinden in deutschen Kon-
texten finden sich dabei in ihrer Identitäts-
suche vor Integrationsangebote gestellt, die 
ihnen nicht weiterhelfen.

Ein weiterer thematischer Block bot sechs 
PromovendInnen die Möglichkeit, ihre For-
schungsprojekte interessierten Zuhörenden 
vorzustellen und ihre Perspektiven zu dis-
kutieren.

Abschließend hielt der Präsident der 
DGMW Henning Wrogemann fest, die 
Tagungsbeiträge hätten gezeigt, dass 
Missiologie bzw. Interkulturelle Theo-
logie immer noch genug Material für 
ihre Reflexion vorfindet, wenn sie sich 
auf die Herausforderungen kirchlichen 
Lebens und Mission bezieht. Die Ver-
zahnung und Zusammenarbeit mit 
sozial- und kulturwissenschaftlichen Sicht-
weisen ist dafür von großer Bedeutung. Ähn-
liche Zusammenhänge und Perspektiven 
gelten inzwischen auch für die theologischen 
Reflexionen anderer Religionen. Daher 
sei diese Tagung vor allem »ein großer 
Doppelpunkt für das, was noch kommen 
wird« – eine Ermutigung zu weiterer Arbeit 
der Institutionen und der MissiologInnen, 
die an der Tagung teilgenommen haben.� A

Mission und 
Ökumene – Von 
der Konkurrenz 
zur 
Zusammenarbeit
von Mariano Delgado

 nter diesem Titel fand am 
12.-13.10.2017 an der Universität 
Fribourg das 9. Forum Weltkirche 

statt, das vom Institut für das Studium der 
Religionen und den interreligiösen Dialog 
und dem Zentrum für vergleichende Pastoral-
theologie der Theologischen Fakultät in 
Kooperation mit MISSIO Schweiz alljährlich 
vor dem Sonntag der Weltmission organisiert 
wird (Programm: www.unifr.ch  /ird). 

Die einführenden Vorträge von Mariano 
Delgado (Fribourg) und Klaus Koschorke 
(München) stellten den Wandel in der 
Missionsgeschichte anschaulich dar. Der 
Fribourger Kirchenhistoriker machte auf die 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede in der 
katholischen und protestantischen Weltmis-
sion zwischen 1500-1800 aufmerksam, also 
in einer Zeit, die von der Konkurrenz unter 
den Konfessionen geprägt war. Zugleich 
war die Weltmission damals vor allem ein 
katholisches Phänomen, das bei den Pro-
testanten eine gesunde Nachahmung weckte. 
Während auf der missionstheologischen 
und -organisatorischen Ebene spätestens 
seit dem Pietismus kein fundamentaler 
Unterschied zu beobachten ist, ist ein 
solcher jedoch auf der gesellschaftlichen 
anthropologischen Ebene feststellbar: Die 
katholische Missions- und Siedlungspolitik 
folgte dem altrömischen Modell und zielte 
auf Vermischung mit den missionierten 
Völkern und Schaffung gemischter Gesell-



Berichte 303

chaften VOoO  — Alt- und Neuchristen: die PFO- Diesen einführenden historischen
testantische MI1SS1ONS- und Siedlungspolitik Beitragen folgte ıne Podiumsdiskussion über
jef ingegen in vielen Fällen auf Apartheids- das €l verschiedener ın der chweiz

missionarischer Hilfswerkeregıme hinaus, damıit die »europäischen tatıger
Auserwählten« unter sich leiben konnten. Christian Weber tellte die » Basler Mission

Der Münchner Kirchenhistoriker tellte Missıon 1« VOIL,; Toni urmann » Jesulten
das 19. Jahrhundert als das grobe PFrO- weltweit« und Martın Brunner-Artho
testantische Missionsjahrhundert dar und » MI1SSIO Schweiz«. Dabei zeigte sich, dass alle
machte zugleic auf dlie Dialektik der » [Drel drei für die Universalisierung der romofi0
Selbst« (»Ihree-Selves« Self-governing, humana eintreten, VO  . einem Öökumenischen
Self-supporting, Self- extending) uftfmerk- (elst eseelt sSind und zugleic das eigene
Scl. dlie 1mM Endergebnis dlie protestantische To wachzuhalten versuchen.
Weltmission ragten uch WE S1E VOo  — Eın Höhepunkt des Forums Wlr der
den Miıssionaren nicht iımmer intendiert OÖffentliche Vortrag VOo  - Bischof Robert
wurden. Wolfgang eINNar: 1989) pricht iranda AUS Indien (Gulbarga, Karnataka)
VOo  — der » Dialek; des Kolonialismus«: Der en des ersten ages über seINe eigene
westliche Kolaonialismus ıIn Asıen und Afrika Erfahrung mıt dem interreligiösen Dialog
Wr begleitet VOo  — der Einführung moderner un dem Zusammenleben ın einer Gesell-
Erziehung, moderner Technologien un: SC mıiıt anderen Religionen und Kon-

fessionen. DIie Katholiken Se1INES Bistumsmoderner Organisationsformen‚ dlie den
Völkern Äslens und Afrikas ermöglichten, sich sSind ıne kleine Minderheit VOoO  — X O00

Personen. Bischof iıranda betonteVOoO  - europäischer koloanialer Herrschaft
befreien. Horst Gründer 1992) vertritt ıne die Religionsfreiheit und erläuterte die
» Dialektik der Christianisierung«: DDIe oft Bedeutung VOoO  — Evangelii gaudium für den
cschr konservativen europäischen und 1NS- interreligiösen Dialog 1m indischen Kaontext.
besondere deutschen) Miıss]ionare kamen Am Vormittag des zweıten ages
nach Afrika und Asıen und predigten ıne folgten fünf Vorträge. BenjJamin Simon
Botschaft, die Wirkungen weıt ber ihre VOo Okumenischen Instıtut des Welt-
ursprünglichen Intentionen hatte [DIie Ver- kirchenrats ın Bossey sprach über dessen
breitung der und dlie Predigt, dass ott Papler NSECHMDIE [ A fa VIeE 2013) untfer
den Menschen LLE Menschen, Mann und besonderer Berücksichtigung der darin
Frau, schwarz und weilß ın seInemen enthaltenen Spiritualität. Es 1e9 eın

trinitarischer Ansatz VOIL,; der die Okumenegeschaffen hatte, ührte Emanzipationspro-
ZESSECN, die viele Missionare nicht intendiert un die ejahung des Lebens ın den 1C

nımmt. Der darın enthaltenen Oökume-hatten. Koschorke 2016) pricht her V  . der
» Dialektik der y DDrel Selbst<«« Ursprünglic nischen Spiritualität wurde 1ne TLrans-
eın missionarisches Konzept, beschleunigte formative Kraft bescheinigt.
untier den indigen-christlichen Fliten ın AÄAslılen Francois-Äavler Amherdt (Fribourg)
und Afrika dlie UC nach Authentizität und ging der Frage » Mission und Oökumenischer
Unabhängigkeit unı Selbst-Regierung, als dies Dialog ın Evangelii ZAaUdium« ach Der

Ende des 1' Jahrhunderts zunehmend ökumenische Dialog 1st für Papst Franziskus
VOo  — erhebliche Teilen der missionarischen ein konstitutives FElement des so7ialen [)1a-
communitty verweigert wurde. Phänomene logs 1m 1NDI1Cc auf den Frieden SOWIE uch
WIE etwa die nationalkirchliche Bewegung ıIn der Evangelisierung heute Ampherdt betonte,
Asıen beeinflussten ihrerseits er die dass in der »verflüssigten Postmaoderne« die

missionarischen Modelle verschiedenerentstehende ökumenische Bewegung 1ın den
protestantischen Kirchen des estens 1m Kirchen her ZUr Komplementarität als ZUr

Konkurrenz erufen sSind.Umftfeld der WM  rn inburg 1910.

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 303

zmr | 101. Jahrgang | 2017

303Berichte

schaften von Alt- und Neuchristen; die pro-
testantische Missions- und Siedlungspolitik 
lief hingegen in vielen Fällen auf Apartheids-
regime hinaus, damit die »europäischen 
Auserwählten« unter sich bleiben konnten. 

Der Münchner Kirchenhistoriker stellte 
das 19. Jahrhundert als das große pro-
testantische Missionsjahrhundert dar und 
machte zugleich auf die Dialektik der »Drei 
Selbst« (»Three-Selves«: Self-governing, 
Self-supporting, Self-extending) aufmerk-
sam, die im Endergebnis die protestantische 
Weltmission prägten – auch wenn sie so von 
den Missionaren nicht immer intendiert 
wurden. Wolfgang Reinhard (1989) spricht 
von der »Dialektik des Kolonialismus«: Der 
westliche Kolonialismus in Asien und Afrika 
war begleitet von der Einführung moderner 
Erziehung, moderner Technologien und 
moderner Organisationsformen, die es den 
Völkern Asiens und Afrikas ermöglichten, sich 
von europäischer kolonialer Herrschaft zu 
befreien. Horst Gründer (1992) vertritt eine 
»Dialektik der Christianisierung«: Die – oft 
sehr konservativen – europäischen (und ins-
besondere deutschen) Missionare kamen 
nach Afrika und Asien und predigten eine 
Botschaft, die Wirkungen weit über ihre 
ursprünglichen Intentionen hatte. Die Ver-
breitung der Bibel und die Predigt, dass Gott 
den Menschen – ALLE Menschen, Mann und 
Frau, schwarz und weiß – in seinem Ebenbild 
geschaffen hatte, führte zu Emanzipationspro-
zessen, die viele Missionare nicht intendiert 
hatten. Koschorke (2016) spricht eher von der 
»Dialektik der ›Drei Selbst‹«: Ursprünglich 
ein missionarisches Konzept, beschleunigte es 
unter den indigen-christlichen Eliten in Asien 
und Afrika die Suche nach Authentizität und 
Unabhängigkeit und Selbst-Regierung, als dies 
gegen Ende des 19. Jahrhunderts zunehmend 
von erheblichen Teilen der missionarischen 
community verweigert wurde. Phänomene 
wie etwa die nationalkirchliche Bewegung in 
Asien beeinflussten ihrerseits erheblich die 
entstehende ökumenische Bewegung in den 
protestantischen Kirchen des Westens im 
Umfeld der WMK Edinburgh 1910. 

Diesen einführenden historischen 
Beiträgen folgte eine Podiumsdiskussion über 
das Leitbild verschiedener in der Schweiz 
tätiger missionarischer Hilfswerke: 
Christian Weber stellte die »Basler Mission   / 
Mission 21« vor, Toni Kurmann »Jesuiten 
weltweit« und Martin Brunner-Artho 
»Missio Schweiz«. Dabei zeigte sich, dass alle 
drei für die Universalisierung der promotio 
humana eintreten, von einem ökumenischen 
Geist beseelt sind und zugleich das eigene 
Profil wachzuhalten versuchen.

Ein Höhepunkt des Forums war der 
öffentliche Vortrag von Bischof Robert 
Miranda aus Indien (Gulbarga, Karnataka) 
am Abend des ersten Tages über seine eigene 
Erfahrung mit dem interreligiösen Dialog 
und dem Zusammenleben in einer Gesell-
schaft mit anderen Religionen und Kon-
fessionen. Die Katholiken seines Bistums 
sind eine kleine Minderheit von ca. 8. 000 
Personen. Bischof Miranda betonte 
die Religionsfreiheit und erläuterte die 
Bedeutung von Evangelii gaudium für den 
interreligiösen Dialog im indischen Kontext.

Am Vormittag des zweiten Tages 
folgten fünf Vorträge. Benjamin Simon 
vom Ökumenischen Institut des Welt-
kirchenrats in Bossey sprach über dessen 
Papier Ensemble vers la vie (2013), unter 
besonderer Berücksichtigung der darin 
enthaltenen Spiritualität. Es liegt ein 
trinitarischer Ansatz vor, der die Ökumene 
und die Bejahung des Lebens in den Blick 
nimmt. Der darin enthaltenen ökume-
nischen Spiritualität wurde eine trans-
formative Kraft bescheinigt.

François-Xavier Amherdt (Fribourg) 
ging der Frage »Mission und ökumenischer 
Dialog in Evangelii gaudium« nach. Der 
ökumenische Dialog ist für Papst Franziskus 
ein konstitutives Element des sozialen Dia-
logs im Hinblick auf den Frieden sowie auch 
der Evangelisierung heute. Amherdt betonte, 
dass in der »verflüssigten Postmoderne« die 
missionarischen Modelle verschiedener 
Kirchen eher zur Komplementarität als zur 
Konkurrenz berufen sind. 



304 Berichte

Salvatore LOlerO (Fribourg) Sseizie sich BUCHERmıt dem Papler der Deutschen 1SCNOTE
en Voölkern sern eil IDie MiIissıon der
Weltkirche 2004) AUS der Perspektive der
praktischen eologie auseinander. Fkur ih
kann das Papier ohne Übertreibung als
eın Meilenstein bzgl der Reflexion un
Weiterführung des missionarischen Selbst-
verständnisses VOoO  — Kirche esehen werden.

Marie-Helene Robert Lyon) sprach über
» Le bapteme: Orte A entree de l’annonce el
du salut dans UE approche cecumenique?« Es
gng dlie AaUTE als Stein des Anstof{bes, als
Grund füır die Zusammenarbeit, ber uch füır
die Konkurrenz zwischen den Kirchen. Robert
plädierte für ıne eingehendere Reflexion ıIn
den Kirchen über ihre Evangelisierungspraxis
und ihr Verständnis der aufTfe

[Das Ihema VOoO  — Valerie Aubourg Lyon)
Walr » Vibrations cecumeniques. L’exemple
des dispositifs lyonnais Miracles el (IuUE-
F1SONS«. DIie verschiedenen Aktivitäten, die
se1it 5006 ın diesem Bereich stattfanden und
2014 einem grofßen Kongress ın Lyon
(organisiert ın 7Zusammenarbeit miıt der
Assoc1ı1ation Internationale des Ministeres
de Guerison) führten, en 1ne schr AUS-

gepragte ökumenische DDimenslion” inspiırlert
VO  — den charismatischen eiIihoden der
Pfingstler, werden S1€ uch VOT (Jrt VO  -

Katholiken und Protestanten miıtgetragen.
SO ist ın Lyon ıne Okumene der Praxıs
entstanden mıt ihren Pendelbewegungen,
ihren annungen un Vibrationen.

DIie letzte FEinheit des korums Walr dem
Ihema » Mission ın Europa: Modelle und
Konzepte verschiedener Kirchen« gewidmet.
Jean- Greorges Gantenbein (freikirc  ich,
St. Chrischona), Klaus ellgu (katho-
1SC Vallendar, M W I MI1SSIO Aachen)
un Agustin Sokolovski (russisch-ortho-
dOoX, Paris) diskutierten eingehend
arüber Besonders interessant die
Anregungen, die ellgu AUS der rklärung
der deutschen 1SCNOTE (Jemeinsam Kirche
sSe1InN. Zur Erneuerung der Pastoral (23.09.15)
untifer Heranziehung des weltkirchlichen
Lernraums destillieren vermochte. d  N

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 304

zmr | 101. Jahrgang | 2017

304 Berichte

Salvatore Loiero (Fribourg) setzte sich 
mit dem Papier der Deutschen Bischöfe 
Allen Völkern sein Heil. Die Mission der 
Weltkirche (2004) aus der Perspektive der 
praktischen Theologie auseinander. Für ihn 
kann das Papier ohne Übertreibung als 
ein Meilenstein bzgl. der Reflexion und 
Weiterführung des missionarischen Selbst-
verständnisses von Kirche gesehen werden.

Marie-Hélène Robert (Lyon) sprach über 
»Le baptême: porte d’entrée de l’annonce et 
du salut dans une approche œcuménique?« Es 
ging um die Taufe als Stein des Anstoßes, als 
Grund für die Zusammenarbeit, aber auch für 
die Konkurrenz zwischen den Kirchen. Robert 
plädierte für eine eingehendere Reflexion in 
den Kirchen über ihre Evangelisierungspraxis 
und ihr Verständnis der Taufe. 

Das Thema von Valérie Aubourg (Lyon) 
war »Vibrations œcuméniques. L’exemple 
des dispositifs lyonnais Miracles et Gué-
risons«. Die verschiedenen Aktivitäten, die 
seit 2006 in diesem Bereich stattfanden und 
2014 zu einem großen Kongress in Lyon 
(organisiert in Zusammenarbeit mit der 
Association Internationale des Ministères 
de Guérison) führten, haben eine sehr aus-
geprägte ökumenische Dimension: inspiriert 
von den charismatischen Methoden der 
Pfingstler, werden sie auch vor Ort von 
Katholiken und Protestanten mitgetragen. 
So ist in Lyon eine Ökumene der Praxis 
entstanden – mit ihren Pendelbewegungen, 
ihren Spannungen und Vibrationen.

Die letzte Einheit des Forums war dem 
Thema »Mission in Europa: Modelle und 
Konzepte verschiedener Kirchen« gewidmet. 
Jean-Georges Gantenbein (freikirchlich, 
St. Chrischona), Klaus Vellguth (katho-
lisch, Vallendar, MWI Missio Aachen) 
und Agustin Sokolovski (russisch-ortho-
dox, Paris) diskutierten eingehend 
darüber. Besonders interessant waren die 
Anregungen, die Vellguth aus der Erklärung 
der deutschen Bischöfe Gemeinsam Kirche 
sein. Zur Erneuerung der Pastoral (23.09.15) 
unter Heranziehung des weltkirchlichen 
Lernraums zu destillieren vermochte.� A

BÜCHER



Buchbesprechungen 305

ar Hans-Martın Toc NINAaUS« Samı Folgerungen Tur Ine In  esen
[)as Vaterunser mundende »Integrale ndividuelle Eschatologie«
Inspiration zwischen Religionen 745-778) UNG » Universale Ooffnung n aufßer-
UNG cakularer Wel christlicher Perspektive « 7806-792) Hın EpIlog » DIe
Gütersioher Verlagshaus/ Rellgionen uınd di/e ‚ AÄrellgliösen«« 807-819)
Guüutersion 2016, PPP sScCHhIHE Sich Im Vaterunser-Buch rag

Kap. 3 03-56 » Denn AIC| Kkomme an aradıes
In esertTreundliches Buch, Cdas mıt dem ater- auT Erden?«, WODEI Im ersien Taell »Begehrens-

AauTt ESTE \VWalrse »Cdlas Nachdenken d (205) \WEerTes Ralch « heım Hıblischen » Ralch OTTIES «
anregtT. [)as geschlieht n der Waltoflfenheilt als » Fülle des | ehens« UNG HeIim Hudcahıstischen

aInes munadlgen christlichen aubens In den Inter- Nırwana als » Frloöschen « Symbole geht »cıe
rellgiösen Kontexien und areligiosen Rahmenbedin- Sich als Alalektisc komplementar erklären Iassen«
YUNGET, CJe VT als veranderte Verstehens-Voraus- (67  Z AufT »Verlorenes Paradıes« olg » ZukunfTts-
setzungen Turdas NDeutschlan des 71 Jahrhunderts Hewusst ehen«: [)as Vaterunser »IStT an Unruhe-
n aller KUurze thematislert, tur rsten \A auch ebet, 17 auT len Uund Toc < ndem

VAHAIT Cer Zukunft »wunschend Un Ittend He-Nichtchristen CUE Perspektiven arschließen
»Tur jJede FOorm Cder Begleitung dankbar« (19  _ YEUTET, eingestehen, ass IT1a allen NIC

Im Jıc| auTtl den dreitachen Adressatenkreıis VOrT1 Kclar kommt« (81f.) »50gar Im Budahismus Ira
risten, Anders-Religiösen UNG Nicht-Religiosen argumentiert. ‚Wahrlic glbt an Ungeborenes,
Uunterteilt Cdas Cder Gebets-Anrede geltende Kap Ungewordenes —_ VWenn C(eses NIC| gabe ann
21-40 CJe Trage » Vater UNG Kemn ater Im \Ware an EntrinnenBuchbesprechungen  305  Barth, Hans-Martin  Tod hinaus« samt Folgerungen für eine in Thesen  Das Vaterunser  mündende »Integrale individuelle Eschatologie«  Inspiration zwischen Religionen  (745-778) und »Universale Hoffnung in außer-  und säkularer Welt  christlicher Perspektive « (786-792). Ein Epilog »Die  Gütersloher Verlagshaus/  Religionen und die >Areligiösen«« (807-819)  Gütersloh 2016, 222 5.  schließt sich an. Im neuen Vaterunser-Buch fragt  Kap. 3: 63-86: »Dein Reich komme - ein Paradies  in leserfreundliches Buch, das mit dem Vater-  auf Erden?«, wobei es im ersten Teil »Begehrens-  unser auf beste Weise »das Nachdenken« (205)  wertes Reich« beim biblischen »Reich Gottes«  E  anregt. Das geschieht in der Weltoffenheit  als »Fülle des Lebens« und beim buddhistischen  eines mündigen christlichen Glaubens in den inter-  Nirwana als »Erlöschen« um Symbole geht, »die  religiösen Kontexten und areligiösen Rahmenbedin-  sich als dialektisch komplementär erklären lassen«  gungen, die Vf. als veränderte Verstehens-Voraus-  (67). Auf »Verlorenes Paradies« folgt »Zukunfts-  setzungen für das Deutschland des 21.Jahrhunderts  bewusst leben«: Das Vaterunser »ist ein Unruhe-  in aller Kürze thematisiert, um für Christen wie auch  Gebet, es hetzt auf gegen Elend und Tod « - indem  wir der Zukunft »wünschend und bittend be-  Nichtchristen neue Perspektiven zu erschließen -  »für jede Form der Begleitung dankbar« (19).  gegnen,  eingestehen, dass man allein nicht  Im Blick auf den dreifachen Adressatenkreis von  klar kommt« (81f.). »Sogar im Buddhismus wird  Christen, Anders-Religiösen und Nicht-Religiösen  argumentiert. »Wahrlich, es gibt ein Ungeborenes,  unterteilt das der Gebets-Anrede geltende Kap. ı:  Ungewordenes ... Wenn es dieses nicht gäbe, dann  21-40 die Frage »Vater unser - und kein Vater im  wäre ein Entrinnen ... nicht möglich ... Die Vater-  Himmel?« in »Das Vater-Symbol in den Religio-  unser-Bitte argumentiert nicht, sie hält Ausschau ...  nen«, »Gott »unser Vater« im areligiösen Umfeld«  Damit gewinnt die Zeit eine neue Qualität: Sie wird  und »Voraussetzungsloses Vaterunser« und argu-  zum Raum, in dem die mögliche bessere Welt an-  mentiert: »Solches Vertrauen darf im Sinne einer  kommen kann«, und damit »kann »aktives Warten«  zweiten Naivität auch die alte Wendung >»unser  in eine Hoffnung umschlagen, die für das Kom-  Vater« verwenden.« (38) Im Hintergrund stehen  mende die Augen öffnet und den ganzen Menschen  die bereits 2001 Judentum, Islam, Hinduismus und  in Bewegung setzt« (83f.). Für die Unterkapitel  Buddhismus befragenden Überlegungen im Lehr-  »Nicht von der Welt« und »Im Kampf« wünschte  buch des Vf.s Dogmatik. Evangelischer Glaube  ich mir allerdings, Vf. hätte für die das ganze Vater-  im Kontext der Weltreligionen (Gütersloh 3. Aufl.  unser prägende Thematik vom Reich Gottes das  2008) zu »außerchristlichen « Entsprechungen als  für sein Verhältnis zum Judentum auch sonst ein-  Kontext bei der Klärung des christlichen Glaubens-  schlägige Buch von Hubert FRANKEMÖLLE, Vater  unser - Awinu: das Gebet der Juden und Christen  begriffs, deren Zugängen zu Gotteserkenntnis und  Gottesvorstellungen (85-128. 233-258. 289-320)  (Leipzig 2012, bes. 80-141. 162-165) und auch den  samt Folgerungen mit Thesen für »die Integrations-  Klassiker des eigenen Marburger Vorgängers Rudolf  kraft trinitarischen Denkens« (321-340).  OTTO, Reich Gottes und Menschensohn. Ein religi-  Das - wie alle Kapitel zum Vaterunser etwa  onsgeschichtlicher Versuch (München 1933, 3. Aufl.  gleich lange - Kap.2: 41-62 hinterfragt die erste  1954) mit herangezogen.  Du-Bitte: »Geheiligt werde dein Name - >»heiligen«  Kap.4: 87-107 befragt unter »Dein Wille ge-  suspekt, >»Name« unbekannt? «, wieder unterteilt in  schehe - wessen Wille? « »religiöse Vorstellungen«,  »Religiöser Umgang mit dem Namen überirdischer  die »säkulare Nüchternheit« und schließlich »was  Mächte«, »Säkularer Umgang mit bedeutenden  geschehen muss«: »Das Geschehende, wie es ge-  Namen« und dann » Offener Horizont«. Vf. gibt zu  schieht«, zu wollen, »vermag nach Auschwitz nicht  bedenken: »Geheiligt werde das Wesentliche  z  mehr zu überzeugen« (89), doch »darf ich als  indem wir es suchen« (57) und: »An dieser Stelle  Glaubender davon ausgehen, dass, was geschehen  gerät Jesus, der das Vaterunser gelehrt hat, selbst in  muss, in einem guten Zusammenhang steht« (104)  das Vaterunser hinein. Er hat >»wesentlich«, seinem  — eine innere Haltung, die ihn »an Jesu Haltung im  Wesen entsprechend, gelebt.« (60) Für weitere  Garten Gethsemane erinnert«, mag sogar einem  interreligiöse Überlegungen mag deshalb des Vf.s  Atheisten helfen (106).  Dogmatik herangezogen werden mit ihren »Jesus  Die Kapitel 5-8 behandeln die Wir-Bitten: »Es  Christus« bis zu Thesen erläuternden Unterkapiteln  gibt keinen Menschen, der isoliert, nur für sich  » Außerchristliche Mittlergestalten« (375-391) und  beten könnte« (109). Die erste Wir-Fragestellung  »Integrale Christologie« (391-410).  »Unser Brot - täglich heute?« (109-131) umfasst  »Dein Reich komme« ist dann mit Thesen das  »Nahrung und Religion«, »Nahrung als Selbstver-  letzte Unterkapitel des letzten Teils »Hoffnung über  ständlichkeit« und »Kultiviert essen«. Die zweite  den Tod hinaus« der Dogmatik (792-803) - nach  Wir-Frage »Vergib - wie wir vergeben? « (133-156)  Unterkapiteln » Außerchristliche Eschatologie? «  verbindet Vf. mit der »Vision einer Gemeinschaft  von Menschen, die zu ihrer Schuld stehen, um Ver-  (727-729), »Außerchristliche Hoffnung über den  zmr | 101.Jahrgang | 2017NIC| moöglıchBuchbesprechungen  305  Barth, Hans-Martin  Tod hinaus« samt Folgerungen für eine in Thesen  Das Vaterunser  mündende »Integrale individuelle Eschatologie«  Inspiration zwischen Religionen  (745-778) und »Universale Hoffnung in außer-  und säkularer Welt  christlicher Perspektive « (786-792). Ein Epilog »Die  Gütersloher Verlagshaus/  Religionen und die >Areligiösen«« (807-819)  Gütersloh 2016, 222 5.  schließt sich an. Im neuen Vaterunser-Buch fragt  Kap. 3: 63-86: »Dein Reich komme - ein Paradies  in leserfreundliches Buch, das mit dem Vater-  auf Erden?«, wobei es im ersten Teil »Begehrens-  unser auf beste Weise »das Nachdenken« (205)  wertes Reich« beim biblischen »Reich Gottes«  E  anregt. Das geschieht in der Weltoffenheit  als »Fülle des Lebens« und beim buddhistischen  eines mündigen christlichen Glaubens in den inter-  Nirwana als »Erlöschen« um Symbole geht, »die  religiösen Kontexten und areligiösen Rahmenbedin-  sich als dialektisch komplementär erklären lassen«  gungen, die Vf. als veränderte Verstehens-Voraus-  (67). Auf »Verlorenes Paradies« folgt »Zukunfts-  setzungen für das Deutschland des 21.Jahrhunderts  bewusst leben«: Das Vaterunser »ist ein Unruhe-  in aller Kürze thematisiert, um für Christen wie auch  Gebet, es hetzt auf gegen Elend und Tod « - indem  wir der Zukunft »wünschend und bittend be-  Nichtchristen neue Perspektiven zu erschließen -  »für jede Form der Begleitung dankbar« (19).  gegnen,  eingestehen, dass man allein nicht  Im Blick auf den dreifachen Adressatenkreis von  klar kommt« (81f.). »Sogar im Buddhismus wird  Christen, Anders-Religiösen und Nicht-Religiösen  argumentiert. »Wahrlich, es gibt ein Ungeborenes,  unterteilt das der Gebets-Anrede geltende Kap. ı:  Ungewordenes ... Wenn es dieses nicht gäbe, dann  21-40 die Frage »Vater unser - und kein Vater im  wäre ein Entrinnen ... nicht möglich ... Die Vater-  Himmel?« in »Das Vater-Symbol in den Religio-  unser-Bitte argumentiert nicht, sie hält Ausschau ...  nen«, »Gott »unser Vater« im areligiösen Umfeld«  Damit gewinnt die Zeit eine neue Qualität: Sie wird  und »Voraussetzungsloses Vaterunser« und argu-  zum Raum, in dem die mögliche bessere Welt an-  mentiert: »Solches Vertrauen darf im Sinne einer  kommen kann«, und damit »kann »aktives Warten«  zweiten Naivität auch die alte Wendung >»unser  in eine Hoffnung umschlagen, die für das Kom-  Vater« verwenden.« (38) Im Hintergrund stehen  mende die Augen öffnet und den ganzen Menschen  die bereits 2001 Judentum, Islam, Hinduismus und  in Bewegung setzt« (83f.). Für die Unterkapitel  Buddhismus befragenden Überlegungen im Lehr-  »Nicht von der Welt« und »Im Kampf« wünschte  buch des Vf.s Dogmatik. Evangelischer Glaube  ich mir allerdings, Vf. hätte für die das ganze Vater-  im Kontext der Weltreligionen (Gütersloh 3. Aufl.  unser prägende Thematik vom Reich Gottes das  2008) zu »außerchristlichen « Entsprechungen als  für sein Verhältnis zum Judentum auch sonst ein-  Kontext bei der Klärung des christlichen Glaubens-  schlägige Buch von Hubert FRANKEMÖLLE, Vater  unser - Awinu: das Gebet der Juden und Christen  begriffs, deren Zugängen zu Gotteserkenntnis und  Gottesvorstellungen (85-128. 233-258. 289-320)  (Leipzig 2012, bes. 80-141. 162-165) und auch den  samt Folgerungen mit Thesen für »die Integrations-  Klassiker des eigenen Marburger Vorgängers Rudolf  kraft trinitarischen Denkens« (321-340).  OTTO, Reich Gottes und Menschensohn. Ein religi-  Das - wie alle Kapitel zum Vaterunser etwa  onsgeschichtlicher Versuch (München 1933, 3. Aufl.  gleich lange - Kap.2: 41-62 hinterfragt die erste  1954) mit herangezogen.  Du-Bitte: »Geheiligt werde dein Name - >»heiligen«  Kap.4: 87-107 befragt unter »Dein Wille ge-  suspekt, >»Name« unbekannt? «, wieder unterteilt in  schehe - wessen Wille? « »religiöse Vorstellungen«,  »Religiöser Umgang mit dem Namen überirdischer  die »säkulare Nüchternheit« und schließlich »was  Mächte«, »Säkularer Umgang mit bedeutenden  geschehen muss«: »Das Geschehende, wie es ge-  Namen« und dann » Offener Horizont«. Vf. gibt zu  schieht«, zu wollen, »vermag nach Auschwitz nicht  bedenken: »Geheiligt werde das Wesentliche  z  mehr zu überzeugen« (89), doch »darf ich als  indem wir es suchen« (57) und: »An dieser Stelle  Glaubender davon ausgehen, dass, was geschehen  gerät Jesus, der das Vaterunser gelehrt hat, selbst in  muss, in einem guten Zusammenhang steht« (104)  das Vaterunser hinein. Er hat >»wesentlich«, seinem  — eine innere Haltung, die ihn »an Jesu Haltung im  Wesen entsprechend, gelebt.« (60) Für weitere  Garten Gethsemane erinnert«, mag sogar einem  interreligiöse Überlegungen mag deshalb des Vf.s  Atheisten helfen (106).  Dogmatik herangezogen werden mit ihren »Jesus  Die Kapitel 5-8 behandeln die Wir-Bitten: »Es  Christus« bis zu Thesen erläuternden Unterkapiteln  gibt keinen Menschen, der isoliert, nur für sich  » Außerchristliche Mittlergestalten« (375-391) und  beten könnte« (109). Die erste Wir-Fragestellung  »Integrale Christologie« (391-410).  »Unser Brot - täglich heute?« (109-131) umfasst  »Dein Reich komme« ist dann mit Thesen das  »Nahrung und Religion«, »Nahrung als Selbstver-  letzte Unterkapitel des letzten Teils »Hoffnung über  ständlichkeit« und »Kultiviert essen«. Die zweite  den Tod hinaus« der Dogmatik (792-803) - nach  Wir-Frage »Vergib - wie wir vergeben? « (133-156)  Unterkapiteln » Außerchristliche Eschatologie? «  verbindet Vf. mit der »Vision einer Gemeinschaft  von Menschen, die zu ihrer Schuld stehen, um Ver-  (727-729), »Außerchristliche Hoffnung über den  zmr | 101.Jahrgang | 2017DIe ater-
Hımmel?« n » Das Vater-Symbol n den Rellgio- Uınser-Bıtte argumentiert NIC| G1E nhalt AusschauBuchbesprechungen  305  Barth, Hans-Martin  Tod hinaus« samt Folgerungen für eine in Thesen  Das Vaterunser  mündende »Integrale individuelle Eschatologie«  Inspiration zwischen Religionen  (745-778) und »Universale Hoffnung in außer-  und säkularer Welt  christlicher Perspektive « (786-792). Ein Epilog »Die  Gütersloher Verlagshaus/  Religionen und die >Areligiösen«« (807-819)  Gütersloh 2016, 222 5.  schließt sich an. Im neuen Vaterunser-Buch fragt  Kap. 3: 63-86: »Dein Reich komme - ein Paradies  in leserfreundliches Buch, das mit dem Vater-  auf Erden?«, wobei es im ersten Teil »Begehrens-  unser auf beste Weise »das Nachdenken« (205)  wertes Reich« beim biblischen »Reich Gottes«  E  anregt. Das geschieht in der Weltoffenheit  als »Fülle des Lebens« und beim buddhistischen  eines mündigen christlichen Glaubens in den inter-  Nirwana als »Erlöschen« um Symbole geht, »die  religiösen Kontexten und areligiösen Rahmenbedin-  sich als dialektisch komplementär erklären lassen«  gungen, die Vf. als veränderte Verstehens-Voraus-  (67). Auf »Verlorenes Paradies« folgt »Zukunfts-  setzungen für das Deutschland des 21.Jahrhunderts  bewusst leben«: Das Vaterunser »ist ein Unruhe-  in aller Kürze thematisiert, um für Christen wie auch  Gebet, es hetzt auf gegen Elend und Tod « - indem  wir der Zukunft »wünschend und bittend be-  Nichtchristen neue Perspektiven zu erschließen -  »für jede Form der Begleitung dankbar« (19).  gegnen,  eingestehen, dass man allein nicht  Im Blick auf den dreifachen Adressatenkreis von  klar kommt« (81f.). »Sogar im Buddhismus wird  Christen, Anders-Religiösen und Nicht-Religiösen  argumentiert. »Wahrlich, es gibt ein Ungeborenes,  unterteilt das der Gebets-Anrede geltende Kap. ı:  Ungewordenes ... Wenn es dieses nicht gäbe, dann  21-40 die Frage »Vater unser - und kein Vater im  wäre ein Entrinnen ... nicht möglich ... Die Vater-  Himmel?« in »Das Vater-Symbol in den Religio-  unser-Bitte argumentiert nicht, sie hält Ausschau ...  nen«, »Gott »unser Vater« im areligiösen Umfeld«  Damit gewinnt die Zeit eine neue Qualität: Sie wird  und »Voraussetzungsloses Vaterunser« und argu-  zum Raum, in dem die mögliche bessere Welt an-  mentiert: »Solches Vertrauen darf im Sinne einer  kommen kann«, und damit »kann »aktives Warten«  zweiten Naivität auch die alte Wendung >»unser  in eine Hoffnung umschlagen, die für das Kom-  Vater« verwenden.« (38) Im Hintergrund stehen  mende die Augen öffnet und den ganzen Menschen  die bereits 2001 Judentum, Islam, Hinduismus und  in Bewegung setzt« (83f.). Für die Unterkapitel  Buddhismus befragenden Überlegungen im Lehr-  »Nicht von der Welt« und »Im Kampf« wünschte  buch des Vf.s Dogmatik. Evangelischer Glaube  ich mir allerdings, Vf. hätte für die das ganze Vater-  im Kontext der Weltreligionen (Gütersloh 3. Aufl.  unser prägende Thematik vom Reich Gottes das  2008) zu »außerchristlichen « Entsprechungen als  für sein Verhältnis zum Judentum auch sonst ein-  Kontext bei der Klärung des christlichen Glaubens-  schlägige Buch von Hubert FRANKEMÖLLE, Vater  unser - Awinu: das Gebet der Juden und Christen  begriffs, deren Zugängen zu Gotteserkenntnis und  Gottesvorstellungen (85-128. 233-258. 289-320)  (Leipzig 2012, bes. 80-141. 162-165) und auch den  samt Folgerungen mit Thesen für »die Integrations-  Klassiker des eigenen Marburger Vorgängers Rudolf  kraft trinitarischen Denkens« (321-340).  OTTO, Reich Gottes und Menschensohn. Ein religi-  Das - wie alle Kapitel zum Vaterunser etwa  onsgeschichtlicher Versuch (München 1933, 3. Aufl.  gleich lange - Kap.2: 41-62 hinterfragt die erste  1954) mit herangezogen.  Du-Bitte: »Geheiligt werde dein Name - >»heiligen«  Kap.4: 87-107 befragt unter »Dein Wille ge-  suspekt, >»Name« unbekannt? «, wieder unterteilt in  schehe - wessen Wille? « »religiöse Vorstellungen«,  »Religiöser Umgang mit dem Namen überirdischer  die »säkulare Nüchternheit« und schließlich »was  Mächte«, »Säkularer Umgang mit bedeutenden  geschehen muss«: »Das Geschehende, wie es ge-  Namen« und dann » Offener Horizont«. Vf. gibt zu  schieht«, zu wollen, »vermag nach Auschwitz nicht  bedenken: »Geheiligt werde das Wesentliche  z  mehr zu überzeugen« (89), doch »darf ich als  indem wir es suchen« (57) und: »An dieser Stelle  Glaubender davon ausgehen, dass, was geschehen  gerät Jesus, der das Vaterunser gelehrt hat, selbst in  muss, in einem guten Zusammenhang steht« (104)  das Vaterunser hinein. Er hat >»wesentlich«, seinem  — eine innere Haltung, die ihn »an Jesu Haltung im  Wesen entsprechend, gelebt.« (60) Für weitere  Garten Gethsemane erinnert«, mag sogar einem  interreligiöse Überlegungen mag deshalb des Vf.s  Atheisten helfen (106).  Dogmatik herangezogen werden mit ihren »Jesus  Die Kapitel 5-8 behandeln die Wir-Bitten: »Es  Christus« bis zu Thesen erläuternden Unterkapiteln  gibt keinen Menschen, der isoliert, nur für sich  » Außerchristliche Mittlergestalten« (375-391) und  beten könnte« (109). Die erste Wir-Fragestellung  »Integrale Christologie« (391-410).  »Unser Brot - täglich heute?« (109-131) umfasst  »Dein Reich komme« ist dann mit Thesen das  »Nahrung und Religion«, »Nahrung als Selbstver-  letzte Unterkapitel des letzten Teils »Hoffnung über  ständlichkeit« und »Kultiviert essen«. Die zweite  den Tod hinaus« der Dogmatik (792-803) - nach  Wir-Frage »Vergib - wie wir vergeben? « (133-156)  Unterkapiteln » Außerchristliche Eschatologie? «  verbindet Vf. mit der »Vision einer Gemeinschaft  von Menschen, die zu ihrer Schuld stehen, um Ver-  (727-729), »Außerchristliche Hoffnung über den  zmr | 101.Jahrgang | 2017y » GOoTT >UuNN5eT Vater«- Im areligliosen |mtTeld« amı gewinnt die e1TeıIne ACUC Ualıta SI Ira
UNG » Voraussetzungsloses Vaterunser« Uund «69 zu Raum, In dem CJe mögliche Hessere \Nalt
menTtTIer » Solches Vertrauen Cdart m SINNe alner kommen ann A und amı »kann aktıves Varten«
zweıten alvıta auch CJe alte Wendung >UuNNSeT n Ine olMmnung umschlagen, CJe Tur Cdas KOom-
Vater«- Verwenden « (38) Im Hintergrun ctehen mende dıe Augen Olfnet und den YJaNZETN Menschen
CJe Heraıts 20001 udentum, Islam, Hınadulrlsmus UNG n ewegung ET71« (831.) Silı CJe Unterkapıte!l
Budahismus befragenden Uberlegungen Im | ehr- 5 Nıcht VT1 Cder \Nalt « UNG » Im Kampf« Wwirnschte
Huch des VTtSs Dogmatıik. Evangelischer GiauDe ich mMır allerdings, VT Tur dıe Cdas ater-
M Konfexft der Weltreiigionen (Gutersloh ufl bragende 22MmMalı VT BIC| (,g01tes Cdas
2008 »außerchristlichen « E-N sprechungen als Tur sean Verhaltnıs zu udgdentum auch SOoNs AIn-
Kontext He] Cder Klarung des chrıs Iıchen aubens- schlagige Buch VT1 Hubert RANKEMOÖLLE, ater

AwyWinu dAas deren UunNnd Ystenegriffs, deren Zugangen Gotteserkenntnis UNG
Gottesvorstellungen (835-12 233-256 39-320) (LeIpzIg 20O12, 9es 0-141 162-165) Uund auch den
Samı Folgerungen mıit Thesen Tur »clJe Integrations- Klassıker deselgenen Marburger Vorgangers Rudaolt
ra mÖnıtarıschen Denkens« (32 -3210) OTTO, IC (,Offes UunNnd Aenschenscohn. Hin reftg!-

[)as \A O alle Kapıtel zu Vaterunser TWa onsgeschichtlicher Versuch München 033, ul
gleich lange Kap. 2 A1-62 hın ertragt CJe Arste 954 mıt herangezogen.
Du-Bı Te »Gehelligt Werde derm A{l ‚heiligen« Kap.4 77107 beifragt Unter » Dernn ılle U -
suspekt, y \NName«- unbekannt?«, Wwieder Uuntertaeinlt n cschehe VT1 ılle? d »rellglose Vorstellungen A
»Religioser Umgang mıT dem Namen Uhberirdilscher CJe »sakulare Nuchternheit« UNG schlielslic
ach CX » Sakularer Umgang mıt Hedeutenden geschehen MTMIUSSK« » Das Geschehende \A O U -
Namen« UNG annn » Olfener Haorızan <e VT glbt schlieht«, wollen,Uach Auschwitz NIC|
edenken »Gehelilligt Werde das \NVasentliche menr überzeugen« (89  — doch »ClarTt ich als
ndem \AHIT Ssılchen« (57) UnNd » An cdieser Stelle Glaubender davon ausgehen, dass, VW geschehen
gera der das Vaterunser gelehr hat, celhst n [11UD5S, n aınem Zusammenhang teht« (104)
Cdas Vaterunser hıneln. LFr hat W ESEI1 Ich <, seıInem — eIne Innere Haltung, CJe Ihn » d Jestu Haltung m
VVesen entsprechend, gelebt. « (60) Silı Welrtere Gjarten Gethsemane erinnert«, ITA aınem
interreilgiöse Uberlegungen ITA deshalb des \WSs Athelsten heltfen (106)
Dogmatı herangezogen werden aal Ihren » Jesus DIe Kapıtel 5-Ö hehandeln CJe \VWır-Bitten » ES
hrıstus« HIS Ihesen arlauternden Jnterkapıteln gibt Kkeinen Menschen, cder sollert, (1UT Tur Sich
» Aufßerchristliche Mittlergestalten« 375-301) UNG eien kKkonnte « (109) [DIe Arste Wir-Fragestellung
»Integrale Christologie « 301-410) »Unser Brot taglıch heute?« 109-131) mfTasst

» Dernn ABIC| Kkomme« 1st annn mıT Thesen Cdas »Nahrung UNG Religion«, »Nahrung als Selhstver-
etzte Unterkapıte!l des letzten Taılls »Hofinung ber standlıchkelrt« UNG »Kultiviert R55611« DIe zwerte
den Toc hINaUsS« Cder Dogmatı 792-803) ach Ir-Frage »Vergib \A O VAHIT vergeben? « 133-156)
Unterkapiteln » Aufßserchristliche Eschatologie? « verhbindet VT mıT cder » Vision alner Gemenschaft

VT1 Menschen, CJe hrer Schulca stehen, Ver-727-729), » Aufßerchristliche olfnung bher den

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 305

zmr | 101. Jahrgang | 2017

305Buchbesprechungen

Barth, Hans-Martin
Das Vaterunser
Inspiration zwischen Religionen  
und säkularer Welt
Gütersloher Verlagshaus  /   
Gütersloh 2016, 222 S.

Ein leserfreundliches Buch, das mit dem Vater-
unser auf beste Weise »das Nachdenken« (205) 
anregt. Das geschieht in der Weltoffenheit 

eines mündigen christlichen Glaubens in den inter-
religiösen Kontexten und areligiösen Rahmenbedin-
gungen, die Vf. als veränderte Verstehens-Voraus-
setzungen für das Deutschland des 21. Jahrhunderts 
in aller Kürze thematisiert, um für Christen wie auch 
Nichtchristen neue Perspektiven zu erschließen – 
»für jede Form der Begleitung dankbar« (19). 

Im Blick auf den dreifachen Adressatenkreis von 
Christen, Anders-Religiösen und Nicht-Religiösen 
unterteilt das der Gebets-Anrede geltende Kap.  1: 
21-40 die Frage »Vater unser – und kein Vater im 
Himmel?« in »Das Vater-Symbol in den Religio-
nen«, »Gott ›unser Vater‹ im areligiösen Umfeld« 
und »Voraussetzungsloses Vaterunser« und argu-
mentiert: »Solches Vertrauen darf im Sinne einer 
zweiten Naivität auch die alte Wendung ›unser 
Vater‹ verwenden.« (38) Im Hintergrund stehen 
die bereits 2001 Judentum, Islam, Hinduismus und 
Buddhismus befragenden Überlegungen im Lehr-
buch des Vf.s Dogmatik. Evangelischer Glaube 
im Kontext der Weltreligionen (Gütersloh 3. Aufl. 
2008) zu »außerchristlichen« Entsprechungen als 
Kontext bei der Klärung des christlichen Glaubens-
begriffs, deren Zugängen zu Gotteserkenntnis und 
Gottesvorstellungen (85-128. 233-258. 289-320) 
samt Folgerungen mit Thesen für »die Integrations-
kraft trinitarischen Denkens« (321-340).

Das – wie alle Kapitel zum Vaterunser etwa 
gleich lange – Kap. 2: 41-62 hinterfragt die erste 
Du-Bitte: »Geheiligt werde dein Name – ›heiligen‹ 
suspekt, ›Name‹ unbekannt?«, wieder unterteilt in 
»Religiöser Umgang mit dem Namen überirdischer 
Mächte«, »Säkularer Umgang mit bedeutenden 
Namen« und dann »Offener Horizont«. Vf. gibt zu 
bedenken: »Geheiligt werde das Wesentliche …, 
indem wir es suchen« (57) und: »An dieser Stelle 
gerät Jesus, der das Vaterunser gelehrt hat, selbst in 
das Vaterunser hinein. Er hat ›wesentlich‹, seinem 
Wesen entsprechend, gelebt.« (60) Für weitere 
interreligiöse Überlegungen mag deshalb des Vf.s 
Dogmatik herangezogen werden mit ihren »Jesus 
Christus« bis zu Thesen erläuternden Unterkapiteln 
»Außerchristliche Mittlergestalten« (375-391) und 
»Integrale Christologie« (391-410).

»Dein Reich komme« ist dann mit Thesen das 
letzte Unterkapitel des letzten Teils »Hoffnung über 
den Tod hinaus« der Dogmatik (792-803) – nach 
Unterkapiteln »Außerchristliche Eschatologie?« 
(727-729), »Außerchristliche Hoffnung über den 

Tod hinaus« samt Folgerungen für eine in Thesen 
mündende »Integrale individuelle Eschatologie« 
(745-778) und »Universale Hoffnung in außer-
christlicher Perspektive« (786-792). Ein Epilog »Die 
Religionen und die ›Areligiösen‹« (807-819) 
schließt sich an. Im neuen Vaterunser-Buch fragt 
Kap.  3: 63-86: »Dein Reich komme – ein Paradies 
auf Erden?«, wobei es im ersten Teil »Begehrens-
wertes Reich« beim biblischen »Reich Gottes« 
als »Fülle des Lebens« und beim buddhistischen 
Nirwana als »Erlöschen« um Symbole geht, »die 
sich als dialektisch komplementär erklären lassen« 
(67). Auf »Verlorenes Paradies« folgt »Zukunfts-
bewusst leben«: Das Vaterunser »ist ein Unruhe-
Gebet, es hetzt auf gegen Elend und Tod« – indem 
wir der Zukunft »wünschend und bittend be-
gegnen, … eingestehen, dass man allein nicht 
klar kommt« (81f.). »Sogar im Buddhismus wird 
argumentiert. ›Wahrlich, es gibt ein Ungeborenes, 
Ungewordenes … Wenn es dieses nicht gäbe, dann 
wäre ein Entrinnen … nicht möglich … Die Vater-
unser-Bitte argumentiert nicht, sie hält Ausschau … 
Damit gewinnt die Zeit eine neue Qualität: Sie wird 
zum Raum, in dem die mögliche bessere Welt an-
kommen kann«, und damit »kann ›aktives Warten‹ 
in eine Hoffnung umschlagen, die für das Kom-
mende die Augen öffnet und den ganzen Menschen 
in Bewegung setzt« (83f.). Für die Unterkapitel 
»Nicht von der Welt« und »Im Kampf« wünschte 
ich mir allerdings, Vf. hätte für die das ganze Vater-
unser prägende Thematik vom Reich Gottes das 
für sein Verhältnis zum Judentum auch sonst ein-
schlägige Buch von Hubert Frankemölle, Vater 
unser – Awinu: das Gebet der Juden und Christen 
(Leipzig 2012, bes. 80-141. 162-165) und auch den 
Klassiker des eigenen Marburger Vorgängers Rudolf 
Otto, Reich Gottes und Menschensohn. Ein religi­
onsgeschichtlicher Versuch (München 1933, 3. Aufl. 
1954) mit herangezogen.

Kap.  4: 87-107 befragt unter »Dein Wille ge-
schehe – wessen Wille?« »religiöse Vorstellungen«, 
die »säkulare Nüchternheit« und schließlich »was 
geschehen muss«: »Das Geschehende, wie es ge-
schieht«, zu wollen, »vermag nach Auschwitz nicht 
mehr zu überzeugen« (89), doch »darf ich als 
Glaubender davon ausgehen, dass, was geschehen 
muss, in einem guten Zusammenhang steht« (104) 
– eine innere Haltung, die ihn »an Jesu Haltung im 
Garten Gethsemane erinnert«, mag sogar einem 
Atheisten helfen (106).

Die Kapitel 5-8 behandeln die Wir-Bitten: »Es 
gibt keinen Menschen, der isoliert, nur für sich 
beten könnte« (109). Die erste Wir-Fragestellung 
»Unser Brot – täglich heute?« (109-131) umfasst 
»Nahrung und Religion«, »Nahrung als Selbstver-
ständlichkeit« und »Kultiviert essen«. Die zweite 
Wir-Frage »Vergib – wie wir vergeben?« (133-156) 
verbindet Vf. mit der »Vision einer Gemeinschaft 
von Menschen, die zu ihrer Schuld stehen, um Ver-



306 Buchbesprechungen
gebung hıtten UNG aiınander vergeben « (133) UNG Bolft, Leonardo athaway, Mark
melnnt Im Taell » Schula| UNG Vergebung In den Ralı- £71reıite Schöpfung
glonen«: ur Hındus UNG Budchisten »konzentriert Kosmologie-Okologie-Spiritualität.
Sich CJe Schul  rage aufT den Begrniit Kkarma « (135) Hın zukuntftsweisendes
HE en, rnstien UNG Musliımen Ira Schula| zur BEUutfZzOn Bercker/Kevelger 2016, 3924
»Sunde ‚O18 (GO11«, den »ImmMEenNsEe Vergebungs-
Hereitschaift« auszeichnet (137) Mag seln, Sich den auTgeregten, Kurziristige tagespall-

das Selhstverstänadliche hetend erinnern, 1st tische Themen kreisenden Diskussionen In cder
»der AaCcNSsSaTZz CJe eInNZIgE Stelle Im Vaterunser, \Nalt Cder Medien ST CJe JangTristige Okologische
Cder VT1 menschlicher Aktıvitat geredet Ira \Vlel- Uberlebensproblematik Cder Menschhaeit voruber-
elcht Ist, vergeben, das EINZIGE, FA S Menschen gehena n den Hintergrun gerückt DIiese mıt den
Deitragen Kköonnen« (140) Als alle UNG Tolgen UTE vorherrschenden Betrachtungs- UNG Vor-
» Sakulare Auffassungen VT1 Schulca UNG Uunde« gehenswelsen offensichtliıch NIC| bewaltigende
UNG » FEinander vergeben UNG Vergebung arTtfah- Problematı STE m Zentrum des Im re 2000
16l aın enschheiıitstraum <e DIe Crıtte Ir-Frage n den USAÄ erschlienenen Buches mıt cdem R1Was
»Ohne Versuchung lehen?« 157-174) Ira Iınter- ratselhatten Titel The FAaO of Fheration The Ecology
aıl ach » Versuchung rellgiOs interpretiert«, of Transformation, n cdem CJe Hedrohlichen Oko-
»Versuchung als menschliche Grunderfahrung « ogischen Zukunftsiragen n unauTtgeregter \VWarse
UNG »Keme Versuchung Hıtte « hingeTührt auT CJe hne Ine vordergrundige Dramatisierung Un
olffnung: » Im Schrel calhst Kann CIe ÄAntwart mıT alnem arstaunlich hoffnungsvollen ushlic

thematısiert werden. [)}as Aralts n vlele \Nalt-egegnen« 174} ber e abschließsende \ÄAHr-
»Erlösung VT RBosen« 175-197) en sprachen Uhersetzte UNG auT aın vergleichsweise

VT arstmals In vler Tallen nach, mamlıch » Das 052 großes Interesse gestolsene Grundlagenwerk einer
n Cder IC Cder Weltrellgionen«, » Das sogenannte spirıtuellen Ökotheologie 1st nzwIischen auch auT
BOSe«, »Erlösung utopisch? « UNG » Das FEnde des Deutsch arschlienen UNG verdıen m_E auch Im
Bosen Unverzichtbare Utopile «: »Konnen Sich CJe deutschsprachigen KONnTexT Aufmerksamke!l -S
unterschiedlichen Weltanschauungen, Religionen ziel auT meditatıv eingestellte L_LESer, CJe zunachst
UNG Ideologien Cdaraut einIgen, Aa55 das O5 Cdas aınmal Heraıt SINd, Symbole aInes JjJeleren »KOS-
ISt, Wwas den Menschenrechten widerspricht? « (184) mischen« SINNsS (Tao) wahrzunehmen. DIe Heiden
» Der Plural n Cder MNOsUNGg VT1 cdem Autoren des Buches, | eonardao RoTt UNG ark Hat-
Bosen hat therapeutische Bedeutung «, UNG »cıe away en berdas Verhäaltnis VON \VWissenschaftt306  Buchbesprechungen  gebung bitten und einander vergeben« (133) und  Boff, Leonardo | Hathaway, Mark  meint im Teil »Schuld und Vergebung in den Reli-  Befreite Schöpfung  gionen«: Für Hindus und Budahisten »konzentriert  Kosmologie-Ökologie-Spiritualität.  sich die Schuldfrage auf den Begriff karma« (135),  Ein zukunftsweisendes Weltbild  bei Juden, Christen und Muslimen wird Schuld zur  Butzon & Bercker/Kevelaer 2016, 392 5.  »Sünde vor Gott«, den »immense Vergebungs-  bereitschaft « auszeichnet (137). Mag sein, um sich  n den aufgeregten, um kurzfristige tagespoli-  an das Selbstverständliche betend zu erinnern, ist  tische Themen kreisenden Diskussionen in der  »der Nachsatz die einzige Stelle im Vaterunser, an  Welt der Medien ist die langfristige ökologische  der von menschlicher Aktivität geredet wird. Viel-  Überlebensproblematik der Menschheit vorüber-  leicht ist, zu vergeben, das Einzige, was Menschen  gehend in den Hintergrund gerückt. Diese mit den  beitragen können« (140). Als Teile 2 und 3 folgen  heute vorherrschenden Betrachtungs- und Vor-  »Säkulare Auffassungen von Schuld und Sünde«  gehensweisen offensichtlich nicht zu bewältigende  und »Einander vergeben und Vergebung erfah-  Problematik steht im Zentrum des im Jahre 2009  ren - ein Menschheitstraum «. Die dritte Wir-Frage  in den USA erschienenen Buches mit dem etwas  »Ohne Versuchung leben? « (157-174) wird unter-  rätselhaften Titel: The Tao of Liberation. The Ecology  teilt nach »Versuchung - religiös interpretiert«,  of Transformation, in dem die bedrohlichen öko-  »Versuchung als menschliche Grunderfahrung «  logischen Zukunftsfragen in unaufgeregter Weise  und »Keine Versuchung bitte« hingeführt auf die  ohne eine vordergründige Dramatisierung und  Hoffnung: »Im Schrei selbst kann die Antwort  mit einem erstaunlich hoffnungsvollen Ausblick  thematisiert werden. Das bereits in viele Welt-  begegnen« (174). Über die abschließende Wir-  Bitte um »Erlösung vom Bösen« (175-197) denkt  sprachen übersetzte und auf ein vergleichsweise  Vf. erstmals in vier Teilen nach, nämlich »Das Böse  großes Interesse gestoßene Grundlagenwerk einer  in der Sicht der Weltreligionen«, »Das sogenannte  spirituellen Ökotheologie ist inzwischen auch auf  Böse«, »Erlösung utopisch? « und »Das Ende des  Deutsch erschienen und verdient m.E. auch im  Bösen - unverzichtbare Utopie«: »Können sich die  deutschsprachigen Kontext Aufmerksamkeit. Es  unterschiedlichen Weltanschauungen, Religionen  zielt auf meditativ eingestellte Leser, die zunächst  und Ideologien darauf einigen, dass das Böse das  einmal bereit sind, Symbole eines tieferen »kos-  ist, was den Menschenrechten widerspricht? « (184)  mischen« Sinns (Tao) wahrzunehmen. Die beiden  »Der Plural >uns« in der Bitte um Erlösung von dem  Autoren des Buches, Leonardo Boff und Mark Hat-  Bösen hat therapeutische Bedeutung«, und »die  haway, haben über das Verhältnis von Wissenschaft  Bitte ... bestreitet dem Bösen seine Legitimation«  und Religion und von Ökologie und Spiritualität in  (192f.) - »in der Liebe läuft sich das Böse tot« (197).  ausgesprochen kreativer Weise jenseits der engen  Die Überlegungen in FRANKEMÖLLES 0.g. Buch im  Fachgrenzen nachgedacht.  Gespräch mit der jüdischen Tradition verdeutlichen  Der als nicht unumstrittener katholischer Befrei-  solche »Wechselwirkung der Gebetsrichtungen  ungstheologe international bekannt gewordene  im Vaterunser: Der Durchsetzung der Herrschaft  Leonardo BOFF gehört zu den Vordenkern, die im  Gottes und seiner Gerechtigkeit im Leben der An-  Rahmen einer erweiterten, theologischen Wissen-  gesprochenen ... entspricht das Urvertrauen der  schaftskonzeption die Ökologie als ein wichtiges  Beter, dass Gott für sie sorgt« (133).  religiöses Zukunftsthema entdeckt haben.  Der Ausblick (199-206) nimmt das in seinem  Mark HATHAWAY ist ein für spirituelle Fragen  Teil »Lobpreis und Protest« auf: »Die Doxologie  offener Mathematiker und Physiker, dessen Kom-  am Ende des Vaterunser hält fest: Nicht dem Bösen  petenzen vor allem auf dem naturwissenschaft-  gehören »Reich«, >»Kraft« und »Herrlichkeit«« (202),  lichen Feld liegen.  bevor die Teile 2 und 3 schließen: »Wenn >»alle  Aufgrund dieses idealen Ergänzungsverhält-  Stricke reißen«, gibt es immer noch das Vater-  nisses gelingt es den beiden Autoren, im Rahmen  unser«(205), »begleitet von Stimmen aus vielen  ihres integralen, »zukunftsweisenden Weltbildes «  Religionen und von den Sehnsüchten zahlloser  die wirkungsgeschichtlich verhängnisvolle dualisti-  Menschen, auch von den buddhistischen Gebets-  sche Spaltung zwischen den »naturvergessenen«  mühlen, die der Wind bewegt« (206).  Geistes- und den »geistvergessenen « Naturwissen-  Christoph Elsas/Neustadt  schaften zu überwinden.  Der schon von Teilhard DE CHARDIN kritisierte,  traditionelle Geist-Materie-Dualismus wird dadurch  überwunden, dass unsere anthropozentrischen  Sinngebungsversuche relativiert und die uns vor-  gegebene Sinnstruktur des Kosmos wiederentdeckt  wird.  Den Sinn dieser vorgegebenen numinosen Ord-  nung des Kosmos bezeichnen die beiden Autoren  zmr | 101. Jahrgang | 2017hHestreitet dem Bosen SEINE Legıtimation« UNG ellgion UNG VT1 Ökolagie UNG Spiritualitat n
192T.) »IN Cder J1e au Ssich Cdas O5« (197) ausgesprochen kreatıver \VWarse jenselts cder
DIe Uberlegungen In RANKEMOÖLLES Buch Im Fachgrenzen nachgedacht.
espräac mıT der JuaIschen Tradition verdeutlichen er als NIC| Unumstrıttener kathaoalıscher Retrei-
cOlcChe »Wechselwirkung Cder Gebetsrichtungen ungstheologe nternational Hekannt gewordene
Im Vaterunser: er Durchsetzung Cder Herrschafit | eonardo BÖFF gehöort den Vordenkern, CJe Im
(,01tes Uund seINner Gerechtigkelt m en Cder Än- Rahmen alner erwelıterten, theologischen \VAscen-
gesprochenen entspricht Cdas Urvertrauen Cder schaTttskonzeption CJe Ökologie als an wichtiges
eter, Aa55 O11 Tur SI SOrgi« (133) rellgloses Zukunftftsthema enNTOer| en

Der USDIIC 199-2006) mım mt Cdas n seıInem ark ATHAWAY ST amn Tur spirıtuelle FTragen
Teıl »Lobpreis UNG Protesti« auTt » DIe Doxologie OTlfener Mathematiker UNG Physiker, dessen KOom-

Ence des Vaterunser halt Test IC| dem Bosen beienzen VT allem auT cdem maturwissenschaflit-
gehoren ‚Reich«, Kraftt« UNG ‚Herrlichkeltc« (202) IIıchen Fald legen.
HevVor Cje 'alle UNG schließen » VVenn yalle uTfgrun C eses dealen Erganzungsverhalt-
tricke reißsen«, gibt mmer Ooch das ater- NISSEeSs gelingt den Heiden Autoren, Im Rahmen
unser«(205), »Degleltet VT1 mmen AU$S vlelen Ihres ntegralen, » Zzukuntftswelsenden Walthildes«
Rellgionen UNG V{(}71 den Sehnsuchten zahlloser CJe wirkungsgeschichtlich verhangnisvolle Ualısti-
Menschen, auch VT1 den HudcahIstischen Gehets- csche Spaltung zwischen den »naturvergessenen «
muhlen, CJe Cder \Aına Dewegt « (206) (jelstes- und den »gelstvergessenen d Naturwissen-
Christoph EIsas  eustadt SCNHaTltien Uberwinden.

Der schon von Tellhard ( HARDIN kKritisierte,
tradıtionelle Gelst-Materie-Dualismus Ira dadurch
Uuberwunden, ass UTNSSTE anthropozentrischen
Sinngebungsversuche relatıviert UNG CJe UN1$5 VW{l -

gegebene Sinnstruktur des KOsSMOs wWwiederentder|
Ira

Den SInn cJjeser vorgegebenen numImMNAasSenNn Ord-
LU des KOSMOS Hezeichnen CJe Heiden Autoren

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 306

zmr | 101. Jahrgang | 2017

306 Buchbesprechungen

gebung bitten und einander vergeben« (133) und 
meint im Teil »Schuld und Vergebung in den Reli-
gionen«: Für Hindus und Buddhisten »konzentriert 
sich die Schuldfrage auf den Begriff karma« (135), 
bei Juden, Christen und Muslimen wird Schuld zur 
»Sünde vor Gott«, den »immense Vergebungs-
bereitschaft« auszeichnet (137). Mag sein, um sich 
an das Selbstverständliche betend zu erinnern, ist 
»der Nachsatz die einzige Stelle im Vaterunser, an 
der von menschlicher Aktivität geredet wird. Viel-
leicht ist, zu vergeben, das Einzige, was Menschen 
beitragen können« (140). Als Teile 2 und 3 folgen 
»Säkulare Auffassungen von Schuld und Sünde« 
und »Einander vergeben und Vergebung erfah-
ren – ein Menschheitstraum«. Die dritte Wir-Frage 
»Ohne Versuchung leben?« (157-174) wird unter-
teilt nach »Versuchung – religiös interpretiert«, 
»Versuchung als menschliche Grunderfahrung« 
und »Keine Versuchung bitte« hingeführt auf die 
Hoffnung: »Im Schrei selbst kann die Antwort 
begegnen« (174). Über die abschließende Wir-
Bitte um »Erlösung vom Bösen« (175-197) denkt 
Vf. erstmals in vier Teilen nach, nämlich »Das Böse 
in der Sicht der Weltreligionen«, »Das sogenannte 
Böse«, »Erlösung utopisch?« und »Das Ende des 
Bösen – unverzichtbare Utopie«: »Können sich die 
unterschiedlichen Weltanschauungen, Religionen 
und Ideologien darauf einigen, dass das Böse das 
ist, was den Menschenrechten widerspricht?« (184) 
»Der Plural ›uns‹ in der Bitte um Erlösung von dem 
Bösen hat therapeutische Bedeutung«, und »die 
Bitte … bestreitet dem Bösen seine Legitimation« 
(192f.) – »in der Liebe läuft sich das Böse tot« (197). 
Die Überlegungen in Frankemölles o.g. Buch im 
Gespräch mit der jüdischen Tradition verdeutlichen 
solche »Wechselwirkung der Gebetsrichtungen 
im Vaterunser: Der Durchsetzung der Herrschaft 
Gottes und seiner Gerechtigkeit im Leben der An-
gesprochenen … entspricht das Urvertrauen der 
Beter, dass Gott für sie sorgt« (133).

Der Ausblick (199-206) nimmt das in seinem 
Teil »Lobpreis und Protest« auf: »Die Doxologie 
am Ende des Vaterunser hält fest: Nicht dem Bösen 
gehören ›Reich‹, ›Kraft‹ und ›Herrlichkeit‹« (202), 
bevor die Teile 2 und 3 schließen: »Wenn ›alle 
Stricke reißen‹, gibt es immer noch das Vater-
unser«(205), »begleitet von Stimmen aus vielen 
Religionen und von den Sehnsüchten zahlloser 
Menschen, auch von den buddhistischen Gebets-
mühlen, die der Wind bewegt« (206).
Christoph Elsas  /  Neustadt

Boff, Leonardo | Hathaway, Mark
Befreite Schöpfung
Kosmologie-Ökologie-Spiritualität.  
Ein zukunftsweisendes Weltbild
Butzon & Bercker  /  Kevelaer 2016, 392 S.

In den aufgeregten, um kurzfristige tagespoli-
tische Themen kreisenden Diskussionen in der 
Welt der Medien ist die langfristige ökologische 

Überlebensproblematik der Menschheit vorüber-
gehend in den Hintergrund gerückt. Diese mit den 
heute vorherrschenden Betrachtungs- und Vor-
gehensweisen offensichtlich nicht zu bewältigende 
Problematik steht im Zentrum des im Jahre 2009 
in den USA erschienenen Buches mit dem etwas 
rätselhaften Titel: The Tao of Liberation. The Ecology 
of Transformation, in dem die bedrohlichen öko-
logischen Zukunftsfragen in unaufgeregter Weise 
ohne eine vordergründige Dramatisierung und 
mit einem erstaunlich hoffnungsvollen Ausblick 
thematisiert werden. Das bereits in viele Welt-
sprachen übersetzte und auf ein vergleichsweise 
großes Interesse gestoßene Grundlagenwerk einer 
spirituellen Ökotheologie ist inzwischen auch auf 
Deutsch erschienen und verdient m. E. auch im 
deutschsprachigen Kontext Aufmerksamkeit. Es 
zielt auf meditativ eingestellte Leser, die zunächst 
einmal bereit sind, Symbole eines tieferen »kos-
mischen« Sinns (Tao) wahrzunehmen. Die beiden 
Autoren des Buches, Leonardo Boff und Mark Hat-
haway, haben über das Verhältnis von Wissenschaft 
und Religion und von Ökologie und Spiritualität in 
ausgesprochen kreativer Weise jenseits der engen 
Fachgrenzen nachgedacht.

Der als nicht unumstrittener katholischer Befrei-
ungstheologe international bekannt gewordene 
Leonardo Boff gehört zu den Vordenkern, die im 
Rahmen einer erweiterten, theologischen Wissen-
schaftskonzeption die Ökologie als ein wichtiges 
religiöses Zukunftsthema entdeckt haben. 

Mark Hathaway ist ein für spirituelle Fragen 
offener Mathematiker und Physiker, dessen Kom-
petenzen vor allem auf dem naturwissenschaft-
lichen Feld liegen.

Aufgrund dieses idealen Ergänzungsverhält-
nisses gelingt es den beiden Autoren, im Rahmen 
ihres integralen, »zukunftsweisenden Weltbildes« 
die wirkungsgeschichtlich verhängnisvolle dualisti-
sche Spaltung zwischen den »naturvergessenen« 
Geistes- und den »geistvergessenen« Naturwissen-
schaften zu überwinden. 

Der schon von Teilhard de Chardin kritisierte, 
traditionelle Geist-Materie-Dualismus wird dadurch 
überwunden, dass unsere anthropozentrischen 
Sinngebungsversuche relativiert und die uns vor-
gegebene Sinnstruktur des Kosmos wiederentdeckt 
wird.

Den Sinn dieser vorgegebenen numinosen Ord-
nung des Kosmos bezeichnen die beiden Autoren 



Buchbesprechungen 307

mıT cdem alten chinesischen Grundbegrif} TAQU cder rahmen cleser ganzheltlichen Betrachtungswelse
Ublicherweıse als VVeq« U hersetzt Ird hangen CJe SOZlale Uund CJe Okologische Beifreiung

[)as TÄO annn als KkosmIscher Lebensweqg und, C
1IECUu interpretiert, als Cder eigentliche hermenaeut!- In diesem Okotheologischen Grundlagenwerk
csche Schlüsselbegrift CIeses holıstiıschen ÄAnsatzes egegnen Sich Uralte rellgiose Vorstellungen UNG

NeuUueste nNaturwissenschafttliche FErkenntnisse nhezeichnet werden. Im Sinne alner DrozesstihNeO-
ogischen SchöpTfungsspirttualitat wiırd, RLWas Ver- eIner Welse, dıe an zukuntftsweısendes \NMalt-
Uurz Tormullert, Cder Vorrang des ewlgen \Wardens Hıld auT spirıtueller Grundlage arkennbar werden
VT aınem Unveranderlichen Sern betont, Cdas \A - lassen, das gleichsam Ooch Im 'erden begrifien
dernaturlich den | ehenstTIuss aiınschrankt der UYaT st [DIe Beifreiung Cder SchöpTung 1st aın Uunvall-
Dlocklert ndetes Projekt.

Hın Mensch, Cder aogema lebt, Ira Sich cdem In Cder ambıtionlierten Zusammenschau cder Hel-
kosmIıschen Prozess NIC eigenwillig nN- den antispezlalistisch orlentlierten, umgreifen-
ctellen UNG auT C(Iese \VWorse AZU beitragen, Aa55 den KkosmIıschen Lebenszusammenhang Mals neh-
Sich ursprunglich harmonIsche n chaotische /U- menden Denker werden Uralte rellglöse, aber auch
cstande verwandeln. DIe alten taoılstischen £0an- CU&S theologische, rellgionswissenschaftliche, DNI-
Kken werden alsa OkologieTormig aktualısiert Uund n losophische, physikalische, blologische und DSyChO-

logische Erkenntnisse verarbeıteTl, ellz SIiCh nmurdannVerbindung mıt 0NEeUuelTEenN naturwissenschaftli__chen
Erkenntnissen gleichsam als LOSUNGSWEG zur Uber- broblemlos erganzen, VETIT aala den »ausgeblen-
windung der SsIıch Urc| den taotfemdlichen mensch- deten« weltanschaulichen Hintergrun NIC| enn
IIıchen Sselbstbehauptungswillen Wwelrter verschar- Fne Chwacne Cdleses zZUur Kulturubergreifenden
Tenden Okologischen Krıse angeboten. [DIe Heiden Vereinheltlichung tendierenden ÄAnsatzes ST ıe
Autoren greitfen Tur CIese Interpretation aufT Ine Vernachlassigung Cder Differenzhermeneutik, e
ulle VOTE AZıtaten AU$S dem Tao-te-King zurück, deren UrcC| CJe mıtuntier unkommentierte Anemander-
Naturbewahrungswelshelt ‚O18 d em Hintergrung eihung VM dekontextualisierten Zıtaten NIC| e -

en werden annnCdes eutigen atomaren Naturzerstorungswissens
n cder Tat DUr erstaunen annn In dem Buch Wwerden VT allem antınaturalisti-

DIe Uunmıttelbare Ubertragung cdieser Oontext- csche \VAlhssenschafitler ıtiert, CJe n hren jewelligen
bedingten tradıtionellen \Warshelrten auT den Ver- Disziplinen \A O TWa APRA (Lebensnetz), SHEL-
anderten eutigen Kontext 1st n rellgionswissen- (Morphogenetische Felder) der
schafttlıcher Perspektive TEeNNC| broblematisch, \Al (Gala-Hypothese) als Aulfßenselter gelten, hne
SI aInerselts CJe Gefifahr VT1 unzulaässigen Neu-, Aa55 auT CJe ausgesprochen Komplizierte {1-
m- UNG UÜberinterpretationen n Sich Irg UNG wartige WiSsseNschatftstheoretische Diskussionslage,
andererselmts CJe Moglichkeit alner Uberwindung CJe ach \A O VT VT1 Cder Analytischen Philosophie
Cdes hıstorische Zeiıtenabstandes UNG cder Grenzen dommiert wird, eingegangen Ira Zuwelnlen eru-
Cdes Fremdverstehens VOraussetzt ten SsIch aIlz Autoren kontextbedingt AauTt Okologisch

-S annn er NIC| verwundern, ass In cdem Oorientrierte Naturalisten, CJe Sich n den SI Ver-
Buch CJe ungewohnlich zahlreichen, »gesammel- eainnahmenden spirıtuell-ganzheitlic orientierten
ien d Zıtate AU$S unterschliedlichen eiligen Schritten enkrahmen NIC broblemlos einTfugen l assen.
und nrofanen \Wllssenschatten mıtunter urecht- DIe Heiden Autoren Orientleren Sich rEeIlC| VT

gelegt werden, ass Cder y \A/ITTe zu System « e - allem Wissenschafttlern, CJe CJe »Kosmologie
riedigt Ira Uund an In Sich stimmıges, hoalıstısches Cder Herrschaft«, also aınen ausschliefßlich macht-

wahrnehmbar wird, das rEeNIC| NIC| U - Tormig-technokratischen Umgang mıT cder alur
schlossen Ist, sondern en hleiht Tur CUE Uund en1schiedcen zuruckwelisen Uund Tur aın dlalogisch-
Tremde Erfahrungen, CJe annn In Uund mıt cder /aıt llebesTormiges Vearhaltnıs zufr alur oladieren. er
ntegriert werden konnen. lebendlge, bewegliche KOSMOS Ira Cdas

[)as 7Zi8] cJleser ganzheitlichen Unternehmung menschengemachte, Kunstlich-mechanistische
st nıIC 11UTr lz Befreiung Cdes Menschen AuUS »\Weltbild« ausgesplielt.
den cOWwonhl celhstverschuldeten als auch gesell- In Cder zunehmenden Verstrickung n Ine
schatftsbedingten Abhangigkeitsverhaltnissen, terlalıstisch gepragte Maschinenwaelilt hne lehen-
sondern grundsatzlicher och CJe »Betfreiung cder Igen Naturbezug Ira CJe antscheidende Ursache
SchOpTung « AU$S Cder UTE voarherrschenden e - Cder Okologischen Krıse rkannt
termImmIstischen »Kosmologıie Cder Herrschaift« [)as DIe VT1 den »mMmalslos« gewordenen mensch-
tradıtionelle nlıegen der Befreiungstheologte Ira IIıchen Zugriffen E71reıtTe SchopTung Ira In cdem
also auT CJe gesamte maturliche Miııtwalt Cdes Men- Buch sicherlich cehr In CJe Nähe alner »hellen
schen, n CJe STr nmolens volens eingebunden bleibt \Nalt « gerückt [)as ausgesprochen »romantısche «
ausgeweltet, Aa55 auch VT1 alner Beireiung AU$S Naturbild das SsIıch Unter anderen Kulturellien £dm-
den Verstrickungen der modernen Anthropozentrik YUNMNGYEN Hereaıts Im Taoısmus Indet 1st Unverkenn-
gesprochen werden annn Im Denk- UNG | ehens- Har -S all aurft, Aa55 VT allem CJe angelsäachsische

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 307

zmr | 101. Jahrgang | 2017

307Buchbesprechungen

mit dem alten chinesischen Grundbegriff TAO, der 
üblicherweise als »Weg« übersetzt wird.

Das TAO kann als kosmischer Lebensweg und, 
neu interpretiert, als der eigentliche hermeneuti-
sche Schlüsselbegriff dieses holistischen Ansatzes 
bezeichnet werden. Im Sinne einer prozesstheo-
logischen Schöpfungsspiritualität wird, etwas ver-
kürzt formuliert, der Vorrang des ewigen Werdens 
vor einem unveränderlichen Sein betont, das wi-
dernatürlich den Lebensfluss einschränkt oder gar 
blockiert.

Ein Mensch, der taogemäß lebt, wird sich dem 
kosmischen Prozess nicht eigenwillig entgegen-
stellen und auf diese Weise dazu beitragen, dass 
sich ursprünglich harmonische in chaotische Zu-
stände verwandeln. Die alten taoistischen Gedan-
ken werden also ökologieförmig aktualisiert und in 
Verbindung mit neueren naturwissenschaftlichen 
Erkenntnissen gleichsam als Lösungsweg zur Über-
windung der sich durch den taofeindlichen mensch-
lichen Selbstbehauptungswillen weiter verschär-
fenden ökologischen Krise angeboten. Die beiden 
Autoren greifen für diese Interpretation auf eine 
Fülle von Zitaten aus dem Tao-te-king zurück, deren 
Naturbewahrungsweisheit vor dem Hintergrund 
des heutigen atomaren Naturzerstörungswissens 
in der Tat nur erstaunen kann.

Die unmittelbare Übertragung dieser kontext-
bedingten traditionellen Weisheiten auf den ver-
änderten heutigen Kontext ist in religionswissen-
schaftlicher Perspektive freilich problematisch, weil 
sie einerseits die Gefahr von unzulässigen Neu-, 
Um- und Überinterpretationen in sich birgt und 
andererseits die Möglichkeit einer Überwindung 
des historischen Zeitenabstandes und der Grenzen 
des Fremdverstehens voraussetzt. 

Es kann daher nicht verwundern, dass in dem 
Buch die ungewöhnlich zahlreichen, »gesammel-
ten« Zitate aus unterschiedlichen heiligen Schriften 
und profanen Wissenschaften mitunter so zurecht-
gelegt werden, dass der »Wille zum System« be-
friedigt wird und ein in sich stimmiges, holistisches 
Weltbild wahrnehmbar wird, das freilich nicht ge-
schlossen ist, sondern offen bleibt für neue und 
fremde Erfahrungen, die dann in und mit der Zeit 
integriert werden können.

Das Ziel dieser ganzheitlichen Unternehmung 
ist nicht nur die Befreiung des Menschen aus 
den sowohl selbstverschuldeten als auch gesell-
schaftsbedingten Abhängigkeitsverhältnissen, 
sondern grundsätzlicher noch die »Befreiung der 
Schöpfung« aus der heute vorherrschenden de-
terministischen »Kosmologie der Herrschaft«. Das 
traditionelle Anliegen der Befreiungstheologie wird 
also auf die gesamte natürliche Mitwelt des Men-
schen, in die er nolens volens eingebunden bleibt, 
ausgeweitet, so dass auch von einer Befreiung aus 
den Verstrickungen der modernen Anthropozentrik 
gesprochen werden kann. Im Denk- und Lebens-

rahmen dieser ganzheitlichen Betrachtungsweise 
hängen die soziale und die ökologische Befreiung 
eng zusammen. 

In diesem ökotheologischen Grundlagenwerk 
begegnen sich uralte religiöse Vorstellungen und 
neueste naturwissenschaftliche Erkenntnisse in 
einer Weise, die ein neues, zukunftsweisendes Welt-
bild auf spiritueller Grundlage erkennbar werden 
lassen, das gleichsam noch im Werden begriffen 
ist. Die Befreiung der Schöpfung ist ein unvoll-
endetes Projekt.

In der ambitionierten Zusammenschau der bei-
den antispezialistisch orientierten, am umgreifen-
den kosmischen Lebenszusammenhang Maß neh-
menden Denker werden uralte religiöse, aber auch 
neue theologische, religionswissenschaftliche, phi-
losophische, physikalische, biologische und psycho-
logische Erkenntnisse verarbeitet, die sich nur dann 
problemlos ergänzen, wenn man den »ausgeblen-
deten« weltanschaulichen Hintergrund nicht kennt. 
Eine Schwäche dieses zur kulturübergreifenden 
Vereinheitlichung tendierenden Ansatzes ist die 
Vernachlässigung der Differenzhermeneutik, die 
durch die mitunter unkommentierte Aneinander-
reihung von dekontextualisierten Zitaten nicht be-
hoben werden kann.

In dem Buch werden vor allem antinaturalisti-
sche Wissenschaftler zitiert, die in ihren jeweiligen 
Disziplinen wie etwa Capra (Lebensnetz), Shel-
drake (Morphogenetische Felder) oder Lovelock 
(Gaia-Hypothese) als Außenseiter gelten, ohne 
dass auf die ausgesprochen komplizierte gegen-
wärtige wissenschaftstheoretische Diskussionslage, 
die nach wie vor von der Analytischen Philosophie 
dominiert wird, eingegangen wird. Zuweilen beru-
fen sich die Autoren kontextbedingt auf ökologisch 
orientierte Naturalisten, die sich in den sie ver-
einnahmenden spirituell-ganzheitlich orientierten 
Denkrahmen nicht problemlos einfügen lassen.

Die beiden Autoren orientieren sich freilich vor 
allem an Wissenschaftlern, die die »Kosmologie 
der Herrschaft«, also einen ausschließlich macht-
förmig-technokratischen Umgang mit der Natur 
entschieden zurückweisen und für ein dialogisch-
liebesförmiges Verhältnis zur Natur plädieren. Der 
lebendige, bewegliche Kosmos wird gegen das 
menschengemachte, künstlich-mechanistische 
»Weltbild« ausgespielt.

In der zunehmenden Verstrickung in eine ma-
terialistisch geprägte Maschinenwelt ohne leben-
digen Naturbezug wird die entscheidende Ursache 
der ökologischen Krise erkannt.

Die von den »maßlos« gewordenen mensch-
lichen Zugriffen befreite Schöpfung wird in dem 
Buch sicherlich zu sehr in die Nähe einer »heilen 
Welt« gerückt. Das ausgesprochen »romantische« 
Naturbild, das sich unter anderen kulturellen Bedin-
gungen bereits im Taoismus findet, ist unverkenn-
bar. Es fällt auf, dass vor allem die angelsächsische 



308 Buchbesprechungen
Diskussionslage Derücksic  lgt Ira UNG CJe lange » Jeder VT1 UTN15 111055 VT1 Neuem SEINE eigene
EUTSCHE Tradıtion rellıgionsokologischer Vorden- spirıtuelle Traadition arkunden UNG CJe Einsichten

hervorholen, ellz UN$5 zur Ehrtiurcht VT allem eben,kar VT1 LU WIG KI AGES HIS ans mıt Cder
Ausnahme alner Knappen AnknupTtfung Alhert alner Cdes Tellens UNG Cder Fursorge Uund

der Ehrfurcht VOorFr dem en eIner Visiıon des In den KOSMOS nkarniıerten eiligen
(323) weltgehend unberücksichtigt hleiht bewegt. Venn UN1$5 Cdas gelingt annn Kkönnen VAHIT

Jele Cder vorgeblich Okologischen Hr- AU$S alner tieien Uund unerschopfilichen Quelle cder
kenntnisse lassen Sich schon In cder OoManlı (NO- Inspiration schopien, CJe Ine spirıtuelle Revaolution
VALIS), Im \Vıtalısmus Hans DRIESCH UNG n Cder auslosen kann, Wwelche CJe Frcie wahrhaftig hellen
Lebensphllosophie (Georg MISCH) nachweilsen, UNG gleichzeltig CJe Ualıta Cdes menschlichen |e-
doch hat Cder ınbestreithare ErTOoIg Cder mechanısti!i- 2ns verhessern kann« 3831.)
schen »Kosmologıie Cder Herrschaift« HIS UTE Ine 'olfgang Gantke/Frankfurt AAaın
Cdas Naturverständnis Uund den Naturumgang Ver-
andernde Rezeption Ccjeser Stromungen verhindert
er sogenannte »Dialog aalıı Cder Natur« Jıe loße Bucher,

Hın en Tur dıe IssiıonTheorıe hne CJe Chance zur Verwirklichun In Cder
nolıtischen PraxIis. Meıne Erlehniısse In Alrıka

DIes Kkoönnte SsIch rTeInlC| angesichts Cder Ssich Verlag FEriedrich Pyustet/
WeeInter verschartfenden Krsensituation andern. In Regensburg 2077 366
diesem veranderten Kontext Konnte auch CJe \Um-
weltenzyklika Aaudato S} VT1 aps HRANZISKUS er anzuzeigendes \Nark 1st Kemn Buch mıt
hre langTristige, Jelere Bedeutung als Beltrag zufr Ww/iSsenschaft!ichem nspruc al 7-
unumganglıchen rellgionsokologischen Diskussion dem beziehungswelse gerade deshalb tur
UNG aınem veranderten Umgang mıT cder MAıt- allz Missionsgeschichte höochst Interessant. VVaSs HUu-
geschöpftlichkeit gewinnen. Hert Bucheretwa n alner cseINner Episoden zu \AıS-

Im Unterschie: vielen brofanen Okologischen SIONS- UNG spateren Konzılsbischoft Hranz Woltgang
Ansatzen spielen auch Tur BOFF UNG ATHAWAY Demaoant S( ] ZUrTT Hestien glbt charakterısiert diesen
Ce Rellgionen und nshesondere Cdas rısten- /elnl Hestens 80-82 » Jımmy, KISS ng!«). Man
ium zufr Bewaltigung cder Okologischen Krıse Ine 1st genelgt F ass amn YaNZET Archivakt Im
herausragende olle nter erufung auTtf dıe Prog- Archiv cder Herz-Jesu-Priester ST das Cder Kon-
grammatik Cder Frd-Charta als AINnes gemeInsamen gregation, Cder Demaoant angehorte, UNG Wwelches
Referenzrahmens Ira CJe 1e als Erfahrung cder Cder Kezensent qgut enn n SOom NIC| auT
Nicht-Dualitat, des Ungetrenntselns VT1 cder MAıt- den un bringen köonnte, \A O da Bucher auT
geschöpftlichkeit Interpretiert. napp Z\W@] Seıten zugespitzt TuTt uchers nmarratıve

Äm Ence des Buches Ira Tur eine ACUC Methode SEINE Anekdoten mıT Bıss UNG Charme,
Dladıert Uund ] VT allem auT CJe ErCi- SEINEe FErlehniısse SINC| anregend, Irısch UNG Au S-

Charta verwiesen, CJe ber Ine loße Verwaltung sagekrafttig.
Cder och varhandenen Kessourcen hinausgeht Uund er In Cder Zwischenkriegszelt 053 n Regens-
auf an e | ehbenstiormen verhbindendes burg geborene BUCHER absolvierte 072 mıT alner
Paradiıgma des Umgangs mıt cder alur ziel -S missionswISssenschafitlichenP zur Jugendarbelt
gilt CJe » Gememschatt des | ehens« achten UNG In SudaTirıka an romısches Oklora )avaoar STr

Hhewahren. -S annn er NIC üUuberraschen, VT1 956 HIS 9685 Hereaıts zehn re In cder [DIO7ese
ass Franzıskus VON AÄASSIS! Ist, auT den Sich CJe Inwval-North als Mıssionar gearbeitet UNG Draktı-
Heiden Autoren als VorDbile| Tur Ine Okologische csche Uund sprachliche Erfahrungen gesammelt. 077
Spiritualitat Herutfen Wurde BUCHER eigentlich cJleser /aıt als Nach-

FrOTZ Cder geaußerten Detailkrıtik chemmnt mır dıe Tolger VT1 Bernward VILLEKE ()FM n urzburg
grundsatzliche Zielsetzung Cdes Buches, NıIC 11UT vorgesehen n SudaTirıka ZUuTT1 IschoT gewelht
AuUS Cer Perspektive alner engaglerten Rellglions- 7008 hat £2NnNeCIl V1 Buchers Rucktrittsgesuch
wissenschaft, Uunterstutzenswert. -S Cchermnt n der aNYENOTTIFTETN. Nunmehr ST Cder » Missionshbischot«
JTat ö}  } ass 11UT Ine ganzheitliche Betrachtungs- n cSeINe Halmat zuruckgekehrt. ÄUS Anlass des
wWwelse, Il Wwieder grundsatzlic her Il Stellung 40-Jahrigen Bischofsjubilaums en1s51lan cdiıeser ‚YZO]08
des Menschen m KOSMOS nachzudenken He- jetzigen IschofVo geTorderte Band,
rat Sst, lz Okologische Krise Uberwinden Kann, der autoblografisch angelegt Vlele Aspekte Cdes
uch VT 1T] CQleser ntegrale Versuch alner Neu- Missionsgeschehens Im 70 Jahrhundert beleuchtet,
orlentierung zwangslaufig n ainzelnen KOonNntexten CJe hochmteressant SIN Sejen CIes CJe KOoNTessIO-
ckızzenhaft lelıben 11155 Ich heende melne ÄUS- nmalıstiıschen achwehen In Cder Issiıon (121) ceien
einandersetzung mit dlesem esens- Un nNach- acetien des Kulturkontakts 108 Bedeutung
denkenswerten Buch mit dem Ausblic  er neiden Cder mannlıchen Beschnelidung) Uund Cder Kulturellen
Autoren Transtformation VT1 christlicher Issiıon (97/9

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 308

zmr | 101. Jahrgang | 2017

308 Buchbesprechungen

Diskussionslage berücksichtigt wird und die lange 
deutsche Tradition religionsökologischer Vorden-
ker von Ludwig Klages bis Hans Jonas mit der 
Ausnahme einer knappen Anknüpfung an Albert 
Schweitzers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben 
(323) weitgehend unberücksichtigt bleibt.

Viele der vorgeblich neuen ökologischen Er
kenntnisse lassen sich schon in der Romantik (No-
valis), im Vitalismus (Hans Driesch) und in der 
Lebensphilosophie (Georg Misch) nachweisen, 
doch hat der unbestreitbare Erfolg der mechanisti-
schen »Kosmologie der Herrschaft« bis heute eine 
das Naturverständnis und den Naturumgang ver-
ändernde Rezeption dieser Strömungen verhindert. 
Der sogenannte »Dialog mit der Natur« blieb bloße 
Theorie ohne die Chance zur Verwirklichung in der 
rauen politischen Praxis.

Dies könnte sich freilich angesichts der sich 
weiter verschärfenden Krisensituation ändern. In 
diesem veränderten Kontext könnte auch die Um-
weltenzyklika Laudato si’ von Papst Franziskus 
ihre langfristige, tiefere Bedeutung als Beitrag zur 
unumgänglichen religionsökologischen Diskussion 
und zu einem veränderten Umgang mit der Mit-
geschöpflichkeit gewinnen.

Im Unterschied zu vielen profanen ökologischen 
Ansätzen spielen auch für Boff und Hathaway 
die Religionen und insbesondere das Christen-
tum zur Bewältigung der ökologischen Krise eine 
herausragende Rolle. Unter Berufung auf die Pro-
grammatik der Erd-Charta als eines gemeinsamen 
Referenzrahmens wird die Liebe als Erfahrung der 
Nicht-Dualität, des Ungetrenntseins von der Mit-
geschöpflichkeit interpretiert. 

Am Ende des Buches (312ff.) wird für eine neue 
Ethik plädiert und dabei vor allem auf die Erd-
Charta verwiesen, die über eine bloße Verwaltung 
der noch vorhandenen Ressourcen hinausgeht und 
auf ein neues, alle Lebensformen verbindendes 
Paradigma des Umgangs mit der Natur zielt. Es 
gilt, die »Gemeinschaft des Lebens« zu achten und 
zu bewahren. Es kann daher nicht überraschen, 
dass es Franziskus von Assisi ist, auf den sich die 
beiden Autoren als Vorbild für eine ökologische 
Spiritualität berufen (370ff.).

Trotz der geäußerten Detailkritik scheint mir die 
grundsätzliche Zielsetzung des Buches, nicht nur 
aus der Perspektive einer engagierten Religions-
wissenschaft, unterstützenswert. Es scheint in der 
Tat so, dass nur eine ganzheitliche Betrachtungs-
weise, die wieder grundsätzlich über die Stellung 
des Menschen im Kosmos nachzudenken be-
reit ist, die ökologische Krise überwinden kann, 
auch wenn dieser integrale Versuch einer Neu-
orientierung zwangsläufig in einzelnen Kontexten 
skizzenhaft bleiben muss. Ich beende meine Aus-
einandersetzung mit diesem lesens- und nach-
denkenswerten Buch mit dem Ausblick der beiden 
Autoren:

»Jeder von uns muss von Neuem seine eigene 
spirituelle Tradition erkunden und die Einsichten 
hervorholen, die uns zur Ehrfurcht vor allem Leben, 
zu einer Ethik des Teilens und der Fürsorge und zu 
einer Vision des in den Kosmos inkarnierten Heiligen 
bewegt. Wenn uns das gelingt, dann können wir 
aus einer tiefen und unerschöpflichen Quelle der 
Inspiration schöpfen, die eine spirituelle Revolution 
auslösen kann, welche die Erde wahrhaftig heilen 
und gleichzeitig die Qualität des menschlichen Le-
bens verbessern kann« (383f.).
Wolfgang Gantke  /  Frankfurt am Main 

Bucher, Hubert
Ein Leben für die Mission
Meine Erlebnisse in Afrika
Verlag Friedrich Pustet  /   
Regensburg 2017, 366 S.

Hier anzuzeigendes Werk ist kein Buch mit 
wissenschaftlichem Anspruch und trotz-
dem – beziehungsweise gerade deshalb – für 

die Missionsgeschichte höchst interessant. Was Hu-
bert Bucher etwa in einer seiner Episoden zum Mis-
sions- und späteren Konzilsbischof Franz Wolfgang 
Demont SCJ zum Besten gibt, charakterisiert diesen 
wohl bestens (80-82: »Jimmy, kiss my ring!«). Man 
ist geneigt zu sagen, dass ein ganzer Archivakt im 
Archiv der Herz-Jesu-Priester – es ist das der Kon-
gregation, der P. Demont angehörte, und welches 
der Rezensent gut kennt – in Rom es nicht so auf 
den Punkt bringen könnte, wie es da Bucher auf 
knapp zwei Seiten zugespitzt tut. Buchers narrative 
Methode, seine Anekdoten mit Biss und Charme, 
seine Erlebnisse sind anregend, frisch und aus-
sagekräftig.

Der in der Zwischenkriegszeit 1931 in Regens-
burg geborene Bucher absolvierte 1972 mit einer 
missionswissenschaftlichen These zur Jugendarbeit 
in Südafrika ein römisches Doktorat. Davor hatte er 
von 1958 bis 1968 bereits zehn Jahre in der Diözese 
Aliwal-North als Missionar gearbeitet und prakti-
sche und sprachliche Erfahrungen gesammelt. 1977 
wurde Bucher – eigentlich zu dieser Zeit als Nach-
folger von Bernward Willeke OFM in Würzburg 
vorgesehen – in Südafrika zum Bischof geweiht. 
2008 hat Benedikt   XVI. Buchers Rücktrittsgesuch 
angenommen. Nunmehr ist der »Missionsbischof« 
in seine Heimat zurückgekehrt. Aus Anlass des 
40-jährigen Bischofsjubiläums entstand dieser vom 
jetzigen Bischof Voderholzer geförderte Band, 
der autobiografisch angelegt viele Aspekte des 
Missionsgeschehens im 20. Jahrhundert beleuchtet, 
die hochinteressant sind: Seien dies die konfessio-
nalistischen Nachwehen in der Mission (121), seien 
es Facetten des Kulturkontakts (108: Bedeutung 
der männlichen Beschneidung) und der kulturellen 
Transformation von christlicher Mission (97  /  98: 



Buchbesprechungen 309

DIe emanzIipatorische Wirkung des Im Galaterbriet Toda
Kapıtel n den Versen 76-728 esagten). [)as (IUT Ihe Rabhırth OT aln Amerıcan Christianity
belispielhaftt Uund als Appetizer. [)as \Nark hljetet Ox{Tord tudies n 'grl Christianity)
Vvleles Yelleicht vieles, SOdass SsIch cder | eser Im Oxford University Pross/
umfTangreichen Buch n den verschliedensten rleh- AF2W YOrk 2074, XVI 2756
nmıISSsen auch R1WaSs Vverlieren annn

Auftferme spannende EpIsode ıe csich TEeIIlC| n der ‚018 Yale-Hıstoriker | amın Sanneh heraus-
Bayern abspielte, el och eingegangen wWwerden; gegebenen 2l Oxtora tudies n grl rIS-
Ischof BUCHER OC Cder 1980er Jahre einen tlanıty egt Toda Hartch, Professor Tur | ateın-
» Strauls « mıT Franz Ose TRAUSS (1915-19 amerıkanısche Geschichte Un Waltchristentum
dem Dayerischen | Owen UNG Ministerprasiden- Cer astern entucky University SC O-
ten, Au  n Streitpunkt VT das Apartheitsregime n Ischer Christ mit evangelikalem Hintergrund, Ine
Sudatrıka UNG Preter BOTHAS (1916-200 olltik, Analyse Cer nmeuesten Kirchengeschichte | ateın-
Hessaer gesagt Uunterschiedliche Beurtellungen Cder amaerikas V{ Im Mittelpunkt STEe Har ese,
Lage n Sudatfrıka OfltTene Briefe n bayerischen ass Cdas atenamerıkanısche Christentum n den

etzten 60 Jahren aıne Transtormation durchlautfenZ/eiıtungen oTten Cdas F-Orum tur den [Hssens Z\MI -
schen BUCHER UNG TRAUSS 265-277) Jene Zallen nat, lz V{()[] tuntf aktloren es1!mm st dem
UCHERS zeigen, AaSsSs ISSION n Ihrear Wirkung missionarıschen JTer des protestantisch-evan-
NIC| 11UTr auf ıe Ferne Haschrankt VWAdfl, sondern gelikalen Christentums, (2 der prophetischen

mmer Wwieder nolıtischen, uch Konltlıktıven Stimme Cder Befreiungstheologien, (3 Cder SET1

Verschrankungen Im Hearkunfttslan: kam ISSION tonalen Spiritualitat Cder pfingstlichen Un cha-
st uch n cjeser INSIC| aın »ganzheitliches (je- rismatıschen ewegung, (A) den urgischen
schehen« Kunftigen Hıstorikerinnen UNG HıstorIi- Un SO7Zlalethischen Erneuerungsbewegungen
ern ctehen hıer JjedenfTalls vlele Forschungstelder Cdes Kathollzısmus SC (5) Cder Globalisierung
en allz DIS n aIlz bayerische Zeitgeschichte hınemn atenamerıkanıscher Theologien Un Fromm1g-
reaichen. Keltspragungen.

BUCHER, cder Sich celhst Cdas Missionarısche Diese These entfaltet Cder utor n zehn Kapıteln,
Christentum rsT m AaUTEe cder /aıt anelignete Im WODE| Jewells Z\WEI Kapıtel Ine thematische Inheıt
Spezliellen m Rahmen AINnes Studienautfenthalts n hılden In Kapıtel UNG geht den ErTOoIg
den Vereinigten Taaten ach dem Weltkrieg e - des missionarıschen Protestantismus [DJe Oolle
dauert Im Buch CJe nmachlassende missioNarısche ‚1018 evangelikalen Missionsgesellschaften, HvVan-
ra Im | and seINner erkun \A vielfaltig Uund gelisationsprogrammen (»Evangelism-In-Depth«)
hunt Cdas Missionsgeschehen sean konnte, Cdavon UNG Massen-Evangelisten \A/I | Uls 'AILAU Ira
egt Cder Eideti-Donum-Bischoft BUCHER aındruck- heleuchtet HARTCH zeig eispie cder Mam-
Iıch Zeugnis ab ehenso VT1 Cder untneır Cder Ka- ayas In Guatemala, nwielern Cder evangelikale
tholilschen Kırche SeINe hlıer dargelegten Notızen Prg astantısmus indigene HOormen auspragt hat,
könnten, \A O gesagt qgut UNG Anlass seln, e SsICh SOWON| ‚1018 tradıtioneallen Reilglonstor-
SsICh wissenschaftlich, nshesondere mMIssIONSgEe- 2005 als auch VT » MestI70 Protestantksm « (33)
SCHNIC!|  ıc nmaher mıT cder Kkathaoalıschen Mlıssions- unterscheiden. In den cSO7lalen KonTlikten Maexıkoas
arbeıt In SudaTrıka auseiInanderzusetzen, \A O hat evangelıkale Kırchen als Zulluchtsorte Tur
hlıer n Mnbourg 2000 alenın BECK mıT Cder Arbaıt Gestrandete Attraktivitat Daoch auch
F)Gs KFPUZ des Sudens 1SSI0N m der Biutezeit des gewaltsame Verfolgung HIS hın »hloodshed and
europadischen Kathoflizismus zwischen dem prstien murder « (306) ceien Teıl Cder Drotestantischen Iden-
Vatikanum UunNnd dem zweiten Weltkrieg ÄmM Ref- tIta geworden EIWaS, Cdas VT1 Kkathaolıscher ITE
SE der Menzinger eiligen Kreuz-Schwestern m TT ausgeblendet Uund alıner ;hidcen Harrlıer «
Basutotand Tat Den autoblografische Notizen, CJe OokumenIischer Verständigung geworden O] (37)
SsIıch angenehm lesen lassen, D jedenfTalls INne Walrte Umgekehrt vermittelt HARTCH auch Verstanadnis
Verbreitung wünschen! Tur den Kkatholiıschen Schock cder aps N-
GVT Neuhotd/Fribourg NES PAUL II HE seINner Neuevangelisierungsrede

n anto Domingo 092 AZU gebrac| habe CJe
evangelıkalen Protestanten als »FapaCIOUS WOITS «
(51) hezeichnen. In acht lateinamerıkanıschen
andern O] CJe Bevölkerung nzwIischen bher

% ntiısch
Kapıte! Un schlildern Entwicklung Un

Bedeutung cder Befreiungstheologien vor dem Hın-
tergrun Cder Diktaturen n ıe UNG Brasilien.
Im Mittelpunkt ctehen Kathaoalısche Theologen \A O
GUTIERREZ, EGUNDO, (AMARA, BOFF, FREIRE,

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 309

zmr | 101. Jahrgang | 2017

309Buchbesprechungen

Die emanzipatorische Wirkung des im Galaterbrief 
Kapitel 3 in den Versen 26-28 Gesagten). Das nur 
beispielhaft und als Appetizer. Das Werk bietet 
vieles – vielleicht zu vieles, sodass sich der Leser im 
umfangreichen Buch in den verschiedensten Erleb-
nissen auch etwas verlieren kann.

Auf eine spannende Episode, die sich freilich in 
Bayern abspielte, soll noch eingegangen werden: 
Bischof Bucher focht Mitte der 1980er Jahre einen 
»Strauß« mit Franz Josef Strauss (1915-1988), 
dem bayerischen Löwen und Ministerpräsiden-
ten, aus. Streitpunkt war das Apartheitsregime in 
Südafrika und Pieter Bothas (1916-2006) Politik, 
besser gesagt: unterschiedliche Beurteilungen der 
Lage in Südafrika. Offene Briefe in bayerischen 
Zeitungen boten das Forum für den Dissens zwi-
schen Bucher und Strauss (265-277). Jene Zeilen 
Buchers zeigen, dass Mission in ihrer Wirkung 
nicht nur auf die Ferne beschränkt war, sondern 
es immer wieder zu politischen, auch konfliktiven 
Verschränkungen im Herkunftsland kam. Mission 
ist auch in dieser Hinsicht ein »ganzheitliches Ge-
schehen«. Künftigen Historikerinnen und Histori-
kern stehen hier jedenfalls viele Forschungsfelder 
offen, die bis in die bayerische Zeitgeschichte hinein 
reichen.

Bucher, der sich selbst das Missionarische am 
Christentum erst im Laufe der Zeit aneignete – im 
Speziellen im Rahmen eines Studienaufenthalts in 
den Vereinigten Staaten nach dem Weltkrieg – be-
dauert im Buch die nachlassende missionarische 
Kraft im Land seiner Herkunft. Wie vielfältig und 
bunt das Missionsgeschehen sein konnte, davon 
legt der Fidei-Donum-Bischof Bucher eindrück-
lich Zeugnis ab, ebenso von der Buntheit der ka-
tholischen Kirche. Seine hier dargelegten Notizen 
könnten, wie gesagt, gut und gerne Anlass sein, 
sich wissenschaftlich, insbesondere missionsge
schichtlich näher mit der katholischen Missions-
arbeit in Südafrika auseinanderzusetzen, wie es 
hier in Fribourg 2009 Valentin Beck mit der Arbeit 
Das Kreuz des Südens. Mission in der Blütezeit des 
europäischen Katholizismus zwischen dem ersten 
Vatikanum und dem zweiten Weltkrieg – Am Bei­
spiel der Menzinger Heiligen Kreuz-Schwestern in 
Basutoland tat. Den autobiografische Notizen, die 
sich angenehm lesen lassen, ist jedenfalls eine weite 
Verbreitung zu wünschen!
David Neuhold  /  Fribourg

Hartch, Todd
The Rebirth of Latin American Christianity 
(Oxford Studies in World Christianity) 
Oxford University Press  /   
New York 2014, xvi + 278 S.

In der von Yale-Historiker Lamin Sanneh heraus-
gegebenen Reihe Oxford Studies in World Chris-
tianity legt Todd Hartch, Professor für Latein-

amerikanische Geschichte und Weltchristentum 
an der Eastern Kentucky University sowie katho-
lischer Christ mit evangelikalem Hintergrund, eine 
Analyse der neuesten Kirchengeschichte Latein-
amerikas vor. Im Mittelpunkt steht Hartchs These, 
dass das lateinamerikanische Christentum in den 
letzten 60 Jahren eine Transformation durchlaufen 
hat, die von fünf Faktoren bestimmt ist: (1) dem 
missionarischen Eifer des protestantisch-evan-
gelikalen Christentums, (2) der prophetischen 
Stimme der Befreiungstheologien, (3) der emo-
tionalen Spiritualität der pfingstlichen und cha-
rismatischen Bewegung, (4) den liturgischen 
und sozialethischen Erneuerungsbewegungen 
des Katholizismus sowie (5) der Globalisierung 
lateinamerikanischer Theologien und Frömmig-
keitsprägungen.

Diese These entfaltet der Autor in zehn Kapiteln, 
wobei jeweils zwei Kapitel eine thematische Einheit 
bilden. In Kapitel 1 und 2 geht es um den Erfolg 
des missionarischen Protestantismus. Die Rolle 
von evangelikalen Missionsgesellschaften, Evan-
gelisationsprogrammen (»Evangelism-in-Depth«) 
und Massen-Evangelisten wie Luis Palau wird 
beleuchtet. Hartch zeigt am Beispiel der Mam-
Mayas in Guatemala, inwiefern der evangelikale 
Protestantismus indigene Formen ausprägt hat, 
die sich sowohl von traditionellen Religionsfor-
men als auch vom »mestizo Protestantism« (33) 
unterscheiden. In den sozialen Konflikten Mexikos 
hätten evangelikale Kirchen als Zufluchtsorte für 
Gestrandete Attraktivität gewonnen. Doch auch 
gewaltsame Verfolgung bis hin zu »bloodshed and 
murder« (36) seien Teil der protestantischen Iden-
tität geworden – etwas, das von katholischer Seite 
oft ausgeblendet und so zu einer »hidden barrier« 
ökumenischer Verständigung geworden sei (37). 
Umgekehrt vermittelt Hartch auch Verständnis 
für den katholischen Schock, der Papst Johan-
nes Paul   II. bei seiner Neuevangelisierungsrede 
in Santo Domingo 1992 dazu gebracht habe, die 
evangelikalen Protestanten als »rapacious wolfs« 
(51) zu bezeichnen. In acht lateinamerikanischen 
Ländern sei die Bevölkerung inzwischen zu über 
20% protestantisch. 

Kapitel 3 und 4 schildern Entwicklung und 
Bedeutung der Befreiungstheologien vor dem Hin-
tergrund der Diktaturen u. a. in Chile und Brasilien. 
Im Mittelpunkt stehen katholische Theologen wie 
Gutierrez, Segundo, Camara, Boff, Freire, Ro-



310 Buchbesprechungen
FEROÖ Uund CJe Bıschoilskoniferenzen VT1 egelln HARTCH Dletet ne SOWON| eligenwillige als
und Puebla, aber auch evangelikale Beifreiungstheo- auch Tundiıerte Perspektive aufT WIC  .  Ige Aspekte

Cder neuesten lateinamerıkanıschen Christentums-logen \A O PADILLA, SCOBAR UNG ( OSTAS kommen
VT HARTCH Hetont CJe grofse Bedeutung cSOzlaler geschichte, In Cder Sich sozlalgeschichtliche Nah-
Raeformen Uurc| CJe Kathaoalısche Befreiungstheo- aufnahmen mIt nistorischen, politischen der
logle, e0auer aber, ass C(Iese Sich NIC| tarker theologischen Uberblicken Un dem Inbezug
m numerIschen acnstium cder Irchengemelnden unterschiedlicher ONTEXTE UNG Regionen abwech-
niedergeschlagen hnhabe Kapıtel UNG Wwicdmen caln. HIne Hesondere Staärke Cdes UucC leqg n cder
Sich demgegenuber dem tarken zahlenmalsigen gleichermalsen engagılerten Darstellung brotestantı-
achstium UNG Kulturellen INTIUSS Cder pTINgstlich- scher UNG Kkathalıscher Erfahrungen. Tal werden
charısmatıschen BDewegungen, aIlz HARTCH NIC| als Jewells cansihle Themen \A O Kulturelle VerTfolgung
Ahklatsch nmordamerıkanıscher Phanomene, S{)[1]- UNG rellgloser Proselytismus NIC| ausgespart. Der
ern als erz ateinamertkanıscher Revitalisierung uTtor sSschrel als nrotfessioneller Historiker, aber
verstanden Wwissen vAHTT » Charısmatic Catholicısm auch als Kkathaolıscher Christ mıT evangelikaler BIO-
and Pentecostal Protestantism utterly transtormea graphie Obwaonl SEINE Orlene Tur Evangelisation
aln AÄAmeaerıca Hetween 070 and 2000 (92  Z DIes UNG gelstliche Erneuerung EUTIC| Ist, gelingt
Unterstreicht er Uurc| SOZlale Detallbilder AU$S ıle Ihm ebenso, aIlz cSOZlale Bedeutung befreiungstheo-
Argentinien und Brasilien SOWIE blographische Por- logischer Entwicklungen auTzuzelgen. Allerdings
traıts amilussreichen Predigern \A O Carlos ÄN- 1 asst Cder Enthusiasmus Cdes AÄAutaoars Tur numMerIsches

()mar ( ABRERA der Hectior GIMENEZ. Kirchenwachstum gelegentlich CiJe kritische Dıstanz
HARTCH ST überzeugt, ass CJe spirıtuelle \Vlıtalıtat NIC| (1UT Iragwuradlgen Aspekten neo-pente -
CQleser ewegungen als »profoun reilglous OsTaler Unternehmen vermIissen. uch n der £Ur-
Derlence« uch weltreichende Kulturelle Folgen teilung missionNarıscher vVItaten unterscheide
en annn (111) HARTCH wenIg zwischen Jahrelangen, nkulturier-

Kapıte! uınd Heschreiben den Influss tien Bibelubersetzungsprojekten UNG Kurzlebigen
Kirchlicher Erneuerungs- und Basiısbewegungen Massen-Evangelisationen: »the simple Tact that
In | ateinamaerıka Thematisiert werden CJe O- 1T FA S Oone rFESUTe n CONVersIONS« (33  — He-
HsScCHE Aktion, ıe Aralts n den 195 02eT Jahren csonders broblematisc Ira HARTCHS Begelsterung
In Brasıilien | aıen Tur Katechese UNG SOozlalarbeıt Tur Evangelisationserfolge, VETINM CIese mıt 1116117
mobılsıeren konnte, SOWIE CJe Cdavon Insplrierten schenverachtenden rechtsgerichteten Diktaturen
Basiısgemeinschaften Cder 1960er UNG 19 70eT re einhergingen, \A O Im Fall VT1 Guatemalas aTtlor
Spater machte SIich Cder INTIUSS des tarker auf UNG Piingstpreaiger Jose Firam RIOS Unmnter
spirltuelle Glaubenserneuerung ausgerichteten dessen Führung ellz ÄArmee Massaker Cder INaIge -
Mecgkatechumenagdlen VVegs SCOWIE er SOzZlaldlıa- 116711 Kkatholiıschen Bevölkerung beging uch VETINM
onısch orientrierten Fokolare-Gememschaliten e - HARTCH MONTTS rutales orgehen calhstver-

standlıch YTIUSC| kommentiert, hleiht SEINE Cdavonmerkbar. uch auT CJe Lalenorganıiısation ODUSs Dei
geht HARTCH kKılrz ein: SI 61 vielleicht moraliıstisch, schembar ınbeermadruckte DOositive Beurtellung VM
doch kKeineswegs negatıv, \A O CJe Olentliche MONTTS Radioevangelisationen als eispie Tur dıe
Wahrnehmung TT suggerlere. »Importance OT evangelısm « (34 vgl  1} schwer

DIe etzten Heiden Kapıtel UNG analyslie- nachvaollziehbar
1611 e Globalisierung des atenamaerikanıschen FEriedemann Walldorf/Gießen
Christentums, VT allem CJe Internationalisierung
befreiungstheolagischer Diskurse, den latelIname -
Nkanısch-evangelikalen ruc zufr \Waltmission Weichleiln, Siegiried Ratschiller, ın (Hg.)
COMIBAM), CLADE) Un lz UMmSTr!  ene Arheit Der ScChwWarze Korper als Missionsgeblet
Cder Hrasıllanıschen Pfingstkirche Igreja (niversal Medizıin, Ethnologie, Theologıie
A0 R2in0 de Feus IURD n ortuga UNG Alrıka In Alrıka Uund Luropa 0-1960
HARTCH SI CJe 1URD als Typus alner ZAMAT Inter- BONfIauU Kln /Koln 2076, 220
Kulturell unsensiblen, aher n Bevölkerungs-
schichten cehr erTolgreichen rellgiosen eWEgunNg. aum aınem Gegenstand lassen SsIch He -
MAıt Hesonderem Interesse (»a whole O0k coula He herrschungstormen qgut Uuntersuchen \A O
written«, 1198 ]) Heschreibt HARTCH als Nordamae- menschlichen Korper« (22  Z . Konnte
rkaner CJe Rezeption Cder Verehrung Cder JungTrau das Buch, hnerausgegeben ‚1018 IN: Ratschilier
VON Guadalupe MexIiko) In den USAÄ IS alla In KIassIı- UNG Stegiried Weilchleln, nomtiert Uberschriehben
cche nrotestantische Miılleus: » Protestant-Cathalic werden. Der Band HeInNhaltet neben Vorwart UNG
mestizaje « (200) Hın hilfreicher Sach- und \Namens- Einlertung Tuntf nhaltlıche eıtrage, CJe Sich auT diıe
INCex sSscChlEe das Buch ab HIne Bibliographie ehl /eıt zwischen den 1889er-Jahren und 1960er-Jahren
leider, CJe Literaturbelege SINC Jedoc als nNnanNnoten e712e1nen [DIe Beilspiele kommen AU$S cder O-

Iınden 229-264) Ischen \A nrotestantischen Missionsgeschichte

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 310

zmr | 101. Jahrgang | 2017

310 Buchbesprechungen

mero und die Bischofskonferenzen von Medellín 
und Puebla, aber auch evangelikale Befreiungstheo-
logen wie Padilla, Escobar und Costas kommen 
vor. Hartch betont die große Bedeutung sozialer 
Reformen durch die katholische Befreiungstheo-
logie, bedauert aber, dass diese sich nicht stärker 
im numerischen Wachstum der Kirchengemeinden 
niedergeschlagen habe. Kapitel 5 und 6 widmen 
sich demgegenüber dem starken zahlenmäßigen 
Wachstum und kulturellen Einfluss der pfingstlich-
charismatischen Bewegungen, die Hartch nicht als 
Abklatsch nordamerikanischer Phänomene, son-
dern als Herz lateinamerikanischer Revitalisierung 
verstanden wissen will: »Charismatic Catholicism 
and Pentecostal Protestantism utterly transformed 
Latin America between 1970 and 2000« (92). Dies 
unterstreicht er durch soziale Detailbilder aus Chile, 
Argentinien und Brasilien sowie biographische Por-
traits zu einflussreichen Predigern wie Carlos An-
nacondia, Omar Cabrera oder Hector Giménez. 
Hartch ist überzeugt, dass die spirituelle Vitalität 
dieser Bewegungen als »profound religious ex-
perience« auch weitreichende kulturelle Folgen 
haben kann (111).

Kapitel 7 und 8 beschreiben den Einfluss 
kirchlicher Erneuerungs- und Basisbewegungen 
in Lateinamerika. Thematisiert werden die Katho­
lische Aktion, die bereits in den 1930er Jahren 
in Brasilien Laien für Katechese und Sozialarbeit 
mobilisieren konnte, sowie die davon inspirierten 
Basisgemeinschaften der 1960er und 1970er Jahre. 
Später machte sich der Einfluss des stärker auf 
spirituelle Glaubenserneuerung ausgerichteten 
Neokatechumenalen Wegs sowie der sozialdia-
konisch orientierten Fokolare-Gemeinschaften be-
merkbar. Auch auf die Laienorganisation Opus Dei 
geht Hartch kurz ein: sie sei vielleicht moralistisch, 
doch keineswegs so negativ, wie die öffentliche 
Wahrnehmung oft suggeriere.

Die letzten beiden Kapitel 9 und 10 analysie-
ren die Globalisierung des lateinamerikanischen 
Christentums, vor allem die Internationalisierung 
befreiungstheologischer Diskurse, den lateiname-
rikanisch-evangelikalen Aufbruch zur Weltmission 
(COMIBAM, CLADE) und die umstrittene Arbeit 
der brasilianischen Pfingstkirche Igreja Universal 
do Reino de Deus (IURD) in Portugal und Afrika. 
Hartch sieht die IURD als Typus einer zwar inter-
kulturell unsensiblen, aber in armen Bevölkerungs-
schichten sehr erfolgreichen religiösen Bewegung. 
Mit besonderem Interesse (»a whole book could be 
written«, [198]) beschreibt Hartch als Nordame-
rikaner die Rezeption der Verehrung der Jungfrau 
von Guadalupe (Mexiko) in den USA bis hin in klassi-
sche protestantische Milieus: »a Protestant-Catholic 
mestizaje« (200). Ein hilfreicher Sach- und Namens-
index schließt das Buch ab. Eine Bibliographie fehlt 
leider, die Literaturbelege sind jedoch als Endnoten 
zu finden (229-264).

Hartch bietet eine sowohl eigenwillige als 
auch fundierte Perspektive auf wichtige Aspekte 
der neuesten lateinamerikanischen Christentums-
geschichte, in der sich sozialgeschichtliche Nah-
aufnahmen mit historischen, politischen oder 
theologischen Überblicken und dem Einbezug 
unterschiedlicher Kontexte und Regionen abwech-
seln. Eine besondere Stärke des Buchs liegt in der 
gleichermaßen engagierten Darstellung protestanti-
scher und katholischer Erfahrungen. Dabei werden 
jeweils sensible Themen wie kulturelle Verfolgung 
und religiöser Proselytismus nicht ausgespart. Der 
Autor schreibt als professioneller Historiker, aber 
auch als katholischer Christ mit evangelikaler Bio-
graphie. Obwohl seine Vorliebe für Evangelisation 
und geistliche Erneuerung deutlich ist, gelingt es 
ihm ebenso, die soziale Bedeutung befreiungstheo-
logischer Entwicklungen aufzuzeigen. Allerdings 
lässt der Enthusiasmus des Autors für numerisches 
Kirchenwachstum gelegentlich die kritische Distanz 
nicht nur zu fragwürdigen Aspekten neo-pente-
kostaler Unternehmen vermissen. Auch in der Beur-
teilung missionarischer Aktivitäten unterscheidet 
Hartch wenig zwischen jahrelangen, inkulturier-
ten Bibelübersetzungsprojekten und kurzlebigen 
Massen-Evangelisationen: »the simple fact that 
it was done … resulted in conversions« (33). Be-
sonders problematisch wird Hartchs Begeisterung 
für Evangelisationserfolge, wenn diese mit men-
schenverachtenden rechtsgerichteten Diktaturen 
einhergingen, wie im Fall von Guatemalas Diktator 
und Pfingstprediger José Efraín Ríos Montt, unter 
dessen Führung die Armee Massaker an der indige-
nen katholischen Bevölkerung beging. Auch wenn 
Hartch Montts brutales Vorgehen selbstver-
ständlich kritisch kommentiert, bleibt seine davon 
scheinbar unbeeindruckte positive Beurteilung von 
Montts Radioevangelisationen als Beispiel für die 
»importance of evangelism« (34, vgl.  61) schwer 
nachvollziehbar.
Friedemann Walldorf  /  Gießen

Weichlein, Siegfried | Ratschiller, Linda (Hg.)
Der schwarze Körper als Missionsgebiet
Medizin, Ethnologie, Theologie  
in Afrika und Europa 1880-1960
Böhlau Köln / Köln 2016, 224 S.

An kaum einem Gegenstand lassen sich Be-
herrschungsformen so gut untersuchen wie 
am menschlichen Körper« (22). So könnte 

das Buch, herausgegeben von Linda Ratschiller 
und Siegfried Weichlein, pointiert überschrieben 
werden. Der Band beinhaltet neben Vorwort und 
Einleitung fünf inhaltliche Beiträge, die sich auf die 
Zeit zwischen den 1880er-Jahren und 1960er-Jahren 
beziehen. Die Beispiele kommen aus der katho-
lischen wie protestantischen Missionsgeschichte 



Buchbesprechungen 511

UNG en an USYEWOYENES Vearhaltnıs zueman- CJe Trage ach dem Rıtuyal als rellgiosem USGCrUC|
der Abschließsenag Iındet Sich Ooch aın [1- der Volkssitte, also Verbhaot der Akzeptanz, For-
Tassender KommMentar. TerTt Än SsIıch stdas an nteressantes Thema Im KOom-

en Anfang Mac amn Vorwort n Englisc VM DlexX der Hrage ach dem Körperlichen, doch verTte!l
atrıck HARRIES, der Im unı des Erscheinungsjahres dıe Analyse ELIWaSs /entrales, nmamlıch aSss Man NIC|
70176 varstorben st [DJ/e Bedeutung ‚1018 atrıck n aınem Wwissenschaitlichen Tlext VT1 Draktizierter
HARRIES, Professor n Basel, Tur dıe SchweIizerische » Madchen- und Jungenbeschneldung « (84) cschrel-
Auselinandersetzung mıt der eigenen Vergangenhelt Hen kann, da CJe Beschneldung Cder mannlıchen
als mMissionlerende Natıon Dı NIC| Unterschatzen Vorhaut n Kkeinster Welse Ine Entsprechung n cder
UNG San Iatz m Buch arınnert SEINe Bedeutung Verstummelung Cder welblichen Genitalien Female
und SEaIn Vermachtnis Im SINnne der ortschreitenden Genital Mutilation, FGM) hat Selbhst CJe MIISSIO-
Arbeilt, auch UrcC| SEINE SchulerInnen. HARRIE cl Heschreiben ausdrucklic| ass CJe ITOTIS Cder
Vorwaort » Missionarıes and the Body In Atrıcan Maäadchen enUern \VWurCe (87) Gerade VETIT CJe
Hıstory« halt annn auch WIC  .  Ige Punkte auT cdem Mıssionare Begınn Cdes 76 Jahrhungderts Kkeine
VWeg hın zum Thema Cdes Bandes lest, Tokussiert auT Unterscheidung machten, InNe wWwissenschafttliche
den sudlıchen Tall des alrıkanıschen Kontıinentes Auseinandersetzung Im ahr 7016 111055 hlıer Klare

DIe Einleitung STamımıt VM IN: (Definitions-)Grenzen ziehen. Jegliche Auseman-
UNG Stegirieg VVEICHLEIN Hıer werden alle NOT- dersetzung bezüglıch Konnotationen mıt Cder Vor-
wendigen Hınwelse Tur CJe ekture angesprochen, hautbeschneldung, CJe rellgl0os (aus cdem udgentum
TWa CJe vieltaltige Auseinandersetzung mıt cdem ommend konnotlert ISt, Ira unmoöglıch, VETINM
Thementela »Korper UNG Rellgion« (15  — Von alner Untier dem Termmus »Beschneldung « CJe PraxIis
negatıv Konnotlerten »Obsession, Religion her mannlıchen UunNnd welblichen Kındern UNG Jugend-
FTragen des Kopers Heschreiben M schreli- Iıchen Ssubsumlilert Ira
ben, geht onl weIt, gerade auch angesichts Rıchara mım mt n seıInem Beitrag »Lepra
Cder celhst Tormullerten EIgnung dessen, \A O AIn- als entangted AISsEeAsSE « VT allem Cdas | esen Cder

dieser Hezension ıtıert [DIe Tolgenden Artıkel Quellen den Strich AU$S cder Einleitung auT.
zeigen überzeugena CJe Fruchtbarkeit, CJe hıer U - Hr verpackt Vlele Themen In seInem Beitrag HWa
Tunden \WIrCe UNG Ssicherlich Ooch In Zukunft Ira STreIC er e Unteaerschlede zwischen Mlıssions-
Hınwelise ut Themen \A O Cdas »SICH einschreiben«, Hroschure ber Leprakranke Uund cdem Kolonlaldıs-
Quellen 22910151 den Strich lesen«, der Cder urs heraus, zeIg CJe Medialisierung Cder Kranken,
Korper In Cder Wissensgeschichte SINCG hılfreich Tur geht auT CJe als IV dargestellte olle Cder MAıS-
| eserlInnen hne Je| Vorwissen her mMISSIONS- SiONsSsSschwestern HE Cder OTLAUTEe eIn, SOWIE den
geschichtliche Themen Uund PraxIis UNG geben den » Herz-Jesu-Kathaolizısmus«.
notwendigen Rahmen tur dıe ekture VOT_ Hın Master Katharına TORNIG greift Reprasentationen n
VON dreı FEhenen n den Beltraägen Ira angekündIg er vatıkanıschen Missionsausstellung ‚018 025
1) Akteure, Netzwerke, Institutionen, 2) Diskurse, aurft, YETIAUET gesagt » Produktion UNG mediale Ver-
Praktiken, Identitäten und 3) eligion, VWissenscha reitung ‚1018 Korperwissen « (126) Produzenten
UNG Maedialıtat CJe nvalvierten Missionarlinnen, rTester und

Da 11UT tuntf empirische eltrage m Samme Wissenschafttler, CJe Mıssionarlnnen Wwerden
hand SINd, cann Jjeder KUrz angesprochen werden. \A O n Ratschilliers Beitrag m Band teilhahbena
Chronologisch als Arster legend Deschaäftigt SsIich Cder »Totografischen ErTassung Cder \Nalt « (127) HOT -
Cder Beltrag In RKATSCHILLERS mIt Cder Schnit rater -S 1st TORNIG n Ihrer Einschatzung

V()[] Missionsfotografie Basler IS5S10N zustimmen, ass C(Iese Ausstellung Ooch NIC| 1e]
Cder Goldkuste 5-1914) Uund Maedızın DIe Autaoarın Forschung hervorgerufen hat, er 1st hr Beltrag
argumentiert, ass gerade Uurc Fotografie, WE an wichtiges Puzzlestuc| In Cder Auselmnanderset-
»kaum Ine andere Quellengattung (A2) gefragt ZUNÜ mıt diesem grofßen Unternehmen des alıkans
werden kann, \A O Cder SChwWarze UNG kranke Korper n cder Zwischenkriegszelt.
n Europa maginlert wurde zeIg er etzte nhaltlıche Beltrag STamMmMT VON Marce|
schoön, \A/ © Uurc Anderungen n Cder Betitelung DREIER »>Europalsch gebaren« Katholische MAıS-
V()/] Fotografien, TWa n bopularen MAıssioOns- SION, Mutterschaft UNG Moderne m andlıchen
zeitschrıiften der Ausstellungen, dle IC auf Tansanıa 930-1960« nrasentlier CJe Murtterklinık
allz Abgebildeten dramatısch verandert wurde: n Takara als Ine » Arena, In Cder Konzeptlionen VM
ÄUS anem V{} Mlıssionsarzt netltelten » Me- Fortschrt UNG Entwicklung anhand VM Korper-
dizınmann mIt cseIner Apotheke« wurde tur Cas nraktiken ausgehandelt werden konnten« (173) DIe
europalsche um aln »Gotzenpriester mıt Fokussierung In diesem Artıkel NIC| (IUT aufT C(Iese
Amuletten« (50) Ine Klınık sondern auT Ine eINzZIgE Missionarın,

Karalın VVETJEN geht n » Der Korper des TaurtTt- mamlıch CJe SchwelzerIin Sr Arnolda cder Baldegger
Hngs« auT CJe sogenannte Beschneldungsdebatte Schwestern, ermöglicht spannende Einblicke n den

Spielraum einzelner AkteuriInnender LeIpzIger ISsslıon ö90 DIS 914 eIln, dıe VOT allem

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 311

zmr | 101. Jahrgang | 2017

311Buchbesprechungen

und haben ein ausgewogenes Verhältnis zueinan-
der. Abschließend findet sich noch ein zusammen-
fassender Kommentar. 

Den Anfang macht ein Vorwort in Englisch von 
Patrick Harries, der im Juni des Erscheinungsjahres 
2016 verstorben ist. Die Bedeutung von Patrick 
Harries, Professor in Basel, für die Schweizerische 
Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit 
als missionierende Nation ist nicht zu unterschätzen 
und sein Platz im Buch erinnert an seine Bedeutung 
und sein Vermächtnis im Sinne der fortschreitenden 
Arbeit, auch durch seine SchülerInnen. Harries‘ 
Vorwort »Missionaries and the Body in African 
History« hält dann auch wichtige Punkte auf dem 
Weg hin zum Thema des Bandes fest, fokussiert auf 
den südlichen Teil des afrikanischen Kontinentes.

Die Einleitung stammt von Linda Ratschiller 
und Siegfried Weichlein. Hier werden alle not-
wendigen Hinweise für die Lektüre angesprochen, 
etwa die vielfältige Auseinandersetzung mit dem 
Themenfeld »Körper und Religion« (15). Von einer 
negativ konnotierten »Obsession, Religion über 
Fragen des Köpers […] zu beschreiben«, zu schrei-
ben, geht wohl zu weit, gerade auch angesichts 
der selbst formulierten Eignung dessen, wie ein-
gangs dieser Rezension zitiert. Die folgenden Artikel 
zeigen überzeugend die Fruchtbarkeit, die hier ge-
funden wurde und sicherlich noch in Zukunft wird. 
Hinweise auf Themen wie das »sich einschreiben«, 
Quellen »gegen den Strich zu lesen«, oder der 
Körper in der Wissensgeschichte sind hilfreich für 
LeserInnen ohne viel Vorwissen über missions-
geschichtliche Themen und Praxis und geben den 
notwendigen Rahmen für die Lektüre vor. Ein Raster 
von drei Ebenen in den Beiträgen wird angekündigt: 
1) Akteure, Netzwerke, Institutionen, 2) Diskurse, 
Praktiken, Identitäten und 3) Religion, Wissenschaft 
und Medialität. 

Da nur fünf empirische Beiträge im Sammel-
band sind, kann jeder kurz angesprochen werden. 
Chronologisch als erster liegend beschäftigt sich 
der Beitrag Linda Ratschillers mit der Schnitt-
menge von Missionsfotografie (Basler Mission an 
der Goldküste 1885-1914) und Medizin. Die Autorin 
argumentiert, dass gerade durch Fotografie, wie 
»kaum eine andere Quellengattung« (42), gefragt 
werden kann, wie der schwarze und kranke Körper 
in Europa imaginiert wurde. Ratschiller zeigt 
schön, wie durch Änderungen in der Betitelung 
von Fotografien, etwa in populären Missions-
zeitschriften oder Ausstellungen, die Sicht auf 
die Abgebildeten dramatisch verändert wurde: 
Aus einem vom Missionsarzt so betitelten »Me-
dizinmann mit seiner Apotheke« wurde für das 
europäische Publikum ein »Götzenpriester mit 
Amuletten« (50).

Karolin Wetjen geht in »Der Körper des Täuf-
lings« auf die sogenannte Beschneidungsdebatte 
der Leipziger Mission 1890 bis 1914 ein, die vor allem 

die Frage nach dem Ritual als religiösem Ausdruck 
oder Volkssitte, also Verbot oder Akzeptanz, erör-
tert. An sich ist das ein interessantes Thema im Kom-
plex der Frage nach dem Körperlichen, doch verfehlt 
die Analyse etwas Zentrales, nämlich dass man nicht 
in einem wissenschaftlichen Text von praktizierter 
»Mädchen- und Jungenbeschneidung« (84) schrei-
ben kann, da die Beschneidung der männlichen 
Vorhaut in keinster Weise eine Entsprechung in der 
Verstümmelung der weiblichen Genitalien (Female 
Genital Mutilation, FGM) hat. Selbst die Missio-
nare beschreiben ausdrücklich, dass die Klitoris der 
Mädchen entfernt wurde (87). Gerade wenn die 
Missionare am Beginn des 20. Jahrhunderts keine 
Unterscheidung machten, eine wissenschaftliche 
Auseinandersetzung im Jahr 2016 muss hier klare 
(Definitions-)Grenzen ziehen. Jegliche Auseinan-
dersetzung bezüglich Konnotationen mit der Vor-
hautbeschneidung, die religiös (aus dem Judentum 
kommend) konnotiert ist, wird unmöglich, wenn 
unter dem Terminus »Beschneidung« die Praxis an 
männlichen und weiblichen Kindern und Jugend-
lichen subsumiert wird. 

Richard Hölzl nimmt in seinem Beitrag »Lepra 
als entangled disease« vor allem das Lesen der 
Quellen gegen den Strich aus der Einleitung auf. 
Er verpackt viele Themen in seinem Beitrag: Etwa 
streicht er die Unterschiede zwischen Missions-
broschüre über Leprakranke und dem Kolonialdis-
kurs heraus, zeigt die Medialisierung der Kranken, 
geht auf die als aktiv dargestellte Rolle der Mis-
sionsschwestern bei der Nottaufe ein, sowie den 
»Herz-Jesu-Katholizismus«. 

Katharina Stornig greift Repräsentationen in 
der vatikanischen Missionsausstellung von 1925 
auf, genauer gesagt »Produktion und mediale Ver-
breitung von Körperwissen« (126). Produzenten 
waren die involvierten MissionarInnen, Priester und 
Wissenschaftler, d. h. die MissionarInnen werden 
wie in Ratschillers Beitrag im Band teilhabend an 
der »fotografischen Erfassung der Welt« (127) por-
trätiert. Es ist Stornig in ihrer Einschätzung zu-
zustimmen, dass diese Ausstellung noch nicht viel 
Forschung hervorgerufen hat, daher ist ihr Beitrag 
ein wichtiges Puzzlestück in der Auseinanderset-
zung mit diesem großen Unternehmen des Vatikans 
in der Zwischenkriegszeit.

Der letzte inhaltliche Beitrag stammt von Marcel 
Dreier. »›Europäisch gebären‹ – Katholische Mis-
sion, Mutterschaft und Moderne im ländlichen 
Tansania 1930-1960« präsentiert die Mütterklinik 
in Ifakara als eine »Arena, in der Konzeptionen von 
Fortschritt und Entwicklung anhand von Körper-
praktiken ausgehandelt werden konnten« (173). Die 
Fokussierung in diesem Artikel nicht nur auf diese 
eine Klinik, sondern auf eine einzige Missionarin, 
nämlich die Schweizerin Sr. Arnolda der Baldegger 
Schwestern, ermöglicht spannende Einblicke in den 
Spielraum einzelner AkteurInnen.



312 Buchbesprechungen
Der Band en mit aınem KOommentar V(}71 Kırltur« (WorterDuc: der Refligionen)}: » Man 111055

nna-Katharına HOÖPFLINGER, wWwelcher anfangs Sich Tur SI en1i1scheiıcen UNG Im sGlauben« ewah-
och aınmal eINIgE grundsatzliche Uberlegungen 16l < (Religionen der
zu £2ma »Korper« als SOIlches anstel! Diale [)as Dlographische aCcChwor 530-541), das
annn n ÄAntwart auf ıe vorliegenden ertrage dem rer angelegten | ıteraturverzeichnıs UNG kKılr-
dre| Aspekte als zentra| nsieht Medialisierung 7em11 Register vorangeht, ckı77lert Cdas orgehen, Cdas
des Korpers, Abgrenzungs- Un Zugehörigkeltspro- mıT Gespraächen zufr europalschen \AhSssaenschalts-

Uund schlielslic| aIlz Hinterfragung VOorN MISSIO- geschichte Cder Barlın begann UNG den VT als
marıschen HZ \A/ Wwissenschaitlichen Perspektiven. Professor Tur vergleichende Reilgionsgeschichte

Ahschließsend Kcann gesagt werden, ass an UNG interreilgiösen Dialog CJe Katholisch-Theo-
wertvoller Aspekt des Bandes n der Vermeldung der logische Fakulta  er Unmversita reiburg chweIlz
Einbahnstraße legt, CJe n cder Missionsgeschichte Tuhrte ber Cdas Forschungskolleg Collegium Hal-
OTt och dominiert, VT1 der lıc| nmamlıch autfeiner veticum n Rase| UNG Cdas Hamburger-Kolleg
lediglich VT1 Luropa ausgehenden Dynamık Ver- In Bochum, »cJe chaotiısche \Nalt Cder rellgions-
arr In der Einlertung el [DIe »europalscheln hıstorische Detaiıls Umter den Wang Cder strengen
\AHSssanshestaäande Tanden| EINngang In Alrıka Uund methodischen Raflexion geriet«. Entsprechen trITtt
umgekehrt Cdas \VAhssen ScChwWarze Korper Tand Tall Festlegungen zunachst m lIc auf KON-
Eingandg n europäalsche \VAASssens- Uunc Imagınations- zeptionelle Vorentscheidungen (3-55)
raume ({ (24  — DJeses celhstversta Clıche /usammen- Gleich Begınn henennt Sr » Cas Herzstuck
cehen VT1 Austausch NSTAaTtTt VM EXport alleıne IS CJeses Buches Ohne allz christlıche Tradıtion der Rıl-
VT allem anhand Cder Artıkelauswahl SIC|  ar. DIe dung ‚1018 rellglosen Gemelnschaftten, n denen cie
ausTfuhrliche Einleitung Mac) Cdas Buch auch Wwert- Zugehorigkeit autfder Entscheidung hrer Mitglieder
:oll Turene mıT Cder Missionsgeschichte Ooch nıch beruht Kalne eligion als Aayklusıive Konftession, cie

vertraute | eserscha DIe erıtrage harmonleren aher auch NIC| hne den Souveranıtatsanspruch
untereinander, SIE legen NIC| eIt enT'erm UNG des nmeauzaltlıchen Taates gegeben312  Buchbesprechungen  Der Band endet mit einem Kommentar von  Kultur« (Wörterbuch der Religionen): »Man muss  Anna-Katharina HÖPFLINGER, welcher anfangs  sich für sie entscheiden und im >»Glauben« bewäh-  noch einmal einige grundsätzliche Überlegungen  ren « (Religionen der Welt).  zum Thema »Körper« als solches anstellt und  Das biographische Nachwort (539-541), das  dann in Antwort auf die vorliegenden Beiträge  dem breit angelegten Literaturverzeichnis und kur-  drei Aspekte als zentral ansieht: Medialisierung  zen Register vorangeht, skizziert das Vorgehen, das  des Körpers, Abgrenzungs- und Zugehörigkeitspro-  mit Gesprächen zur europäischen Wissenschafts-  zesse, und schließlich die Hinterfragung von missio-  geschichte an der HU Berlin begann und den Vf. als  narischen bzw. wissenschaftlichen Perspektiven.  Professor für vergleichende Religionsgeschichte  Abschließend kann gesagt werden, dass ein  und interreligiösen Dialog an die Katholisch-Theo-  wertvoller Aspektdes Bandes in der Vermeidung der  logische Fakultät der Universität Freiburg / Schweiz  Einbahnstraße liegt, die in der Missionsgeschichte  führte: über das Forschungskolleg Collegium Hel-  oft noch dominiert, wenn der Blick nämlich aufeiner  veticum in Basel und das Käthe Hamburger-Kolleg  lediglich von Europa ausgehenden Dynamik ver-  in Bochum, wo »die chaotische Welt der religions-  harrt. In der Einleitung heißt es: Die »europäische[n  historischen Details unter den Zwang der strengen  Wissensbestände [fanden] Eingang in Afrika und  methodischen Reflexion geriet «. Entsprechend trifft  umgekehrt das Wissen um schwarze Körper [fand  Teil | Festlegungen zunächst im Blick auf kon-  Eingang in europäische Wissens- und Imaginations-  zeptionelle Vorentscheidungen (3-55):  räume « (24). Dieses selbstverständliche Zusammen-  Gleich zu Beginn benennt er »das Herzstück  sehen von Austausch anstatt von Export alleine is  dieses Buches: Ohne die christliche Tradition der Bil-  vor allem anhand der Artikelauswahl sichtbar. Die  dung von religiösen Gemeinschaften, in denen die  ausführliche Einleitung macht das Buch auch wert-  Zugehörigkeit auf der Entscheidung ihrer Mitglieder  voll für eine mit der Missionsgeschichte noch nich  beruht, keine Religion als exklusive Konfession, die  so vertraute Leserschaft. Die Beiträge harmonieren  es aber auch nicht ohne den Souveränitätsanspruch  untereinander, sie liegen nicht zu weit entfernt und  des neuzeitlichen Staates gegeben hätte ... Wenn,  weisen keine Redundanzen auf. Sie werden durch  so die zentrale These, Zugehörigkeit durch Ent-  die ausführliche Einleitung gut vorbereitet, und  scheidung hergestellt wird oder zumindest auf  durch die abschließenden Aspekte von HÖPFLIN-  dem Anspruch einer solchen beruht, entsteht eine  GER nicht nur zueinander in Verbindung gesetzt,  anders strukturierte Religion als dort, wo die Zu-  sondern durch die Rückkehr zur Körperthematik  gehörigkeit aufgrund von Geburt existiert« (3).  tatsächlich abgerundet.  So hat das Buch den »Anspruch, strukturelle Ei-  Rebecca Loder-Neuhold/Uppsala  genheiten zu identifizieren«, und legt dafür zu  Beginn Rechenschaft über zentrale Festlegungen  ab: Begriffe wie »Europa«, »Religion« und >Ent-  Zander, Helmut  scheidung«« (6, ausgeführt 7-23). Meine Religions-  »Europäische« Religionsgeschichte  geschichte Europas von 2002 bevorzugte in der  Religiöse Zugehörigkeit durch  Einleitung »Religionswissenschaftliches Bemühen  Entscheidung - Konsequenzen im  um religiöse Komponenten europäischer Identität «  interkulturellen Vergleich  ein induktives Vorgehen dialogisch konzipierter  De Gruyter - Oldenbourg/Berlin —  Religionswissenschaft: »Europa« existiert aus-  Boston 2016, 635 S.  schließlich als konstruierter Begriff, der sich an  Verhältnisbestimmungen zu »Asien« anlehnt und  ander hat nach seinen umfänglichen früheren  dessen Inhalt sich jeweils mit dem neuen Verständ-  Publikationen mit dieser ein weiteres wohl-  nis von Traditionen angesichts neuer Situationen  Z  überlegtes und sauber gearbeitetes gewich-  und in der Begegnung zwischen unterschiedlich  tiges Werk vorgelegt. Gleichwohl beansprucht er  geprägten Gruppen wandelt — mein letztes Kapitel  damit zu Recht nur, durch »Fingerübungen an  heißt entsprechend »Konvergenzmöglichkeiten für  einer allerdings als zentral postulierten Frage, der  Menschenrechtstraditionen «. Demgegenüber will  Zugehörigkeit durch Entscheidung«, dazu an-  das zu rezensierende Buch den Begriff Europa  zuregen, »neue Perspektiven zu bedenken und die  nicht für vorneuzeitliche Perioden verwenden  bisherigen Schwächen zu bearbeiten « (47). Bisher  und davon ausgehen, dass sich Byzanz einschließ-  verbinden 2006 erschienene Wörterbücher mit dem  lich der heute als »europäisch « betrachteten Teile  Begriff »Europäische Religionsgeschichte«, »dass  nie zu Europa zählte und die arabische Welt mit  »Franken« deren lateinisch-christliche Welt und  das Christentum in Europa in ständiger Auseinan-  dersetzung mit und Konkurrenz zu den anderen  auch größere Teile des Okzidents meinen konnte.  gleichzeitigen Europäischen Religionen, aber auch  Dessen »sich teilweise in >Erbfeindschaften« gegen-  zu Wissenschaften u.a. Sinnstiftern steht«, d.h.,  überstehenden Staaten einte die Überzeugung der  speziell »geprägt durch Pluralität, Diskursivität und  europäischen Superiorität«, die der Kolonialismus  wechselseitige Interferenz, ... die eigene religiöse  »machtpolitisch durch Eroberungen realisierte «  zmr | 101. Jahrgang | 2017VWenn,
Welsen Keme Radundanzen autT SI werden Uurc| ıe zentrale ese, Zugehorigkeit UrcC| EnNT-
C Je austfuhrliche Einlerltung qgut vorbereıtet, UNG scheldung hergestellt Ira der zumındest aurf
Uurc| CJe abschließsenden Aspekte VM HOPFLIN- dem nspruc! alner solchen beruht AnNTiste Ine
GER NIC| (IUT zueInander In Verbindung gesetTzl, anders strukturjierte ellgion als dort, ıe /U-
sondern Uurc| CJe uckkenr zur Korperthematl gehoörigkeit autfgrun ‚1018 Gebhurt Ayıstiert « (3
tatsachlıc! abgerundget. . hat das Buch den » Anspruch, strukturelle FI-
Rehecca Loder-Neuhold/Uppsalta genheiten dentifizieren «, UNG egt alur

Begınn Rachenschaft: ber zentrale Festlegungen
ab Begriffe \ >EUrODAaX, ‚Rellglon« UNG EFnt-

Zander, Helmut scheldung«« (6 ausgeTührt 7-23) Meıne Reitgions-
»Europalsche « Reilgionsgeschichte geschichte FEuropas ‚1018 VÄGION. bevorzugte n Cder
Rellgiöse Zugehorigkeit Uurc| Einlertung Reilgionswissenschaftliches emuhen
Entscheidung Konsequenzen Im rellglOse Komponenten europäalscher Identitat«
nterkulturellen Vergleich .1n nduktves orgehen dialogisch Konziplerter
e Gruyter Oldenbourg/Berlin Reilgionswissenschaft: »EUroDa« ayıstlert AauUSs:-
BOstTON 2016, 635 schlielslic als Konstrulerter Begriff, Cder SsIich

Verhaltnisbestimmungen » Aslen« nlehnt UNG
ander hat ach seInen umfTfangliıchen Iruheren dessen nhalt SsIich Jewells mııt cdem ' erstand-
Publikationen mıt cdieser an Welnteres onl- NIS ‚1018 Tradıtionen angesichts Situationen
überlegtes UNG csauber gearbeitetes gewich- UNG n Cder Begegnung zwischen unterschle  Ich

Iges \Nark vorgelegt. Gleichwon Deansprucht STr gepragten Gruppen wandelt men etztes Kapıtel
amı C [1UT, Uurc » Fingerubungen 2lentsprechena »Konvergenzmöglichkeiten tur
alner allerdings als zentra|l Hostullierten Trage, cder Menschenrechtstraditionen (« Demgegenuber VAZIT
Zugehorigkeit UuUrc Entscheidung«, aZlı Cdas rezensierende Buch den Begriff Europa
ZUFEYETI, » IEeUE Perspektiven edenken UNG CJe nıC tur vorneuzeltliche erlioden arwenden
bisherigen Schwaäachen Hearbeiten « (247  Z Bısher UNG dQavon ausgehen, ass Ssich Byzanz aınschliels-
verbinden 7006 arschlienene Worterbucher mIT dem IIch Cder eUuTe als »europalsch « Hetrachtete elle
Begrniit »Europäalsche Reiigionsgeschichte «, »Cass NıIe Luropa zahlte UNG ıe arabısche \NMalt mıT

»Franken« deren atemIisch-christliche \Malt UNGdas Christentum n Luropa n staändiger Auselmnan-
dersetzung mıT UNG Konkurrenz den anderen uch größere alle des Okzidents mennen Kkonnte
gleichzeltigen Europalschen Religionen, aber auch Dessen »SICH tellweise In Erbfeindschatften« 11-

\VAlhssenschaliten Sinnstittern steht«, Uberstehenden ‚Taaten alnte cie Uberzeugung Cder
speziel| »gepraägt UrcC| Pluralıtat, Diskursivitat UNG europalschen Superlorıtat«, ıe Cder Kolonlalısmus
wechselseltige Interferenz, CJe eligene rellgiOse » mMachtpolltisc Uurc Eroberungen reallsierte «

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 312

zmr | 101. Jahrgang | 2017

312 Buchbesprechungen

Der Band endet mit einem Kommentar von 
Anna-Katharina Höpflinger, welcher anfangs 
noch einmal einige grundsätzliche Überlegungen 
zum Thema »Körper« als solches anstellt und 
dann in Antwort auf die vorliegenden Beiträge 
drei Aspekte als zentral ansieht: Medialisierung 
des Körpers, Abgrenzungs- und Zugehörigkeitspro-
zesse, und schließlich die Hinterfragung von missio-
narischen bzw. wissenschaftlichen Perspektiven. 

Abschließend kann gesagt werden, dass ein 
wertvoller Aspekt des Bandes in der Vermeidung der 
Einbahnstraße liegt, die in der Missionsgeschichte 
oft noch dominiert, wenn der Blick nämlich auf einer 
lediglich von Europa ausgehenden Dynamik ver-
harrt. In der Einleitung heißt es: Die »europäische[n] 
Wissensbestände [fanden] Eingang in Afrika und 
umgekehrt das Wissen um schwarze Körper [fand] 
Eingang in europäische Wissens- und Imaginations-
räume« (24). Dieses selbstverständliche Zusammen-
sehen von Austausch anstatt von Export alleine ist 
vor allem anhand der Artikelauswahl sichtbar. Die 
ausführliche Einleitung macht das Buch auch wert-
voll für eine mit der Missionsgeschichte noch nicht 
so vertraute Leserschaft. Die Beiträge harmonieren 
untereinander, sie liegen nicht zu weit entfernt und 
weisen keine Redundanzen auf. Sie werden durch 
die ausführliche Einleitung gut vorbereitet, und 
durch die abschließenden Aspekte von Höpflin-
ger nicht nur zueinander in Verbindung gesetzt, 
sondern durch die Rückkehr zur Körperthematik 
tatsächlich abgerundet. 
Rebecca Loder-Neuhold  /  Uppsala

Zander, Helmut
»Europäische« Religionsgeschichte
Religiöse Zugehörigkeit durch  
Entscheidung – Konsequenzen im  
interkulturellen Vergleich
De Gruyter – Oldenbourg  /  Berlin –  
Boston 2016, 635 S.

Zander hat nach seinen umfänglichen früheren 
Publikationen mit dieser ein weiteres wohl-
überlegtes und sauber gearbeitetes gewich-

tiges Werk vorgelegt. Gleichwohl beansprucht er 
damit zu Recht nur, durch »Fingerübungen an 
einer allerdings als zentral postulierten Frage, der 
Zugehörigkeit durch Entscheidung«, dazu an-
zuregen, »neue Perspektiven zu bedenken und die 
bisherigen Schwächen zu bearbeiten« (47). Bisher 
verbinden 2006 erschienene Wörterbücher mit dem 
Begriff »Europäische Religionsgeschichte«, »dass 
das Christentum in Europa in ständiger Auseinan-
dersetzung mit und Konkurrenz zu den anderen 
gleichzeitigen Europäischen Religionen, aber auch 
zu Wissenschaften u. a. Sinnstiftern steht«, d. h., 
speziell »geprägt durch Pluralität, Diskursivität und 
wechselseitige Interferenz, … die eigene religiöse 

Kultur« (Wörterbuch der Religionen): »Man muss 
sich für sie entscheiden und im ›Glauben‹ bewäh-
ren« (Religionen der Welt). 

Das biographische Nachwort (539-541), das 
dem breit angelegten Literaturverzeichnis und kur-
zen Register vorangeht, skizziert das Vorgehen, das 
mit Gesprächen zur europäischen Wissenschafts-
geschichte an der HU Berlin begann und den Vf. als 
Professor für vergleichende Religionsgeschichte 
und interreligiösen Dialog an die Katholisch-Theo-
logische Fakultät der Universität Freiburg  /  Schweiz 
führte: über das Forschungskolleg Collegium Hel-
veticum in Basel und das Käthe Hamburger-Kolleg 
in Bochum, wo »die chaotische Welt der religions-
historischen Details unter den Zwang der strengen 
methodischen Reflexion geriet«. Entsprechend trifft 
Teil I Festlegungen zunächst im Blick auf kon-
zeptionelle Vorentscheidungen (3-55):

Gleich zu Beginn benennt er »das Herzstück 
dieses Buches: Ohne die christliche Tradition der Bil-
dung von religiösen Gemeinschaften, in denen die 
Zugehörigkeit auf der Entscheidung ihrer Mitglieder 
beruht, keine Religion als exklusive Konfession, die 
es aber auch nicht ohne den Souveränitätsanspruch 
des neuzeitlichen Staates gegeben hätte … Wenn, 
so die zentrale These, Zugehörigkeit durch Ent-
scheidung hergestellt wird oder zumindest auf 
dem Anspruch einer solchen beruht, entsteht eine 
anders strukturierte Religion als dort, wo die Zu-
gehörigkeit aufgrund von Geburt existiert« (3). 
So hat das Buch den »Anspruch, strukturelle Ei-
genheiten zu identifizieren«, und legt dafür zu 
Beginn Rechenschaft über zentrale Festlegungen 
ab: Begriffe wie ›Europa‹, ›Religion‹ und ›Ent-
scheidung‹« (6, ausgeführt 7-23). Meine Religions­
geschichte Europas von 2002 bevorzugte in der 
Einleitung »Religionswissenschaftliches Bemühen 
um religiöse Komponenten europäischer Identität« 
ein induktives Vorgehen dialogisch konzipierter 
Religionswissenschaft: »Europa« existiert aus-
schließlich als konstruierter Begriff, der sich an 
Verhältnisbestimmungen zu »Asien« anlehnt und 
dessen Inhalt sich jeweils mit dem neuen Verständ-
nis von Traditionen angesichts neuer Situationen 
und in der Begegnung zwischen unterschiedlich 
geprägten Gruppen wandelt – mein letztes Kapitel 
heißt entsprechend »Konvergenzmöglichkeiten für 
Menschenrechtstraditionen«. Demgegenüber will 
das zu rezensierende Buch den Begriff Europa 
nicht für vorneuzeitliche Perioden verwenden 
und davon ausgehen, dass sich Byzanz einschließ-
lich der heute als »europäisch« betrachteten Teile 
nie zu Europa zählte und die arabische Welt mit 
»Franken« deren lateinisch-christliche Welt und 
auch größere Teile des Okzidents meinen konnte. 
Dessen »sich teilweise in ›Erbfeindschaften‹ gegen-
überstehenden Staaten einte die Überzeugung der 
europäischen Superiorität«, die der Kolonialismus 
»machtpolitisch durch Eroberungen realisierte« 



Buchbesprechungen 313

(13) Doch colle es Im Buch HO] Cder »europalschen« [)as Kapıte! »Entschelidung « thematisiert
Rellgionsgeschichte » UTT ıe Wahrnehmung ‚1018 annn als Hauptte!ll »Systemwechsel« die fur eine
Differenz auTtTelner egalıtaren, horızontalen ene < Konversionswillige Europaerın gewohnte Zugehö-
gehen (15  — [ }as entspricht Cder UC »nNach cdem rigkeit urc Entschelidung V{(}71 alner cAlt Beginn
Impetus Cder europäalschen GelstesgeschichteBuchbesprechungen  313  (13). Doch solle es im Buch bei der »europäischen«  Das 3. Kapitel »Entscheidung« thematisiert  Religionsgeschichte »um die Wahrnehmung von  dann als 2. Hauptteil »Systemwechsel« die für eine  Differenz aufeiner egalitären, horizontalen Ebene«  konversionswillige Europäerin gewohnte Zugehö-  gehen (15). Das entspricht der Suche »nach dem  rigkeit durch Entscheidung von einer seit Beginn  Impetus der europäischen Geistesgeschichte ... im  des 20. Jahrhunderts in Indien debattierten zoroas-  Unterschied und in Abgrenzung zu allen anderen  trischen Perspektive her (95-97): »War man nicht  Kulturen dieser Erde«, wie sie 2002 das Vorwort  Parsin von Geburt an und musste man es nicht  des Religionswissenschaftlers Peter ANTES im Band  durch Geburt sein?« (95) Im Vergleich dazu wird  Christentum und europdische Kultur betonte. Dann  die religiöse Zugehörigkeit in der mediterranen  aber wäre m. E. ZANDERS Untersuchung zu ergän-  Antike (97-147) aufgeschlüsselt: 3.2.1 Die pagane  zen etwa um die des Systematikers Jörg LAUSTER  Welt: gentile Strukturen und polytheistische Tradi-  (Verzauberung der Welt. Kulturgeschichte des  tionen; 3.2.2 Judentum: gentile Zugehörigkeit — die  Christentums, 2004) zur Ausformung christlichen  Regel mit Ausnahmen; 3.2.3 Christentum: exklusive  Welterlebens in Verbindung mit dem Neuplato-  Entscheidung — eine regulative Idee; 3.2.3a Reli-  nismus und darüber hinaus um Reflexionen zur  giöse Zugehörigkeit zwischen sozialer Bindung  Bedeutung von AUGUSTINS Goftesstaat für die  und persönlicher Entscheidung; 3.2.3b Vereine und  Besonderheiten und zugleich die interkulturellen  die nicht gentile Vergemeinschaftung von Ent-  und interreligiösen Gesprächsfähigkeiten des west-  scheidungen. Dabei »gingen christliche Gruppen  lichen Christentums.  im Ausmaß ihrer sozialen Offenheit meist weit über  ZANDERS  historiographische Positionsbe-  vergleichbare Inklusionsprozesse in paganen Ver-  stimmungen (23-47) stellen die von Burkhard  einen hinaus« und »erhielt die ortsübergreifende  GLADIGOW angeregte Konzeption einer durch  Organisation im Christentum eine neue Dimension:  Pluralität ausgezeichneten » Europäischen Religions-  durch gemeindeübergreifende Leitungsstrukturen,  geschichte« in Frage (32-31) und sehen das für  durch die Kanonisierung von Schriften, durch einen  Europa Spezifische durchgängig »von der nicht-  Austausch fast >»internationalen« Zuschnitts in einer  gentilen Organisation der Zugehörigkeit als Unter-  reichen Briefkultur oder durch wechselseitige Be-  scheidungskriterium « ausgehen (31): »Es ist meist  suche« (145f.).  nicht relevant, was in einer Religion passiert und  Dem folgt das stark untergliederte Kapitel 3.3  was es dort gibt, sondern es kommt darauf an,  »Konsequenzen entscheidungsbasierter Zugehö-  in welchem Ausmaß es passiert und was schließ-  rigkeit — ein eurozentrischer Vergleich: Judentum,  Christentum, Islam, »Hinduismus«, Buddhismus«,  lich hegemonial wird ..., nämlich das Postulat  einer durch Entscheidung begründeten Religions-  zunächst mit Differenzierungen bei Eintritt und  zugehörigkeit, im Okzident  . bei den großen  Wissensvermittlung (150-205): »Paulus etwa setzt  Kirchen über lange Zeit nur gefordert, manchmal  einen Herrschaftswechsel voraus« (159), aber  bei kleinen Christentümern zumindest zeitweilig  »etwa bei den Übertritten von manchen grossen  praktiziert« (45).  Ethnien ... wurde die Unterweisung Erwachsener  Wenn nach Jan ASSMANN Elemente aus dem  Teil einer allgemeinen Bildung, in der es keinen  Speichergedächtnis ins aktive, kommunikative  separaten Religionsunterricht gab« (175) — wurde  Gedächtnis überführt werden, können derart »la-  damit wirklich Entscheidung und nicht bloß wie  tente Faktoren immer wieder neu aktualisiert und  in Gentil-Verbänden Konformität gefördert? Wel-  kommunikabel gemacht werden« - in der »Trans-  chen Unterschied gegenüber dem Christentum  formation von Traditionsgehalten  auf einem  sieht Vf. hier beim Islam gegeben, für den er eine  einmal abgesteckten Pfad« (51f.). Doch betont Vf.,  Gleichzeitigkeit von natürlicher und entschiede-  dass »Alleinstellungsmerkmale keine qualitativen,  ner Zugehörigkeit« herausstellt (178-191)? Wenn  sondern quantitative Größen« seien und bei seiner  neben den Stammesverband »die Umma trat, in  Konzeption »zwar die Genese und damit auch das  der die religiöse, also eine soziale Verwandtschaft  latente Gedächtnis kulturrelativ bleiben, während  das Fundament der gesellschaftlichen Beziehungen  Geltung, etwa der Anspruch auf freie Entscheidung  bilden sollte«, und damit die Möglichkeit einer  in Religionsangelegenheiten, auch ... in einer ande-  Zugehörigkeit durch Entscheidung gegeben war,  ren Kultur begründet werden kann« (54f.).  »dürfte es sich bei dieser Zugangsvariante um ein  Was das 2. Kapitel als »religionsgeschichtliche  Erbe des Christentums handeln« (183). Doch im  Stationen« festlegt (57-91), »bleibt zugegebener-  Islam — so ZANDER — »wurde eine religiöse Anthro-  maßen ein selektives Florilegium, ... das den gegen-  pologie entwickelt, die Fitra, welche die freiwillige  wartsbezogenen Zeitindex des vorliegenden Buches  Zugehörigkeit zugunsten einer »vererbten« hie-  anzeigt« (57): Eurasien (57-60), Beziehungsge-  rarchisierte« (185).  schichten: Judentum - Christentum - Buddhis-  Für den Buddhismus merkt Vf. an, man habe in  mus - Islam (60-70), religiöse Tiefengrundierung  der Forschung teils »eher von der Ausbildung einer  des okzidentalen Christentums seit dem »Mittel-  unscharfen Grenze zwischen Buddhisten und Nicht-  buddhisten ... und von einer »Transformation statt  alter« (70-87) und Globalisierung (87-91).  zmr | 101.Jahrgang | 2017Im des 76 Jahrhunderts n Indien dehattierten TA01107.K5
Unterschlie UNG In Abgrenzung allen anderen rıscnen Perspe tVve her 5-07 » VWVar IT1a NIC
ulturen cJeser Erde«, \A CIE VÄGION. Cdas Vorwaort Parsın ‚018 Gebhurt UNG mMUuSSTEe IT1a NIC
des Religionswissenschaftlers Peter ÄANTES m Band urc Gebhurt SIN /?« (05) Im Vergleich A7ZU Ira
Christentum und europdische Kutur hetonte ann e rellgiose Zugehoörigkeit n er mediterranen
her \Wware /ANDERS Untersuchung ergan- Antıke (97-147 auTgeschlusselt: 3.2.1 [)J/e HaUalıe
/l TWa ıe des Systematikers Jorg AUSTER \Malt gentile Strukturen UNG polytheistische Tradi-
(Verzauberung der Welt Kulturgeschichte des tionen: 3.2.2 udgdentum gentile Zugehorigkeit cie
Christentums, 2004 zufr Austormung christliıchen egel MI Ausnahmen: 3.2.5 Christentum:: exklusıve
\Waltearlehens In Verbindung mıT cdem euplato- Entschelidung ne regulative Idee: 3.2.53Cd Ralı-
NISMUS UNG daruber hınaus Raflexionen zufr qgIOse Zugehorigkeit zwischen cOzlaler Bindung
Bedeutung ‚1018 ÄUGUSTINS GGOoffesstag Tur ıe UNG bersönlicher Entscheidung; 23.2.3D0 Vereine UNG
Basonderheiten UNG zugleic ıe nterkulturaellen CIe nıch gentile Vergemeinschaftung V()J[7] EnNT-
UNG Interreilgiosen Gesprachstfahlgkeiten des WesT- scheldungen. Q| »gıngen christliche Gruppen
Iıchen Christentums Im Ausmals Ihrer cSO7lalen Offenhaıt meıst 'at ber

/ANDERS historiographische Positionsbe- vergleichbare Inklusionsprozesse n PaUdNET) \Ver-
stimmungen 3-47 cstellen eilz ‚018 ur  arı alnen hINAaUsS« Un »erhlielt e ortsubergreifende

angeregite Konzeption alner urc Organıisation Im Christentum Ine CUE Dimension:
Dluralıtat ausgezeichneten » Europalschen Rellgions- Uurc| gemelindeubergreitende Leitungsstrukturen,
geschichte « n Trage 32-31 Uund cehen das Tur Uurc| Cje Kanonisierung ‚1018 Schriften, Uurc| aınen
Luropa Spezifische durchgangig cder nıcht- Austausch Tast ysiınternationalen« Zuschnitts n alner
gentilen Organıisation Cder Zugehorigkeit als nter- reichen Brietfkultur der urc wechselseltige Be-
schelidungskriterium « ausgehen (31) » ES ST meıst SUCHE « 145
NIC| relevant, FA S n alıner eligion Dasslier UNG Dem olg Cas STar untergliederte Kapite!| 3.5
FA S dort glbt sondern omm Cdaraut d  y »Konsequenzen entscheidungsbasilerter ZugehoO-
In welchem Ausmals Dassler UNG FA S chliels- rigkeit en aurozentrischer Vergleich: udentum,

Christentum, Islam, >Hindulsmus«, Budadhlsmus «ch nhegemonla! Ira namlıich das OSTU5
alner UrcC| Entscheidung begrundeten Religions- zunachst mIt Differenzierungen 9121 InTtrı Un
zugehörIig Kelt, mmM zıden 912 den grofßen Wissensvermittiung 150-205} » Paulus ‚TWa SET7ZT
Kırchen ber Jange /Zalt DUr geTordert, manchmal alnen Herrschaftftswechse| 159) ber
HE Kleınen Christentumern zumındest zeitweilig »ETWa 9121 den bertritten ‚018 manchen YrOSSET!
Draktiziert« (25) ThnienBuchbesprechungen  313  (13). Doch solle es im Buch bei der »europäischen«  Das 3. Kapitel »Entscheidung« thematisiert  Religionsgeschichte »um die Wahrnehmung von  dann als 2. Hauptteil »Systemwechsel« die für eine  Differenz aufeiner egalitären, horizontalen Ebene«  konversionswillige Europäerin gewohnte Zugehö-  gehen (15). Das entspricht der Suche »nach dem  rigkeit durch Entscheidung von einer seit Beginn  Impetus der europäischen Geistesgeschichte ... im  des 20. Jahrhunderts in Indien debattierten zoroas-  Unterschied und in Abgrenzung zu allen anderen  trischen Perspektive her (95-97): »War man nicht  Kulturen dieser Erde«, wie sie 2002 das Vorwort  Parsin von Geburt an und musste man es nicht  des Religionswissenschaftlers Peter ANTES im Band  durch Geburt sein?« (95) Im Vergleich dazu wird  Christentum und europdische Kultur betonte. Dann  die religiöse Zugehörigkeit in der mediterranen  aber wäre m. E. ZANDERS Untersuchung zu ergän-  Antike (97-147) aufgeschlüsselt: 3.2.1 Die pagane  zen etwa um die des Systematikers Jörg LAUSTER  Welt: gentile Strukturen und polytheistische Tradi-  (Verzauberung der Welt. Kulturgeschichte des  tionen; 3.2.2 Judentum: gentile Zugehörigkeit — die  Christentums, 2004) zur Ausformung christlichen  Regel mit Ausnahmen; 3.2.3 Christentum: exklusive  Welterlebens in Verbindung mit dem Neuplato-  Entscheidung — eine regulative Idee; 3.2.3a Reli-  nismus und darüber hinaus um Reflexionen zur  giöse Zugehörigkeit zwischen sozialer Bindung  Bedeutung von AUGUSTINS Goftesstaat für die  und persönlicher Entscheidung; 3.2.3b Vereine und  Besonderheiten und zugleich die interkulturellen  die nicht gentile Vergemeinschaftung von Ent-  und interreligiösen Gesprächsfähigkeiten des west-  scheidungen. Dabei »gingen christliche Gruppen  lichen Christentums.  im Ausmaß ihrer sozialen Offenheit meist weit über  ZANDERS  historiographische Positionsbe-  vergleichbare Inklusionsprozesse in paganen Ver-  stimmungen (23-47) stellen die von Burkhard  einen hinaus« und »erhielt die ortsübergreifende  GLADIGOW angeregte Konzeption einer durch  Organisation im Christentum eine neue Dimension:  Pluralität ausgezeichneten » Europäischen Religions-  durch gemeindeübergreifende Leitungsstrukturen,  geschichte« in Frage (32-31) und sehen das für  durch die Kanonisierung von Schriften, durch einen  Europa Spezifische durchgängig »von der nicht-  Austausch fast >»internationalen« Zuschnitts in einer  gentilen Organisation der Zugehörigkeit als Unter-  reichen Briefkultur oder durch wechselseitige Be-  scheidungskriterium « ausgehen (31): »Es ist meist  suche« (145f.).  nicht relevant, was in einer Religion passiert und  Dem folgt das stark untergliederte Kapitel 3.3  was es dort gibt, sondern es kommt darauf an,  »Konsequenzen entscheidungsbasierter Zugehö-  in welchem Ausmaß es passiert und was schließ-  rigkeit — ein eurozentrischer Vergleich: Judentum,  Christentum, Islam, »Hinduismus«, Buddhismus«,  lich hegemonial wird ..., nämlich das Postulat  einer durch Entscheidung begründeten Religions-  zunächst mit Differenzierungen bei Eintritt und  zugehörigkeit, im Okzident  . bei den großen  Wissensvermittlung (150-205): »Paulus etwa setzt  Kirchen über lange Zeit nur gefordert, manchmal  einen Herrschaftswechsel voraus« (159), aber  bei kleinen Christentümern zumindest zeitweilig  »etwa bei den Übertritten von manchen grossen  praktiziert« (45).  Ethnien ... wurde die Unterweisung Erwachsener  Wenn nach Jan ASSMANN Elemente aus dem  Teil einer allgemeinen Bildung, in der es keinen  Speichergedächtnis ins aktive, kommunikative  separaten Religionsunterricht gab« (175) — wurde  Gedächtnis überführt werden, können derart »la-  damit wirklich Entscheidung und nicht bloß wie  tente Faktoren immer wieder neu aktualisiert und  in Gentil-Verbänden Konformität gefördert? Wel-  kommunikabel gemacht werden« - in der »Trans-  chen Unterschied gegenüber dem Christentum  formation von Traditionsgehalten  auf einem  sieht Vf. hier beim Islam gegeben, für den er eine  einmal abgesteckten Pfad« (51f.). Doch betont Vf.,  Gleichzeitigkeit von natürlicher und entschiede-  dass »Alleinstellungsmerkmale keine qualitativen,  ner Zugehörigkeit« herausstellt (178-191)? Wenn  sondern quantitative Größen« seien und bei seiner  neben den Stammesverband »die Umma trat, in  Konzeption »zwar die Genese und damit auch das  der die religiöse, also eine soziale Verwandtschaft  latente Gedächtnis kulturrelativ bleiben, während  das Fundament der gesellschaftlichen Beziehungen  Geltung, etwa der Anspruch auf freie Entscheidung  bilden sollte«, und damit die Möglichkeit einer  in Religionsangelegenheiten, auch ... in einer ande-  Zugehörigkeit durch Entscheidung gegeben war,  ren Kultur begründet werden kann« (54f.).  »dürfte es sich bei dieser Zugangsvariante um ein  Was das 2. Kapitel als »religionsgeschichtliche  Erbe des Christentums handeln« (183). Doch im  Stationen« festlegt (57-91), »bleibt zugegebener-  Islam — so ZANDER — »wurde eine religiöse Anthro-  maßen ein selektives Florilegium, ... das den gegen-  pologie entwickelt, die Fitra, welche die freiwillige  wartsbezogenen Zeitindex des vorliegenden Buches  Zugehörigkeit zugunsten einer »vererbten« hie-  anzeigt« (57): Eurasien (57-60), Beziehungsge-  rarchisierte« (185).  schichten: Judentum - Christentum - Buddhis-  Für den Buddhismus merkt Vf. an, man habe in  mus - Islam (60-70), religiöse Tiefengrundierung  der Forschung teils »eher von der Ausbildung einer  des okzidentalen Christentums seit dem »Mittel-  unscharfen Grenze zwischen Buddhisten und Nicht-  buddhisten ... und von einer »Transformation statt  alter« (70-87) und Globalisierung (87-91).  zmr | 101.Jahrgang | 2017WUTCEe QIe Unterweisung Erwachsener

Venn ach Jan ÄSSMANN ementTte AU$S cdem Tell aIner gemelnen Bildung n Cder cenen
Speichergedaächtnis NS aktıve, KommMUNIkatıve sepbaraten Reilglionsunterricht gab« 175} Wwurde
Gedachtnıs Uberiluhrt werden, Kkönnen cderart »la- amı VAHAIT ch Entschelidung Un nNıIC lleil WE

aktforen ımmer Wwieder 25 aktualısiert UNG n Genti!-Verbanden Konformita gefoördert? \Nal-
KkommMUnNIKahel gemacht werden« n Cder » Irans- chen Unterschle gegenuüuber dem Christentum
tormation V(}71 Traditionsgehalten auf anem SIE VT hler heIm Is!am gegeben tur den Sr Ine
aınmal abgesteckten PTad« (5171.) Daoch Hetont VT. Gleichzeltig alt ‚018 naturlicher Un antschlede-
ass » Alleinstellungsmerkmale Keme qualitativen, elr Zugehoörigkeit« herausstellt (178-191 VWenn
sondern quantıtative Großen« ceien Uund HE seINner nehen den Stammesverband »Cl/e mma Lral, n
Konzeption » ZNMAT CJe (Jenese UNG amı auch Cdas Cder lz reilgiOose, sg ne SO7Z7lale Verwandtschaft
atente Gedachtnıs Kulturrelatıv bleiben Wwaäahrend Cdas Fundament der gesellschafttlichen Beziehungen
Ge] UNG, TWA der Anspruch auT Treie Entscheidung Hılden sollte «, Un amı lz Moglichkeit aIner
n Religionsangelegenhelten, auchBuchbesprechungen  313  (13). Doch solle es im Buch bei der »europäischen«  Das 3. Kapitel »Entscheidung« thematisiert  Religionsgeschichte »um die Wahrnehmung von  dann als 2. Hauptteil »Systemwechsel« die für eine  Differenz aufeiner egalitären, horizontalen Ebene«  konversionswillige Europäerin gewohnte Zugehö-  gehen (15). Das entspricht der Suche »nach dem  rigkeit durch Entscheidung von einer seit Beginn  Impetus der europäischen Geistesgeschichte ... im  des 20. Jahrhunderts in Indien debattierten zoroas-  Unterschied und in Abgrenzung zu allen anderen  trischen Perspektive her (95-97): »War man nicht  Kulturen dieser Erde«, wie sie 2002 das Vorwort  Parsin von Geburt an und musste man es nicht  des Religionswissenschaftlers Peter ANTES im Band  durch Geburt sein?« (95) Im Vergleich dazu wird  Christentum und europdische Kultur betonte. Dann  die religiöse Zugehörigkeit in der mediterranen  aber wäre m. E. ZANDERS Untersuchung zu ergän-  Antike (97-147) aufgeschlüsselt: 3.2.1 Die pagane  zen etwa um die des Systematikers Jörg LAUSTER  Welt: gentile Strukturen und polytheistische Tradi-  (Verzauberung der Welt. Kulturgeschichte des  tionen; 3.2.2 Judentum: gentile Zugehörigkeit — die  Christentums, 2004) zur Ausformung christlichen  Regel mit Ausnahmen; 3.2.3 Christentum: exklusive  Welterlebens in Verbindung mit dem Neuplato-  Entscheidung — eine regulative Idee; 3.2.3a Reli-  nismus und darüber hinaus um Reflexionen zur  giöse Zugehörigkeit zwischen sozialer Bindung  Bedeutung von AUGUSTINS Goftesstaat für die  und persönlicher Entscheidung; 3.2.3b Vereine und  Besonderheiten und zugleich die interkulturellen  die nicht gentile Vergemeinschaftung von Ent-  und interreligiösen Gesprächsfähigkeiten des west-  scheidungen. Dabei »gingen christliche Gruppen  lichen Christentums.  im Ausmaß ihrer sozialen Offenheit meist weit über  ZANDERS  historiographische Positionsbe-  vergleichbare Inklusionsprozesse in paganen Ver-  stimmungen (23-47) stellen die von Burkhard  einen hinaus« und »erhielt die ortsübergreifende  GLADIGOW angeregte Konzeption einer durch  Organisation im Christentum eine neue Dimension:  Pluralität ausgezeichneten » Europäischen Religions-  durch gemeindeübergreifende Leitungsstrukturen,  geschichte« in Frage (32-31) und sehen das für  durch die Kanonisierung von Schriften, durch einen  Europa Spezifische durchgängig »von der nicht-  Austausch fast >»internationalen« Zuschnitts in einer  gentilen Organisation der Zugehörigkeit als Unter-  reichen Briefkultur oder durch wechselseitige Be-  scheidungskriterium « ausgehen (31): »Es ist meist  suche« (145f.).  nicht relevant, was in einer Religion passiert und  Dem folgt das stark untergliederte Kapitel 3.3  was es dort gibt, sondern es kommt darauf an,  »Konsequenzen entscheidungsbasierter Zugehö-  in welchem Ausmaß es passiert und was schließ-  rigkeit — ein eurozentrischer Vergleich: Judentum,  Christentum, Islam, »Hinduismus«, Buddhismus«,  lich hegemonial wird ..., nämlich das Postulat  einer durch Entscheidung begründeten Religions-  zunächst mit Differenzierungen bei Eintritt und  zugehörigkeit, im Okzident  . bei den großen  Wissensvermittlung (150-205): »Paulus etwa setzt  Kirchen über lange Zeit nur gefordert, manchmal  einen Herrschaftswechsel voraus« (159), aber  bei kleinen Christentümern zumindest zeitweilig  »etwa bei den Übertritten von manchen grossen  praktiziert« (45).  Ethnien ... wurde die Unterweisung Erwachsener  Wenn nach Jan ASSMANN Elemente aus dem  Teil einer allgemeinen Bildung, in der es keinen  Speichergedächtnis ins aktive, kommunikative  separaten Religionsunterricht gab« (175) — wurde  Gedächtnis überführt werden, können derart »la-  damit wirklich Entscheidung und nicht bloß wie  tente Faktoren immer wieder neu aktualisiert und  in Gentil-Verbänden Konformität gefördert? Wel-  kommunikabel gemacht werden« - in der »Trans-  chen Unterschied gegenüber dem Christentum  formation von Traditionsgehalten  auf einem  sieht Vf. hier beim Islam gegeben, für den er eine  einmal abgesteckten Pfad« (51f.). Doch betont Vf.,  Gleichzeitigkeit von natürlicher und entschiede-  dass »Alleinstellungsmerkmale keine qualitativen,  ner Zugehörigkeit« herausstellt (178-191)? Wenn  sondern quantitative Größen« seien und bei seiner  neben den Stammesverband »die Umma trat, in  Konzeption »zwar die Genese und damit auch das  der die religiöse, also eine soziale Verwandtschaft  latente Gedächtnis kulturrelativ bleiben, während  das Fundament der gesellschaftlichen Beziehungen  Geltung, etwa der Anspruch auf freie Entscheidung  bilden sollte«, und damit die Möglichkeit einer  in Religionsangelegenheiten, auch ... in einer ande-  Zugehörigkeit durch Entscheidung gegeben war,  ren Kultur begründet werden kann« (54f.).  »dürfte es sich bei dieser Zugangsvariante um ein  Was das 2. Kapitel als »religionsgeschichtliche  Erbe des Christentums handeln« (183). Doch im  Stationen« festlegt (57-91), »bleibt zugegebener-  Islam — so ZANDER — »wurde eine religiöse Anthro-  maßen ein selektives Florilegium, ... das den gegen-  pologie entwickelt, die Fitra, welche die freiwillige  wartsbezogenen Zeitindex des vorliegenden Buches  Zugehörigkeit zugunsten einer »vererbten« hie-  anzeigt« (57): Eurasien (57-60), Beziehungsge-  rarchisierte« (185).  schichten: Judentum - Christentum - Buddhis-  Für den Buddhismus merkt Vf. an, man habe in  mus - Islam (60-70), religiöse Tiefengrundierung  der Forschung teils »eher von der Ausbildung einer  des okzidentalen Christentums seit dem »Mittel-  unscharfen Grenze zwischen Buddhisten und Nicht-  buddhisten ... und von einer »Transformation statt  alter« (70-87) und Globalisierung (87-91).  zmr | 101.Jahrgang | 2017n aIner ande- Zugehorig alt Uurc Entscheidung gegeben VWAarl,
16l Kınytur begrundet werden kann« (5AT.) clurtfte SsIicCh 9121 CQleser /Zugangsvarlante en

VWaS Cdas Kapıtel als »religionsgeschichtliche Frbhe Cdes Christentums handeln« 183) Doch mM
STa lonen« estlegt 57-91 ;hleibt zugegebener- Is!am /ANDER »wurde elne rellglOse Anthro-
maßen an calektıves Florllegium, das den 11r pologie wWickelt, Il Itra, Walche lz Treiwillige
wartsbezogenen Zeaitindex des vorliegenden Buches Zugehorig alt zugunsten alner yvererbten« hıe-
anzelgt« (57} Furasıen 57-6 Beziehungsge- rarchisierte « 185}
schichten udgdentum Christentum udahıs- Silı den Budahismus mer| VT d  y aala habhe n
111U$5 Is!am 60-70) rellgiose Tiefengrungdierung Cder Forschung Aıls »eher VT1 Cder Ausbildung alner
des Okzıdentalen Christentums calt dem » Mlıttel- Unscharten G(Jrenze zwischen Budahisten und Icht-

HudccahıstenBuchbesprechungen  313  (13). Doch solle es im Buch bei der »europäischen«  Das 3. Kapitel »Entscheidung« thematisiert  Religionsgeschichte »um die Wahrnehmung von  dann als 2. Hauptteil »Systemwechsel« die für eine  Differenz aufeiner egalitären, horizontalen Ebene«  konversionswillige Europäerin gewohnte Zugehö-  gehen (15). Das entspricht der Suche »nach dem  rigkeit durch Entscheidung von einer seit Beginn  Impetus der europäischen Geistesgeschichte ... im  des 20. Jahrhunderts in Indien debattierten zoroas-  Unterschied und in Abgrenzung zu allen anderen  trischen Perspektive her (95-97): »War man nicht  Kulturen dieser Erde«, wie sie 2002 das Vorwort  Parsin von Geburt an und musste man es nicht  des Religionswissenschaftlers Peter ANTES im Band  durch Geburt sein?« (95) Im Vergleich dazu wird  Christentum und europdische Kultur betonte. Dann  die religiöse Zugehörigkeit in der mediterranen  aber wäre m. E. ZANDERS Untersuchung zu ergän-  Antike (97-147) aufgeschlüsselt: 3.2.1 Die pagane  zen etwa um die des Systematikers Jörg LAUSTER  Welt: gentile Strukturen und polytheistische Tradi-  (Verzauberung der Welt. Kulturgeschichte des  tionen; 3.2.2 Judentum: gentile Zugehörigkeit — die  Christentums, 2004) zur Ausformung christlichen  Regel mit Ausnahmen; 3.2.3 Christentum: exklusive  Welterlebens in Verbindung mit dem Neuplato-  Entscheidung — eine regulative Idee; 3.2.3a Reli-  nismus und darüber hinaus um Reflexionen zur  giöse Zugehörigkeit zwischen sozialer Bindung  Bedeutung von AUGUSTINS Goftesstaat für die  und persönlicher Entscheidung; 3.2.3b Vereine und  Besonderheiten und zugleich die interkulturellen  die nicht gentile Vergemeinschaftung von Ent-  und interreligiösen Gesprächsfähigkeiten des west-  scheidungen. Dabei »gingen christliche Gruppen  lichen Christentums.  im Ausmaß ihrer sozialen Offenheit meist weit über  ZANDERS  historiographische Positionsbe-  vergleichbare Inklusionsprozesse in paganen Ver-  stimmungen (23-47) stellen die von Burkhard  einen hinaus« und »erhielt die ortsübergreifende  GLADIGOW angeregte Konzeption einer durch  Organisation im Christentum eine neue Dimension:  Pluralität ausgezeichneten » Europäischen Religions-  durch gemeindeübergreifende Leitungsstrukturen,  geschichte« in Frage (32-31) und sehen das für  durch die Kanonisierung von Schriften, durch einen  Europa Spezifische durchgängig »von der nicht-  Austausch fast >»internationalen« Zuschnitts in einer  gentilen Organisation der Zugehörigkeit als Unter-  reichen Briefkultur oder durch wechselseitige Be-  scheidungskriterium « ausgehen (31): »Es ist meist  suche« (145f.).  nicht relevant, was in einer Religion passiert und  Dem folgt das stark untergliederte Kapitel 3.3  was es dort gibt, sondern es kommt darauf an,  »Konsequenzen entscheidungsbasierter Zugehö-  in welchem Ausmaß es passiert und was schließ-  rigkeit — ein eurozentrischer Vergleich: Judentum,  Christentum, Islam, »Hinduismus«, Buddhismus«,  lich hegemonial wird ..., nämlich das Postulat  einer durch Entscheidung begründeten Religions-  zunächst mit Differenzierungen bei Eintritt und  zugehörigkeit, im Okzident  . bei den großen  Wissensvermittlung (150-205): »Paulus etwa setzt  Kirchen über lange Zeit nur gefordert, manchmal  einen Herrschaftswechsel voraus« (159), aber  bei kleinen Christentümern zumindest zeitweilig  »etwa bei den Übertritten von manchen grossen  praktiziert« (45).  Ethnien ... wurde die Unterweisung Erwachsener  Wenn nach Jan ASSMANN Elemente aus dem  Teil einer allgemeinen Bildung, in der es keinen  Speichergedächtnis ins aktive, kommunikative  separaten Religionsunterricht gab« (175) — wurde  Gedächtnis überführt werden, können derart »la-  damit wirklich Entscheidung und nicht bloß wie  tente Faktoren immer wieder neu aktualisiert und  in Gentil-Verbänden Konformität gefördert? Wel-  kommunikabel gemacht werden« - in der »Trans-  chen Unterschied gegenüber dem Christentum  formation von Traditionsgehalten  auf einem  sieht Vf. hier beim Islam gegeben, für den er eine  einmal abgesteckten Pfad« (51f.). Doch betont Vf.,  Gleichzeitigkeit von natürlicher und entschiede-  dass »Alleinstellungsmerkmale keine qualitativen,  ner Zugehörigkeit« herausstellt (178-191)? Wenn  sondern quantitative Größen« seien und bei seiner  neben den Stammesverband »die Umma trat, in  Konzeption »zwar die Genese und damit auch das  der die religiöse, also eine soziale Verwandtschaft  latente Gedächtnis kulturrelativ bleiben, während  das Fundament der gesellschaftlichen Beziehungen  Geltung, etwa der Anspruch auf freie Entscheidung  bilden sollte«, und damit die Möglichkeit einer  in Religionsangelegenheiten, auch ... in einer ande-  Zugehörigkeit durch Entscheidung gegeben war,  ren Kultur begründet werden kann« (54f.).  »dürfte es sich bei dieser Zugangsvariante um ein  Was das 2. Kapitel als »religionsgeschichtliche  Erbe des Christentums handeln« (183). Doch im  Stationen« festlegt (57-91), »bleibt zugegebener-  Islam — so ZANDER — »wurde eine religiöse Anthro-  maßen ein selektives Florilegium, ... das den gegen-  pologie entwickelt, die Fitra, welche die freiwillige  wartsbezogenen Zeitindex des vorliegenden Buches  Zugehörigkeit zugunsten einer »vererbten« hie-  anzeigt« (57): Eurasien (57-60), Beziehungsge-  rarchisierte« (185).  schichten: Judentum - Christentum - Buddhis-  Für den Buddhismus merkt Vf. an, man habe in  mus - Islam (60-70), religiöse Tiefengrundierung  der Forschung teils »eher von der Ausbildung einer  des okzidentalen Christentums seit dem »Mittel-  unscharfen Grenze zwischen Buddhisten und Nicht-  buddhisten ... und von einer »Transformation statt  alter« (70-87) und Globalisierung (87-91).  zmr | 101.Jahrgang | 2017UNG VT1 alıner ysTranstormationalter« 70-87 Uund Globalisierung 837-91)

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 313

zmr | 101. Jahrgang | 2017

313Buchbesprechungen

(13). Doch solle es im Buch bei der »europäischen« 
Religionsgeschichte »um die Wahrnehmung von 
Differenz auf einer egalitären, horizontalen Ebene« 
gehen (15). Das entspricht der Suche »nach dem 
Impetus der europäischen Geistesgeschichte … im 
Unterschied und in Abgrenzung zu allen anderen 
Kulturen dieser Erde«, wie sie 2002 das Vorwort 
des Religionswissenschaftlers Peter Antes im Band 
Christentum und europäische Kultur betonte. Dann 
aber wäre m. E. Zanders Untersuchung zu ergän-
zen etwa um die des Systematikers Jörg Lauster 
(Verzauberung der Welt. Kulturgeschichte des 
Christentums, 2004) zur Ausformung christlichen 
Welterlebens in Verbindung mit dem Neuplato-
nismus und darüber hinaus um Reflexionen zur 
Bedeutung von Augustins Gottesstaat für die 
Besonderheiten und zugleich die interkulturellen 
und interreligiösen Gesprächsfähigkeiten des west-
lichen Christentums.

Zanders historiographische Positionsbe
stimmungen (23-47) stellen die von Burkhard 
Gladigow angeregte Konzeption einer durch 
Pluralität ausgezeichneten »Europäischen Religions-
geschichte« in Frage (32-31) und sehen das für 
Europa Spezifische durchgängig »von der nicht-
gentilen Organisation der Zugehörigkeit als Unter-
scheidungskriterium« ausgehen (31): »Es ist meist 
nicht relevant, was in einer Religion passiert und 
was es dort gibt, sondern es kommt darauf an, 
in welchem Ausmaß es passiert und was schließ-
lich hegemonial wird …, nämlich das Postulat 
einer durch Entscheidung begründeten Religions-
zugehörigkeit, im Okzident … bei den großen 
Kirchen über lange Zeit nur gefordert, manchmal 
bei kleinen Christentümern zumindest zeitweilig 
praktiziert« (45).

Wenn nach Jan Assmann Elemente aus dem 
Speichergedächtnis ins aktive, kommunikative 
Gedächtnis überführt werden, können derart »la-
tente Faktoren immer wieder neu aktualisiert und 
kommunikabel gemacht werden« – in der »Trans-
formation von Traditionsgehalten … auf einem 
einmal abgesteckten Pfad« (51f.). Doch betont Vf., 
dass »Alleinstellungsmerkmale keine qualitativen, 
sondern quantitative Größen« seien und bei seiner 
Konzeption »zwar die Genese und damit auch das 
latente Gedächtnis kulturrelativ bleiben, während 
Geltung, etwa der Anspruch auf freie Entscheidung 
in Religionsangelegenheiten, auch … in einer ande-
ren Kultur begründet werden kann« (54f.).

Was das 2. Kapitel als »religionsgeschichtliche 
Stationen« festlegt (57-91), »bleibt zugegebener-
maßen ein selektives Florilegium, … das den gegen-
wartsbezogenen Zeitindex des vorliegenden Buches 
anzeigt« (57): Eurasien (57-60), Beziehungsge-
schichten: Judentum – Christentum – Buddhis-
mus – Islam (60-70), religiöse Tiefengrundierung 
des okzidentalen Christentums seit dem »Mittel-
alter« (70-87) und Globalisierung (87-91). 

Das 3. Kapitel »Entscheidung« thematisiert 
dann als 2. Hauptteil »Systemwechsel« die für eine 
konversionswillige Europäerin gewohnte Zugehö-
rigkeit durch Entscheidung von einer seit Beginn 
des 20. Jahrhunderts in Indien debattierten zoroas-
trischen Perspektive her (95-97): »War man nicht 
Parsin von Geburt an und musste man es nicht 
durch Geburt sein?« (95) Im Vergleich dazu wird 
die religiöse Zugehörigkeit in der mediterranen 
Antike (97-147) aufgeschlüsselt: 3.2.1 Die pagane 
Welt: gentile Strukturen und polytheistische Tradi-
tionen; 3.2.2 Judentum: gentile Zugehörigkeit – die 
Regel mit Ausnahmen; 3.2.3 Christentum: exklusive 
Entscheidung – eine regulative Idee; 3.2.3a Reli-
giöse Zugehörigkeit zwischen sozialer Bindung 
und persönlicher Entscheidung; 3.2.3b Vereine und 
die nicht gentile Vergemeinschaftung von Ent-
scheidungen. Dabei »gingen christliche Gruppen 
im Ausmaß ihrer sozialen Offenheit meist weit über 
vergleichbare Inklusionsprozesse in paganen Ver-
einen hinaus« und »erhielt die ortsübergreifende 
Organisation im Christentum eine neue Dimension: 
durch gemeindeübergreifende Leitungsstrukturen, 
durch die Kanonisierung von Schriften, durch einen 
Austausch fast ›internationalen‹ Zuschnitts in einer 
reichen Briefkultur oder durch wechselseitige Be-
suche« (145f.).

Dem folgt das stark untergliederte Kapitel 3.3 
»Konsequenzen entscheidungsbasierter Zugehö-
rigkeit – ein eurozentrischer Vergleich: Judentum, 
Christentum, Islam, ›Hinduismus‹, Buddhismus«, 
zunächst mit Differenzierungen bei Eintritt und 
Wissensvermittlung (150-205): »Paulus etwa setzt 
einen Herrschaftswechsel voraus« (159), aber 
»etwa bei den Übertritten von manchen grossen 
Ethnien … wurde die Unterweisung Erwachsener 
Teil einer allgemeinen Bildung, in der es keinen 
separaten Religionsunterricht gab« (175) – wurde 
damit wirklich Entscheidung und nicht bloß wie 
in Gentil-Verbänden Konformität gefördert? Wel-
chen Unterschied gegenüber dem Christentum 
sieht Vf. hier beim Islam gegeben, für den er eine 
Gleichzeitigkeit von natürlicher und entschiede-
ner Zugehörigkeit« herausstellt (178-191)? Wenn 
neben den Stammesverband »die Umma trat, in 
der die religiöse, also eine soziale Verwandtschaft 
das Fundament der gesellschaftlichen Beziehungen 
bilden sollte«, und damit die Möglichkeit einer 
Zugehörigkeit durch Entscheidung gegeben war, 
»dürfte es sich bei dieser Zugangsvariante um ein 
Erbe des Christentums handeln« (183). Doch im 
Islam – so Zander – »wurde eine religiöse Anthro-
pologie entwickelt, die Fitra, welche die freiwillige 
Zugehörigkeit zugunsten einer ›vererbten‹ hie-
rarchisierte« (185). 

Für den Buddhismus merkt Vf. an, man habe in 
der Forschung teils »eher von der Ausbildung einer 
unscharfen Grenze zwischen Buddhisten und Nicht-
buddhisten … und von einer ›Transformation statt 



314 Buchbesprechungen
Konversion« gesprochen, Tur deren Beschreibung Tel| 3.53.3 »Organisation reilglOser P!uralıtat
CJe Onzepte VM Exklusivitat UNG FUC| UMNaMNYC - zwischen yToleranz:« Uund Gewalt« 270-347) the-
1116550671 cSpIenN« Uund demnach »auch CJe reinelr matısiert das roblem, aS55 »eINe auT Entscheidung
Cder mundigen Entscheidung Uund Cder rUucC| mıT cder DIus Fxklusivitat Heruhende Zugehorigkeit alner
Famliılıe In Cder PraxIis relatıv« (199) \Nall » hinsıcht- reilgiosen Gemenscha eın s Onftlıkt-
lIch Cder Theorie yl alen« als NIC| Kkonstitutiv Tur notenzlal ({ Irg (270) VT rsucht heim rısten-
den Sangha galten«, VermUute VT n deren AuT- ium »verTolgte Uund verTolgende rnstien UNG CJe
wertung n einIgen Dudahistischen Tradıtionen »das Religionstreinhelt « 3.3.3a 272-302) »>Apologetik«
Ergebnis eines Zusammentreitfens VT1 Budahismus als ‚Verteldigung« des NS entums314  Buchbesprechungen  Konversion« gesprochen, für deren Beschreibung  Teil 3.3.3 »Organisation religiöser Pluralität  die Konzepte von Exklusivität und Bruch unange-  zwischen »Toleranz« und Gewalt« (270-347) the-  messen seien« - und demnach »auch die Freiheit  matisiert das Problem, dass »eine auf Entscheidung  der mündigen Entscheidung und der Bruch mit der  plus Exklusivität beruhende Zugehörigkeit zu einer  Familie in der Praxis relativ« (199). Weil »hinsicht-  religiösen Gemeinschaft  ein hohes Konflikt-  lich der Theorie ..  >Laien« als nicht konstitutiv für  potenzial « birgt (270). Vf. untersucht beim Christen-  den Sangha galten«, vermutet Vf. in deren Auf-  tum »verfolgte und verfolgende Christen - und die  wertung in einigen buddhistischen Traditionen »das  Religionsfreiheit« (3.3.3a: 272-302): »»Apologetik«  Ergebnis eines Zusammentreffens von Buddahismus  als »Verteidigung« des Christentums ... dürfte viel  und Christentum seit dem 18. und 19.Jahrhundert«,  mit der Legitimierung der Differenz zu tun haben,  während der Sangha »als Vereinigung einer religiö-  die durch die entscheidungsbegründete Segregation  sen Elite eher Ähnlichkeiten mit einem christlichen  entstand ... und später legalistisch in der rechtlichen  Kloster als mit einer Gemeinde« hat. Doch »his-  Minderstellung anderer Religionen durchgesetzt  torisch hat jedenfalls der Sangha früher als das  wurde « (274). Speziell »im lateinischen Christentum  Christentum eine auf Entscheidung beruhende Zu-  und hier konzentriert im >karolingischen Kern-  gehörigkeit gefordert« (204f.).  europa« wurde auf dem Hintergrund zunehmender  Der Titel von Teil 3.3.2 »Ausbreitung und Reli-  religiöser Bildung - so Vf. - »mit der intensivierten  gionswechsel« (205-270) ist an den des von mir  Christianisierung breiter Bevölkerungsschichten  herausgegebenen Bandes /nterreligiöse Verständi-  auch die Frage nach theologischen Differenzen, die  gung zu Glaubensverbreitung und Religionswechsel  Frage nach »Orthodoxie« und »Häresie«, virulenter«  angelehnt, der das VI. Internationale Rudolf-Otto-  (290). »Die Reformation lässt sich als Versuch  Symposion 2009 in Marburg dokumentiert und in  lesen, einer religiösen Entscheidung wieder zu  dem ZANDERS Bochumer Mentor Volker KRECH die  ihrem Recht zu verhelfen - nicht zwischen Religio-  Wahl dieser Begriffe anstelle der engeren Termini  nen, aber immerhin für ein »wahres« Christentum «  Mission und Konversion gelobt hatte (Berlin 2010,  (292). Auf dem langen »Weg von einer Politik der  56). Die hier von ZANDER verglichenen Religionen  Duldung zu einer Politik der Anerkennung ... wurde  Christentum, Judentum, Islam und Buddhismus sind  aus der engbegrenzten Möglichkeit der freien Ent-  dort mit jeweils mehreren Beiträgen in eine Diskus-  scheidung das Recht auf freie Religionsausübung  sion gebracht, während es ihm ganz darum geht,  im neuzeitlichen Verständnis« (298): »Elemente  »das spezifisch Christliche  zu diskutieren, die  der christlichen Anthropologie und Theologie waren  Ausbreitung als intentionaler Prozess, manchmal  konstitutive Bedingungen. Sie führten allerdings  gar als strategisches Unternehmen« (205). Für das  nicht automatisch zur Religionsfreiheit, sondern ge-  nachantike Judentum spricht Vf. von »Diaspora «  nerierten sie erst unter bestimmten sozialen Voraus-  ohne Machtpolitik (233-237). Beim Islam (237-259)  setzungen « (301) - für Vf. war »die staatliche Über-  will er »die Ausdehnung des arabischen Herrschafts-  nahme von Fürsorgeleistungen eine notwendige  raumes nicht von dem Motiv geleitet ... sehen, den  (und wiederum nicht ausreichende) Bedingung für  Islam zu verbreiten und in diesem Sinne Mission zu  die theologisch geforderte Entscheidung für eine  betreiben«, sondern von der Machtvergrößerung  Religion und die rechtlich gesicherte Religions-  als dem primären Ziel (238). Beim Buddhismus  freiheit« (302).  (259-270) diskutiert ZANDER eine Ausbreitung ohne  Eine religionsvergleichende Zwischenbilanz (3.4:  »Mission«: »Der »Hinduismus« kannte über Jahr-  347-351) resümiert: Mit Entscheidungsforderungen  tausende hin kein Programm einer >»Mission««, im  verbundene Praktiken, vor allem die »Taufe« mit  Buddhismus ist die » Verbindung von Entscheidung  einer »Konversion« als Übergang von einer »Religion«  und Ausbreitung in der vorchristlichen Religions-  in eine andere, eine darauf bezogene religiöse Un-  geschichte singulär« (260f.), zumal sich die »Hin-  terweisung (>Katechese«) und einen daraus abge-  wendung zum Buddhismus ... nicht, so jedenfalls  leiteten Anspruch auf die »Missionierung« anderer  in der Theorie, durch eine externe Ansprache (wie  Menschen, gab es in anderen Religionen lange  in der christlichen Mission) ereigne, sondern durch  nicht ..., weil, so die Rückseite der These dieses  ein selbstgesteuertes, inneres Erwachen« (262f.).  Buches, andere Zugehörigkeitskonzepte diese Prak-  »Bei den Unterstützern handelte es sich vor allem  tiken schlicht nicht benötigten« (349).  um Führungsschichten, aber auch um volksreligiöse  Der dritte Hauptteil thematisiert dann »Kon-  Anhänger, die durch rituelle Dienstleistungen oder  sequenzen« (353-539), zunächst in Kapitel 4  auch die Übertragung von karmischem Verdienst an  (355-462) an der Bedeutung von Schriften - mit  einem Teil »Schrift: ein relatives Zentrum von Re-  den Sangha gebunden wurden « (266). »Gruppen,  die in ihrem Selbstverständnis eine >Mission« (mit  ligion« (4.1: 356ff.), gefolgt von Teilen »Judentum  den Parametern des christlichen Konzeptes) be-  und Christentum« (4.2: 368ff.), »Islam« (4.3: 424ff.),  treiben«, »sind, wie im >Hinduismus«, Kinder des  »Buddhismus« (4.4: 439ff.) bis zu »Kanonisierung:  19.Jahrhunderts und ein Ergebnis der Begegnung  Bedingungen und Folgen in komparativer Per-  mit dem Christentum « (269).  spektive« (458ff.): »Eine Gemeinschaft, die sich,  zmr | 101. Jahrgang | 2017Cdurtte 18]
UNG Christentum eItdem 18 UNG 19.Jahrhungdert«, mıT Cder LegıtimlierunNdg cder Differenz iun en
Wwaäahrend Cder Sangha »als Vereinigung alner rellgi0- dıe Uurc allz entscheidungsbegrundete Segregation
S11 Iıte her Ahnlichkeiten mıT aınem christlichen en1stlan314  Buchbesprechungen  Konversion« gesprochen, für deren Beschreibung  Teil 3.3.3 »Organisation religiöser Pluralität  die Konzepte von Exklusivität und Bruch unange-  zwischen »Toleranz« und Gewalt« (270-347) the-  messen seien« - und demnach »auch die Freiheit  matisiert das Problem, dass »eine auf Entscheidung  der mündigen Entscheidung und der Bruch mit der  plus Exklusivität beruhende Zugehörigkeit zu einer  Familie in der Praxis relativ« (199). Weil »hinsicht-  religiösen Gemeinschaft  ein hohes Konflikt-  lich der Theorie ..  >Laien« als nicht konstitutiv für  potenzial « birgt (270). Vf. untersucht beim Christen-  den Sangha galten«, vermutet Vf. in deren Auf-  tum »verfolgte und verfolgende Christen - und die  wertung in einigen buddhistischen Traditionen »das  Religionsfreiheit« (3.3.3a: 272-302): »»Apologetik«  Ergebnis eines Zusammentreffens von Buddahismus  als »Verteidigung« des Christentums ... dürfte viel  und Christentum seit dem 18. und 19.Jahrhundert«,  mit der Legitimierung der Differenz zu tun haben,  während der Sangha »als Vereinigung einer religiö-  die durch die entscheidungsbegründete Segregation  sen Elite eher Ähnlichkeiten mit einem christlichen  entstand ... und später legalistisch in der rechtlichen  Kloster als mit einer Gemeinde« hat. Doch »his-  Minderstellung anderer Religionen durchgesetzt  torisch hat jedenfalls der Sangha früher als das  wurde « (274). Speziell »im lateinischen Christentum  Christentum eine auf Entscheidung beruhende Zu-  und hier konzentriert im >karolingischen Kern-  gehörigkeit gefordert« (204f.).  europa« wurde auf dem Hintergrund zunehmender  Der Titel von Teil 3.3.2 »Ausbreitung und Reli-  religiöser Bildung - so Vf. - »mit der intensivierten  gionswechsel« (205-270) ist an den des von mir  Christianisierung breiter Bevölkerungsschichten  herausgegebenen Bandes /nterreligiöse Verständi-  auch die Frage nach theologischen Differenzen, die  gung zu Glaubensverbreitung und Religionswechsel  Frage nach »Orthodoxie« und »Häresie«, virulenter«  angelehnt, der das VI. Internationale Rudolf-Otto-  (290). »Die Reformation lässt sich als Versuch  Symposion 2009 in Marburg dokumentiert und in  lesen, einer religiösen Entscheidung wieder zu  dem ZANDERS Bochumer Mentor Volker KRECH die  ihrem Recht zu verhelfen - nicht zwischen Religio-  Wahl dieser Begriffe anstelle der engeren Termini  nen, aber immerhin für ein »wahres« Christentum «  Mission und Konversion gelobt hatte (Berlin 2010,  (292). Auf dem langen »Weg von einer Politik der  56). Die hier von ZANDER verglichenen Religionen  Duldung zu einer Politik der Anerkennung ... wurde  Christentum, Judentum, Islam und Buddhismus sind  aus der engbegrenzten Möglichkeit der freien Ent-  dort mit jeweils mehreren Beiträgen in eine Diskus-  scheidung das Recht auf freie Religionsausübung  sion gebracht, während es ihm ganz darum geht,  im neuzeitlichen Verständnis« (298): »Elemente  »das spezifisch Christliche  zu diskutieren, die  der christlichen Anthropologie und Theologie waren  Ausbreitung als intentionaler Prozess, manchmal  konstitutive Bedingungen. Sie führten allerdings  gar als strategisches Unternehmen« (205). Für das  nicht automatisch zur Religionsfreiheit, sondern ge-  nachantike Judentum spricht Vf. von »Diaspora «  nerierten sie erst unter bestimmten sozialen Voraus-  ohne Machtpolitik (233-237). Beim Islam (237-259)  setzungen « (301) - für Vf. war »die staatliche Über-  will er »die Ausdehnung des arabischen Herrschafts-  nahme von Fürsorgeleistungen eine notwendige  raumes nicht von dem Motiv geleitet ... sehen, den  (und wiederum nicht ausreichende) Bedingung für  Islam zu verbreiten und in diesem Sinne Mission zu  die theologisch geforderte Entscheidung für eine  betreiben«, sondern von der Machtvergrößerung  Religion und die rechtlich gesicherte Religions-  als dem primären Ziel (238). Beim Buddhismus  freiheit« (302).  (259-270) diskutiert ZANDER eine Ausbreitung ohne  Eine religionsvergleichende Zwischenbilanz (3.4:  »Mission«: »Der »Hinduismus« kannte über Jahr-  347-351) resümiert: Mit Entscheidungsforderungen  tausende hin kein Programm einer >»Mission««, im  verbundene Praktiken, vor allem die »Taufe« mit  Buddhismus ist die » Verbindung von Entscheidung  einer »Konversion« als Übergang von einer »Religion«  und Ausbreitung in der vorchristlichen Religions-  in eine andere, eine darauf bezogene religiöse Un-  geschichte singulär« (260f.), zumal sich die »Hin-  terweisung (>Katechese«) und einen daraus abge-  wendung zum Buddhismus ... nicht, so jedenfalls  leiteten Anspruch auf die »Missionierung« anderer  in der Theorie, durch eine externe Ansprache (wie  Menschen, gab es in anderen Religionen lange  in der christlichen Mission) ereigne, sondern durch  nicht ..., weil, so die Rückseite der These dieses  ein selbstgesteuertes, inneres Erwachen« (262f.).  Buches, andere Zugehörigkeitskonzepte diese Prak-  »Bei den Unterstützern handelte es sich vor allem  tiken schlicht nicht benötigten« (349).  um Führungsschichten, aber auch um volksreligiöse  Der dritte Hauptteil thematisiert dann »Kon-  Anhänger, die durch rituelle Dienstleistungen oder  sequenzen« (353-539), zunächst in Kapitel 4  auch die Übertragung von karmischem Verdienst an  (355-462) an der Bedeutung von Schriften - mit  einem Teil »Schrift: ein relatives Zentrum von Re-  den Sangha gebunden wurden « (266). »Gruppen,  die in ihrem Selbstverständnis eine >Mission« (mit  ligion« (4.1: 356ff.), gefolgt von Teilen »Judentum  den Parametern des christlichen Konzeptes) be-  und Christentum« (4.2: 368ff.), »Islam« (4.3: 424ff.),  treiben«, »sind, wie im >Hinduismus«, Kinder des  »Buddhismus« (4.4: 439ff.) bis zu »Kanonisierung:  19.Jahrhunderts und ein Ergebnis der Begegnung  Bedingungen und Folgen in komparativer Per-  mit dem Christentum « (269).  spektive« (458ff.): »Eine Gemeinschaft, die sich,  zmr | 101. Jahrgang | 2017und spater legalistisch In der recC|  Iıchen
Kloster als mıT alner Gemenmde« hat Daoch » hIS- Minderstellung anderer Reillgionen durchgesetzt
orısch hat jedenfTalls Cder Sangha Iruher als das Wwurcle « (274) Spezlell »IM E ainıschen Christentum
Christentum Ine auT Entscheidung Heruhende /uUu- al hler Konzentriert mM ;Karolingischen ern-
gehorigkelt gefordert « 204T.) CUTONDdX \Wurcde aul dem Hintergrun zunehmender

er ıtel VT1 Teıl 3.5.2 » Ausbreitung UNG Ralı- rellgioser Bildung VT » mıT cder Intensivierten
glonswechsel « 205-270) 1st den des VT1 Mır Christianisierung reiter Bevolkerungsschichten
herausgegebenen Bandes Interreitgiose Verstandt- auch ellz Trage ach theologischen Differenzen, aIlz
GÜg Glaubensverbreitung Uund Refligionswechsel Trage ach yOrthodoxie«< UNG yHaresie«, Virulenter«
angelehnt, Cder Cdas nternationale RudaoalTt-Otto- 290} » Die Reformation Aasst SsIich als Versuch
5Symposion 2000 n Marburg dokumentler Uund n esen, aIner rellgiosen Entscheidung Wwieder
dem /ANDERS Bochumer Maentor Volker CJe Ihrem EC| verhelten NIC| zwischen Rellgio-
\Wahl cJleser Begriffe anstelle Cder eHNYETEN Terminı GT, aher immerhın Tur an ywahres: Christentum «
Issıon Uund Konversion gelobt Berlin 2010, (292) AufTt dem langen » VWeg VT1 alner olıtık Cder
56) DIe hıer VM /ANDER verglichenen Religionen Duldung aIner Polltik der Anerkennung wWwurde
Christentum, udentum, Islam und Budahrismus SIN AU$S Cder engbegrenzten Moglichkeit cder Treiıen EnNT-
dort mit jJewells mehreren Beltragen n Ine Diskus- schelidung Cdas EC| auT Treie Religionsausubung
SION gebracht, Wwaäahrend Ihm YallZ darum geht m nmeuzeltlichen VerständnIis « (298) » Flemente
»Cas spezifisch Chriıstliche diskutlieren, CJe der christlichen Anthropologie und Theologıie
Ausbreitung als ntentlionaler Prozess, manchmal Konstitutive Bedingungen. SI uhrten allerdings
UYaT als strategisches Unternehmen« (205) Silı das NIC| automatısch ZUrT Religlonstreihelt, sondern UE -
nachantıke udgentum spricht VT VT1 »Diaspora « nerlerten G1E YrST Unter hestimmten cSO7lalen VOraus-
hne Machtpolitik 233-237) Berm Is!am 237-259) setzungen d (301) ur VT »dlıe cstaatliche ber-
VT ST »clıe Ausdehnung des arabıschen Hearrschaftts- nahme VT1 Fursorgeleistungen InNe notwendiIge
1AaUuTrT1&65 NIC| VT1 dem OTIV geleitet sehen, den und wiederum NIC| ausreichende) Bedingung Tur
Is!am verbreiten Uund n diesem Sinne IssIıon CJe theologisc geTorderte Entscheidung Tur Ine
betreiben«, sondern VT1 cder Machtvergröfßserung Religion UNG aIlz rechtlich gesicherte Rellglions-
als dem nrimaren Zie| 238) Reim Budahismus Treihelt« (302)
259-270) dıskutiert /AN DER InNne Ausbreitung hne Fine rellgionsvergleichende Zwaschenbillanz (3.4
» Mıssion«: » Der ; Hindulsmus« Kkannte ber ahr- 2327-351) resumlert: MAıt EntscheidungsTorderungen
tausende hın Kkemn Programm alner >MiIission<««, Im verhbundene Praktiken, VT allem CJe ‚TauTe« mıt
Budahismus 1st CJe » Verbindung VT1 Entscheidung aIner yKonversion« als Ubergang VON eIner ‚Religion«
UNG Ausbreitung n cder vorchristlichen Religions- In InNe andere, Ine Cdaraurt Dbezogene rellgiose Un-
geschichte SINqgUIar« 260T[T. zuma| Sich CJe » Hın- terweisung (>Katechese«) UNG aınen Cdaraus abge-
wendung zu Budahismus314  Buchbesprechungen  Konversion« gesprochen, für deren Beschreibung  Teil 3.3.3 »Organisation religiöser Pluralität  die Konzepte von Exklusivität und Bruch unange-  zwischen »Toleranz« und Gewalt« (270-347) the-  messen seien« - und demnach »auch die Freiheit  matisiert das Problem, dass »eine auf Entscheidung  der mündigen Entscheidung und der Bruch mit der  plus Exklusivität beruhende Zugehörigkeit zu einer  Familie in der Praxis relativ« (199). Weil »hinsicht-  religiösen Gemeinschaft  ein hohes Konflikt-  lich der Theorie ..  >Laien« als nicht konstitutiv für  potenzial « birgt (270). Vf. untersucht beim Christen-  den Sangha galten«, vermutet Vf. in deren Auf-  tum »verfolgte und verfolgende Christen - und die  wertung in einigen buddhistischen Traditionen »das  Religionsfreiheit« (3.3.3a: 272-302): »»Apologetik«  Ergebnis eines Zusammentreffens von Buddahismus  als »Verteidigung« des Christentums ... dürfte viel  und Christentum seit dem 18. und 19.Jahrhundert«,  mit der Legitimierung der Differenz zu tun haben,  während der Sangha »als Vereinigung einer religiö-  die durch die entscheidungsbegründete Segregation  sen Elite eher Ähnlichkeiten mit einem christlichen  entstand ... und später legalistisch in der rechtlichen  Kloster als mit einer Gemeinde« hat. Doch »his-  Minderstellung anderer Religionen durchgesetzt  torisch hat jedenfalls der Sangha früher als das  wurde « (274). Speziell »im lateinischen Christentum  Christentum eine auf Entscheidung beruhende Zu-  und hier konzentriert im >karolingischen Kern-  gehörigkeit gefordert« (204f.).  europa« wurde auf dem Hintergrund zunehmender  Der Titel von Teil 3.3.2 »Ausbreitung und Reli-  religiöser Bildung - so Vf. - »mit der intensivierten  gionswechsel« (205-270) ist an den des von mir  Christianisierung breiter Bevölkerungsschichten  herausgegebenen Bandes /nterreligiöse Verständi-  auch die Frage nach theologischen Differenzen, die  gung zu Glaubensverbreitung und Religionswechsel  Frage nach »Orthodoxie« und »Häresie«, virulenter«  angelehnt, der das VI. Internationale Rudolf-Otto-  (290). »Die Reformation lässt sich als Versuch  Symposion 2009 in Marburg dokumentiert und in  lesen, einer religiösen Entscheidung wieder zu  dem ZANDERS Bochumer Mentor Volker KRECH die  ihrem Recht zu verhelfen - nicht zwischen Religio-  Wahl dieser Begriffe anstelle der engeren Termini  nen, aber immerhin für ein »wahres« Christentum «  Mission und Konversion gelobt hatte (Berlin 2010,  (292). Auf dem langen »Weg von einer Politik der  56). Die hier von ZANDER verglichenen Religionen  Duldung zu einer Politik der Anerkennung ... wurde  Christentum, Judentum, Islam und Buddhismus sind  aus der engbegrenzten Möglichkeit der freien Ent-  dort mit jeweils mehreren Beiträgen in eine Diskus-  scheidung das Recht auf freie Religionsausübung  sion gebracht, während es ihm ganz darum geht,  im neuzeitlichen Verständnis« (298): »Elemente  »das spezifisch Christliche  zu diskutieren, die  der christlichen Anthropologie und Theologie waren  Ausbreitung als intentionaler Prozess, manchmal  konstitutive Bedingungen. Sie führten allerdings  gar als strategisches Unternehmen« (205). Für das  nicht automatisch zur Religionsfreiheit, sondern ge-  nachantike Judentum spricht Vf. von »Diaspora «  nerierten sie erst unter bestimmten sozialen Voraus-  ohne Machtpolitik (233-237). Beim Islam (237-259)  setzungen « (301) - für Vf. war »die staatliche Über-  will er »die Ausdehnung des arabischen Herrschafts-  nahme von Fürsorgeleistungen eine notwendige  raumes nicht von dem Motiv geleitet ... sehen, den  (und wiederum nicht ausreichende) Bedingung für  Islam zu verbreiten und in diesem Sinne Mission zu  die theologisch geforderte Entscheidung für eine  betreiben«, sondern von der Machtvergrößerung  Religion und die rechtlich gesicherte Religions-  als dem primären Ziel (238). Beim Buddhismus  freiheit« (302).  (259-270) diskutiert ZANDER eine Ausbreitung ohne  Eine religionsvergleichende Zwischenbilanz (3.4:  »Mission«: »Der »Hinduismus« kannte über Jahr-  347-351) resümiert: Mit Entscheidungsforderungen  tausende hin kein Programm einer >»Mission««, im  verbundene Praktiken, vor allem die »Taufe« mit  Buddhismus ist die » Verbindung von Entscheidung  einer »Konversion« als Übergang von einer »Religion«  und Ausbreitung in der vorchristlichen Religions-  in eine andere, eine darauf bezogene religiöse Un-  geschichte singulär« (260f.), zumal sich die »Hin-  terweisung (>Katechese«) und einen daraus abge-  wendung zum Buddhismus ... nicht, so jedenfalls  leiteten Anspruch auf die »Missionierung« anderer  in der Theorie, durch eine externe Ansprache (wie  Menschen, gab es in anderen Religionen lange  in der christlichen Mission) ereigne, sondern durch  nicht ..., weil, so die Rückseite der These dieses  ein selbstgesteuertes, inneres Erwachen« (262f.).  Buches, andere Zugehörigkeitskonzepte diese Prak-  »Bei den Unterstützern handelte es sich vor allem  tiken schlicht nicht benötigten« (349).  um Führungsschichten, aber auch um volksreligiöse  Der dritte Hauptteil thematisiert dann »Kon-  Anhänger, die durch rituelle Dienstleistungen oder  sequenzen« (353-539), zunächst in Kapitel 4  auch die Übertragung von karmischem Verdienst an  (355-462) an der Bedeutung von Schriften - mit  einem Teil »Schrift: ein relatives Zentrum von Re-  den Sangha gebunden wurden « (266). »Gruppen,  die in ihrem Selbstverständnis eine >Mission« (mit  ligion« (4.1: 356ff.), gefolgt von Teilen »Judentum  den Parametern des christlichen Konzeptes) be-  und Christentum« (4.2: 368ff.), »Islam« (4.3: 424ff.),  treiben«, »sind, wie im >Hinduismus«, Kinder des  »Buddhismus« (4.4: 439ff.) bis zu »Kanonisierung:  19.Jahrhunderts und ein Ergebnis der Begegnung  Bedingungen und Folgen in komparativer Per-  mit dem Christentum « (269).  spektive« (458ff.): »Eine Gemeinschaft, die sich,  zmr | 101. Jahrgang | 2017NIC| jedenfTalls leıteten nspruc aufT CJe > Missionierung« anderer
In der Theorle, Uurc| Ine Eyxterne Ansprache (wıie Menschen, gab n anderen Religionen Jange
In Cder christliıchen Mission ereigne, sondern Uurc| NIC| well, CJe Rulckselrte Cder P CIeses
an selbstgesteuertes, Inneres Erwachen« 262[T. Buches, andere Zugehörigkeiltskonzepte diese Prak-
» Be]l den Unterstutzern Aandelte Sich VT allem en SCHAIHC| NIC| benotigten « (349)

Führungsschichten, aber auch volksreilgiöse er Crıtte Haupttell thematisiert annn »Kon-
nhanger, CJe Uurc| rıtuelle Dienstleistungen der SCUUETIZETT« 3523-5230), zunachst n Kapite!
auch dıe Übertragung VOTN karmıschem Verdienst 355-4062) Cder Bedeutung VT1 Schritten mıt

aınem Tall »Schritt an relatıves Zentrum VT1 HE -den Sangha gebunden Wwurcden « (266) »Gruppen,
CJe n Ihrem Selhstverstandnıs Ine y Mlıssion« (mıit Iigion « (2.1 35 geTolgt VT1 Tellen » Judentum
den Parametern des christlichen Konzeptes) e - und Christentum « (4.2 » Islam« (4.3 A24
treiben«, »SINd, \A O m >»Hindulsmus«, Kınder des »Budahismus« (2.4 439 HIS »Kanontsierung:
19. Jahrhunderts UNG an Ergebnis Cder Begegnung Bedingungen und Folgen n Komparativer Par-
mıT cdem Christentum « (269) spektive« 45 » Fine Gemelnscha CJe sich,

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 314

zmr | 101. Jahrgang | 2017

314 Buchbesprechungen

Konversion‹ gesprochen, für deren Beschreibung 
die Konzepte von Exklusivität und Bruch unange-
messen seien« – und demnach »auch die Freiheit 
der mündigen Entscheidung und der Bruch mit der 
Familie in der Praxis relativ« (199). Weil »hinsicht-
lich der Theorie … ›Laien‹ als nicht konstitutiv für 
den Sangha galten«, vermutet Vf. in deren Auf-
wertung in einigen buddhistischen Traditionen »das 
Ergebnis eines Zusammentreffens von Buddhismus 
und Christentum seit dem 18. und 19. Jahrhundert«, 
während der Sangha »als Vereinigung einer religiö-
sen Elite eher Ähnlichkeiten mit einem christlichen 
Kloster als mit einer Gemeinde« hat. Doch »his-
torisch hat jedenfalls der Sangha früher als das 
Christentum eine auf Entscheidung beruhende Zu-
gehörigkeit gefordert« (204f.).

Der Titel von Teil 3.3.2 »Ausbreitung und Reli-
gionswechsel« (205-270) ist an den des von mir 
herausgegebenen Bandes Interreligiöse Verständi­
gung zu Glaubensverbreitung und Religionswechsel 
angelehnt, der das VI. Internationale Rudolf-Otto-
Symposion 2009 in Marburg dokumentiert und in 
dem Zanders Bochumer Mentor Volker Krech die 
Wahl dieser Begriffe anstelle der engeren Termini 
Mission und Konversion gelobt hatte (Berlin 2010, 
56). Die hier von Zander verglichenen Religionen 
Christentum, Judentum, Islam und Buddhismus sind 
dort mit jeweils mehreren Beiträgen in eine Diskus-
sion gebracht, während es ihm ganz darum geht, 
»das spezifisch Christliche … zu diskutieren, die 
Ausbreitung als intentionaler Prozess, manchmal 
gar als strategisches Unternehmen« (205). Für das 
nachantike Judentum spricht Vf. von »Diaspora« 
ohne Machtpolitik (233-237). Beim Islam (237-259) 
will er »die Ausdehnung des arabischen Herrschafts-
raumes nicht von dem Motiv geleitet … sehen, den 
Islam zu verbreiten und in diesem Sinne Mission zu 
betreiben«, sondern von der Machtvergrößerung 
als dem primären Ziel (238). Beim Buddhismus 
(259-270) diskutiert Zander eine Ausbreitung ohne 
»Mission«: »Der ›Hinduismus‹ kannte über Jahr-
tausende hin kein Programm einer ›Mission‹«, im 
Buddhismus ist die »Verbindung von Entscheidung 
und Ausbreitung in der vorchristlichen Religions-
geschichte singulär« (260f.), zumal sich die »Hin-
wendung zum Buddhismus … nicht, so jedenfalls 
in der Theorie, durch eine externe Ansprache (wie 
in der christlichen Mission) ereigne, sondern durch 
ein selbstgesteuertes, inneres Erwachen« (262f.). 
»Bei den Unterstützern handelte es sich vor allem 
um Führungsschichten, aber auch um volksreligiöse 
Anhänger, die durch rituelle Dienstleistungen oder 
auch die Übertragung von karmischem Verdienst an 
den Sangha gebunden wurden« (266). »Gruppen, 
die in ihrem Selbstverständnis eine ›Mission‹ (mit 
den Parametern des christlichen Konzeptes) be-
treiben«, »sind, wie im ›Hinduismus‹, Kinder des 
19. Jahrhunderts und ein Ergebnis der Begegnung 
mit dem Christentum« (269). 

Teil 3.3.3 »Organisation religiöser Pluralität 
zwischen ›Toleranz‹ und Gewalt« (270-347) the-
matisiert das Problem, dass »eine auf Entscheidung 
plus Exklusivität beruhende Zugehörigkeit zu einer 
religiösen Gemeinschaft … ein hohes Konflikt-
potenzial« birgt (270). Vf. untersucht beim Christen-
tum »verfolgte und verfolgende Christen – und die 
Religionsfreiheit« (3.3.3a: 272-302): »›Apologetik‹ 
als ›Verteidigung‹ des Christentums … dürfte viel 
mit der Legitimierung der Differenz zu tun haben, 
die durch die entscheidungsbegründete Segregation 
entstand … und später legalistisch in der rechtlichen 
Minderstellung anderer Religionen durchgesetzt 
wurde« (274). Speziell »im lateinischen Christentum 
und hier konzentriert im ›karolingischen Kern-
europa‹ wurde auf dem Hintergrund zunehmender 
religiöser Bildung – so Vf. – »mit der intensivierten 
Christianisierung breiter Bevölkerungsschichten 
auch die Frage nach theologischen Differenzen, die 
Frage nach ›Orthodoxie‹ und ›Häresie‹, virulenter« 
(290). »Die Reformation lässt sich als Versuch 
lesen, einer religiösen Entscheidung wieder zu 
ihrem Recht zu verhelfen – nicht zwischen Religio-
nen, aber immerhin für ein ›wahres‹ Christentum« 
(292). Auf dem langen »Weg von einer Politik der 
Duldung zu einer Politik der Anerkennung … wurde 
aus der engbegrenzten Möglichkeit der freien Ent-
scheidung das Recht auf freie Religionsausübung 
im neuzeitlichen Verständnis« (298): »Elemente 
der christlichen Anthropologie und Theologie waren 
konstitutive Bedingungen. Sie führten allerdings 
nicht automatisch zur Religionsfreiheit, sondern ge-
nerierten sie erst unter bestimmten sozialen Voraus-
setzungen« (301) – für Vf. war »die staatliche Über-
nahme von Fürsorgeleistungen eine notwendige 
(und wiederum nicht ausreichende) Bedingung für 
die theologisch geforderte Entscheidung für eine 
Religion und die rechtlich gesicherte Religions-
freiheit« (302). 

Eine religionsvergleichende Zwischenbilanz (3.4: 
347-351) resümiert: Mit Entscheidungsforderungen 
verbundene Praktiken, vor allem die ›Taufe‹ mit 
einer ›Konversion‹ als Übergang von einer ›Religion‹ 
in eine andere, eine darauf bezogene religiöse Un-
terweisung (›Katechese‹) und einen daraus abge-
leiteten Anspruch auf die ›Missionierung‹ anderer 
Menschen, gab es in anderen Religionen lange 
nicht …, weil, so die Rückseite der These dieses 
Buches, andere Zugehörigkeitskonzepte diese Prak-
tiken schlicht nicht benötigten« (349). 

Der dritte Hauptteil thematisiert dann »Kon-
sequenzen« (353-539), zunächst in Kapitel 4 
(355-462) an der Bedeutung von Schriften – mit 
einem Teil »Schrift: ein relatives Zentrum von Re-
ligion« (4.1: 356ff.), gefolgt von Teilen »Judentum 
und Christentum« (4.2: 368ff.), »Islam« (4.3: 424ff.), 
»Buddhismus« (4.4: 439ff.) bis zu »Kanonisierung: 
Bedingungen und Folgen in komparativer Per-
spektive« (458ff.): »Eine Gemeinschaft, die sich, 



Buchbesprechungen 315

\A Cdas Christentum, a Kkonstitulert UNG Sich SITaA m atenıschen Christentum « (6.1 A8S8STT.)
Jjenselts etablierter Sozlalstrukturen verstehen e heiden 12700 n Bologna UNG Parıs AnNT-

cstandenen Un versitaten als » revolutionares Maodellkonnte, rauchnte emenTte zur Sicherung hrear
Gruppenidentitat« (2458) ber »vielleicht ngestO- Cder \VWssenssuche UNG Wissensvermittiung « (488)
sen urc Begegnungen mıT cdem Is!am In Spanıen Denn mıtten n ıe scholastıschen Diskussionen
kam ach ersien Ansatzen n cder Antıke n Cder des 12 Jahrhungderts hınenm »wurden ACUC Schritten
Neuzent alıner radıkalen methodischen Trennung des Arıstoteles nrasent, AZU CJe KOommMmentare VT1
VON hıstorıscher Empirıe und Kınlturelier DeutungBuchbesprechungen  315  wie das Christentum, neu konstituiert und sich  sität im lateinischen Christentum« (6.1: 488ff.)  jenseits etablierter Sozialstrukturen verstehen  die beiden um 1200 in Bologna und Paris ent-  standenen Universitäten als »revolutionäres Modell  konnte, brauchte Elemente zur Sicherung ihrer  Gruppenidentität « (458). Aber »vielleicht angesto-  der Wissenssuche und Wissensvermittlung « (488).  Ben durch Begegnungen mit dem Islam in Spanien  Denn mitten in die scholastischen Diskussionen  kam es nach ersten Ansätzen in der Antike in der  des 12.Jahrhunderts hinein »wurden neue Schriften  Neuzeit zu einer radikalen methodischen Trennung  des Aristoteles präsent, dazu die Kommentare von  von historischer Empirie und kultureller Deutung ...,  arabischen und jüdischen Denkern ... Aus dem ge-  die protestantische Theologen im 19. Jahrhundert  schlossenen Wissenssystem wurde eine »Vielfalt«  insbesondere in Deutschland auf ein bis dato uner-  von >»Wissenswelten«« (490). »In den Auseinander-  reichtes Niveau brachten und auch popularisierten «  setzungen zwischen Kaiser, Papst und Kommune  (460). Doch »in Byzanz und in den orientalischen  ... hatten sich die Scholaren ... Selbstverwaltungs-  Kirchen wurde keine vergleichbar ambitionierte  rechte gegen die Kommune erkämpft«, und dabei  historische Kritik entwickelt« (462).  »setzte sich die kirchliche Lehraufsicht durch den  Kapitel 5 (463-484) diskutiert »die These, dass  Universitätskanzler durch, die aber zugleich die  sich die Stadt im Okzident anders entwickelt hätte,  Universität vor dem Zugriff der weltlichen Behörden  wenn es nicht die Option einer Organisation jen-  schützte« (494) —- anders als bei der Madrese im  seits gentiler Gruppen, als Stadtrat mit einem  Islam (6.2: 499ff.) und trotz Wechselbeziehungen  Rathaus, gegeben hätte« (463). »Aber die Ent-  zwischen islamischen und christlichen Bildungs-  wicklungen in den östlichen Christentümern legen  einrichtungen (6.3: 509ff.).  zugleich die Konsequenz nahe, in dieser Entwick-  Kapitel 7 (513-538) zur neuzeitlichen Natur-  lung keinen Selbstläufer zu sehen« (472). Im Ver-  forschung spricht im Teil »Religion und die »wissen-  gleich betont Vf.: »Die große Moschee war als  schaftliche Revolution«« (7.1: 515ff.) gegenüber der  strukturelles Äquivalent zum okzidentalen »Platz«  von der Durchsetzung »der Wissenschaft« gegen  der eigentliche öffentliche Raum in islamischen  »die Religion« bestimmten »Meistererzählung ...,  Städten« (473), und »in den Quartieren wohnten  die seit dem 18.Jahrhundert ihren Siegeszug ins  gentilizische oder familiale Verbände, die zugleich  historische Gedächtnis angetreten hat« (515), von  religiöse Minderheiten wie Juden und Christen sein  »einer kirchlich situierten Gelehrtenkultur« (517).  konnten« (475). Zur Frage »Städtische Selbstver-  Das lässt Vf. die beiden abschließenden verglei-  waltung: ein lateinisch-christlicher Sonderweg?«  chenden Teile »Sonderwege in der okzidentalen  meinter, »diese beiden Pfade dürften ohne größere  Naturforschung« (7.2: 522ff.) als von der »christ-  Wechselwirkungen begangen worden sein«, ob-  lichen Anthropologie« (524) mitbestimmt und  wohl »Interferenzen ... hinsichtlich der städtischen  »Sozietäten und Wissenschaft« (7.3: 526ff.) als  und städtebaulichen Platzanweisung für kulturelle  »ohne die Vorgeschichte christlicher Vergemein-  Minderheiten diskutiert« werden (481), aber »die  schaftungsformen nicht denkbar« (526) abheben  Verkammerung entwickelte sich eben schon in vor-  von »Naturforschung in der arabisch-islamischen  islamischer Zeit in byzantinischen Städten« (484).  Welt« (528ff.).  Kapitel 6 (484-512) zur Universität gilt Über-  Christoph Elsas/Neustadt  legungen, »ob sie mit einem Merkmal ein welt-  historischer Sonderfall ist, nämlich hinsichtlich der  Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, und »diese  Entwicklung mit Traditionen der Selbstorganisa-  tion im Christentum zusammenhängen dürfte,  die ihrerseits Wurzeln in der Konstituierung des  Christentums als Entscheidungsgemeinschaft be-  sitzt«: Auch wenn man im indischen Buddhismus  »den Sangha als selbstorganisierte Gemeinschaft  verstehen kann«, bildeten dessen »für die gelehrte  Reflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keine  gegenüber dem Sangha selbständigen Rechts-  räume« (485). In China organisierte sich zwar eine  Elite als intellektuelles Netz mit eigenen Riten und  transnationalen Verbindungen, aber ein juristisch ei-  genständiger Körper wie das Universitätskollegium  entstand dabei nicht« (486), ebenso wenig al-  lerdings auch in Byzanz - »was indiziert, dass eine  christliche Prägung keine zwangsläufigen Entwick-  lungen, hier: hin zur Universität, generierte « (487).  Entsprechend charakterisiert der Teil »Die Univer-  zmr | 101.Jahrgang | 2017arabıschen Uund Judischen DenkernBuchbesprechungen  315  wie das Christentum, neu konstituiert und sich  sität im lateinischen Christentum« (6.1: 488ff.)  jenseits etablierter Sozialstrukturen verstehen  die beiden um 1200 in Bologna und Paris ent-  standenen Universitäten als »revolutionäres Modell  konnte, brauchte Elemente zur Sicherung ihrer  Gruppenidentität « (458). Aber »vielleicht angesto-  der Wissenssuche und Wissensvermittlung « (488).  Ben durch Begegnungen mit dem Islam in Spanien  Denn mitten in die scholastischen Diskussionen  kam es nach ersten Ansätzen in der Antike in der  des 12.Jahrhunderts hinein »wurden neue Schriften  Neuzeit zu einer radikalen methodischen Trennung  des Aristoteles präsent, dazu die Kommentare von  von historischer Empirie und kultureller Deutung ...,  arabischen und jüdischen Denkern ... Aus dem ge-  die protestantische Theologen im 19. Jahrhundert  schlossenen Wissenssystem wurde eine »Vielfalt«  insbesondere in Deutschland auf ein bis dato uner-  von >»Wissenswelten«« (490). »In den Auseinander-  reichtes Niveau brachten und auch popularisierten «  setzungen zwischen Kaiser, Papst und Kommune  (460). Doch »in Byzanz und in den orientalischen  ... hatten sich die Scholaren ... Selbstverwaltungs-  Kirchen wurde keine vergleichbar ambitionierte  rechte gegen die Kommune erkämpft«, und dabei  historische Kritik entwickelt« (462).  »setzte sich die kirchliche Lehraufsicht durch den  Kapitel 5 (463-484) diskutiert »die These, dass  Universitätskanzler durch, die aber zugleich die  sich die Stadt im Okzident anders entwickelt hätte,  Universität vor dem Zugriff der weltlichen Behörden  wenn es nicht die Option einer Organisation jen-  schützte« (494) —- anders als bei der Madrese im  seits gentiler Gruppen, als Stadtrat mit einem  Islam (6.2: 499ff.) und trotz Wechselbeziehungen  Rathaus, gegeben hätte« (463). »Aber die Ent-  zwischen islamischen und christlichen Bildungs-  wicklungen in den östlichen Christentümern legen  einrichtungen (6.3: 509ff.).  zugleich die Konsequenz nahe, in dieser Entwick-  Kapitel 7 (513-538) zur neuzeitlichen Natur-  lung keinen Selbstläufer zu sehen« (472). Im Ver-  forschung spricht im Teil »Religion und die »wissen-  gleich betont Vf.: »Die große Moschee war als  schaftliche Revolution«« (7.1: 515ff.) gegenüber der  strukturelles Äquivalent zum okzidentalen »Platz«  von der Durchsetzung »der Wissenschaft« gegen  der eigentliche öffentliche Raum in islamischen  »die Religion« bestimmten »Meistererzählung ...,  Städten« (473), und »in den Quartieren wohnten  die seit dem 18.Jahrhundert ihren Siegeszug ins  gentilizische oder familiale Verbände, die zugleich  historische Gedächtnis angetreten hat« (515), von  religiöse Minderheiten wie Juden und Christen sein  »einer kirchlich situierten Gelehrtenkultur« (517).  konnten« (475). Zur Frage »Städtische Selbstver-  Das lässt Vf. die beiden abschließenden verglei-  waltung: ein lateinisch-christlicher Sonderweg?«  chenden Teile »Sonderwege in der okzidentalen  meinter, »diese beiden Pfade dürften ohne größere  Naturforschung« (7.2: 522ff.) als von der »christ-  Wechselwirkungen begangen worden sein«, ob-  lichen Anthropologie« (524) mitbestimmt und  wohl »Interferenzen ... hinsichtlich der städtischen  »Sozietäten und Wissenschaft« (7.3: 526ff.) als  und städtebaulichen Platzanweisung für kulturelle  »ohne die Vorgeschichte christlicher Vergemein-  Minderheiten diskutiert« werden (481), aber »die  schaftungsformen nicht denkbar« (526) abheben  Verkammerung entwickelte sich eben schon in vor-  von »Naturforschung in der arabisch-islamischen  islamischer Zeit in byzantinischen Städten« (484).  Welt« (528ff.).  Kapitel 6 (484-512) zur Universität gilt Über-  Christoph Elsas/Neustadt  legungen, »ob sie mit einem Merkmal ein welt-  historischer Sonderfall ist, nämlich hinsichtlich der  Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, und »diese  Entwicklung mit Traditionen der Selbstorganisa-  tion im Christentum zusammenhängen dürfte,  die ihrerseits Wurzeln in der Konstituierung des  Christentums als Entscheidungsgemeinschaft be-  sitzt«: Auch wenn man im indischen Buddhismus  »den Sangha als selbstorganisierte Gemeinschaft  verstehen kann«, bildeten dessen »für die gelehrte  Reflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keine  gegenüber dem Sangha selbständigen Rechts-  räume« (485). In China organisierte sich zwar eine  Elite als intellektuelles Netz mit eigenen Riten und  transnationalen Verbindungen, aber ein juristisch ei-  genständiger Körper wie das Universitätskollegium  entstand dabei nicht« (486), ebenso wenig al-  lerdings auch in Byzanz - »was indiziert, dass eine  christliche Prägung keine zwangsläufigen Entwick-  lungen, hier: hin zur Universität, generierte « (487).  Entsprechend charakterisiert der Teil »Die Univer-  zmr | 101.Jahrgang | 2017ÄUS dem U -
CJe brotestantische Theologen Im 19. Jahrhundert schlossenen Wissenssystem \WIrCe InNe ‚\VlelTalt«
Inshesondere n Neutschlan auT aın HIS dato VOT AAFISSeNswelten«<« (490) »In den Auselnander-
BIcCNTtTes NIveau rachten und auch Hopularısierten « setzungen zwischen Kalser, aps UNG Kommune
(4260) Daoch »IM DyZanz UNG In den OrlientalıschenBuchbesprechungen  315  wie das Christentum, neu konstituiert und sich  sität im lateinischen Christentum« (6.1: 488ff.)  jenseits etablierter Sozialstrukturen verstehen  die beiden um 1200 in Bologna und Paris ent-  standenen Universitäten als »revolutionäres Modell  konnte, brauchte Elemente zur Sicherung ihrer  Gruppenidentität « (458). Aber »vielleicht angesto-  der Wissenssuche und Wissensvermittlung « (488).  Ben durch Begegnungen mit dem Islam in Spanien  Denn mitten in die scholastischen Diskussionen  kam es nach ersten Ansätzen in der Antike in der  des 12.Jahrhunderts hinein »wurden neue Schriften  Neuzeit zu einer radikalen methodischen Trennung  des Aristoteles präsent, dazu die Kommentare von  von historischer Empirie und kultureller Deutung ...,  arabischen und jüdischen Denkern ... Aus dem ge-  die protestantische Theologen im 19. Jahrhundert  schlossenen Wissenssystem wurde eine »Vielfalt«  insbesondere in Deutschland auf ein bis dato uner-  von >»Wissenswelten«« (490). »In den Auseinander-  reichtes Niveau brachten und auch popularisierten «  setzungen zwischen Kaiser, Papst und Kommune  (460). Doch »in Byzanz und in den orientalischen  ... hatten sich die Scholaren ... Selbstverwaltungs-  Kirchen wurde keine vergleichbar ambitionierte  rechte gegen die Kommune erkämpft«, und dabei  historische Kritik entwickelt« (462).  »setzte sich die kirchliche Lehraufsicht durch den  Kapitel 5 (463-484) diskutiert »die These, dass  Universitätskanzler durch, die aber zugleich die  sich die Stadt im Okzident anders entwickelt hätte,  Universität vor dem Zugriff der weltlichen Behörden  wenn es nicht die Option einer Organisation jen-  schützte« (494) —- anders als bei der Madrese im  seits gentiler Gruppen, als Stadtrat mit einem  Islam (6.2: 499ff.) und trotz Wechselbeziehungen  Rathaus, gegeben hätte« (463). »Aber die Ent-  zwischen islamischen und christlichen Bildungs-  wicklungen in den östlichen Christentümern legen  einrichtungen (6.3: 509ff.).  zugleich die Konsequenz nahe, in dieser Entwick-  Kapitel 7 (513-538) zur neuzeitlichen Natur-  lung keinen Selbstläufer zu sehen« (472). Im Ver-  forschung spricht im Teil »Religion und die »wissen-  gleich betont Vf.: »Die große Moschee war als  schaftliche Revolution«« (7.1: 515ff.) gegenüber der  strukturelles Äquivalent zum okzidentalen »Platz«  von der Durchsetzung »der Wissenschaft« gegen  der eigentliche öffentliche Raum in islamischen  »die Religion« bestimmten »Meistererzählung ...,  Städten« (473), und »in den Quartieren wohnten  die seit dem 18.Jahrhundert ihren Siegeszug ins  gentilizische oder familiale Verbände, die zugleich  historische Gedächtnis angetreten hat« (515), von  religiöse Minderheiten wie Juden und Christen sein  »einer kirchlich situierten Gelehrtenkultur« (517).  konnten« (475). Zur Frage »Städtische Selbstver-  Das lässt Vf. die beiden abschließenden verglei-  waltung: ein lateinisch-christlicher Sonderweg?«  chenden Teile »Sonderwege in der okzidentalen  meinter, »diese beiden Pfade dürften ohne größere  Naturforschung« (7.2: 522ff.) als von der »christ-  Wechselwirkungen begangen worden sein«, ob-  lichen Anthropologie« (524) mitbestimmt und  wohl »Interferenzen ... hinsichtlich der städtischen  »Sozietäten und Wissenschaft« (7.3: 526ff.) als  und städtebaulichen Platzanweisung für kulturelle  »ohne die Vorgeschichte christlicher Vergemein-  Minderheiten diskutiert« werden (481), aber »die  schaftungsformen nicht denkbar« (526) abheben  Verkammerung entwickelte sich eben schon in vor-  von »Naturforschung in der arabisch-islamischen  islamischer Zeit in byzantinischen Städten« (484).  Welt« (528ff.).  Kapitel 6 (484-512) zur Universität gilt Über-  Christoph Elsas/Neustadt  legungen, »ob sie mit einem Merkmal ein welt-  historischer Sonderfall ist, nämlich hinsichtlich der  Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, und »diese  Entwicklung mit Traditionen der Selbstorganisa-  tion im Christentum zusammenhängen dürfte,  die ihrerseits Wurzeln in der Konstituierung des  Christentums als Entscheidungsgemeinschaft be-  sitzt«: Auch wenn man im indischen Buddhismus  »den Sangha als selbstorganisierte Gemeinschaft  verstehen kann«, bildeten dessen »für die gelehrte  Reflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keine  gegenüber dem Sangha selbständigen Rechts-  räume« (485). In China organisierte sich zwar eine  Elite als intellektuelles Netz mit eigenen Riten und  transnationalen Verbindungen, aber ein juristisch ei-  genständiger Körper wie das Universitätskollegium  entstand dabei nicht« (486), ebenso wenig al-  lerdings auch in Byzanz - »was indiziert, dass eine  christliche Prägung keine zwangsläufigen Entwick-  lungen, hier: hin zur Universität, generierte « (487).  Entsprechend charakterisiert der Teil »Die Univer-  zmr | 101.Jahrgang | 2017hatten Sich CJe ScholarenBuchbesprechungen  315  wie das Christentum, neu konstituiert und sich  sität im lateinischen Christentum« (6.1: 488ff.)  jenseits etablierter Sozialstrukturen verstehen  die beiden um 1200 in Bologna und Paris ent-  standenen Universitäten als »revolutionäres Modell  konnte, brauchte Elemente zur Sicherung ihrer  Gruppenidentität « (458). Aber »vielleicht angesto-  der Wissenssuche und Wissensvermittlung « (488).  Ben durch Begegnungen mit dem Islam in Spanien  Denn mitten in die scholastischen Diskussionen  kam es nach ersten Ansätzen in der Antike in der  des 12.Jahrhunderts hinein »wurden neue Schriften  Neuzeit zu einer radikalen methodischen Trennung  des Aristoteles präsent, dazu die Kommentare von  von historischer Empirie und kultureller Deutung ...,  arabischen und jüdischen Denkern ... Aus dem ge-  die protestantische Theologen im 19. Jahrhundert  schlossenen Wissenssystem wurde eine »Vielfalt«  insbesondere in Deutschland auf ein bis dato uner-  von >»Wissenswelten«« (490). »In den Auseinander-  reichtes Niveau brachten und auch popularisierten «  setzungen zwischen Kaiser, Papst und Kommune  (460). Doch »in Byzanz und in den orientalischen  ... hatten sich die Scholaren ... Selbstverwaltungs-  Kirchen wurde keine vergleichbar ambitionierte  rechte gegen die Kommune erkämpft«, und dabei  historische Kritik entwickelt« (462).  »setzte sich die kirchliche Lehraufsicht durch den  Kapitel 5 (463-484) diskutiert »die These, dass  Universitätskanzler durch, die aber zugleich die  sich die Stadt im Okzident anders entwickelt hätte,  Universität vor dem Zugriff der weltlichen Behörden  wenn es nicht die Option einer Organisation jen-  schützte« (494) —- anders als bei der Madrese im  seits gentiler Gruppen, als Stadtrat mit einem  Islam (6.2: 499ff.) und trotz Wechselbeziehungen  Rathaus, gegeben hätte« (463). »Aber die Ent-  zwischen islamischen und christlichen Bildungs-  wicklungen in den östlichen Christentümern legen  einrichtungen (6.3: 509ff.).  zugleich die Konsequenz nahe, in dieser Entwick-  Kapitel 7 (513-538) zur neuzeitlichen Natur-  lung keinen Selbstläufer zu sehen« (472). Im Ver-  forschung spricht im Teil »Religion und die »wissen-  gleich betont Vf.: »Die große Moschee war als  schaftliche Revolution«« (7.1: 515ff.) gegenüber der  strukturelles Äquivalent zum okzidentalen »Platz«  von der Durchsetzung »der Wissenschaft« gegen  der eigentliche öffentliche Raum in islamischen  »die Religion« bestimmten »Meistererzählung ...,  Städten« (473), und »in den Quartieren wohnten  die seit dem 18.Jahrhundert ihren Siegeszug ins  gentilizische oder familiale Verbände, die zugleich  historische Gedächtnis angetreten hat« (515), von  religiöse Minderheiten wie Juden und Christen sein  »einer kirchlich situierten Gelehrtenkultur« (517).  konnten« (475). Zur Frage »Städtische Selbstver-  Das lässt Vf. die beiden abschließenden verglei-  waltung: ein lateinisch-christlicher Sonderweg?«  chenden Teile »Sonderwege in der okzidentalen  meinter, »diese beiden Pfade dürften ohne größere  Naturforschung« (7.2: 522ff.) als von der »christ-  Wechselwirkungen begangen worden sein«, ob-  lichen Anthropologie« (524) mitbestimmt und  wohl »Interferenzen ... hinsichtlich der städtischen  »Sozietäten und Wissenschaft« (7.3: 526ff.) als  und städtebaulichen Platzanweisung für kulturelle  »ohne die Vorgeschichte christlicher Vergemein-  Minderheiten diskutiert« werden (481), aber »die  schaftungsformen nicht denkbar« (526) abheben  Verkammerung entwickelte sich eben schon in vor-  von »Naturforschung in der arabisch-islamischen  islamischer Zeit in byzantinischen Städten« (484).  Welt« (528ff.).  Kapitel 6 (484-512) zur Universität gilt Über-  Christoph Elsas/Neustadt  legungen, »ob sie mit einem Merkmal ein welt-  historischer Sonderfall ist, nämlich hinsichtlich der  Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, und »diese  Entwicklung mit Traditionen der Selbstorganisa-  tion im Christentum zusammenhängen dürfte,  die ihrerseits Wurzeln in der Konstituierung des  Christentums als Entscheidungsgemeinschaft be-  sitzt«: Auch wenn man im indischen Buddhismus  »den Sangha als selbstorganisierte Gemeinschaft  verstehen kann«, bildeten dessen »für die gelehrte  Reflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keine  gegenüber dem Sangha selbständigen Rechts-  räume« (485). In China organisierte sich zwar eine  Elite als intellektuelles Netz mit eigenen Riten und  transnationalen Verbindungen, aber ein juristisch ei-  genständiger Körper wie das Universitätskollegium  entstand dabei nicht« (486), ebenso wenig al-  lerdings auch in Byzanz - »was indiziert, dass eine  christliche Prägung keine zwangsläufigen Entwick-  lungen, hier: hin zur Universität, generierte « (487).  Entsprechend charakterisiert der Teil »Die Univer-  zmr | 101.Jahrgang | 2017Selbstverwaltungs-
Kırchen wWwurde Kene vergleichbar ambıtlionlerte rechte CJe KommuUunNEe erkampft«, UNG]
hıstorische Kritik antwıckelt« (462) » SET7ZTiEe SsIch CJe kKkırchliche | ehrautsicht urc den

Kapıtel 2463-484) cAlskutliert »cJe ese, Aa55 Un versitatskanzler urc e her zugleic e
Sich CJe Im zıcden anders antwıckelt e, Un versita VOT dem Zugnif der weltlichen enNnorgen
VETIT NIC| CJe Option alner Organisation Jen- schutzte« (294) anders als He] Cder Madrese Im
SaIts gentiler Gruppen als Ta mıt aınem Is!am (6.2 499 UNG Wechselbeziehungen
Rathaus, gegeben atte« (4263) » Aber CJe EnNT- zwischen slamıschen Uund christlichen Ildungs-
wicklungen In den Ostlichen Christentumern legen einrichtungen (6.3 509
zugleic CJe KOoNsSEQUENZ nahe, In cJleser ntwıick- Kapıte! 513-538) zZUur nauzaltlichen aTtur-
1ung keinen Selbstläuftfer cehen« (2A72) Im Ver- Torschung spricht m Taıl »Religion Uund aIlz WISSEeN-
gleich Hetont VT » Dıie grofßse Moschee VAFAT als schaftlıche Ravolution<« (Z.1 \ ST1.) gegenuber Cder
strukturelles Aquivalent zu Okzıdentalen Platz« VT1 Cder Durchsetzung »Cder \Ahssenschalt«
Cder eigentliche Offentliche aum n slamıschen »cJe Religion« Hestimmten »MelistererzahlungBuchbesprechungen  315  wie das Christentum, neu konstituiert und sich  sität im lateinischen Christentum« (6.1: 488ff.)  jenseits etablierter Sozialstrukturen verstehen  die beiden um 1200 in Bologna und Paris ent-  standenen Universitäten als »revolutionäres Modell  konnte, brauchte Elemente zur Sicherung ihrer  Gruppenidentität « (458). Aber »vielleicht angesto-  der Wissenssuche und Wissensvermittlung « (488).  Ben durch Begegnungen mit dem Islam in Spanien  Denn mitten in die scholastischen Diskussionen  kam es nach ersten Ansätzen in der Antike in der  des 12.Jahrhunderts hinein »wurden neue Schriften  Neuzeit zu einer radikalen methodischen Trennung  des Aristoteles präsent, dazu die Kommentare von  von historischer Empirie und kultureller Deutung ...,  arabischen und jüdischen Denkern ... Aus dem ge-  die protestantische Theologen im 19. Jahrhundert  schlossenen Wissenssystem wurde eine »Vielfalt«  insbesondere in Deutschland auf ein bis dato uner-  von >»Wissenswelten«« (490). »In den Auseinander-  reichtes Niveau brachten und auch popularisierten «  setzungen zwischen Kaiser, Papst und Kommune  (460). Doch »in Byzanz und in den orientalischen  ... hatten sich die Scholaren ... Selbstverwaltungs-  Kirchen wurde keine vergleichbar ambitionierte  rechte gegen die Kommune erkämpft«, und dabei  historische Kritik entwickelt« (462).  »setzte sich die kirchliche Lehraufsicht durch den  Kapitel 5 (463-484) diskutiert »die These, dass  Universitätskanzler durch, die aber zugleich die  sich die Stadt im Okzident anders entwickelt hätte,  Universität vor dem Zugriff der weltlichen Behörden  wenn es nicht die Option einer Organisation jen-  schützte« (494) —- anders als bei der Madrese im  seits gentiler Gruppen, als Stadtrat mit einem  Islam (6.2: 499ff.) und trotz Wechselbeziehungen  Rathaus, gegeben hätte« (463). »Aber die Ent-  zwischen islamischen und christlichen Bildungs-  wicklungen in den östlichen Christentümern legen  einrichtungen (6.3: 509ff.).  zugleich die Konsequenz nahe, in dieser Entwick-  Kapitel 7 (513-538) zur neuzeitlichen Natur-  lung keinen Selbstläufer zu sehen« (472). Im Ver-  forschung spricht im Teil »Religion und die »wissen-  gleich betont Vf.: »Die große Moschee war als  schaftliche Revolution«« (7.1: 515ff.) gegenüber der  strukturelles Äquivalent zum okzidentalen »Platz«  von der Durchsetzung »der Wissenschaft« gegen  der eigentliche öffentliche Raum in islamischen  »die Religion« bestimmten »Meistererzählung ...,  Städten« (473), und »in den Quartieren wohnten  die seit dem 18.Jahrhundert ihren Siegeszug ins  gentilizische oder familiale Verbände, die zugleich  historische Gedächtnis angetreten hat« (515), von  religiöse Minderheiten wie Juden und Christen sein  »einer kirchlich situierten Gelehrtenkultur« (517).  konnten« (475). Zur Frage »Städtische Selbstver-  Das lässt Vf. die beiden abschließenden verglei-  waltung: ein lateinisch-christlicher Sonderweg?«  chenden Teile »Sonderwege in der okzidentalen  meinter, »diese beiden Pfade dürften ohne größere  Naturforschung« (7.2: 522ff.) als von der »christ-  Wechselwirkungen begangen worden sein«, ob-  lichen Anthropologie« (524) mitbestimmt und  wohl »Interferenzen ... hinsichtlich der städtischen  »Sozietäten und Wissenschaft« (7.3: 526ff.) als  und städtebaulichen Platzanweisung für kulturelle  »ohne die Vorgeschichte christlicher Vergemein-  Minderheiten diskutiert« werden (481), aber »die  schaftungsformen nicht denkbar« (526) abheben  Verkammerung entwickelte sich eben schon in vor-  von »Naturforschung in der arabisch-islamischen  islamischer Zeit in byzantinischen Städten« (484).  Welt« (528ff.).  Kapitel 6 (484-512) zur Universität gilt Über-  Christoph Elsas/Neustadt  legungen, »ob sie mit einem Merkmal ein welt-  historischer Sonderfall ist, nämlich hinsichtlich der  Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, und »diese  Entwicklung mit Traditionen der Selbstorganisa-  tion im Christentum zusammenhängen dürfte,  die ihrerseits Wurzeln in der Konstituierung des  Christentums als Entscheidungsgemeinschaft be-  sitzt«: Auch wenn man im indischen Buddhismus  »den Sangha als selbstorganisierte Gemeinschaft  verstehen kann«, bildeten dessen »für die gelehrte  Reflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keine  gegenüber dem Sangha selbständigen Rechts-  räume« (485). In China organisierte sich zwar eine  Elite als intellektuelles Netz mit eigenen Riten und  transnationalen Verbindungen, aber ein juristisch ei-  genständiger Körper wie das Universitätskollegium  entstand dabei nicht« (486), ebenso wenig al-  lerdings auch in Byzanz - »was indiziert, dass eine  christliche Prägung keine zwangsläufigen Entwick-  lungen, hier: hin zur Universität, generierte « (487).  Entsprechend charakterisiert der Teil »Die Univer-  zmr | 101.Jahrgang | 2017Staädten« (4273) UNG »IM den Quartieren wohnten CJe calt dem 18 Jahrhundert hren S1egeszug INns
gentilizische der Tamlılıale erbande, CJe zugleic hıstorische Gedachtnıs angetreten hat« (515) VT1

rellgiOse Minderheıten \A O en UNG rısten San »eıner Kırchlich siıtulerten Gelehrtenkultur« (517)
Kkonnten« (275) /ur Trage » Städctische Selhbstver- [)as 1 asst VT CJe Heiden abschließsenden verglel-
Wwaltung an lateinIsch-christlicher Sonderweqg?« henden alle »Sonderwege n Cder Okzıdentalen
meınter, »ClJese Heiden Cdurtften hne größere Naturforschung « (7.2 522 als VM cder schrIist-
Wechselwirkungen egangen Wworden SeEIN«, Oh- "chen Anthropologie« 524) m  estimmt Un
onl » InterTferenzenBuchbesprechungen  315  wie das Christentum, neu konstituiert und sich  sität im lateinischen Christentum« (6.1: 488ff.)  jenseits etablierter Sozialstrukturen verstehen  die beiden um 1200 in Bologna und Paris ent-  standenen Universitäten als »revolutionäres Modell  konnte, brauchte Elemente zur Sicherung ihrer  Gruppenidentität « (458). Aber »vielleicht angesto-  der Wissenssuche und Wissensvermittlung « (488).  Ben durch Begegnungen mit dem Islam in Spanien  Denn mitten in die scholastischen Diskussionen  kam es nach ersten Ansätzen in der Antike in der  des 12.Jahrhunderts hinein »wurden neue Schriften  Neuzeit zu einer radikalen methodischen Trennung  des Aristoteles präsent, dazu die Kommentare von  von historischer Empirie und kultureller Deutung ...,  arabischen und jüdischen Denkern ... Aus dem ge-  die protestantische Theologen im 19. Jahrhundert  schlossenen Wissenssystem wurde eine »Vielfalt«  insbesondere in Deutschland auf ein bis dato uner-  von >»Wissenswelten«« (490). »In den Auseinander-  reichtes Niveau brachten und auch popularisierten «  setzungen zwischen Kaiser, Papst und Kommune  (460). Doch »in Byzanz und in den orientalischen  ... hatten sich die Scholaren ... Selbstverwaltungs-  Kirchen wurde keine vergleichbar ambitionierte  rechte gegen die Kommune erkämpft«, und dabei  historische Kritik entwickelt« (462).  »setzte sich die kirchliche Lehraufsicht durch den  Kapitel 5 (463-484) diskutiert »die These, dass  Universitätskanzler durch, die aber zugleich die  sich die Stadt im Okzident anders entwickelt hätte,  Universität vor dem Zugriff der weltlichen Behörden  wenn es nicht die Option einer Organisation jen-  schützte« (494) —- anders als bei der Madrese im  seits gentiler Gruppen, als Stadtrat mit einem  Islam (6.2: 499ff.) und trotz Wechselbeziehungen  Rathaus, gegeben hätte« (463). »Aber die Ent-  zwischen islamischen und christlichen Bildungs-  wicklungen in den östlichen Christentümern legen  einrichtungen (6.3: 509ff.).  zugleich die Konsequenz nahe, in dieser Entwick-  Kapitel 7 (513-538) zur neuzeitlichen Natur-  lung keinen Selbstläufer zu sehen« (472). Im Ver-  forschung spricht im Teil »Religion und die »wissen-  gleich betont Vf.: »Die große Moschee war als  schaftliche Revolution«« (7.1: 515ff.) gegenüber der  strukturelles Äquivalent zum okzidentalen »Platz«  von der Durchsetzung »der Wissenschaft« gegen  der eigentliche öffentliche Raum in islamischen  »die Religion« bestimmten »Meistererzählung ...,  Städten« (473), und »in den Quartieren wohnten  die seit dem 18.Jahrhundert ihren Siegeszug ins  gentilizische oder familiale Verbände, die zugleich  historische Gedächtnis angetreten hat« (515), von  religiöse Minderheiten wie Juden und Christen sein  »einer kirchlich situierten Gelehrtenkultur« (517).  konnten« (475). Zur Frage »Städtische Selbstver-  Das lässt Vf. die beiden abschließenden verglei-  waltung: ein lateinisch-christlicher Sonderweg?«  chenden Teile »Sonderwege in der okzidentalen  meinter, »diese beiden Pfade dürften ohne größere  Naturforschung« (7.2: 522ff.) als von der »christ-  Wechselwirkungen begangen worden sein«, ob-  lichen Anthropologie« (524) mitbestimmt und  wohl »Interferenzen ... hinsichtlich der städtischen  »Sozietäten und Wissenschaft« (7.3: 526ff.) als  und städtebaulichen Platzanweisung für kulturelle  »ohne die Vorgeschichte christlicher Vergemein-  Minderheiten diskutiert« werden (481), aber »die  schaftungsformen nicht denkbar« (526) abheben  Verkammerung entwickelte sich eben schon in vor-  von »Naturforschung in der arabisch-islamischen  islamischer Zeit in byzantinischen Städten« (484).  Welt« (528ff.).  Kapitel 6 (484-512) zur Universität gilt Über-  Christoph Elsas/Neustadt  legungen, »ob sie mit einem Merkmal ein welt-  historischer Sonderfall ist, nämlich hinsichtlich der  Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, und »diese  Entwicklung mit Traditionen der Selbstorganisa-  tion im Christentum zusammenhängen dürfte,  die ihrerseits Wurzeln in der Konstituierung des  Christentums als Entscheidungsgemeinschaft be-  sitzt«: Auch wenn man im indischen Buddhismus  »den Sangha als selbstorganisierte Gemeinschaft  verstehen kann«, bildeten dessen »für die gelehrte  Reflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keine  gegenüber dem Sangha selbständigen Rechts-  räume« (485). In China organisierte sich zwar eine  Elite als intellektuelles Netz mit eigenen Riten und  transnationalen Verbindungen, aber ein juristisch ei-  genständiger Körper wie das Universitätskollegium  entstand dabei nicht« (486), ebenso wenig al-  lerdings auch in Byzanz - »was indiziert, dass eine  christliche Prägung keine zwangsläufigen Entwick-  lungen, hier: hin zur Universität, generierte « (487).  Entsprechend charakterisiert der Teil »Die Univer-  zmr | 101.Jahrgang | 2017hinsıchtlich Cder STa  Ischen »S507letaten Diale \VAlssenschafift« (7.3 52611.) als
UNG stacdtebaulichen Platzanweilsung Tur Kulturelle »ohne CJe Vorgeschichte christlicher Vergemeln-
Miıinderheıten cdıskutliert« werden (281) aber »cJe schattungstormen NIC| denkbar« (5206) bhehen
Verkammerung antwıckelte Ssich hben schon n V{l - VT1 » NaturTforschung n cder arabısch-Iislamiıschen
slamıscher /eaıt In byzantinischen Stadten« (484) \Nalt «

Kapıtel 2484-512) zur Unı versita gilt ber- Christoph EIsas  eustadt
legungen, »opn SI mıT aınem Merkmal an elt-
hHıstorischer SondertTall Ist, mamlıch hinsıchtlich Cder
Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, UNG »C1ese
Entwicklung mıt Traditionen Cder Selbstorganisa-
t!on mM Christentum zusammenhangen durfte
CJe Ihrerselts \Wurzeln In Cder Konstitulerung des
Christentums als Entscheidungsgemeinschaft e -
ıtzt« uch VETINM aafzla Im ndıschen Budahismus
»cden Sangha als selbstorganıisierte Gemenmscha
verstehen kann«‚ lcetiten dessen TUr die gelehrte
Raflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keme
gegenuber dem Sangha selbstandigen Rachts-
'aume« (485) In Ina organısierte Sich zwar eIne
Iıte als ntellektuelles NeTtz mıT eigenen ı1ten UNG
transnationalen Verbindungen, aberenn Juristisch-
genständiger Korper \A O Cdas Universitätskollegium
An1istan Q| Icht« 486} ahenso WenId al-
lerdiIngs auch n ByZzanz ndiziert, ass Ine
christliche Pragung Kkeine zwangslaufigen ntwıick-
lungen, hıer hın zufr Universitat, generlerte « (487)
Entsprechen charakterısiert Cder Taell » DIe Unıver-

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 315

zmr | 101. Jahrgang | 2017

315Buchbesprechungen

wie das Christentum, neu konstituiert und sich 
… jenseits etablierter Sozialstrukturen verstehen 
konnte, brauchte Elemente zur Sicherung ihrer 
Gruppenidentität« (458). Aber »vielleicht angesto-
ßen durch Begegnungen mit dem Islam in Spanien 
kam es nach ersten Ansätzen in der Antike in der 
Neuzeit zu einer radikalen methodischen Trennung 
von historischer Empirie und kultureller Deutung …, 
die protestantische Theologen im 19. Jahrhundert 
insbesondere in Deutschland auf ein bis dato uner-
reichtes Niveau brachten und auch popularisierten« 
(460). Doch »in Byzanz und in den orientalischen 
Kirchen wurde keine vergleichbar ambitionierte 
historische Kritik entwickelt« (462).

Kapitel 5 (463-484) diskutiert »die These, dass 
sich die Stadt im Okzident anders entwickelt hätte, 
wenn es nicht die Option einer Organisation jen-
seits gentiler Gruppen, als Stadtrat mit einem 
Rathaus, gegeben hätte« (463). »Aber die Ent-
wicklungen in den östlichen Christentümern legen 
zugleich die Konsequenz nahe, in dieser Entwick-
lung keinen Selbstläufer zu sehen« (472). Im Ver-
gleich betont Vf.: »Die große Moschee war als 
strukturelles Äquivalent zum okzidentalen ›Platz‹ 
der eigentliche öffentliche Raum in islamischen 
Städten« (473), und »in den Quartieren wohnten 
gentilizische oder familiale Verbände, die zugleich 
religiöse Minderheiten wie Juden und Christen sein 
konnten« (475). Zur Frage »Städtische Selbstver-
waltung: ein lateinisch-christlicher Sonderweg?« 
meint er, »diese beiden Pfade dürften ohne größere 
Wechselwirkungen begangen worden sein«, ob-
wohl »Interferenzen … hinsichtlich der städtischen 
und städtebaulichen Platzanweisung für kulturelle 
Minderheiten diskutiert« werden (481), aber »die 
Verkammerung entwickelte sich eben schon in vor-
islamischer Zeit in byzantinischen Städten« (484).

Kapitel 6 (484-512) zur Universität gilt Über-
legungen, »ob sie mit einem Merkmal ein welt-
historischer Sonderfall ist, nämlich hinsichtlich der 
Selbstorganisation des Lehrbetriebs«, und »diese 
Entwicklung mit Traditionen der Selbstorganisa-
tion im Christentum zusammenhängen dürfte, 
die ihrerseits Wurzeln in der Konstituierung des 
Christentums als Entscheidungsgemeinschaft be-
sitzt«: Auch wenn man im indischen Buddhismus 
»den Sangha als selbstorganisierte Gemeinschaft 
verstehen kann«, bildeten dessen »für die gelehrte 
Reflexionskultur« wichtigen Ordensschulen »keine 
gegenüber dem Sangha selbständigen Rechts-
räume« (485). In China organisierte sich zwar eine 
Elite als intellektuelles Netz mit eigenen Riten und 
transnationalen Verbindungen, aber ein juristisch ei-
genständiger Körper wie das Universitätskollegium 
entstand dabei nicht« (486), ebenso wenig al-
lerdings auch in Byzanz – »was indiziert, dass eine 
christliche Prägung keine zwangsläufigen Entwick-
lungen, hier: hin zur Universität, generierte« (487). 
Entsprechend charakterisiert der Teil »Die Univer-

sität im lateinischen Christentum« (6.1: 488ff.) 
die beiden um 1200 in Bologna und Paris ent-
standenen Universitäten als »revolutionäres Modell 
der Wissenssuche und Wissensvermittlung« (488). 
Denn mitten in die scholastischen Diskussionen 
des 12.Jahrhunderts hinein »wurden neue Schriften 
des Aristoteles präsent, dazu die Kommentare von 
arabischen und jüdischen Denkern … Aus dem ge-
schlossenen Wissenssystem wurde eine ›Vielfalt‹ 
von ›Wissenswelten‹« (490). »In den Auseinander-
setzungen zwischen Kaiser, Papst und Kommune 
… hatten sich die Scholaren … Selbstverwaltungs-
rechte gegen die Kommune erkämpft«, und dabei 
»setzte sich die kirchliche Lehraufsicht durch den 
Universitätskanzler durch, die aber zugleich die 
Universität vor dem Zugriff der weltlichen Behörden 
schützte« (494) – anders als bei der Madrese im 
Islam (6.2: 499ff.) und trotz Wechselbeziehungen 
zwischen islamischen und christlichen Bildungs-
einrichtungen (6.3: 509ff.).

Kapitel 7 (513-538) zur neuzeitlichen Natur-
forschung spricht im Teil »Religion und die ›wissen-
schaftliche Revolution‹« (7.1: 515ff.) gegenüber der 
von der Durchsetzung »der Wissenschaft« gegen 
»die Religion« bestimmten »Meistererzählung …, 
die seit dem 18. Jahrhundert ihren Siegeszug ins 
historische Gedächtnis angetreten hat« (515), von 
»einer kirchlich situierten Gelehrtenkultur« (517). 
Das lässt Vf. die beiden abschließenden verglei-
chenden Teile »Sonderwege in der okzidentalen 
Naturforschung« (7.2: 522ff.) als von der »christ-
lichen Anthropologie« (524) mitbestimmt und 
»Sozietäten und Wissenschaft« (7.3: 526ff.) als 
»ohne die Vorgeschichte christlicher Vergemein-
schaftungsformen nicht denkbar« (526) abheben 
von »Naturforschung in der arabisch-islamischen 
Welt« (528ff.).
Christoph Elsas  /  Neustadt



Anschriften Vorschau
cer Mıtarbeıter Auf cdas nachste He
un Miıtarbeıterinnen 102. Jahrgang 018
Q Ieses (1

Dr. Vva-Marıa Gerigk Themenheft-
\A/alc) 15 ellgıon UNG Ologlie
.5 Harzehbrock-Clarholz

olfgang Gantke
Harald rauer ellgıon UNG Ologıle.
Anthropos nstıitu \ Ie Okologische Krıse als  ma
Arnold-Janssen-Straße cder Religionen
)-53757 ST Augustin

Hans Koessier
Droft Dr Norbert Hınterstermer Erıtıs SIıcut Cdeus?
‚MAYATATA Munster Geschöpftlichkeılt UNG

Oko-soziales OSZufferstraße 52.07
)-48149 Munster

Johann Fgl
Dr. Claudıa Olmann Ökologie UNG Budahısmus
JInıversita Base|

adelberg Margıt FEckhoilt
051 D ase| SchöpTtfungsspirıtualität mM \ ienst

cder »grolßen Transtormation C&

Dr. Jose alapura S ] Systematisch-theologische
X avıer nstitute OT SOCIal Rasaarch Überlegungen mM Ausgandg VOrN

ıgha Gbhat, »| audato S] «
A-Indla-8200 ()11

Drıes Bosschaert
Uta arrer » | latft |ahore DYy olane tor the ( Ouncıl«
Unmversita Base| Mar Marce|l UY! OLF
Rheinsprung Q /11 ( ÄAP C oncılhar lJournal (1962-1965)

051 Base|

Rıchara Kımball
Anglıham, Maenlo
E Galway

Droft Dr Christoph Stenschke
Biblisch-Theologischen aderme
-Orum VW/ecdenest
HEichendortifstrafßfe
)-51702 Bergneustadt
Droft DDDr. Klaus eilg uthn
MISSIO
Goethestralei 43
)-52064 Aachen

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 316

zmr | 101. Jahrgang | 2017

 Vorschau
Auf das nächste Heft  
102. Jahrgang 2018

Themenheft
Religion und Ökologie

Wolfgang Gantke
Religion und Ökologie.  
Die ökologische Krise als Thema  
der Religionen

Hans Kessler 
Eritis sicut deus?  
Geschöpflichkeit und  
öko-soziales Ethos

Johann Figl 
Ökologie und Buddhismus

Margit Eckholt
Schöpfungsspiritualität im Dienst  
der »großen Transformation«.
Systematisch-theologische  
Überlegungen im Ausgang von  
»Laudato Si´«

Dries Bosschaert
»I left Lahore by plane for the Council«:  
Mgr Marcel Roger Buyse O.F.M.  
CAP Conciliar Journal (1962-1965)

 Anschriften
der Mitarbeiter  
und Mitarbeiterinnen  
dieses Heftes

Dr. Eva-Maria Gerigk
Am Wald 15
D -33442 Herzebrock-Clarholz

Harald Grauer
Anthropos Institut
Arnold-Janssen-Straße 20
D-53757 St. Augustin

Prof. Dr. Norbert Hintersteiner
WWU Münster
Hüfferstraße 27, B2.07
D-48149 Münster

Dr. Claudia Hoffmann
Universität Basel
Nadelberg 10
CH -4051 Basel

Dr. Jose Kalapura SJ
Xavier Institute of Social Research
Digha Ghat, P. O. 
PATNA-India-800 011

Uta Karrer
Universität Basel
Rheinsprung 9 /11
CH -4051 Basel

Richard Kimball
Angliham, Menlo
IRL-Galway

Prof. Dr. Christoph Stenschke
Biblisch-Theologischen Akademie  
Forum Wiedenest
Eichendorffstraße 2
D-51702 Bergneustadt

Prof. DDDr. Klaus Vellguth
MISSIO
Goethestraße 43
D-52064 Aachen



Inhalt
101 Jahrgang
ZMR 201/

Zeitschrift Tur
Missionswissenschafit un
Religionswissenschaft
777 begründet VOorT)}

Josepn Schmid Hn

Herausgeber
Internationales NSTITLU Tur
MISSIONSWISSENsSchaitliche
Forschungen e V.

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 317

zmr | 101. Jahrgang | 2017

Inhalt 
101. Jahrgang 
ZMR 2017

Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft
1911 begründet von  
Joseph Schmidlin

Herausgeber
Internationales Institut für 
missionswissenschaftliche 
Forschungen e.V.



318 Tnhalt 101 anrgang ZM 2017

Inhaltsverzeichnisse 180 Kleaine eıtrage
Gerigk, FEyva-M
DIe olle Cdes Menschen 125

Inhalt Heit 1- In cder SchöpfTung. Delgado, arıano
Zum Menschenbil n I1hel DIe eligion cder UJtopier

167 UNG Koran UNG einIge FTragen AZU
Inhalt Heit C

35 17  ®

Gmaimner-Pranzl, Franz ellgu  7 Klaus
Issıon n /Zeıten Cder Ralationale Mlıssions-

Edıtorial nterkulturalıtat WiSssenNnschatt
Venn IssIıon dazwıischen

16 omm
Globalisierung der ISssiıon Hınterstemer, Norbert
Miıchael Sievernich Kımball, Riıchara 2790

L hospitalıte Clvine: Towards ellgu  7 Klaus
163 Responsive Christian-Musiim VVO das VVasser hiınabsturz: UNG

Protestantische Weltmission e0Ol0gy AU$S Sanc Kristalle wachsen.
m Zeıtalter der [)as KuNgon! ( enter of Culture

242 an Arf Mua/Malawı)Konfessionalisierung
arlano Delgado olffmann, Claudıa

a5s5 1Wa In Cder Fotografie
Cder RBasler Issıon

ıü Jahrgänge
Abhandlungen 7158 Zeitschri Tur Mlıssions-

Kalapura, Jose < J WiSssenNnschafit UNG Rellgions-
O4 Herolc Church LeadershIip WiSssenNnschafit (ZMR)

Bauer, Christian In 1a
Draufßen zuhause? Capuchin Bishop Anastasıus 98
Konzilstheologische Hartmann (1803-1 Kramer, Klaus
Inspirationen Tur CJe Issiıon Fuswor anläasslıch Cdes
Cder Kırche 2167 1Ö Jahrgangs Cder ZM  _

Karrer, Uta
Grauer, Harald 107
Der Miıssionstourismus desDelgado, arıano MarX, emnar:‘ ardına

Euphorie Nachdenklich- SchweIizerischen Katholischen 2STreCde Issiıon In den
Kalt Neubegıinn. Volksvereins. mbruchen cder /Zalt
Der ande]| cder Mlıssions- Hın eispie Tur demokratisierten
Wissenschaftt m Spiegel cder \Ahssenstransier In Cder Nach-
ersien Jahrgange Cder ZM  _ Kkonzılszeıt? Sievernich, Michael < }
(1911-19 S19a Ict

76 Eröfinung Cdes Symposiums
16 Korner, ‚el1x < } » Mıssiıon Zukunft cder Kırche«

Eckholt, Margıt [)as Dialogverstandnıis cder
ZwschenWeltenlehbhen Kkathaoalıschen Kırche HIne theo- 115
Mıssionarınnen als rans- Sievernich, Michael < }logische Grundlegung
Kulturelle Akteurinnen ericht VT Symposium
Impulse Tur InNe Temmistische 2072 » Mıssiıon Zukunft cder Kırche«
Missionswissenschaflt AU$S Stenschke, Christoph
systematisch-theologischer Migration UNG Issıon ach
Perspektive Cder Apostelgeschichte

Waldenftels, Hans < J
Issıon Im ande| ach cdem
Zwverten Vatiıkanıschen Konzıl

z 10  - Jahrgang 2017

Seite 318

zmr | 101. Jahrgang | 2017

318 Inhalt 101. Jahrgang ZMR 2017

Inhaltsverzeichnisse

1
Inhalt Heft 1-2 

161
Inhalt Heft 3-4 

Editorial

3
Globalisierung der Mission
Michael Sievernich SJ 

163
Protestantische Weltmission 
im Zeitalter der  
Konfessionalisierung
Mariano Delgado 

Abhandlungen

64
Bauer, Christian
Draußen zuhause?  
Konzilstheologische  
Inspirationen für die Mission  
der Kirche 

8
Delgado, Mariano
Euphorie – Nachdenklich-
keit – Neubeginn. 
Der Wandel der Missions-
wissenschaft im Spiegel der 
ersten 50 Jahrgänge der ZMR 
(1911-1966) 

46
Eckholt, Margit
ZwischenWeltenLeben –  
Missionarinnen als trans
kulturelle Akteurinnen.
Impulse für eine feministische 
Missionswissenschaft aus 
systematisch-theologischer 
Perspektive 

180
Gerigk, Eva-M.
Die Rolle des Menschen 
in der Schöpfung.
Zum Menschenbild in Bibel 
und Koran 

33
Gmainer-Pranzl, Franz
Mission in Zeiten der 
Interkulturalität 

166
Hintersteiner, Norbert  
Kimball, Richard
L`hospitalité divine: Towards 
a Responsive Christian-Muslim 
Theology 

242
Hoffmann, Claudia 
Das Tiwah in der Fotografie 
der Basler Mission 

218
Kalapura, Jose SJ
Heroic Church Leadership 
in India: 
Capuchin Bishop Anastasius 
Hartmann (1803-1866) 

262
Karrer, Uta 
Grauer, Harald
Der Missionstourismus des 
Schweizerischen Katholischen 
Volksvereins. 
Ein Beispiel für demokratisierten 
Wissenstransfer in der Nach
konzilszeit? 

78
Körner, Felix SJ
Das Dialogverständnis der 
katholischen Kirche. Eine theo-
logische Grundlegung 

202
Stenschke, Christoph W.
Migration und Mission nach 
der Apostelgeschichte 

22
Waldenfels, Hans SJ
Mission im Wandel nach dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil 

Kleine Beiträge

125
Delgado, Mariano
Die Religion der Utopier –  
und einige Fragen dazu 

120
Vellguth, Klaus
Relationale Missions-
wissenschaft.
Wenn Mission dazwischen 
kommt 

279
Vellguth, Klaus
Wo das Wasser hinabstürzt und 
aus Sand Kristalle wachsen.
Das KuNgoni Center of Culture 
and Art (Mua / Malawi) 

100 Jahrgänge  
Zeitschrift für Missions-
wissenschaft und Religions-
wissenschaft (ZMR) 

98
Krämer, Klaus
Grußwort anlässlich des 
100. Jahrgangs der ZMR 

102
Marx, Reinhard Kardinal 
Festrede. Mission – in den 
Umbrüchen der Zeit 

95
Sievernich, Michael SJ
Festakt. 
Eröffnung des Symposiums  
»Mission – Zukunft der Kirche« 

113
Sievernich, Michael SJ
Bericht vom Symposium 
»Mission – Zukunft der Kirche« 



Inhalt 101 anrgangM 2017 319

erichte Abschlussarbeıten 309
Hartch, Toda
Ihe Rebhırth OT aln Ameriıcan298 120

Delgado, arıano Theologische Christianity
Konvergenzen, Dirfferenzen Abschlussarbeiten Ox{Tord tudies n 'grl.
UNG Perspektiven Im Christianity)
chrnistlich-Iislamıschen Dialog /Zur Missionswissenschafit Oxford University Pross/

UNG Reilgionswissenschaft. AF2W YOrk 2074, XVI, 2756
Im akademıschen ahr302 (Friedemann orfT)

Delgado, arıano 2014 /2015
Issıon Uund Okumene Von 310
Cder Konkurrenz zufr /Zusammen- 134 Weichlein, Siegiried
arbeıt Theologische Ratschiller, IN (Hg.)

Abschlussarbeiten Der schwarze Korper als
205 Missionsgebiet.

Eckholilt, Margıt /Zur Missionswissenschafit Medizıin, Ethnoloagie, Theologie
Meiler, Johannes UNG Reilgionswissenschaft. n Alrıka UNG Luropa 0-1960
ericht ber die Tagung Im akademıschen ahr BONfIauU Kln /Koln 20176, 220
» DIe /Zalt Cder Reformation AU$S 2015/2016 Rebecca Loder-Neuhold)
anderem Blickwwinkel
HIne lateinamerıkanısch-okume - 312
nısche Perspektive M Zander, Helmut
Magdeburg, 8 Unı HIS Besprechungen »Europäalsche« Religions-

ulll 2017 geschichte.
305 Rellgiöse Zugehorigkeit Uurc|

Barth, Hans-Martın289 Entscheidung KonNnsequenzen
eyer, Michael [)as Vaterunser. Im nterkulturellen Vergleich
A0OO-Jahrieler Cder Propaganda Inspiration zwischen Religionen e Gruyter Oldenbourg/
Fide UNG cakularer \Nalt Berlin BOSTON 2016, 035
nternationales Symposium Güutersioher Verlagshaus/ (Christoph Isas)
Cder Urbaniana Tagungsbericht Guüutersion 2016, DD

(Christoph Isas)
202

Schmid Heer, FEsther 306 Anschritften
250 re ach Autfhebung Cder Bolft, Leonardo
JesurtenmIissionen In Spanıisch- athaway, Mark 141, 316
Amekerıka 1767 E71reıTe SchöpTung Anschritften

intergrunde Forschungs- Kosmologie-Okoloagie - Cder Itarbeıiterinnen
eHatien CUC Perspektiven Spirttualtat. Hın zukunfts- UNG 1Ttarbeıter
Unmversita Freiburg/Schweiz, Welsendes

Maı 2017 BEUutfzOn Eercker.
Kevelaer 2016, 392

‚1010 (WolTtgang Gantke)
Tauchner, Christian SVD
Transnationale missioNarısche 308

Bucher, Hubertewegungen.
Jahrestagung VT1 DG M UNG Hın en ur die Ission.
IM Maeıne FErlehniısse In Alrıka

Verlag Eriedrich Pyustet/
Regensburg 2077 366
(Davi Neuhold

z 10  S Jahrgang 2017

Seite 319

zmr | 101. Jahrgang | 2017

319Inhalt 101. Jahrgang ZMR 2017

Berichte

298
Delgado, Mariano
Konvergenzen, Differenzen 
und Perspektiven im 
christlich-islamischen Dialog 

302
Delgado, Mariano
Mission und Ökumene – Von 
der Konkurrenz zur Zusammen-
arbeit 

295
Eckholt, Margit   
Meier, Johannes
Bericht über die Tagung 
»Die Zeit der Reformation aus 
anderem Blickwinkel. 
Eine lateinamerikanisch-ökume-
nische Perspektive«, 
Magdeburg, 28. Juni bis 
2. Juli 2017 

289
Meyer, Michael
400-Jahrfeier der Propaganda 
Fide.
Internationales Symposium an 
der Urbaniana – Tagungsbericht 

292
Schmid Heer, Esther
250 Jahre nach Aufhebung der 
Jesuitenmissionen in Spanisch-
Amerika (1767): 
Hintergründe – Forschungs-
debatten – neue Perspektiven
Universität Freiburg / Schweiz, 
19. /20. Mai 2017 

300
Tauchner, Christian SVD
Transnationale missionarische 
Bewegungen.
Jahrestagung von DGMW und 
IIMF 

Abschlussarbeiten

129
Theologische  
Abschlussarbeiten

Zur Missionswissenschaft 
und Religionswissenschaft. 
Im akademischen Jahr 
2014 / 2015 

134 
Theologische  
Abschlussarbeiten
 
Zur Missionswissenschaft 
und Religionswissenschaft. 
Im akademischen Jahr 
2015 / 2016 

Besprechungen 

305
Barth, Hans-Martin
Das Vaterunser.
Inspiration zwischen Religionen 
und säkularer Welt
Gütersloher Verlagshaus /
Gütersloh 2016, 222 S.
(Christoph Elsas) 

306
Boff, Leonardo   
Hathaway, Mark
Befreite Schöpfung
Kosmologie-Ökologie-
Spiritualität. Ein zukunfts-
weisendes Weltbild
Butzon & Bercker  / 
Kevelaer 2016, 392 S.
(Wolfgang Gantke) 

308
Bucher, Hubert
Ein Leben für die Mission.
Meine Erlebnisse in Afrika
Verlag Friedrich Pustet  /  
Regensburg 2017, 366 S.
(David Neuhold) 

309
Hartch, Todd
The Rebirth of Latin American 
Christianity 
(Oxford Studies in World 
Christianity) 
Oxford University Press  / 
New York 2014, xvi, 278 S.
(Friedemann Walldorf) 

310
Weichlein, Siegfried  
Ratschiller, Linda (Hg.)
Der schwarze Körper als 
Missionsgebiet.
Medizin, Ethnologie, Theologie 
in Afrika und Europa 1880-1960
Böhlau Köln / Köln 2016, 224 S.
(Rebecca Loder-Neuhold) 

312
Zander, Helmut
»Europäische« Religions-
geschichte.
Religiöse Zugehörigkeit durch 
Entscheidung – Konsequenzen 
im interkulturellen Vergleich
De Gruyter – Oldenbourg  /
Berlin – Boston 2016, 635 S.
(Christoph Elsas) 

Anschriften 

141, 316
Anschriften  
der Mitarbeiterinnen  
und Mitarbeiter



DIe Zeaitschrı Tur Mlıssions- Fr dIe Schriftiertung
Wissenschaftt UNG Religions- hestimmte Sendungen

werden erhetenWissenschaftt ZMR)
Zeıitschri Tur 1st Organ des nternationalen Droli. Dr. Dr. arıano Delgado
Missionswissenschaft un Instıtuts Tur MISsSsIONSWISSEeN- (ZMR) Unı versita reiburg
Religionswissenschaft schafitlıche Forschungen UMF ÄV de | Europe
1911 begrüundet VT1 SI arschermnt nalbjahrlic CH-1700 reiburg CNWEIZ
Josepn Schmialın m Jahresgesamtumfang VT1 FON 26-300 O5

320 Seıiten FGX 26-300 96 62
SI Ira gedruc mıT nter- eMat
stutzung des UIMEF, VT1 Marlano.delgado @ uniir.c
Missio-Aachen UNG VT1 Cder mM Ternet

HerausgeDber ItTtung FOMOTIO Humana. \YanAAAF UNITF Ch/zmr
Internationales nNsTITU Tur \YanAAAF IIMT _ de
MISSIONSWISSeEeNSchaHliıche Ladenpreise
Forschungen e V. A2,00 je Jahrgang Verlag

33,.60 Tur Studenten NON Verlag
MAıt Unterstutzung VT1 242,00 je Doppelheftt r7zaDtel St Ottilien

19,20 Tur Studenten D-3094]1 St OttilienMIISSI
glauben.leben.geben. Jewells zuzuglich 'OrTIOo FON 08193 - 71 700

m Inland ncl.7% ST FGX 08193 - 71 709
eMat

Redaktion Bankverbindungen Mmall@eos-verlag. de
arıano Delgado Empfanger In Ternet
Nbourg y Internationales Instıtu WWWwW. e0S-verlag de
verantwortlicher Tur MISSIONSWISSEeN-
Schriftleiter schafitlıche Forschungen« Gestaltung
HN Zusammenarheit M Steyler RBank GmbH GraphicDesign
Ulrıke Bechmann Sievernich 05an Augustin
Graz R17 3806215 \anAAA/ SiIeVernIch de
Claudıa V«( Collanı O -Nr1 304

IBÄNurzburg
Norbert Hınterstermer DE42 35062 1500 101018 1005
Munster BIC
Claude Ozankom
onnn er Verkauftspreis ST Tur
Yachım Piepke ‘ V/ D Mitglieder des IM Uurc|
ST Augustin Mitgliedsbeltrag abgegolten.
Gunter Rıfke
Vallendar  oln [DIe Zeitschri 1st rheher-Geschaftsstelte
Michael Sievernich Geschafttsstelle des IM rechtlich geschutzt.
Maınnz/Frankiurt Meınnrad VWatermeyer UD [DIe dadurch begrundeten

Arnaold -Janssen -STra &z Rechte, nshbesondereKlaus eillgu
Vallendar/Aachen D-5  LA 754 an Augustin CJe Cder Ubersetzung, Cdes
Hans Waldenftels Nachdrucks cder NniINahme
Bonn/Etssen Vereinsregister VM Abbildungen, cder

[)as ME 1st In Cdas Vereins- Funksendung, cder Jeder-
RPedaktionssekretariat register des Amtsgerichts gabe auT Totomechanıschem
Dr Michael Lauble MunsterAMNestt der ahnlichem VVege UNG
MırjJam Kromer Unter Aktenzeichen Cder Speicherung In aten-

R.Nr.1672 eingetragen. verarbeitungsanlagen
bleiben auch He] DUr aAUuUS-

zugswelser Verwertung,
vorbehalten
[DIe Vergutungsansprüuche
Cdes 354, bs.2, UrhG,
Wwerden Uurc| CJe
Verwertungsgesellschaft

155 N} 4-31 Vort wahrgenommen.

Seite 320

Für die Schriftleitung  
bestimmte Sendungen  
werden erbeten an
Prof. Dr. Dr. Mariano Delgado 
(zmr) Universität Freiburg  
Av. de l’Europe 20  
CH-1700 Freiburg  / Schweiz 
Fon	++41  / +26 - 300 74 03
Fax	++41  / +26 - 300 96 62
eMail
mariano.delgado@unifr.ch 
internet
www.unifr.ch /zmr 
www.iimf.de 

© Verlag
EOS Verlag  
Erzabtei St.Ottilien   
D -86 941 St.Ottilien 
Fon	08193 - 71 700 
Fax	08193 - 71 709
eMail 
mail@eos-verlag. de 
Internet 
www.eos-verlag .de 
 
Gestaltung
GraphicDesign  
Sievernich & Rose 
www.sievernich.de 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Die Zeitschrift ist urheber- 
rechtlich geschützt.  
Die dadurch begründeten  
Rechte, insbesondere  
die der Übersetzung, des  
Nachdrucks, der Entnahme  
von Abbildungen, der  
Funksendung, der Wieder- 
gabe auf fotomechanischem  
oder ähnlichem Wege und  
der Speicherung in Daten- 
verarbeitungsanlagen  
bleiben, auch bei nur aus- 
zugsweiser Verwertung,  
vorbehalten.  
Die Vergütungsansprüche  
des § 54, Abs.2, UrhG,  
werden durch die  
Verwertungsgesellschaft  
Wort wahrgenommen.

Die Zeitschrift für Missions
wissenschaft und Religions
wissenschaft (= zmr)  
ist Organ des Internationalen 
Instituts für missionswissen
schaftliche Forschungen (IIMF).  
Sie erscheint halbjährlich  
im Jahresgesamtumfang von  
320 Seiten.  
Sie wird gedruckt mit Unter
stützung des IIMF, von 
Missio-Aachen und von der 
Sitftung Promotio Humana. 
 
Ladenpreise 
€	42,00	je Jahrgang  
€	33,60	für Studenten  
€	24,00	je Doppelheft 
€	19,20	 für Studenten   
jeweils zuzüglich Porto 
im Inland incl.  7% MwSt 
 
Bankverbindungen
Empfänger 
›Internationales Institut  
für missionswissen- 
schaftliche Forschungen‹ 
Steyler Bank GmbH 
Sankt Augustin 
Blz 386 215 00 
Kto-Nr 100 394 
IBAN  
DE 42 3862 1500 0000 1003 94 
BIC GENODED1STB 
 
Der Verkaufspreis ist für  
Mitglieder des IIMF durch  
Mitgliedsbeitrag abgegolten. 
 
Geschäftsstelle 
Geschäftsstelle des IIMF 
Meinrad Watermeyer SVD 
Arnold-Janssen-Straße 20  
D-53 754 Sankt Augustin 
 
Vereinsregister
Das IIMF ist in das Vereins- 
register des Amtsgerichts  
zu Münster / Westf.  
unter Aktenzeichen  
V.R.Nr.1672 eingetragen. 
 
 

Zeitschrift für  
Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft
1911 begründet von  
Joseph Schmidlin

Herausgeber
Internationales Institut für 
missionswissenschaftliche 
Forschungen e.  V.

Mit Unterstützung von

Redaktion 
Mariano Delgado 
Fribourg
verantwortlicher  
Schriftleiter
in Zusammenarbeit mit
Ulrike Bechmann
Graz 
Claudia von Collani
Würzburg 
Norbert Hintersteiner
Münster 
Claude Ozankom 
Bonn 
Joachim Piepke SVD
St. Augustin 
Günter Riße 
Vallendar / Köln 
Michael Sievernich SJ   
Mainz / Frankfurt 
Klaus Vellguth
Vallendar / Aachen 
Hans Waldenfels SJ 
Bonn / Essen 
 
Redaktionssekretariat
Dr.  Michael Lauble 
Mirjam Kromer
 
 
 
 
 
 
 
 
issn 0044-3123 


	Front matter
	Heft 1/2
	Globalisierung der Mission
	Notiz der Redaktion
	Euphorie - Nachdenklichkeit - Neubeginn Der Wandel der Missionswissenschaft im Spiegel der ersten 50 Jahrgänge der ZMR (1911-1966)
	Mission im Wandel nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
	Mission in Zeiten der Interkulturalität
	Zwischen WeltenLeben - Missionarinnen als transkulturelle Akteurinnen Impulse für eine feministische Missionswissenschaft aus systematisch-theologischer Perspektive
	Draußen zuhause? Konzilstheologische Inspirationen für die Mission der Kirche
	Das Dialogverständnis der katholischen Kirche Eine theologische Grundlegung
	Titelblatt
	Festakt. 100 Jahrgänge "Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft (ZMR) Eröffnung des Symposions »Mission - Zukunft der Kirche«
	Grußwort anlässlich des 100. Jahrgangs der ZMR
	Mission - in den Umbrüchen unserer Zeit Festrede beim Symposium "Mission - Zukunft der Kirche" anlässlich des 100. Jahrgangs der "Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft"
	Bericht vom Symposion »Mission - Zukunft der Kirche«
	Relationale Missionswissenschaft Wenn Mission dazwischen kommt
	Die Religion der Utopier - und einige Fragen dazu
	Theologische Abschlussarbeiten 2014/2015
	Theologische Abschlussarbeiten 2015/2016

	Heft 3/4
	Protestantische Weltmission im Zeitalter der Konfessionalisierung
	L' hospitalité divine towards a responsive Christian-Muslim theology
	Die Rolle des Menschen in der Schöpfung zum Menschenbild in Bibel und Koran
	Migration und Mission nach der Apostelgeschichte
	Heroic church leadership in India capuchin bishop Anastasius Hartmann (1803-1866)
	Das Tiwah in der Fotografie der Basler Mission
	Der Missionstourismus des Schweizerischen Katholischen Volksvereins ein Beispiel für demokratisierten Wissenstransfer in der Nachkonzilszeit?
	Wo das Wasser hinabstürzt und aus Sand Kristalle wachsen das KuNgoni Center of Culture and Art (Mua/Malawi)
	400-Jahrfeier der Propaganda Fide internationales Symposium an der Urbaniana : Tagungsbericht
	250 Jahre nach Aufhebung der Jesuitenmissionen in Spanisch-Amerika (1767) Hintergründe - Forschungsdebatten - neue Perspektiven : Universität Freiburg/Schweiz, 19./20. Mai 2017
	Die Zeit der Reformation aus anderem Blickwinkel eine latein-amerikanisch-ökumenische Perspektive : Magdeburg, 28. Juni bis 2. Juli 2017
	Konvergenzen, Differenzen und Perspektiven im christlich-islamischen Dialog
	Transnationale missionarische Bewegungen Jahrestagung von DGMW und IIMF
	Mission und Ökumene - von der Konkurrenz zur Zusammenarbeit
	Barth, Hans-Martin, Das Vaterunser
	Boff, Leonardo / Hathaway, Mark, Befreite Schöpfung
	Bucher, Hubert, Ein Leben für die Mission
	Hartch, Todd, The Rebirth of Latin American Christianity
	Weichlein, Siegfried / Ratschiller, Linda (Hg.), Der schwarze Körper als Missionsgebiet
	Zander, Helmut, "Europäische" Religionsgeschichte

	Anschriften
	Inhaltsverzeichnis
	Back matter

